
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Gesetz, Gewalt und Monotheismus

Autor: Assmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesetz, Gewalt und Monotheismus

I

Immer häufiger sieht man jetzt in den Zeitungen Bilder junger Muslime, die

mit Drohgebärden und Hassparolen Fahnen oder Strohpuppen verbrennen.
Gibt es einen Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und
Gewalt?

Als Agyptologe taucht man gern in den von Thomas Mann beschworenen
Brunnen der Vergangenheit und versucht, die Phänomene in ihren Ursprüngen

zu fassen. Monotheismus und Ikonoklasmus sind Phänomene, von denen
sich vermuten lässt, dass sie nicht so alt wie die Menschheit sind, sondern
irgendwann einmal angefangen und irgendwo ihren Ursprung haben. In diesen

Anfängen sollte sich erkennen lassen, ob und wie sie miteinander
zusammenhängen. Uber diese Anfänge belehrt uns neben der Archäologie, deren

Quellen hier aber nicht besonders reichlich sprudeln, vor allem die Hebräische

Bibel, die sich auf weite Strecken als ein Bericht über die Durchsetzungsgeschichte

der monotheistischen Religion liest. Hier tritt der Zusammenhang
von Monotheismus und Gewalt in aller Deutlichkeit zutage. Nun ist die Bibel
allerdings, um es mit einer auch von Sigmund Freud für seine psychoanalytische

Erinnerungsarbeit favorisierten Metapher auszudrücken, kein Gelände,
in dem man so einfach graben darf, wie man sich das als Archäologe wünscht.
Es ist (um im Bilde zu bleiben) bewohnt, und es stehen neben Häusern und
Friedhöfen auch eine Synagoge und eine Kirche darauf. Wer hier Grabungen
anstellt, bekommt es mit den Bewohnern zu tun. Sie greifen zwar nicht zu
Brachialgewalt wie die erzürnten Muslime, aber sie wittern Antisemitismus
oder sehen die Grundfesten christlich-abendländischer Normativität erschüttert,

wie ich das mehrfach erleben konnte. Daher will ich gleich vorweg
erklären, dass ich diese Grabungen nicht anstelle, um irgendetwas zu untergraben

und womöglich zum Einsturz zu bringen. Im Gegenteil: Ich sehe die
Gefahr für den Fortbestand von Kirche und Synagoge, Friedhöfen und
Wohnhäusern - und damit wechsle ich die archäologische Metaphorik - eher
in dem Sprengstoff, der in ihren Fundamenten vergraben liegt und den man
durch kulturwissenschaftliche Erinnerungsarbeit zu entschärfen versuchen
sollte. Die Religion erweist sich ja heute weniger als das Opium, sondern
vielmehr als das Dynamit des Volkes.

Der Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und Gewalt tritt
uns in der biblischen Erzählung vom Goldenen Kalb mit der Prägnanz einer
Urszene entgegen. Während Mose auf dem Sinai von Gott die Gesetzestafeln

empfängt und dabei allzu lange verweilt, hält das Volk unten ihn für tot und
bittet Aaron, ihm Ersatz zu schaffen in Gestalt eines Götterbildes, das anstelle

ThZ 4/62 (2006) S. 475-486



476 Jan Assmann

des verschwundenen Mose vor ihnen herziehen soll. Aaron sammelt alles
Gold ein, das die Leute an sich tragen und giesst daraus ein Stierbild. Als Mose
vom Berge herabsteigt, sieht er, wie das Volk um das Bild herumtanzt.
Zornentbrannt zerschmettert er die Tafeln, zerstört das Bild, zermalmt es zu
Staub, den er in Wasser auflöst und dem Volk zu trinken gibt, dann schart er
die Leviten um sich und

«sagte zu ihnen: So spricht der Herr, der Gott Israels: Jeder lege sein Schwert an. Zieht
durch das Lager von Tor zu Tor! Jeder erschlage seinen Bruder, seinen Freund, seinen
Nächsten. Die Leviten taten, was Mose gesagt hatte. Vom Volk fielen an jenem Tag

gegen dreitausend Mann.» (Ex 32,21f.)

Entscheidend an dieser Passage sind die Worte «seinen Bruder, seinen Freund,
seinen Nächsten». Die Strafgewalt, die hier vollzogen wird, steht im Dienst
einer Bindung und Verpflichtung, die alle natürlichen Bindungen der
Verwandtschaft und Freundschaft übersteigt: der ausschliesslichen Bindung an
den Einen Gott, der absolute Treue fordert und dessen Eifersucht durch das

Götterbild des Goldenen Kalbes entbrannt ist.
Auf diese Forderung, die eigenen Gefühle hintanzusetzen, wenn es um die

Sache Gottes geht, stossen wir noch mehrfach in der Bibel. Ich will nur eine

von vielen einschlägigen Stellen zitieren:

«Wenn dein Bruder oder dein Freund, den du liebst wie dich selbst, dich heimlich
verführen will und sagt: Gehen wir und dienen wir anderen Göttern, dann sollst
du nicht nachgeben und nicht auf ihn hören. Du sollst in dir kein Mitleid mit ihm
aufsteigen lassen und die Sache nicht vertuschen. Sondern du sollst ihn anzeigen.
Wenn er hingerichtet wird, sollst du als Erster deine Hand gegen ihn erheben, dann
erst das ganze Volk. Du sollst ihn steinigen, und er soll sterben; denn er hat versucht,
dich vom Herrn, deinem Gott, abzubringen, der dich aus Ägypten geführt hat, aus
dem Sklavenhaus. Ganz Israel soll davon hören, damit sie sich fürchten und nicht noch
einmal einen solchen Frevel in deiner Mitte begehen.» (Dt 13,7-12)

Hier geht es nicht um das Bilderverbot, sondern um den Abfall zu anderen

Göttern, aber genau das ist der Sinn des Bilderverbots. Jedes Bild ist eo ipso ein
anderer Gott. Wer sich ein Bild macht, tut das, um es anzubeten. Wir bewegen

uns hier noch lange vor dem Zeitalter der Kunst. Das hat übrigens Arnold
Schönberg besonders klar formuliert in einer Notiz zu seiner Oper Moses und
Aron, in der es ja um das Bilderverbot geht: «Ein falscher Gott ist in allem
enthalten, das uns umgibt, er kann so aussehen wie alles, er entspringt allem, alles

entspringt ihm; er ist wie die ganze umgebende Natur und diese ist in ihm,
wie in allem enthalten. Dieser Gott ist der Ausdruck einer Naturverehrung
und setzt jedes Lebewesen Gott gleich.»1

1 Zitiert nach St. Strecker, Der Gott Arnold Schönbergs. Blicke durch die Oper Moses
und Aron, Münster 1999, 134. Zum Bilderverbot bei Schönberg s. M.M. Kerling,
Radikaler Ikonoklasmus. Arnold Schönberg und seine moderne Version des
biblischen Monotheismus, in: A. Mertin (Hg.), Monotheismus und Moderne [= theomag



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 477

Zu anderen Göttern fällt auch ab, wer etwa Opferfleisch isst, das einem
anderen Gott vorgelegen hatte. Auch hierzu gibt es eine urszenenartige Erzählung

im 25. Kapitel des Buches Numeri:

Als sich Israel in Schittim aufhielt, begann das Volk mit den Moabiterinnen Unzucht
zu treiben. Sie luden das Volk zu den Opferfesten ihrer Götter ein, das Volk ass mit
ihnen und fiel vor ihren Göttern nieder. So liess sich Israel mit Baal-Pecor ein. Da
entbrannte der Zorn des Herrn gegen Israel, und der Herr sprach zu Mose: Nimm alle
Anführer des Volkes, und spiesse sie für den Herrn im Angesicht der Sonne auf Pfähle,
damit sich der glühende Zorn des Herrn von Israel abwendet. Da sagte Mose zu den
Richtern Israels: Jeder soll die von seinen Leuten töten, die sich mit Baal-Pecor eingelassen

haben. Unter den Israeliten war einer, der zu seinen Brüdern kam und eine Mi-
dianiterin mitbrachte, und zwar vor den Augen des Mose und der ganzen Gemeinde
der Israeliten, während sie am Eingang des Offenbarungszeltes weinten. Als das der
Priester Pinhas, der Sohn Eleasars, des Sohnes Aarons, sah, stand er mitten in der
Gemeinde auf, ergriff einen Speer, ging dem Israeliten in den Frauenraum nach und
durchbohrte beide, den Israeliten und die Frau, auf ihrem Lager. Danach nahm die Plage,

die die Israeliten getroffen hatte, ein Ende. Im ganzen aber waren vierundzwanzig-
tausend Menschen an der Plage gestorben.

Der Herr sprach zu Mose: Der Priester Pinhas, der Sohn Eleasars, des Sohnes

Aarons, hat meinen Zorn von den Israeliten abgewendet dadurch, dass er sich bei ihnen
für mich ereiferte. So musste ich die Israeliten nicht in meinem leidenschaftlichen Eifer
umbringen. (Num 25,1-11)

Worin bestand die Sünde des Volkes, für die 24000 an der Pest und wer weiss
wie viele weitere auf den Pfählen sterben mussten? Sie hatten sich mit den Mi-
dianitern und vor allem Midianiterinnen eingelassen, die sie zur Teilnahme an
ihren Opferfesten einluden und dadurch zur Anbetung anderer Götter
verführten. In der Alten Welt bot das rituelle Opfer den einzigen Zugang zum
Fleischgenuss: man musste ein Fest anberaumen und ein Tier der Gottheit, in
diesem Fall Baal Pecor, zum Opfer weihen, um es dann gemeinsam verzehren
zu können. Schlachten und opfern war gleichbedeutend. Jedes Fleisch war
Opferfleisch, und daher galt jedes mit Fremden abgehaltene Festmahl als Abfall

zu anderen Göttern.
Monotheismus heisst zunächst einmal absolute, alle anderen Bindungen

hintansetzende Treue zu einem einzigen Gott. Das bedeutet, man darf sich
keine Bilder machen, weil jedes Bild die Tendenz hat, als ein anderer Gott
verehrt zu werden, und man darf sich nicht mit denen einlassen, die andere
Götter verehren und einen zu deren Verehrung verführen könnten. Die
Treue zu Gott verlangt, dass man mit Gewalt gegen Bilder und Bildverehrer
vorgeht. Man darf sie nicht verschonen. Hierfür ein letztes Zitat:

Magazin für Theologie und Ästhetik 21] und ders., «O Wort, du Wort, das mir fehlt».
Die Gottesfrage in Arnold Schönbergs Oper «Moses und Aron», Mainz 2004, sowie
meinen Aufsatz «Die Mosaische Unterscheidung in Schönbergs Moses und Aron»,
Musik und Aesthetik 9,33 (2005) 5-29.



478 Jan Assmann

Wenn der Herr, dein Gott, dich in das Land geführt hat, in das du jetzt hineinziehst,
um es in Besitz zu nehmen, wenn er dir viele Völker aus dem Weg räumt - Hetiter,
Girgaschiter und Amoriter, Kanaaniter und Perisiter, Hiwiter und Jebusiter, sieben

Völker, die zahlreicher und mächtiger sind als du -, wenn der Herr, dein Gott, sie dir
ausliefert und du sie schlägst, dann sollst du sie der Vernichtung weihen. Du sollst
keinen Vertrag mit ihnen schliessen, sie nicht verschonen und dich nicht mit ihnen
verschwägern. Deine Tochter gib nicht seinem Sohn, und nimm seine Tochter nicht für
deinen Sohn! Wenn er deinen Sohn verleitet, mir nicht mehr nachzufolgen, und sie

dann anderen Göttern dienen, wird der Zorn des Herrn gegen euch entbrennen und
wird dich unverzüglich vernichten.

So sollt ihr gegen sie vorgehen: Ihr sollt ihre Altäre niederreissen, ihre Steinmale
zerschlagen, ihre Kultpfähle umhauen und ihre Götterbilder im Feuer verbrennen.
Denn du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott, heilig ist.

Daran sollst du erkennen: Jahwe, dein Gott, ist der Gott; er ist der treue Gott; noch
nach tausend Generationen achtet er auf den Bund und erweist denen seine Huld, die
ihn lieben und auf seine Gebote achten. Denen aber, die ihm feind sind, vergilt er
sofort und tilgt einen jeden aus; er zögert nicht, wenn einer ihm feind ist, sondern vergilt
ihm sofort. Deshalb sollst du auf das Gebot achten, auf die Gesetze und Rechtsvorschriften,

auf die ich dich heute verpflichte, und du sollst sie halten. Wenn ihr diese

Rechtsvorschriften hört, auf sie achtet und sie haltet, wird der Herr, dein Gott, dafür
auf den Bund achten und dir die Huld bewahren, die er deinen Vätern geschworen hat.

(Dt 7,1-12)

In der Kirche wird über diese Texte kaum gepredigt, in der Yeshiva werden
sie kaum gelehrt und diskutiert. Man versteht im Judentum und Christentum,

dass sie ihren Ort in der Geschichte hatten, aber uns heute nichts mehr
angehen, jedenfalls nicht in ihrem sensus litteralis. Der Archäologe aber, der
nach den Ursprüngen des Monotheismus und seinen Zusammenhängen mit
Ikonoklasmus und Gewalt fragt, kann sie nicht einfach marginalisieren, wie
es theologisch richtig und geboten ist, sondern muss sie als Quellen auswerten.

Und das umso mehr, als sie dieselbe Sprache sprechen wie der Dekalog,
der ja nun fraglos im Zentrum sowohl der jüdischen wie der christlichen Be-

wohnung der biblischen Texte steht. Wenn wir uns das Bilderverbot anschauen,

das im Buche Exodus als eigenes, nämlich zweites Gebot gezählt wird und
im Deuteronomium zum ersten Gebot dazugehört, in beiden wörtlich
übereinstimmenden Fassungen aber im engsten Zusammenhang mit dem
Fremdgötterverbot steht, dann sieht man, dass auch hier das Verbot mit der Eifersucht

Gottes und seiner Unterscheidung zwischen Freund und Feind begründet

wird:

Du sollst neben mir keine anderen Götter haben.

Du sollst dir kein Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend etwas am
Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde.

Du sollst dich nicht vor anderen Göttern niederwerfen und dich nicht verpflichten,

ihnen zu dienen. Denn ich, der Herr, dein Gott, bin ein eifersüchtiger Gott: Bei
denen, die mir feind sind, verfolge ich die Schuld der Väter an den Söhnen, an der drit-



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 479

ten und vierten Generation; bei denen, die mich lieben und auf meine Gebote achten,
erweise ich Tausenden meine Huld. (Ex 20,4-6 Dt 5,8-10)

Die Liebe Gottes verströmt sich nicht unterschiedslos auf alle seine

Geschöpfe, sie unterscheidet zwischen Freund und Feind. Und wenn ich nicht
entschlossen gegen Gottes Feinde vorgehe, sondern ruhig mitansehe, wie das

Volk um das Goldene Kalb tanzt, wie Zimri mit der Midianiterin schläft, die
ihn zum Essen von Opferfleisch verführt hatte, wenn ich tatenlos dulde, dass

eine dänische Zeitung Karikaturen des Propheten abdruckt oder der Papst
einen den Propheten beleidigenden Text zitiert, dann verscherze ich die Liebe
Gottes und damit alles, was meinem Leben Sinn und Halt gibt, und ziehe mir
Gottes Zorn auf den Hals. Die Eifersucht Gottes verlangt von mir den Eifer
für Gott, der Zorn Gottes fordert meine Empörung, und es ist dieses Eifern,
mit dem wir heute von islamischer Seite konfrontiert werden.2

II

Damit dürfte uns nun der Befund ziemlich klar vor Augen stehen. An einem
ursprünglichen Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und
Gewalt ist nicht zu zweifeln. Monotheismus erscheint hier als absolute und
exklusive Treue zu einem einzigen Gott. Wir können nun einen Schritt weitergehen

und nach der Herkunft dieses Zusammenhangs fragen. Ist dies etwas
vollkommen Neues und Unerhörtes, oder hat es einen Vorlauf in den älteren
Religionen? Die Antwort lautet: Ja, aber es hat weniger mit Religion als mit
Politik zu tun. Diese absolute und exklusive Treue - das haben Alttestament-
ler wie Eckart Otto, Hans Ulrich Steymans, Othmar Keel und andere
herausgefunden3 - ist genau die Form von Loyalität, die der assyrische Grosskönig
von seinen Vasallen und Untertanen gefordert und auf die er sie eidlich
verpflichtet hat. Das geht bis in textliche Einzelheiten wie die Verpflichtung zur
Liebe des Grosskönigs «von ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzer Kraft»
und zur Denunziation Andersdenkender. Es handelt sich also von Hause aus

2 Die einleuchtendste Analyse des islamistischen Phänomens findet sich in einem Buch,
in dem der Islam nur am Rande vorkommt: P. Sloterdijk, Zorn und Zeit.
Politischpsychologischer Versuch, Frankfurt 2006.

3 E. Otto, Das Deuteronomium (BZAW 284), Berlin 1999, konnte zeigen, dass ver¬
schiedene Formulierungen des Deuteronomiums geradezu Ubersetzungen einer
assyrischen Vorlage darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger
Assurbanipal, die Assarhaddon allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem

Zusammenhang von «subversiver politischer Theologie». Siehe auch H.U. Steymans,
Deuteronomium 28 und die adê zur Thronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und
Fluch im Alten Orient und in Israel (OBO 145), Freiburg (CH)/Göttingen 1995; O.
Keel, «Monotheismus - ein göttlicher Makel? Über eine allzu bequeme Anklage», in:
NZZ 30./31.10.2004, 68.



480 Jan Assmann

um politische Gewalt. Politische Gewalt beruht, in diesem Punkt muss man
Carl Schmitt wohl Recht geben, auf der Unterscheidung zwischen Freund
und Feind. Carl Schmitt wollte das auf den Begriff des Politischen überhaupt
ausdehnen; so weit gehe ich nicht, sondern beziehe diese Unterscheidung nur
auf den Begriff der politischen Gewalt. Die Vermutung hegt nahe, dass die
Gewalt, die uns in den modernen Gotteseiferern bzw. Mudjaheddîn entgegenschlägt

und in den biblischen Texten in Form normativer Gebote und narra-
tiver Urszenen angelegt und ausbuchstabiert ist, von Haus aus gar nichts mit
Religion im engeren Sinne zu tun hat, sondern politischer Natur ist. Die
Eifersucht und der Zorn Gottes sind meiner Ansicht nach von Haus aus politische

Affekte, die ihren ursprünglichen Ort in den Grossreichen haben, unter
deren hegemonialem Druck Israel zu leben und zu leiden hatte.

Natürlich geht es hier nicht um die Emotionen Gottes, sondern um die
menschlichen Emotionen, die Menschen in ihr Gottesbild hineinprojiziert
haben und die sie dann, das ist der entscheidende Punkt, in frommer imitatio
Dei in ihrem eigenen Empfinden und Handeln ausagieren. Hier handelt es

sich nun aber nicht einfach um menschliche, sondern um herrscherliche
Affekte. Ein Grosskönig weiss zwar, dass es ausser dem seinen noch andere Staaten

gibt, aber er gerät in Zorn, wenn seine Vasallen zu einem anderen König
übergehen, und verlangt von seinen Untertanen unbedingte Treue. Den
assyrischen Königen (und in ihrem Gefolge den Persern und Römern) wurde nun
darüber hinaus auch die Existenz anderer unabhängiger Staaten zum
Problem, und sie setzten alles daran, so viel wie möglich von ihnen über Vasallenverträge

dem eigenen Herrschaftsbereich einzuverleiben. So bildet sich eine

politische Ideologie oder Semantik heraus, die der Monotheismus in wichtigen

Punkten beerbt hat.
Um nun auf die Bibel zurückzukommen, so ist in ihr von der Eifersucht

und dem Zorn Gottes - diese beiden Affekte gehören zusammen, der Zorn
entbrennt aus Eifersucht - erst nach dem Bundesschluss am Sinai die Rede.4

Die Verfluchung der Schlange, die Vertreibung aus dem Paradies, der Fluch
über Kain, die Sintflut, die Verwirrung der Sprachen, die Zerstörung von
Sodom und Gomorrha, die Tötung Onans, all diese im Buche Genesis erzählten
strafenden Interventionen Gottes geschehen vollkommen emotionslos.5
Grund zur Eifersucht hat Gott erst mit dem Exodus und dem Bundesschluss,
der ja auch in der Metapher der Ehe ausgedrückt wird. Die Idee des El qanna',
des eifersüchtigen Gottes, wurzelt in der Idee der Befreiung/Erwählung (Exodus)

und des Bundes und gehört daher in den Raum des Politischen. Das hat

4 Siehe hierzu mein Buch: Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altägypten,
Israel und Europa, München 2000, 54ff.

5 C. Westermann, Boten des Zorns. Der Begriff des Zornes Gottes in der Prophétie, in:
J. Jeremias, L. Perlitt (Hg.), Die Boten und die Botschaft, FS H.W. Wolff,
Neukirchen-Vluyn 1981, 147-156.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 481

bereits Laktanz in seiner Schrift De ira Dei sehr klar gesehen. Der Zorn Gottes

gehört nicht zum Wesen (natura), sondern zur Herrschaft (;Imperium)
Gottes, zu seiner Herrscherrolle, die er im Rahmen des Bundes in bezug auf
Israel auf sich genommen hat; sie ist eine Form, und zwar eine politische
Form, göttlicher Weltzuwendung.

Hat man erst einmal erkannt, dass es sich hier um politische Gewalt
handelt, die sich erst aus den Gedanken der Erwählung und des Bundesschlusses
als eines politischen Bündnisses ergibt, dann wird auch klar, dass diese Gewalt
untrennbar verbunden ist mit der Idee des Gesetzes. Es handelt sich um die

Gewalt, die das Recht braucht, um wirksam zu werden, «in Kraft zu treten».
Der eifersüchtige, gewaltbereite und immer wieder tatsächlich zuschlagende
Gott ist kein primitiver «Vulkandämon», sondern der gesetzgebende, richtende

und strafende, also legislative, judikative und exekutive Gott. Was hätte das

Gesetz für einen Sinn, wenn es nicht die Gewalt hätte, sich durchzusetzen
und auf seine Befolgung zu dringen? Was hätte andererseits die Gewalt für
einen Sinn, wenn sie sich nicht auf ein Gesetz berufen könnte? Die Gewaltbereitschaft

und Gewalttätigkeit Gottes - immer verstanden als: des biblischen
Gottesbildes - ergibt sich aus der Ethisierung und Verrechtlichung der
Religion, aus dem durchaus revolutionären Schritt des biblischen Gottes, die
Ansprüche der Gerechtigkeit zu seiner Sache zu machen und in den Mittelpunkt
der Forderungen zu stellen, die er an sein Volk richtet. Die Propheten reden
nicht von den Heiden, das heisst den anderen Religionen bzw. den Religionen
der Anderen, sondern von der eigenen Religion. Was sie gegenüberstellen, ist
nicht Polytheismus und Monotheismus, sondern die traditionelle Kultpraxis
der eigenen, israelitischen Religion und die ganz anders geartete Forderung,
die Gott an sein Volk stellt. So heisst es in Mi 6,6-8:

Womit soll ich vor den Herrn treten, wie mich beugen vor dem Gott in der Höhe? Soll
ich mit Brandopfern vor ihn treten, mit einjährigen Kälbern?

Hat der Herr Gefallen an Tausenden von Widdern, an zehntausend Bächen von
Öl? Soll ich meinen Erstgeborenen hingeben für meine Vergehen, die Frucht meines
Leibes für meine Sünde?

Es ist dir gesagt worden, Mensch, was gut ist und was der Herr von dir erwartet:
Nichts anderes als dies: Recht tun, Güte und Treue lieben, in Ehrfurcht den Weg gehen
mit deinem Gott.

Ich verzichte darauf, die nächsten Seiten zu füllen mit den entsprechenden
wohlbekannten Passagen aus anderen Propheten, allen voran Jesaja und
Arnos, und möchte lieber betonen, dass diese Ethisierung der Religion oder
Theologisierung der Ethik ein revolutionärer Schritt ist, mit dem sich Israel
auffallend und eindeutig von den Religionen seiner Umwelt unterscheidet.
Diese Art von Religion gab es damals sonst, das würde ich einmal zu behaupten

wagen, nicht auf der Welt. Hier geht es, wohlgemerkt, nicht darum, den
Kult durch Recht und Gerechtigkeit zu ersetzen. Neben den Stimmen der
Propheten und des Deuteronomiums gibt es in der Bibel ja auch die priester-



482 Jan Assmann

schriftliche Tradition, insbesondere das Buch Leviticus, wo die Vorschriften
des Opferkults bis in alle Einzelheiten hinein festgelegt sind. Es geht zunächst
vielmehr darum, dem Kult das Recht ergänzend zur Seite zu stellen. Auf lange
Sicht aber, mit der Zerstörung des zweiten Tempels, haben sich in den

Nachfolgereligionen Judentum, Christentum und Islam Recht und Gerechtigkeit
gegenüber dem Opferkult als die Mitte religiösen Lebens und Handelns
durchgesetzt.

Was z.B. Ägypten angeht, und dieser Fall dürfte gewiss typisch sein für alle
anderen Kulturen, die die Umwelt Israels gebildet haben, so finden sich auch
hier fast alle die Forderungen, die Jahwe an sein Volk stellt. Nichts wäre
verfehlter als die Annahme, die «Heiden» hätten in einem recht- und gesetzlosen,
amoralischen Raum der Willkür und Gewalt gelebt und erst der biblische
Monotheismus habe die Idee der Gerechtigkeit in die Welt gebracht. In Ägypten
tritt aber nicht Gott, sondern der König als Gesetzgeber auf, und die Gewalt,
die sich auch hier wie überall auf der Welt und logischerweise mit der Idee des

Gesetzes verbindet, ist nicht göttliche, sondern staatliche Gewalt. Der König
(d.h. der Staat) ist, wie es in einem sehr zentralen ägyptischen Text heisst, vom
Schöpfer- und Sonnengott auf Erden eingesetzt, um «den Menschen Recht zu
sprechen und die Götter zu versöhnen, um die Ma'at zu verwirklichen und
die Isfet zu vertreiben. Er (der König) gibt den Göttern Gottes- und den Toten
Totenopfer».6 Hier wird also klar geschieden zwischen Recht und Kult, und
das Recht ist für die Menschen, der Kult für die Götter da. Das umwälzend
Neue in Israel ist, dass auch und gerade das Recht für Gott da ist, weil es von
Gott ausgeht. So wie das Recht hier eine Form göttlicher Weltzuwendung, so
wird hier das Rechttun zu einer Form menschlichen Gottesdienstes.

Gott zum Gesetzgeber und das Recht zur Sache Gottes, zum Inbegriff der
religiösen Bindung zu machen, bedeutete in der Alten Welt einen revolutionären

Schritt. Die Bibel stellt diesen Schritt als einen Befreiungsschlag dar,
und darin hat sie gewiss recht. Das System der altorientalischen Sakralkönigtümer

basierte auf einer negativen oder pessimistischen Anthropologie, wie
sie uns von Thomas Hobbes oder Carl Schmitt und vielen anderen
staatskonservativen Denkern vertraut ist, und die sich auf die Formel bringen lässt:

Ohne einen starken Staat würden sich die Menschen gegenseitig die Köpfe
einschlagen. Die Zuchtrute des Staates mag die Untertanen noch so schwer
züchtigen, sie ist immer noch besser als die Anarchie, die einen Krieg aller
gegen alle bedeutet.

Mit dieser Vorstellung räumt die Bibel auf, indem sie den starken Staat
durch einen starken Gott ersetzt. Die Bibel befreit von dem ägyptischen
Kleinmut, die Menschen könnten ohne einen Staat nicht leben. Aus diesen

Überlegungen wird deutlich, dass die biblische Religion, die ja das Modell für

6 Assmann, Herrschaft und Heil, 37f.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 483

die heutigen monotheistischen Weltreligionen abgibt, in vieler, und
wahrscheinlich entscheidender, Hinsicht als Nachfolgeinstitution des frühen
hochkulturellen Staates vom Typ Ägyptens und Mesopotamiens zu verstehen ist
und weniger als Nachfolgeinstitution der ihr vorhergehenden Religionen. In
der herrscherlichen Form seiner Weltzuwendung, als Bundespartner des Volkes

Israel, tritt Gott an die Stelle Pharaos und der assyrischen und babylonischen

Grosskönige, aus deren Händen Er es befreit. Hier entsteht jedenfalls
etwas vollkommen Neues, das man viel eher berechtigt ist, «Staat» zu nennen
in Nachfolge der hochkulturellen Sakralkönigtümer, als «Religion» in Nachfolge

der «heidnischen» Religionen, denn im Zentrum dieser neuen Ordnung
steht nicht der Kult, sondern das Recht. Wo steht denn geschrieben, dass es

am Sinai um die Stiftung einer «Religion» ging? «Religion» ist möglicherweise
ein ganz falscher Begriff und eher eine Verharmlosung des revolutionären
Vorgangs, vor allem, wenn man unter Religion eine «Privatsache» versteht.
Auch der Begriff «Offenbarung» erscheint mit Bezug auf das Geschehen am
Sinai unangemessen, jedenfalls unbiblisch. Die Torah wird nicht «geoffenbart»,

sondern «gegeben». «Geoffenbart» wird eine verborgene Wahrheit,
aber kein Gesetz. Ein Gesetz wird erlassen, promulgiert, in Kraft gesetzt -
und eben «gegeben», wie der hebräische Ausdruck lautet.

Auf diesen Unterschied hat etwa der jüdische Philosoph Moses Mendelssohn

grossen Wert gelegt, der in seiner Schrift «Jerusalem, oder, Uber religiöse
Macht und Judentum»7 den grundsätzlich politischen Charakter des Judentums

hervorgehoben hat: «Ich glaube», schreibt er, «das Judentum wisse von
keiner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben Gesetze, Gebote,
Lebensregeln, Unterricht vom Willen Gottes aber keine Lehrmeinungen,
keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsätze. Diese offenbart der
Ewige uns, wie allen übrigen Menschen, allezeit durch Natur und Sache, nie
durch Wort und Schriftzeichen. Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Veränderungen der Zeiten und
Umstände gleichen Schritt hält. Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Menschen weder

tugendhaft noch glückselig werden können, sollte hier nicht geoffenbart
werden. Das Judentum rühmet sich keiner ausschliessenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner geoffenbarten

Religion, in dem Verstände, in welchem man dieses Wort zu nehmen
gewohnt ist.» Hier gibt es daher auch nichts zu «glauben», denn Gegenstand des

Glaubens sind nur die ewigen, nicht die historischen Wahrheiten. «Ja, das

Wort der Grundsprache, das man durch den Glauben zu übersetzen pflegt
(emunah, J. A.), heisst an den mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuver-

7 M. Mendelssohn, Jerusalem, oder, Uber religiöse Macht und Judentum, in: M. Thom
(Hg.), Schriften über Religion und Aufklärung, Darmstadt 1989, 351-458.



484 Jan Assmann

sieht, getroste Versicherung auf Zusage und Verheissung.»8 Ersetzen wir also
versuchsweise den Begriff «Religion», der für den Akt einer Gesetzgebung
unangemessen erscheint, durch den Begriff «Staat» im Sinne einer politischen,
d.h. nicht auf «Glauben», sondern auf Herrschaft, Gehorsam und Gemeinschaft

im Sinne eines bürgerlichen Zusammengehörigkeitsbewusstseins
gegründeten Ordnung. Ob es diesen «Staat», für den Flavius Josephus den
Terminus «Theokratie» geprägt hat, in Reinkultur in der historischen Wirklichkeit

jemals gegeben hat, bleibe dahingestellt. Wir reden hier über eine Idee.
Unsere Frage lautet, ob es einen Zusammenhang gibt zwischen Monotheismus

und Gewalt, und auch diese Frage gilt einer Idee, einem Gottesgedanken,
der Idee des El qanna'. Die Antwort, die ich hier vorschlagen möchte, lautet:
Ja, der Eine Gott des Monotheismus ist gewalttätig, und zwar im Rahmen
seiner herrscherlichen Weltzuwendung, im Rahmen des «Staates», den die Bibel,
oder sagen wir genauer: das Deuteronomium und die deuteronomistisch
geprägten biblischen Traditionen ihn mit dem auserwählten Volk gründen
lassen. Nur ein «starker», und das heisst, ein gewaltbereiter und gegebenenfalls
gewalttätiger Gott kann die Menschen von der fixen Idee erlösen, ohne einen
starken Staat nicht leben zu können. Das umstürzend Neue an dem exklusiven

Monotheismus ist, dass er nicht nur eine Sache des Kults und vielleicht
auch des allgemeinen Weltverhältnisses ist, sondern wie ein Staat, ja, man
scheut sich fast es auszusprechen, wie ein totalitärer Staat, die gesamte
Lebensführung, Festtag und Alltag, bis in kleinste Details hinein regeln will.

Diese Ideen gehören jedoch der Geschichte an. Judentum und Christentum

haben beide auf sehr verschiedene Weise einen Prozess der Entpolitisie-
rung durchgemacht und die ursprüngliche Idee des «Staates» wieder zu neuen
Formen von Religion weiterentwickelt, die freilich mit den ursprünglichen,
nun als «heidnisch» klassifizierten Kulten wenig oder nichts zu tun haben.
Das Judentum hat in Form des Messianismus die staatliche Verwirklichung
seiner Ordnung eschatologisiert, das heisst auf eine Endzeit verschoben, und
das Christentum hat das Problem in Form der Lehre von den zwei Reichen
entschärft und das «Reich Gottes» als eine himmlische und auf Erden nur
spirituell zu realisierende Einrichtung interpretiert. Nur der Islam ist zumindest
in einigen seiner Ausprägungen der ursprünglichen Idee treu geblieben und
sieht noch heute, bzw. heute mehr als jemals, die eigentliche Verwirklichung
seines Programms in der Errichtung eines irdischen Gottesstaats. Damit stellt
sich auch das Problem der göttlichen Gewalt heute mit besonderer Dringlichkeit.

Andererseits sollten die Christen sich nicht einbilden, die Idee der
göttlichen Gewalt endgültig überwunden zu haben, indem sie das Reich Gottes

in das Jenseits verlegten und das Gesetz durch den Glauben ersetzten. Der

8 A.a.O. 407ff.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 485

Glaube ist nicht minder gewaltbereit. Der Grund dafür liegt nun nicht mehr
in der Eifersucht Gottes, sondern im Glaubenseifer des Menschen. Es geht um
die Frage, ob der Mensch sich in der Ausübung von Gewalt auf den Willen
Gottes berufen darf. Genau das hat Pinhas getan, als er seinen Landsmann
Zimri und seine midianitische Geliebte auf ihrem Lager mit dem Speer
durchbohrte, die Urszene und das Vorbild aller späteren Eiferer für das Gesetz, die
dann nicht mehr ins Reich der literarischen Fiktion, sondern - wie die Mak-
kabäer und die Sikarier - ins Reich der brutalen historischen Wirklichkeit
gehören. Diese Form des heiligen Eiferns hat sich im Christentum ziemlich
bruchlos fortgesetzt und ungeheure Opfer gefordert.

Um nun auf das Christentum zu kommen, möchte ich noch einmal auf
Mendelssohn zurückgreifen. Das Christentum hat in seinen Augen das

Verhältnis von ewigen und historischen Wahrheiten umgekehrt. In Christus ist
die Offenbarung der ewigen Wahrheit historisch geworden. Damit kommt es

jetzt zu Theologie und Orthodoxie, zu Schrift und Glauben. Das Christentum

bindet sich an die Dogmen im Sinne einer allein seligmachenden Heilslehre

und löst sich vom Gesetz. Damit wird zwar allen die Chance des Heils
eröffnet. In Wahrheit aber wird erst dadurch die Grenze zwischen Christen
und Heiden in aller Schärfe gezogen. Denn wer diese Chance verwirft, bleibt
vom Heil ausgeschlossen. Was im Rahmen des Gesetzes eine Frage von Recht
und Unrecht war, wird im Rahmen des Glaubens zu einer Frage von Heil und
Verdammnis. Diese Unterscheidung und die damit verbundenen Vorstellungen

von Fegefeuer und jüngstem Gericht gehören wohl zu den gewalttätigsten

Bildern, zu denen sich die menschlichen Figurationen des verborgenen
Gottes jemals verstiegen haben. So kommt es denn auch im Christentum zum
Eifern für den Glauben, der in seiner Gewaltbereitschaft den alttestamentli-
chen Eifer für das Gesetz oft weit in den Schatten gestellt hat.

Wer die Frage, ob der Monotheismus gewalttätig ist, mit «Ja» beantwortet,
bekommt in der Regel vorgehalten, dass die vielen Götter nicht minder
gewalttätig waren und dass auch unter den Heiden unter Berufung auf den
Namen ihrer Götter Menschen gemordet, vertrieben und geopfert wurden.
Möglicherweise haben ja die Azteken, auf die hier besonders gern verwiesen
wird, bei ihren Menschenopfern nicht weniger Menschen umgebracht als die
spanische Inquisition. Ein solches Argument (das ich immer wieder zu hören
bekomme) ist eines aufgeklärten Christenmenschen unwürdig. Es geht ja
nicht darum, wieder zu den vielen Göttern als der besseren Alternative
zurückzukehren, sondern darum, unsere Bilder von Gott, ohne die wir
Menschen nun einmal nicht auskommen zu können scheinen, von ihren gewalttätigen

Zügen zu reinigen und eine klare Trennungslinie zwischen den Begriffen

«Religion» und «Gewalt» zu ziehen. Gewalt gehört in den Bereich der
Politik, nicht der Religion, und eine Religion, die zu Gewalt greift, bleibt im
Raum des Politischen stecken und verfehlt ihre eigentliche Aufgabe in dieser



486 Jan Assmann

Welt. Worauf es ankommt, ist, die monotheistischen Religionen, die aus dem
Geist der Politik und der Gesetzgebung heraus entstanden sind, radikal zu
entpolitisieren und der Ordnung des Politischen, die ohne Gewalt nicht denkbar

ist, eine andere Ordnung gegenüberzustellen, deren Macht auf Gewaltlo-
sigkeit beruht. Erst damit wird der ursprüngliche Impuls, den Menschen aus
der Allmacht des Staates zu befreien, tatsächlich verwirklicht.

Auch dazu scheint mir Mendelssohns Unterscheidung zwischen Judentum

und Christentum sowie «allgemeiner Menschheitsreligion» und konkreten

Religionen den Weg zu weisen. Mendelssohn steht hier in der Tradition
der Aufklärung mit ihrer Idee einer doppelten oder zweigestuften Religion,
die er universalistisch verallgemeinert. Auch in meinen Augen ist es ein grosser

Vorzug des Judentums, die «ewigen Wahrheiten» nicht dogmatisch
festzuschreiben, sondern im Zustand der «diskursiven Verflüssigung» (J. Habermas)
zu belassen. Die «allgemeine Menschenreligion» kann niemals auf ein System
verbindlicher Lehrsätze festgelegt werden. Jede konkrete Religion ist in bezug
auf diese allgemeine Menschenreligion zu relativieren. Dies bedeutet solange
nicht Vergleichgültigung, als diese konkreten Religionen auf ihre Weise auf
die verborgene Wahrheit ausgerichtet bleiben. Wer aber diese Wahrheit mit
Gewalt durchsetzen möchte, hat sie schon verfehlt. Alle diese Überlegungen
stecken bereits in Lessings Ringparabel. Sie gehören auf die Ebene einer von
keiner theologischen Dogmatik einholbaren Weisheit, die es in allen Kulturen

gibt und die sich auf einen Konvergenzpunkt jenseits aller religiösen und
konfessionellen Unterscheidungen bezieht. In dieser Perspektive möchte ich
die Frage nach dem Zusammenhang von Monotheismus und Gewalt mit
«Nein» beantworten. Nachdem uns die Idee des starken Gottes von der
Vorstellung befreit hat, ohne einen starken Staat nicht leben zu können, sollten
wir uns auch von der Idee frei machen, ohne einen starken, das heisst
überwachenden und strafenden Gott nicht leben zu können. Für die Durchsetzung
der Menschenrechte auf Erden müssen wir schon selber sorgen.

Abstract

Biblischen Texten ist ein Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und Gewalt
zu entnehmen, der in der eingeforderten exklusiven Treue gegenüber einem einzigen Gott
gründet. Dieses auch von hegemonialen Grossreichen beeinflusste politische Konzept war
im Altertum ebenso neu wie es für Israels Emanzipation bedeutungsvoll war. Denn es

schrieb nur dem eigenen Gott im Rahmen seiner herrscherlichen Weltzuwendung politische

Gewalt auf der Basis eines Gesetzes zu. Nachdem alle drei monotheistischen Religionen

mit der Idee eines starken Gottes sich von der Vorstellung, ohne einen starken Staat
nicht leben zu können, befreiten, bedarf es heute auch der Befreiung von der Idee, ein
strafender Gott sei unentbehrlich, und deren eifernden Verfechtern. Denn für die Durchsetzung

der Menschenrechte auf Erden müssen Menschen schon selber sorgen.

Jan Assmann, Konstanz


	Gesetz, Gewalt und Monotheismus

