Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Gesetz, Gewalt und Monotheismus
Autor: Assmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gesetz, Gewalt und Monotheismus

|

Immer hiufiger sieht man jetzt in den Zeitungen Bilder junger Muslime, die
mit Drohgebirden und Hassparolen Fahnen oder Strohpuppen verbrennen.
Gibt es einen Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und Ge-
walt?

Als Agyptologe taucht man gern in den von Thomas Mann beschworenen
Brunnen der Vergangenheit und versucht, die Phinomene in ithren Urspriin-
gen zu fassen. Monotheismus und Ikonoklasmus sind Phinomene, von denen
sich vermuten lisst, dass sie nicht so alt wie die Menschheit sind, sondern ir-
gendwann einmal angefangen und irgendwo ihren Ursprung haben. In diesen
Anfingen sollte sich erkennen lassen, ob und wie sie miteinander zusam-
menhingen. Uber diese Anfinge belehrt uns neben der Archiologie, deren
Quellen hier aber nicht besonders reichlich sprudeln, vor allem die Hebrii-
sche Bibel, die sich auf weite Strecken als ein Bericht {iber die Durchsetzungs-
geschichte der monotheistischen Religion liest. Hier tritt der Zusammenhang
von Monotheismus und Gewalt in aller Deutlichkeit zutage. Nun ist die Bibel
allerdings, um es mit einer auch von Sigmund Freud fiir seine psychoanalyti-
sche Erinnerungsarbeit favorisierten Metapher auszudriicken, kein Gelinde,
in dem man so einfach graben darf, wie man sich das als Archiologe winscht.
Es ist (um im Bilde zu bleiben) bewohnt, und es stehen neben Hiusern und
Friedhofen auch eine Synagoge und eine Kirche darauf. Wer hier Grabungen
anstellt, bekommt es mit den Bewohnern zu tun. Sie greifen zwar nicht zu
Brachialgewalt wie die erziirnten Muslime, aber sie wittern Antisemitismus
oder sehen die Grundfesten christlich-abendlindischer Normativitit erschiit-
tert, wie ich das mehrfach erleben konnte. Daher will ich gleich vorweg er-
kliren, dass ich diese Grabungen nicht anstelle, um irgendetwas zu untergra-
ben und womdglich zum Einsturz zu bringen. Im Gegenteil: Ich sehe die Ge-
fahr fir den Fortbestand von Kirche und Synagoge, Friedhofen und
Wohnhiusern — und damit wechsle ich die archiologische Metaphorik - eher
in dem Sprengstoff, der in ihren Fundamenten vergraben liegt und den man
durch kulturwissenschaftliche Erinnerungsarbeit zu entschirfen versuchen
sollte. Die Religion erweist sich ja heute weniger als das Opium, sondern viel-
mehr als das Dynamit des Volkes.

Der Zusammenhang von Monotheismus, Tkonoklasmus und Gewalt tritt
uns in der biblischen Erzihlung vom Goldenen Kalb mit der Prignanz einer
Urszene entgegen. Wihrend Mose auf dem Sinai von Gott die Gesetzestafeln
empfingt und dabei allzu lange verweilt, hilt das Volk unten ihn fiir tot und
bittet Aaron, thm Ersatz zu schaffen in Gestalt eines Gotterbildes, das anstelle

ThZ 4/62 (2006) S. 475-486



476 Jan Assmann

des verschwundenen Mose vor ihnen herziehen soll. Aaron sammelt alles
Gold ein, das die Leute an sich tragen und giesst daraus ein Stierbild. Als Mose
vom Berge herabsteigt, sieht er, wie das Volk um das Bild herumtanzt. Zorn-
entbrannt zerschmettert er die Tafeln, zerstort das Bild, zermalmt es zu
Staub, den er in Wasser auflost und dem Volk zu trinken gibt, dann schart er
die Leviten um sich und

«sagte zu ihnen: So spricht der Herr, der Gott Israels: Jeder lege sein Schwert an. Zieht
durch das Lager von Tor zu Tor! Jeder erschlage seinen Bruder, seinen Freund, seinen
Nichsten. Die Leviten taten, was Mose gesagt hatte. Vom Volk fielen an jenem Tag
gegen dreitausend Mann.» (Ex 32,211.)

Entscheidend an dieser Passage sind die Worte «seinen Bruder, seinen Freund,
seinen Nichsten». Die Strafgewalt, die hier vollzogen wird, steht im Dienst
einer Bindung und Verpflichtung, die alle natiirlichen Bindungen der Ver-
wandtschaft und Freundschaft tibersteigt: der ausschliesslichen Bindung an
den Einen Gott, der absolute Treue fordert und dessen Eifersucht durch das
Gotterbild des Goldenen Kalbes entbrannt ist.

Auf diese Forderung, die eigenen Gefiihle hintanzusetzen, wenn es um die
Sache Gottes geht, stossen wir noch mehrfach in der Bibel. Ich will nur eine
von vielen einschligigen Stellen zitieren:

«Wenn dein Bruder (...) oder dein Freund, den du liebst wie dich selbst, dich heimlich
verfihren will und sagt: Gehen wir und dienen wir anderen Géttern, (...) dann sollst
du nicht nachgeben und nicht auf ihn héren. Du sollst in dir kein Mitleid mit ithm auf-
steigen lassen (...) und die Sache nicht vertuschen. Sondern du sollst ihn anzeigen.
Wenn er hingerichtet wird, sollst du als Erster deine Hand gegen ihn erheben, dann
erst das ganze Volk. Du sollst ihn steinigen, und er soll sterben; denn er hat versucht,
dich vom Herrn, deinem Gott, abzubringen, der dich aus Agypten gefiihrt hat, aus
dem Sklavenhaus. Ganz Israel soll davon horen, damit sie sich fiirchten und nicht noch
einmal einen solchen Frevel in deiner Mitte begehen.» (Dt 13,7-12)

Hier geht es nicht um das Bilderverbot, sondern um den Abfall zu anderen
Gottern, aber genau das ist der Sinn des Bilderverbots. Jedes Bild ist eo zpso ein
anderer Gott. Wer sich ein Bild macht, tut das, um es anzubeten. Wir bewe-
gen uns hier noch lange vor dem Zeitalter der Kunst. Das hat iibrigens Arnold
Schonberg besonders klar formuliert in einer Notiz zu seiner Oper Moses und
Aron, in der es jaum das Bilderverbot geht: «Ein falscher Gott ist in allem ent-
halten, das uns umgibt, er kann so aussehen wie alles, er entspringt allem, alles
entspringt ihm; er ist wie die ganze umgebende Natur und diese ist in ithm,
wie in allem enthalten. Dieser Gott ist der Ausdruck einer Naturverehrung
und setzt jedes Lebewesen Gott gleich.»!

! Zitiert nach St. Strecker, Der Gott Arnold Schénbergs. Blicke durch die Oper Moses
und Aron, Miinster 1999, 134. Zum Bilderverbot bei Schénberg s. M.M. Kerling,
Radikaler Ikonoklasmus. Arnold Schonberg und seine moderne Version des bibli-
schen Monotheismus, in: A. Mertin (Hg.), Monotheismus und Moderne [= theomag



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 477

Zu anderen Géttern fillt auch ab, wer etwa Opferfleisch isst, das einem an-
deren Gott vorgelegen hatte. Auch hierzu gibt es eine urszenenartige Erzih-
lung im 25. Kapitel des Buches Numeri:

Als sich Israel in Schittim authielt, begann das Volk mit den Moabiterinnen Unzucht
zu treiben. Sie luden das Volk zu den Opferfesten threr Gotter ein, das Volk ass mit
ihnen und fiel vor ihren Géttern nieder. So liess sich Israel mit Baal-Pe‘or ein. Da ent-
brannte der Zorn des Herrn gegen Israel, und der Herr sprach zu Mose: Nimm alle An-
filhrer des Volkes, und spiesse sie fiir den Herrn im Angesicht der Sonne auf Pfihle,
damit sich der glilhende Zorn des Herrn von Israel abwendet. Da sagte Mose zu den
Richtern Israels: Jeder soll die von seinen Leuten tten, die sich mit Baal-Pe‘or einge-
lassen haben. Unter den Israeliten war einer, der zu seinen Briidern kam und eine Mi-
dianiterin mitbrachte, und zwar vor den Augen des Mose und der ganzen Gemeinde
der Israeliten, wihrend sie am Eingang des Offenbarungszeltes weinten. Als das der
Priester Pinhas, der Sohn Eleasars, des Sohnes Aarons, sah, stand er mitten in der Ge-
meinde auf, ergriff einen Speer, ging dem Israeliten in den Frauenraum nach und
durchbohrte beide, den Israeliten und die Frau, auf ihrem Lager. Danach nahm die Pla-
ge, die die Israeliten getroffen hatte, ein Ende. Im ganzen aber waren vierundzwanzig-
tausend Menschen an der Plage gestorben.

Der Herr sprach zu Mose: Der Priester Pinhas, der Sohn Eleasars, des Sohnes Aa-
rons, hat meinen Zorn von den Israeliten abgewendet dadurch, dass er sich bei ihnen
fiir mich ereiferte. So musste ich die Israeliten nicht in meinem leidenschaftlichen Eifer
umbringen. (Num 25,1-11)

Worin bestand die Siinde des Volkes, fiir die 24000 an der Pest und wer weiss
wie viele weitere auf den Pfihlen sterben mussten? Sie hatten sich mit den Mi-
dianitern und vor allem Midianiterinnen eingelassen, die sie zur Teilnahme an
ithren Opferfesten einluden und dadurch zur Anbetung anderer Gétter ver-
fithrten. In der Alten Welt bot das rituelle Opfer den einzigen Zugang zum
Fleischgenuss: man musste ein Fest anberaumen und ein Tier der Gottheit, in
diesem Fall Baal Pe‘or, zum Opfer weihen, um es dann gemeinsam verzehren
zu konnen. Schlachten und opfern war gleichbedeutend. Jedes Fleisch war
Opferfleisch, und daher galt jedes mit Fremden abgehaltene Festmahl als Ab-
fall zu anderen Gottern.

Monotheismus heisst zunichst einmal absolute, alle anderen Bindungen
hintansetzende Treue zu einem einzigen Gott. Das bedeutet, man darf sich
keine Bilder machen, weil jedes Bild die Tendenz hat, als ein anderer Gott ver-
ehrt zu werden, und man darf sich nicht mit denen einlassen, die andere
Gotter verehren und einen zu deren Verehrung verfiihren konnten. Die
Treue zu Gott verlangt, dass man mit Gewalt gegen Bilder und Bildverehrer
vorgeht. Man darf sie nicht verschonen. Hierfiir ein letztes Zitat:

Magazin fiir Theologie und Asthetik 21] und ders., «O Wort, du Wort, das mir fehlt».
Die Gottesfrage in Arnold Schénbergs Oper «Moses und Aron», Mainz 2004, sowie

meinen Aufsatz «Die Mosaische Unterscheidung in Schénbergs Moses und Aron»,

Musik und Aesthetik 9,33 (2005) 5-29.



478 Jan Assmann

Wenn der Herr, dein Gott, dich in das Land gefiihrt hat, in das du jetzt hineinziehst,
um es in Besitz zu nehmen, wenn er dir viele Volker aus dem Weg riumt - Hetiter,
Girgaschiter und Amoriter, Kanaaniter und Perisiter, Hiwiter und Jebusiter, sieben
Volker, die zahlreicher und michtiger sind als du -, wenn der Herr, dein Gott, sie dir
ausliefert und du sie schligst, dann sollst du sie der Vernichtung wethen. Du sollst kei-
nen Vertrag mit ihnen schliessen, sie nicht verschonen und dich nicht mit ihnen ver-
schwigern. Deine Tochter gib nicht seinem Sohn, und nimm seine Tochter nicht fiir
deinen Sohn! Wenn er deinen Sohn verleitet, mir nicht mehr nachzufolgen, und sie
dann anderen Gottern dienen, wird der Zorn des Herrn gegen euch entbrennen und
wird dich unverziiglich vernichten.

So sollt ihr gegen sie vorgehen: Ihr sollt ithre Altire niederreissen, ihre Steinmale
zerschlagen, ithre Kultpfihle umhauen und ihre Gotterbilder im Feuer verbrennen.
Denn du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott, heilig ist. (...)

Daran sollst du erkennen: Jahwe, dein Gott, ist der Gott; er ist der treue Gott; noch
nach tausend Generationen achtet er auf den Bund und erweist denen seine Huld, die
ihn lieben und auf seine Gebote achten. Denen aber, die ihm feind sind, vergilt er so-
fort und tilgt einen jeden aus; er zdgert nicht, wenn einer thm feind ist, sondern vergilt
ithm sofort. Deshalb sollst du auf das Gebot achten, auf die Gesetze und Rechtsvor-
schriften, auf die ich dich heute verpflichte, und du sollst sie halten. Wenn ihr diese
Rechtsvorschriften hart, auf sie achtet und sie haltet, wird der Herr, dein Gott, dafiir
auf den Bund achten und dir die Huld bewahren, die er deinen Vitern geschworen hat.
(Dt 7,1-12)

In der Kirche wird {iber diese Texte kaum gepredigt, in der Yeshiva werden
sie kaum gelehrt und diskutiert. Man versteht im Judentum und Christen-
tum, dass sie thren Ort in der Geschichte hatten, aber uns heute nichts mehr
angehen, jedenfalls nicht in ihrem sensus litteralis. Der Archiologe aber, der
nach den Urspriingen des Monotheismus und seinen Zusammenhingen mit
TIkonoklasmus und Gewalt fragt, kann sie nicht einfach marginalisieren, wie
es theologisch richtig und geboten ist, sondern muss sie als Quellen auswer-
ten. Und das umso mebhr, als sie dieselbe Sprache sprechen wie der Dekalog,
der ja nun fraglos im Zentrum sowohl der jiidischen wie der christlichen Be-
wohnung der biblischen Texte steht. Wenn wir uns das Bilderverbot anschau-
en, das im Buche Exodus als eigenes, nimlich zweites Gebot gezihlt wird und
im Deuteronomium zum ersten Gebot dazugehort, in beiden wortlich {iber-
einstimmenden Fassungen aber im engsten Zusammenhang mit dem Fremd-
gotterverbot steht, dann sieht man, dass auch hier das Verbot mit der Eifer-
sucht Gottes und seiner Unterscheidung zwischen Freund und Feind begriin-
det wird:

Du sollst neben mir keine anderen Gotter haben.

Du sollst dir kein Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend etwas am
Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde.

Du sollst dich nicht vor anderen Gottern niederwerfen und dich nicht verpflich-
ten, ihnen zu dienen. Denn ich, der Herr, dein Gortt, bin ein eifersiichtiger Gott: Bei
denen, die mir feind sind, verfolge ich die Schuld der Viter an den Séhnen, an der drit-



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 479

ten und vierten Generation; bei denen, die mich lieben und auf meine Gebote achten,
erweise ich Tausenden meine Huld. (Ex 20,4-6 = Dt 5,8-10)

Die Liebe Gottes verstromt sich nicht unterschiedslos auf alle seine Ge-
schopfe, sie unterscheidet zwischen Freund und Feind. Und wenn ich nicht
entschlossen gegen Gottes Feinde vorgehe, sondern ruhig mitansehe, wie das
Volk um das Goldene Kalb tanzt, wie Zimri mit der Midianiterin schlift, die
ihn zum Essen von Opferfleisch verfithrt hatte, wenn ich tatenlos dulde, dass
eine dinische Zeitung Karikaturen des Propheten abdruckt oder der Papst ei-
nen den Propheten beleidigenden Text zitiert, dann verscherze ich die Liebe
Gottes und damit alles, was meinem Leben Sinn und Halt gibt, und ziehe mir
Gottes Zorn auf den Hals. Die Eifersucht Gottes verlangt von mir den Eifer
fiir Gott, der Zorn Gottes fordert meine Empérung, und es ist dieses Eifern,
mit dem wir heute von islamischer Seite konfrontiert werden.?

II

Damit diirfte uns nun der Befund ziemlich klar vor Augen stehen. An einem
urspriinglichen Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und Ge-
walt ist nicht zu zweifeln. Monotheismus erscheint hier als absolute und ex-
klusive Treue zu einem einzigen Gott. Wir konnen nun einen Schritt weiter-
gehen und nach der Herkunft dieses Zusammenhangs fragen. Ist dies etwas
vollkommen Neues und Unerhortes, oder hat es einen Vorlauf in den ilteren
Religionen? Die Antwort lautet: Ja, aber es hat weniger mit Religion als mit
Politik zu tun. Diese absolute und exklusive Treue - das haben Alttestament-
ler wie Eckart Otto, Hans Ulrich Steymans, Othmar Keel und andere heraus-
gefunden® - ist genau die Form von Loyalitit, die der assyrische Grosskonig
von seinen Vasallen und Untertanen gefordert und auf die er sie eidlich ver-
pflichtet hat. Das geht bis in textliche Einzelheiten wie die Verpflichtung zur
Liebe des Grosskonigs «von ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzer Kraft»
und zur Denunziation Andersdenkender. Es handelt sich also von Hause aus

2 Die einleuchtendste Analyse des islamistischen Phinomens findet sich in einem Buch,
in dem der Islam nur am Rande vorkommt: P. Sloterdijk, Zorn und Zeit. Politisch-
psychologischer Versuch, Frankfurt 2006.

3 E. Otto, Das Deuteronomium (BZAW 284), Berlin 1999, konnte zeigen, dass ver-
schiedene Formulierungen des Deuteronomiums geradezu Ubersetzungen einer assy-
rischen Vorlage darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger
Assurbanipal, die Assarhaddon allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem
Zusammenhang von «subversiver politischer Theologie». Siehe auch H.U. Steymans,
Deuteronomium 28 und die adé zur Thronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und
Fluch im Alten Orient und in Israel (OBO 145), Freiburg (CH)/Gottingen 1995; O.
Keel, «<Monotheismus - ein géttlicher Makel? Uber eine allzu bequeme Anklage», in:
NZZ 30./31.10.2004, 68.



480 Jan Assmann

um politische Gewalt. Politische Gewalt beruht, in diesem Punkt muss man
Carl Schmitt wohl Recht geben, auf der Unterscheidung zwischen Freund
und Feind. Carl Schmitt wollte das auf den Begriff des Politischen iiberhaupt
ausdehnen; so weit gehe ich nicht, sondern beziehe diese Unterscheidung nur
auf den Begriff der politischen Gewalt. Die Vermutung liegt nahe, dass die Ge-
walt, die uns in den modernen Gotteseiferern bzw. Mudjaheddin entgegen-
schligt und in den biblischen Texten in Form normativer Gebote und narra-
tiver Urszenen angelegt und ausbuchstabiert ist, von Haus aus gar nichts mit
Religion im engeren Sinne zu tun hat, sondern politischer Natur ist. Die Ei-
fersucht und der Zorn Gottes sind meiner Ansicht nach von Haus aus politi-
sche Affekte, die ihren urspriinglichen Ort in den Grossreichen haben, unter
deren hegemonialem Druck Israel zu leben und zu leiden hatte.

Natiirlich geht es hier nicht um die Emotionen Gottes, sondern um die
menschlichen Emotionen, die Menschen in ihr Gottesbild hineinprojiziert
haben und die sie dann, das ist der entscheidende Punkt, in frommer imitatio
Dei in ihrem eigenen Empfinden und Handeln ausagieren. Hier handelt es
sich nun aber nicht einfach um menschliche, sondern um herrscherliche Af-
tekte. Ein Grosskonig weiss zwar, dass es ausser dem seinen noch andere Staa-
ten gibt, aber er gerit in Zorn, wenn seine Vasallen zu einem anderen Konig
ibergehen, und verlangt von seinen Untertanen unbedingte Treue. Den assy-
rischen Konigen (und in threm Gefolge den Persern und Romern) wurde nun
dariiber hinaus auch die Existenz anderer unabhingiger Staaten zum Pro-
blem, und sie setzten alles daran, so viel wie moglich von ihnen {iber Vasallen-
vertrige dem eigenen Herrschaftsbereich einzuverleiben. So bildet sich eine
politische Ideologie oder Semantik heraus, die der Monotheismus in wichti-
gen Punkten beerbt hat.

Um nun auf die Bibel zuriickzukommen, so ist in ihr von der Eifersucht
und dem Zorn Gottes - diese beiden Affekte gehdren zusammen, der Zorn
entbrennt aus Eifersucht - erst nach dem Bundesschluss am Sinai die Rede.*
Die Verfluchung der Schlange, die Vertreibung aus dem Paradies, der Fluch
tiber Kain, die Sintflut, die Verwirrung der Sprachen, die Zerstérung von So-
dom und Gomorrha, die T6tung Onans, all diese im Buche Genesis erzihlten
strafenden Interventionen Gottes geschehen vollkommen emotionslos.®
Grund zur Eifersucht hat Gott erst mit dem Exodus und dem Bundesschluss,
der ja auch in der Metapher der Ehe ausgedriickt wird. Die Idee des El qanna’,
des eiferstichtigen Gottes, wurzelt in der Idee der Befreiung/Erwihlung (Exo-
dus) und des Bundes und gehort daher in den Raum des Politischen. Das hat

4+ Siehe hierzu mein Buch: Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altigypten,
Israel und Europa, Miinchen 2000, 54{f.

> C. Westermann, Boten des Zorns. Der Begriff des Zornes Gottes in der Prophetie, in:
J. Jeremias, L. Perlitt (Hg.), Die Boten und die Botschaft, FS H.W. Wolff, Neukir-
chen-Vluyn 1981, 147-156.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 481

bereits Laktanz in seiner Schrift De ira Dei sehr klar gesehen. Der Zorn Got-
tes gehort nicht zum Wesen (natura), sondern zur Herrschaft (imperium)
Gottes, zu seiner Herrscherrolle, die er im Rahmen des Bundes in bezug auf
Israel auf sich genommen hat; sie ist eine Form, und zwar eine politische
Form, gottlicher Weltzuwendung.

Hat man erst einmal erkannt, dass es sich hier um politische Gewalt han-
delt, die sich erst aus den Gedanken der Erwihlung und des Bundesschlusses
als eines politischen Biindnisses ergibt, dann wird auch klar, dass diese Gewalt
untrennbar verbunden ist mit der Idee des Gesetzes. Es handelt sich um die
Gewalt, die das Recht braucht, um wirksam zu werden, «in Kraft zu treten».
Der eifersiichtige, gewaltbereite und immer wieder tatsichlich zuschlagende
Gott ist kein primitiver «Vulkandimon», sondern der gesetzgebende, richten-
de und strafende, also legislative, judikative und exekutive Gott. Was hitte das
Gesetz fiir einen Sinn, wenn es nicht die Gewalt hitte, sich durchzusetzen
und auf seine Befolgung zu dringen? Was hitte andererseits die Gewalt fiir ei-
nen Sinn, wenn sie sich nicht auf ein Gesetz berufen kénnte? Die Gewaltbe-
reitschaft und Gewalttitigkeit Gottes — immer verstanden als: des biblischen
Gottesbildes - ergibt sich aus der Ethisierung und Verrechtlichung der Reli-
gion, aus dem durchaus revolutioniren Schritt des biblischen Gottes, die An-
spriiche der Gerechtigkeit zu seiner Sache zu machen und in den Mittelpunkt
der Forderungen zu stellen, die er an sein Volk richtet. Die Propheten reden
nicht von den Heiden, das heisst den anderen Religionen bzw. den Religionen
der Anderen, sondern von der eigenen Religion. Was sie gegeniiberstellen, ist
nicht Polytheismus und Monotheismus, sondern die traditionelle Kultpraxis
der eigenen, israelitischen Religion und die ganz anders geartete Forderung,
die Gott an sein Volk stellt. So heisst es in Mi 6,6-8:

Womit soll ich vor den Herrn treten, wie mich beugen vor dem Gott in der Hohe? Soll
ich mit Brandopfern vor ihn treten, mit einjihrigen Kilbern?

Hat der Herr Gefallen an Tausenden von Widdern, an zehntausend Bichen von
OI? Soll ich meinen Erstgeborenen hingeben fiir meine Vergehen, die Frucht meines
Leibes fiir meine Stinde?

Es ist dir gesagt worden, Mensch, was gut ist und was der Herr von dir erwartet:
Nichts anderes als dies: Recht tun, Giite und Treue lieben, in Ehrfurcht den Weg gehen
mit deinem Gott.

Ich verzichte darauf, die nichsten Seiten zu fillen mit den entsprechenden
wohlbekannten Passagen aus anderen Propheten, allen voran Jesaja und
Amos, und mochte lieber betonen, dass diese Ethisierung der Religion oder
Theologisierung der Ethik ein revolutionirer Schritt ist, mit dem sich Israel
auffallend und eindeutig von den Religionen seiner Umwelt unterscheidet.
Diese Art von Religion gab es damals sonst, das wiirde ich einmal zu behaup-
ten wagen, nicht auf der Welt. Hier geht es, wohlgemerkt, nicht darum, den
Kult durch Recht und Gerechtigkeit zu ersetzen. Neben den Stimmen der Pro-
pheten und des Deuteronomiums gibt es in der Bibel ja auch die priester-



482 Jan Assmann

schriftliche Tradition, insbesondere das Buch Leviticus, wo die Vorschriften
des Opferkults bis in alle Einzelheiten hinein festgelegt sind. Es geht zunichst
vielmehr darum, dem Kult das Recht erginzend zur Seite zu stellen. Auf lange
Sicht aber, mit der Zerstérung des zweiten Tempels, haben sich in den Nach-
folgereligionen Judentum, Christentum und Islam Recht und Gerechtigkeit
gegentiber dem Opferkult als die Mitte religiosen Lebens und Handelns
durchgesetzt.

Was z.B. Agypten angeht, und dieser Fall diirfte gewiss typisch sein fiir alle
anderen Kulturen, die die Umwelt Israels gebildet haben, so finden sich auch
hier fast alle die Forderungen, die Jahwe an sein Volk stellt. Nichts wire ver-
fehlter als die Annahme, die «<Heiden» hitten in einem recht- und gesetzlosen,
amoralischen Raum der Willkiir und Gewalt gelebt und erst der biblische Mo-
notheismus habe die Idee der Gerechtigkeit in die Welt gebracht. In Agypten
tritt aber nicht Gott, sondern der Konig als Gesetzgeber auf, und die Gewalt,
die sich auch hier wie {iberall auf der Welt und logischerweise mit der Idee des
Gesetzes verbindet, ist nicht gottliche, sondern staatliche Gewalt. Der Konig
(d.h. der Staat) ist, wie es in einem sehr zentralen dgyptischen Text heisst, vom
Schopfer- und Sonnengott auf Erden eingesetzt, um «den Menschen Recht zu
sprechen und die Gotter zu versShnen, um die Ma’at zu verwirklichen und
die Isfet zu vertreiben. Er (der Konig) gibt den Gottern Gottes- und den Toten
Totenopfer».® Hier wird also klar geschieden zwischen Recht und Kult, und
das Recht ist fiir die Menschen, der Kult fiir die Gétter da. Das umwilzend
Neue in Israel ist, dass auch und gerade das Recht fiir Gott da ist, weil es von
Gott ausgeht. So wie das Recht hier eine Form gottlicher Weltzuwendung, so
wird hier das Rechttun zu einer Form menschlichen Gottesdienstes.

Gott zum Gesetzgeber und das Recht zur Sache Gottes, zum Inbegriff der
religiosen Bindung zu machen, bedeutete in der Alten Welt einen revolutio-
niren Schritt. Die Bibel stellt diesen Schritt als einen Befreiungsschlag dar,
und darin hat sie gewiss recht. Das System der altorientalischen Sakralkonig-
tiimer basierte auf einer negativen oder pessimistischen Anthropologie, wie
sie uns von Thomas Hobbes oder Carl Schmitt und vielen anderen staatskon-
servativen Denkern vertraut ist, und die sich auf die Formel bringen lisst:
Ohne einen starken Staat wiirden sich die Menschen gegenseitig die Kopfe
einschlagen. Die Zuchtrute des Staates mag die Untertanen noch so schwer
ziichtigen, sie ist immer noch besser als die Anarchie, die einen Krieg aller ge-
gen alle bedeutet.

Mit dieser Vorstellung riumt die Bibel auf, indem sie den starken Staat
durch einen starken Gott ersetzt. Die Bibel befreit von dem igyptischen
Kleinmut, die Menschen konnten ohne einen Staat nicht leben. Aus diesen

Uberlegungen wird deutlich, dass die biblische Religion, die ja das Modell fiir

6 Assmann, Herrschaft und Heil, 371f.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 483

die heutigen monotheistischen Weltreligionen abgibt, in vieler, und wahr-
scheinlich entscheidender, Hinsicht als Nachfolgeinstitution des frithen hach-
kulturellen Staates vom Typ Agyptens und Mesopotamiens zu verstehen ist
und weniger als Nachfolgeinstitution der ihr vorhergehenden Religionen. In
der herrscherlichen Form seiner Weltzuwendung, als Bundespartner des Vol-
kes Israel, tritt Gott an die Stelle Pharaos und der assyrischen und babyloni-
schen Grosskonige, aus deren Hinden Er es befreit. Hier entsteht jedenfalls
etwas vollkommen Neues, das man viel eher berechtigt ist, «Staat» zu nennen
in Nachfolge der hochkulturellen Sakralkonigtiimer, als «Religion» in Nach-
folge der «heidnischen» Religionen, denn im Zentrum dieser neuen Ordnung
steht nicht der Kult, sondern das Recht. Wo steht denn geschrieben, dass es
am Sinai um die Stiftung einer «Religion» ging? «Religion» ist méglicherweise
ein ganz falscher Begriff und eher eine Verharmlosung des revolutioniren
Vorgangs, vor allem, wenn man unter Religion eine «Privatsache» versteht.
Auch der Begriff «Offenbarung» erscheint mit Bezug auf das Geschehen am
Sinai unangemessen, jedenfalls unbiblisch. Die Torah wird nicht «geoffen-
bart», sondern «gegeben». «Geoffenbart» wird eine verborgene Wahrheit,
aber kein Gesetz. Ein Gesetz wird erlassen, promulgiert, in Kraft gesetzt -
und eben «gegeben», wie der hebriische Ausdruck lautet.

Auf diesen Unterschied hat etwa der jiidische Philosoph Moses Mendels-
sohn grossen Wert gelegt, der in seiner Schrlft Jerusalem, oder, Uber religio-
se Macht und Judentum»” den grundsitzlich politischen Charakter des Juden-
tums hervorgehoben hat: «Ich glaube», schreibt er, «das Judentum wisse von
keiner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben ... Gesetze, Gebote, Le-
bensregeln, Unterricht vom Willen Gottes ..., aber keine Lehrmeinungen,
keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsitze. Diese offenbart der
Ewige uns, wie allen tibrigen Menschen, allezeit durch Natur und Sache, nie
durch Wort und Schriftzeichen. (...) Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Verinderungen der Zeiten und Um-
stande gleichen Schritt hilt. (...) Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Menschen we-
der tugendhaft noch gliickselig werden konnen, sollte hier nicht geoffenbart
werden. (...) Das Judentum rithmet sich keiner ausschliessenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner geoffenbar-
ten Religion, in dem Verstande, in welchem man dieses Wort zu nehmen ge-
wohnt ist.» Hier gibt es daher auch nichts zu «glauben», denn Gegenstand des
Glaubens sind nur die ewigen, nicht die historischen Wahrheiten. «Ja, das
Wort der Grundsprache, das man durch den Glauben zu iibersetzen pflegt
(emunabh, J. A.), heisst an den mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuver-

7 M. Mendelssohn, Jerusalem, oder, Uber religiése Macht und Judentum, in: M. Thom
(Hg.), Schriften tiber Religion und Aufklirung, Darmstadt 1989, 351-458.



484 Jan Assmann

sicht, getroste Versicherung auf Zusage und Verheissung.»® Ersetzen wir also
versuchsweise den Begriff «Religion», der fiir den Akt einer Gesetzgebung un-
angemessen erscheint, durch den Begriff «Staat» im Sinne einer politischen,
d.h. nicht auf «Glauben», sondern auf Herrschaft, Gehorsam und Gemein-
schaft im Sinne eines biirgerlichen Zusammengehorigkeitsbewusstseins ge-
griindeten Ordnung. Ob es diesen «Staat», fiir den Flavius Josephus den Ter-
minus «Theokratie» geprigt hat, in Reinkultur in der historischen Wirklich-
keit jemals gegeben hat, bleibe dahingestellt. Wir reden hier iiber eine Idee.
Unsere Frage lautet, ob es einen Zusammenhang gibt zwischen Monotheis-
mus und Gewalt, und auch diese Frage gilt einer Idee, einem Gottesgedanken,
der Idee des El qanna’. Die Antwort, die ich hier vorschlagen méchte, lautet:
Ja, der Eine Gott des Monotheismus ist gewalttitig, und zwar im Rahmen sei-
ner herrscherlichen Weltzuwendung, im Rahmen des «Staates», den die Bibel,
oder sagen wir genauer: das Deuteronomium und die deuteronomistisch ge-
prigten biblischen Traditionen ihn mit dem auserwihlten Volk griinden las-
sen. Nur ein «starker», und das heisst, ein gewaltbereiter und gegebenenfalls
gewalttitiger Gott kann die Menschen von der fixen Idee erldsen, ohne einen
starken Staat nicht leben zu kdnnen. Das umstiirzend Neue an dem exklusi-
ven Monotheismus ist, dass er nicht nur eine Sache des Kults und vielleicht
auch des allgemeinen Weltverhiltnisses ist, sondern wie ein Staat, ja, man
scheut sich fast es auszusprechen, wie ein totalitirer Staat, die gesamte Lebens-
fihrung, Festtag und Alltag, bis in kleinste Details hinein regeln will.

Diese Ideen gehoren jedoch der Geschichte an. Judentum und Christen-
tum haben beide auf sehr verschiedene Weise einen Prozess der Entpolitisie-
rung durchgemacht und die urspriingliche Idee des «Staates» wieder zu neuen
Formen von Religion weiterentwickelt, die freilich mit den urspriinglichen,
nun als «<heidnisch» klassifizierten Kulten wenig oder nichts zu tun haben.
Das Judentum hat in Form des Messianismus die staatliche Verwirklichung
seiner Ordnung eschatologisiert, das heisst auf eine Endzeit verschoben, und
das Christentum hat das Problem in Form der Lehre von den zwel Reichen
entschirft und das «Reich Gottes» als eine himmlische und auf Erden nur spi-
rituell zu realisierende Einrichtung interpretiert. Nur der Islam ist zumindest
in einigen seiner Auspragungen der ursprunglichen Idee treu geblieben und
sieht noch heute, bzw. heute mehr als jemals, die eigentliche Verwirklichung
seines Programms in der Errichtung eines irdischen Gottesstaats. Damit stellt
sich auch das Problem der gottlichen Gewalt heute mit besonderer Dringlich-
keit.

Andererseits sollten die Christen sich nicht einbilden, die Idee der
gottlichen Gewalt endgiiltig iiberwunden zu haben, indem sie das Reich Got-
tes in das Jenseits verlegten und das Gesetz durch den Glauben ersetzten. Der

8 A.a.0. 4071f.



Gesetz, Gewalt und Monotheismus 485

Glaube ist nicht minder gewaltbereit. Der Grund dafiir liegt nun nicht mehr
in der Eifersucht Gottes, sondern im Glaubenseifer des Menschen. Es geht um
die Frage, ob der Mensch sich in der Ausiibung von Gewalt auf den Willen
Gottes berufen darf. Genau das hat Pinhas getan, als er seinen Landsmann
Zimri und seine midianitische Geliebte auf ihrem Lager mit dem Speer durch-
bohrte, die Urszene und das Vorbild aller spiteren Eiferer fiir das Gesetz, die
dann nicht mehr ins Reich der literarischen Fiktion, sondern - wie die Mak-
kabier und die Sikarier - ins Reich der brutalen historischen Wirklichkeit ge-
horen. Diese Form des heiligen Eiferns hat sich im Christentum ziemlich
bruchlos fortgesetzt und ungeheure Opfer gefordert.

Um nun auf das Christentum zu kommen, méchte ich noch einmal auf
Mendelssohn zuriickgreifen. Das Christentum hat in seinen Augen das Ver-
hiltnis von ewigen und historischen Wahrheiten umgekehrt. In Christus ist
die Offenbarung der ewigen Wahrheit historisch geworden. Damit kommt es
jetzt zu Theologie und Orthodoxie, zu Schrift und Glauben. Das Christen-
tum bindet sich an die Dogmen im Sinne einer allein seligmachenden Heils-
lehre und 16st sich vom Gesetz. Damit wird zwar allen die Chance des Heils
eroffnet. In Wahrheit aber wird erst dadurch die Grenze zwischen Christen
und Heiden in aller Schirfe gezogen. Denn wer diese Chance verwirft, bleibt
vom Heil ausgeschlossen. Was im Rahmen des Gesetzes eine Frage von Recht
und Unrecht war, wird im Rahmen des Glaubens zu einer Frage von Heil und
Verdammunis. Diese Unterscheidung und die damit verbundenen Vorstellun-
gen von Fegefeuer und jingstem Gericht gehoren wohl zu den gewalttitig-
sten Bildern, zu denen sich die menschlichen Figurationen des verborgenen
Gottes jemals verstiegen haben. So kommt es denn auch im Christentum zum
Eifern fiir den Glauben, der in seiner Gewaltbereitschaft den alttestamentli-
chen Eifer fiir das Gesetz oft weit in den Schatten gestellt hat.

Wer die Frage, ob der Monotheismus gewalttitig ist, mit «[a» beantwortet,
bekommt in der Regel vorgehalten, dass die vielen Gotter nicht minder ge-
walttdtig waren und dass auch unter den Heiden unter Berufung auf den Na-
men ihrer Gotter Menschen gemordet, vertrieben und geopfert wurden.
Moglicherweise haben ja die Azteken, auf die hier besonders gern verwiesen
wird, bei ihren Menschenopfern nicht weniger Menschen umgebracht als die
spanische Inquisition. Ein solches Argument (das ich immer wieder zu héren
bekomme) ist eines aufgeklarten Christenmenschen unwiirdig. Es geht ja
nicht darum, wieder zu den vielen Gottern als der besseren Alternative zu-
riickzukehren, sondern darum, unsere Bilder von Gott, ohne die wir Men-
schen nun einmal nicht auskommen zu kénnen scheinen, von ihren gewaltti-
tigen Zlgen zu reinigen und eine klare Trennungslinie zwischen den Begrif-
fen «Religion» und «Gewalt» zu ziehen. Gewalt gehort in den Bereich der Po-
litik, nicht der Religion, und eine Religion, die zu Gewalt greift, bleibt im
Raum des Politischen stecken und verfehlt ihre eigentliche Aufgabe in dieser



486 Jan Assmann

Welt. Worauf es ankommt, ist, die monotheistischen Religionen, die aus dem
Geist der Politik und der Gesetzgebung heraus entstanden sind, radikal zu
entpolitisieren und der Ordnung des Politischen, die ohne Gewalt nicht denk-
bar ist, eine andere Ordnung gegeniiberzustellen, deren Macht auf Gewaltlo-
sigkeit beruht. Erst damit wird der urspriingliche Impuls, den Menschen aus
der Allmacht des Staates zu befreien, tatsichlich verwirklicht.

Auch dazu scheint mir Mendelssohns Unterscheidung zwischen Juden-
tum und Christentum sowie «allgemeiner Menschheitsreligion» und konkre-
ten Religionen den Weg zu weisen. Mendelssohn steht hier in der Tradition
der Aufklirung mit ihrer Idee einer doppelten oder zweigestuften Religion,
die er universalistisch verallgemeinert. Auch in meinen Augen ist es ein gros-
ser Vorzug des Judentums, die «ewigen Wahrheiten» nicht dogmatisch festzu-
schreiben, sondern im Zustand der «diskursiven Verfliissigung» (J. Habermas)
zu belassen. Die «allgemeine Menschenreligion» kann niemals auf ein System
verbindlicher Lehrsitze festgelegt werden. Jede konkrete Religion ist in bezug
auf diese allgemeine Menschenreligion zu relativieren. Dies bedeutet solange
nicht Vergleichgiiltigung, als diese konkreten Religionen auf ihre Weise auf
die verborgene Wahrheit ausgerichtet bleiben. Wer aber diese Wahrheit mit
Gewalt durchsetzen méchte, hat sie schon verfehlt. Alle diese Uberlegungen
stecken bereits in Lessings Ringparabel. Sie gehoren auf die Ebene einer von
keiner theologischen Dogmatik einholbaren Weisheit, die es in allen Kultu-
ren gibt und die sich auf einen Konvergenzpunkt jenseits aller religiosen und
konfessionellen Unterscheidungen bezieht. In dieser Perspektive mochte ich
die Frage nach dem Zusammenhang von Monotheismus und Gewalt mit
«Nein» beantworten. Nachdem uns die Idee des starken Gottes von der Vor-
stellung befreit hat, ohne einen starken Staat nicht leben zu kénnen, sollten
wir uns auch von der Idee frei machen, ohne einen starken, das heisst {iberwa-
chenden und strafenden Gott nicht leben zu kénnen. Fiir die Durchsetzung
der Menschenrechte auf Erden miissen wir schon selber sorgen.

Abstract

Biblischen Texten ist ein Zusammenhang von Monotheismus, Ikonoklasmus und Gewalt
zu entnehmen, der in der eingeforderten exklusiven Treue gegeniiber einem einzigen Gott
griindet. Dieses auch von hegemonialen Grossreichen beeinflusste politische Konzept war
im Altertum ebenso neu wie es fiir Israels Emanzipation bedeutungsvoll war. Denn es
schrieb nur dem eigenen Gott im Rahmen seiner herrscherlichen Weltzuwendung politi-
sche Gewalt auf der Basis eines Gesetzes zu. Nachdem alle drei monotheistischen Religio-
nen mit der Idee eines starken Gottes sich von der Vorstellung, ohne einen starken Staat
nicht leben zu kénnen, befreiten, bedarf es heute auch der Befretung von der Idee, ein stra-
fender Gott sei unentbehrlich, und deren eifernden Verfechtern. Denn fiir die Durchset-
zung der Menschenrechte auf Erden miissen Menschen schon selber sorgen.

Jan Assmann, Konstanz



	Gesetz, Gewalt und Monotheismus

