
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Michaela Bauks, Die Feinde des Psalmisten und die Freunde Ijobs. Untersuchungen zur
Freund-Klage im Alten Testament am Beispiel von Ps 22 (SBS 203), Verlag Katholisches
Bibelwerk: Stuttgart 2004. 198 S., EUR 24.90, ISBN 3-460-03034-8.

«Mein Gott, mein Gott, warum/wozu hast du mich verlassen?» Die eindringliche Klage,
die der synoptische Jesus am Kreuz ausstösst, bildet bekanntlich die programmatische
Eröffnung von Ps 22 und benennt zugleich dessen Thema. Michaela Bauks untersucht diesen

Klagepsalm des Einzelnen und möchte ihn als Freund-Klage verstehen (13), wozu sie ihn
mit weiteren Feind-Klage-Psalmen sowie den Freunden des Hiobdialogs in Verbindung
bringt.

Dies unternimmt sie nach einer Einleitung, die einige Brennpunkte der Forschung
benennt (1 Iff.), in drei Teilen; deren Aufbau und Zuordnung leuchten jedoch nicht auf den

ersten Blick ein, sodass man erläuternde Einführungen dazu vermisst.
Der erste Teil widmet sich dem dreiteiligen Ps 22 (V.2-22.23-27.28-32), der sorgfältig

übersetzt und philologisch kommentiert wird. Bauks interessiert der «Klage-Duktus» mit
Gott-, Feind- und Ich-Klage (27ff.) sowie dem folgenden «Wechsel... zum kollektiven Loboder

Danklied» (37; im Original hervorgehoben); dabei bleibt jedoch offen, wie sich der

Klage-Duktus im literarischen Ablauf gestaltet.
Der zweite Teil zielt auf die «Feind-Funktion der Freunde» in den Hiobklagen (Hi 3; 30)

und im Psalter (55ff.), womit umgekehrt die Deutung bestimmter Feindklagen als Freundklagen

begründet werden soll. Während in den einleitenden und abschliessenden Hiob-
Klagen (Kap. 3; 30) die Gott-, Feind- und Ich-Klage auf «Gottes Verantwortlichkeit für das

Geschick Ijobs» abheben (70, im Original hervorgehoben), gestaltet sich die Freund-Feind-
Schilderung in den untersuchten Pss 31; 35; 38; 41; 55; 69; 88 vielfältiger: Für die Not werden

neben Gott auch der Beter selber oder eben die Freunde/Feinde verantwortlich
gemacht (94). In nicht recht deutlichem Anschluss daran erörtert Bauks (nur) Ps 22 und die
benachbarten Pss 35; 38; 41 in ihren Kontexten der Psalmengruppen 15-24 und 35-41, wobei

sie sich weitgehend auf ein Forschungsreferat beschränkt und kaum eigene Akzente
setzt. Hier hätte ihre Beobachtung, dass die herangezogenen Psalmen nur Buch I, den 2.

Davidpsalter und den Korachpsalter abdecken (95), weiterführend ausgewertet werden
können: Obwohl die Auswahl unvollständig ist (vgl. etwa die Feindklagen in Ps 138ff.),
hätte sich die Verteilung mit der Komposition des Psalters und ihrem unter anderem durch
eine Klage-Lob-Bewegung bestimmten literarischen Ablauf ins Gespräch bringen lassen.

Im dritten Teil werden Hiobklagen und Ps 22 unter der Überschrift «Bemächtigung des

Feindes» betrachtet (107ff.). Zunächst zeigen sich Differenzen gegenüber der mesopotami-
schen Klageliteratur, die oft magisch-rituell geprägt ist und in der Feinde - als Stellvertreter
der agierenden Götter - zumeist passiv bleiben (llOff.). Es folgt ein Uberlegungsgang zum
sog. Stimmungsumschwung, der textimmanent auf dem «Grundvertrauen in YHWH»
beruht (133), im Hiobbuch aber «einige Besonderheiten» (133) aufweist - die m.E. etwas
grundlegender sind, als Bauks vorgibt. Nur in Ps 22 findet sie «die Rettung des Einzelnen
als paradigmatischen Akt zugunsten der Gemeinschaft» ausgeführt (139). Schliesslich
behandelt Bauks im Blick auf eschatologisierende Tendenzen - messianische weist sie im atl.
Horizont mit Recht zurück - den Schlusshymnus V.28-32 (obwohl ihr der Psalm
entstehungsgeschichtlich als Einheit gilt), die Datierung des Psalms, deren Bezug zur Fragestellung

locker bleibt, sowie die griechische Fassung mit ihrer eschatologischen Perspektivie-

rung durch die Uberschrift («auf das Ende hin»).

ThZ 3/62 (2006) S. 462-472



Rezensionen 463

Eine Schlussbetrachtung summiert die weisheitlichen Themen und Motive, die Bauks in
Ps 22 namhaft gemacht hat (174ff.).

Der ausführliche Vergleich von Ps 22 mit Teilen der Hiobklagen führt auf interessante

Aspekte wie die Tradition des leidenden Gerechten und greift grundlegende Interpretationsfragen

auf. Die durch den Untertitel insinuierte Hauptthese interpretiert Ps 22 als

Freund-Klage, die eine Untergruppe der Feind-Klage darstellt: Ps 22 verhandle wie Hi 3;
30 den «Umschwung von Feind- zu Freundwahrnehmung infolge eines restituierten
Gottesverhältnisses» (12). Insgesamt wäre eine stärkere Bündelung des Stoffs auf diese These
hin hilfreich gewesen: Die Gattung der Freund-Klage wird nur knapp eingeführt und
begründet durch die thematischen Elemente <Hohn/Triumph>, <Schadenfreude>, Anfechtung

durch Nahestehende> sowie öffentliches Lob(gelübde) nach erfolgter Rettung> (v.a.
12f.; 109). Ob Ps 22 als Freund-Klage, wenn diese einmal vorausgesetzt wird, sachgemäss
erfasst ist, scheint bereits angesichts der programmatischen Überschrift fraglich (s.o.); eher

geht es um die Klage eines Gottverlassenen und dessen Rettung im Rahmen von Jhwhs
Königtum (V. 29). Leider erfahren auch die (systematischen) Kategorien der Gott-, Feind-
und Ich-Klage keine kritische Diskussion - sie hätten sie verdient. Schliesslich bleiben der
diachrone Werdegang und die historische Kontextuierung oberflächlich: Trotz Bemerkungen

zu Forschungspositionen erörtert Bauks die Entstehungsgeschichte nicht selbständig,
und literarkritische Thesen lehnt sie mit Hinweis auf «die Komplexität des poetischen Textes»

ab (25, s. 13f.23ff.). Selbstverständlich kann, ja soll Ps 22 «sehr wohl als einheitlicher
poetischer Text gelesen werden» (153), doch er ist kaum als solcher entstanden; das ist vorab

deshalb relevant, weil die thematische Beschäftigung von redaktionsgeschichtlichen und
(sozio-)historischen Verortungen (z.B. im Blick auf gesellschaftliche Vorgänge im nachexi-
lischen Juda) hätte profitieren können.

Ist man sich dieser Grenzen bewusst und bereit, sich im Buch selbständig zu orientieren,
liest sich der bislang seltene Vergleich von Ps 22 und anderen Feindklagen im Psalter mit
den Freunden im Hiobdialog spannend, zumal er sich einer nach wie vor aktuellen
anthropologischen Thematik widmet.

Martin Leuenberger, Zürich

Claudia Süssenbach, Der elobistiscbe Psalter. Untersuchungen zu Komposition und Theologie

von Ps 42-83 (FAT II/7), J.C.B. Mohr/Siebeck: Tübingen 2005. X + 415 S. (kartoniert),

EUR 74.-, ISBN 3-16-148356-1.

Diese bei Hermann Spieckermann erstellte Göttinger Dissertation reiht sich ein in die
Studien der gegenwärtigen Psalmenforschung, die Entstehungsgeschichte des Psalters bzw. die
damit verbundenen Prozesse der Komposition und Redaktion zu erhellen und mit
historischen und theologischen Konturierungen zu verbinden. Der nähere Untersuchungsgegenstand

ist der sogenannte «elohistische Psalter», die stark durch die Gottesbezeichnung
elohim geprägten Psalmen 42-83, welche im Wesentlichen die erste Korachpsalmen-Grup-
pe, die zweite Davidpsalmen-Gruppe und die Asafpsalmen umfassen.

Zunächst werden die Fragestellungen und Einsichten der neueren Psalmenforschung
zusammengetragen und kritisch gewürdigt. Die wichtigsten Gesprächspartner sind Matthias
Miliard (Die Komposition des Psalters, Tübingen 1994) und Christoph Rösel (Die messia-

nische Redaktion des Psalters, Stuttgart 1999) sowie v.a. Frank-Lothar Hossfeld und Erich
Zenger mit ihren zahlreichen Studien und Kommentaren. Zu Letzteren notiert Süssenbach

zwei grundsätzliche Kritikpunkte: 1. Deren für die Psalterredaktion in Anschlag gebrachte
«Armentheologie» bzw. «-redaktion» ist nicht hinreichend geklärt; 2. Deren literarisch-re-



464 Rezensionen

daktionsgeschichtliche Arbeitsweise an den Psalmen ist teilweise forciert und nicht
gerechtfertigt. Mit Bedacht wählt Süssenbach denn auch den Begriff «Komposition», da sie

primär von einer sammelnden und ordnenden Tätigkeit ausgeht, die durch redaktionelle
Eingriffe ergänzt wird. Methodisch sucht sie Einblick in den Buchentstehungsprozess
durch die Beobachtung und Auswertung der Verbindungen zwischen den (benachbarten)
Psalmen, seien sie inhaltlicher Art (Stichworte, Motive etc.) oder die Uberschriften betreffend,

in Verbindung mit diachronen Überlegungen zu gewinnen.
In einem nächsten Kapitel werden Hinweise des Psalters, die seine eigene Wachstumsgeschichte

betreffen, erörtert und ausgewertet. Dazu gehören die Notiz Ps 72,20, der
Gebrauch der Gottesbezeichnungen, die Überschriften und Doppelüberlieferungen. Sie führen

die Verfasserin zur Folgerung, dass der Textbestand von Ps 42-83 ursprünglich eine

eigenständige Komposition im Sinne einer Psaltervorstufe bildete.
Der Behandlung und Auswertung der zweiten Davidpsalmen-Gruppe (Ps 51-72) ist der

Hauptteil der Monographie gewidmet. Die Verfasserin findet darin vier Kleingruppen, die

unter redaktionellen Ergänzungen zu zwei (früh)nachexilischen Psalmenkompositionen
mit unterschiedlicher theologischer Prägung zusammengeführt wurden. Diese beiden Psal-

menbögen wurden in einem nächsten Redaktionsschritt zusammengefügt und mit einem

Prolog (Ps 51) und einem Schluss (Ps 72) versehen. Im Zuge der Verbindung mit der Gruppe

der Asafpsalmen kamen weitere Psalmen und Eintragungen hinzu. Einige Psalmen
schliesslich sind erst nach dem Vorliegen der elohistischen Komposition hinzugefügt worden.

Mit der Voranstellung des Asafpsalms 50 bekommt die David-Gruppe gleichsam
einen hermeneutischen Schlüssel, der die nachfolgenden Individualpsalmen auf das Schicksal
des Volkes hin transparent macht. Der Spannungsbogen führt dann von der Klage zu
grösserer Zuversicht; die Schlussgruppe rückt den Beter in die Nähe des leidenden Gerechten,
bevor mit Ps 72 die Hoffnung auf eine zukünftige messianische Heilsgestalt zum Tragen
kommt.

Anders als die Davidpsalmen, denen eine Einzelanalyse beigegeben ist, werden die Asaf-
und die Korachpsalmen summarischer behandelt. Beides sind bereits in sich gefügte

Teilgruppen bzw. Kompositionen. Bei den Asafpsalmen, deren Komposition Süssenbach früh-
nachexilisch ansetzt, werden zunächst die sie verbindenden Themen und Motive
zusammengetragen. Dann wird der Spannungsbogen von Ps 73-83 nachgezeichnet und die darin
wahrgenommene theologische Zielsetzung formuliert. Ein analoges Vorgehen findet sich
bei den Korachpsalmen, von denen hier besonders die erste Gruppe (Ps 43-49) interessiert.
Ihr Proprium wird als theologische Bewältigung der Exilserfahrung beschrieben und die

Komposition ins 5. Jh. v.Chr. datiert (die Korachpsalmen 84f. und 87f. werden als

«Anhang» zum elohistischen Psalter verstanden).
Die Gesamtanalyse nach Süssenbach bietet folgende Entwicklung: Eine Grundfassung

des zweiten Davidpsalters (Ps 51-68*) wird mit der zunächst ebenfalls eigenständigen
Komposition der Asafpsalmen (Ps 50; 73-83) verbunden, wobei Ps 50 herausgelöst und an den

Anfang der damit gebildeten David-Asaf-Komposition gestellt wurde. In einem nächsten
Schritt wurde dieser die erste Gruppe der Korachpsalmen (ohne Ps 49) vorangestellt und
durch die Einfügung von Ps 49 mit ihr verzahnt. Die nun vorliegende Grundfassung des

elohistischen Psalters (noch ohne Ps 53; 55; 69-71) wird als Versuch verstanden, der Erfahrung

der Zerstörung Jerusalems und des Exils eine Deutung zu geben. Den Zielpunkt
markiert Ps 83 als Schlusspsalm mit seinem spezifischen Gebrauch der Gottesbezeichnungen
und der darin zum Ausdruck kommenden Theologie: «Auch die Feinde Gottes sollen und
werden erkennen, dass dem Gott, dessen Name JHWH ist, die Herrschaft über die ganze
Erde gehört.» (383) In einem Ausblick werden dann noch kurz die weiteren kompositorischen

und redaktionellen Prozesse vom elohistischen bis hin zum kanonisch gewordenen



Rezensionen 465

Gesamtpsalter skizziert. Beigegeben sind der Studie neben dem Literaturverzeichnis ein
Stellen-, Namen- und Sachregister.

Das Gesamturteil des Rezensenten fällt zwiespältig aus. Der Verfasserin gelingt es einerseits,

insbesondere im Blick auf die Konturen des zweiten Davidpsalters, neue Gesichtspunkte

beizusteuern und Psalmenverknüpfungen plausibel aufzuzeigen. Namentlich die
stärkere Einbeziehung der Präskript-Elemente scheint mir in die richtige Richtung zu weisen.

Auch dass der vorliegende Psalter im Wesentlichen nicht von vorn nach hinten
(Hossfeld/Zenger), sondern stärker von der Mitte her gewachsen ist und im elohistischen
Psalter bzw. seinen drei Teilgruppen den ältesten Kern hat, dürfte sich im Prinzip als richtig

herausstellen. Andererseits kann die gegen Hossfeld/Zenger geäusserte Kritik gegen die
Verfasserin selber gewendet werden: Das Hypothesen-Geflecht (sich ergebend aus
redaktionsgeschichtlichen Beurteilungen, Datierungen, komplexen Prozessen und theologischen
Annahmen), mit dem sie ihre Textbeobachtungen verbindet und entsprechend gewichtet,
ist keineswegs über alle Zweifel erhaben und baut z.T. Brücken, die sich in der weiteren
Diskussion wohl kaum als tragfähig herausstellen werden. Der gegenwärtige Trend in der
Psalmenforschung ist aber auch tückisch, ja gegenläufig: Je feiner geästelt die Verbindungen,

je subtiler die gezeichneten Wachstumsprozesse auf dem Weg zum Psalter dargestellt
werden, desto hypothetischer sind die daraus gezogenen Folgerungen. Zudem «behindern»
die immer stärker zementierten Spätdatierungen («Pan-[Nach-]Exilismus») ein offenes
Bedenken neuer, auch ungewohnter Erklärungsmodelle. Letzteres ist allerdings nicht einer
Doktorarbeit wie dieser anzulasten, sondern stellt nach Einschätzung des Rezensenten
eine Problematik der (deutschsprachigen) Alttestamentlichen Wissenschaft generell dar.

Beat Weber, Linden

Holger Gzella, Tempus, Aspekt und Modalität im Reichsaramäischen (Akademie der
Wissenschaften und der Literatur, Mainz, Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission,
herausgegeben von Walter W. Müller, Band 48), Harrassowitz Verlag: Wiesbaden 2004.
408 S„ EUR 58.-, ISBN 3-447-05094-2.

Gzellas Werk ist ein Buch, das nicht nur am Reichsaramäischen, sondern auch allgemein
an Linguistik Interessierte mit Neugier zur Hand nehmen und mit Gewinn aus der Hand
legen. Denn es vermittelt mit fundierter linguistischer und breiter Sprachen- und
Materialkenntnis eine Einführung in die hochkomplexe Materie von Tempus, Aspekt und
Modalität und wendet die Erkenntnisse - mit verschiedentlichen Seitenblicken - auf eine Sprache,

das sogenannte Reichsaramäische an, die dadurch erhellt wird und an logischer Kontur

gewinnt.
Die im Sommersemester 2004 an der Philosophischen Fakultät der Universität Heidelberg

im Fach Semitistik vorgelegte Habilitationsschrift ist nicht ein Buch mit sieben
Siegeln, sondern mit sieben Kapiteln (1-330), Symbol- und Abkürzungsverzeichnis, linguistischem

Glossar, Bibliographie, Konkordanz der Texte sowie je einem Autoren-, Stichwort-
und Stellenverzeichnis (331-408). Einige Druckfehler mögen der erfreulich raschen Drucklegung

zuzuschreiben sein und fallen nicht ins Gewicht.
Kap. 1 (Uber Absicht und Methode, 1-56) skizziert den semitistischen Forschungsstand

der synchronen Funktionsanalyse, der diachronen Rekonstruktion und des typologischen
Vergleichs, charakterisiert das aramäische Textkorpus und analysiert seine Interpretationsbedingungen.

In diesem Kapitel schärft der Autor das Bewusstsein dafür, dass die historische

Entwicklung der Semitistik durch die zu einseitig auf das Hebräische und das Arabische

konzentrierte Forschung dem verbreiteten Vorurteil Vorschub geleistet hat, das ge-



466 Rezensionen

meinsemitische Verbalsystem sei aspektbasiert und somit tempusunabhängig, und warnt
zu Recht vor der irrigen Vorstellung, es gebe in der Sprache ein-eindeutige Zusammenhänge

zwischen Form und Funktion. Ferner moniert der Autor den vermehrten Einbezug der

Kategorie Modalität, ohne sie auf die grammatischen Modi zu reduzieren, sowie die

konsequentere Berücksichtigung des Kontexts anstelle der Betrachtung isolierter Einzelsätze.
Ein besonderes Anliegen ist dem Autor die Untersuchung des Reichsaramäischen nach den
modernen Forschungsmethoden der Sprach- und Dialektgeographie (Bilinguismus,
Sprachkontakt, Areallinguistik).

Kap. 2 (Typologie und Struktur, 57-110) klärt die für die semitischen Verbalformen
relevanten und verbreiteten Begriffe Tempus, Aspekt, Aktionsart und Modus unter Einbezug

allgemeinlinguistischer Forschungsergebnisse, ohne den Blick fürs Wesentliche und
Flilfreiche zu verlieren. Der Autor plädiert - gerade auch angesichts der uneinheitlichen
Terminologie - dafür, die Begriffe Tempus, Aspekt und Modalität stets als Konzept- und
nicht als Formkategorie vor Augen zu haben (Temporalität/Zeitbezug als Konzept versus
Tempus als Form oder Konjugation etc.). Damit soll beispielsweise auch vermieden werden,

ein Tempus in seiner Funktion zu verkennen, wenn die korrekte temporale Einordnung

einer Verbform nur durch Hinweise ausserhalb der Verbform gegeben ist, d.h. nur
durch den Kontext zu bestimmen ist. Da sich die Interaktion von Tempus, Aspekt und
Modalität einer funktionalen oder historischen Hierarchisierung widersetze und sich in
synchroner und diachroner Hinsicht in ständiger Bewegung befinde, postuliert der Autor
den unüblichen, umgekehrten Weg der Annäherung, nämlich vom Logischen zum
Konkreten: statt die einzelnen Gebrauchsweisen nach Formen geordnet zu behandeln,
vielmehr zunächst zu analysieren, mit welchen Mitteln Tempus, Aspekt und Modalität realisiert

werden, um erst anschliessend zu fragen, welche Funktionen die Formen letztlich
übernehmen können.

Kap. 3 (Zeitbezug, 111-242) eröffnet eine Folge von drei Kapiteln, die konkret die
reichsaramäische Materie analysieren. Stets von allgemeinen Überlegungen ausgehend,
wird die Fülle der Gegebenheiten umfassend und anhand von Beispielen (biblische in vo-
kalisierter Quadratschrift, nichtbiblische in unvokalisierter Quadratschrift mit beigegebener

Transkription) mit deutscher Übersetzung dargestellt, deren Diskussion teilweise sehr
detailliert erfolgt. Im Bereich Tempus ist die wichtige, übergeordnete Beobachtung des

Autors, dass diese Kategorie einen wesentlichen Teil des reichsaramäischen Systems
ausmacht, dass aber Aspekt und Modus mit der Korrelation zwischen Tempus und Verbform
verschiedentlich interferieren.

Kap. 4 (Aspektoppositionen, 243-268) legt dar, dass Tempus und Aspekt keine
gleichberechtigten Alternativen bilden können, und ermittelt die syntaktisch-semantischen
Beziehungen, in denen die Kategorie des Aspekts relevant wird, so dass sie grammatikalische
Markierung erfährt.

Kap. 5 (Modalität und Subordination, 269-296) zeigt auf, wie das Reichsaramäische deon-
tische und epistemische Modalität nur teilweise in eigenen Formen ausdrückt, ansonsten
aber sich derjenigen Mittel bedient, die anderswo nichtmodale Funktion haben, und
berücksichtigt insbesondere die Evidentialität, die als Subkategorie des epistemischen Modus
erkannt worden ist. Da Subordination, allgemeinsprachlich gesehen, oft durch dieselben
Mittel angezeigt werde wie Modus, und da die semitischen Sprachen logische Subordination

charakteristischerweise sehr häufig parataktisch (d.h. nicht morphosyntaktisch)
realisieren, wird sie ebenfalls in diesem Kapitel und mit vielen erhellenden Beobachtungen
abgehandelt.

Kap. 6 (Pragmatische Funktionen, 297-300) geht kurz auf die textpragmatisch relevanten
Erscheinungen von Reliefgebung (Vorder- und Hintergrund) und Topikalisierung ein.



Rezensionen 467

Kap. 7 (Synopse der Funktionen, 301-330) bietet als Synthese und Endpunkt des

eingeschlagenen Weges (siehe zu Kap. 2) eine handliche Ubersicht über die Funktionen der
einzelnen Formen (Perfekt, Imperfekt, Partizip, Imperativ und Infinitiv), die künftig in jeder
Darstellung des Reichsaramäischen zu berücksichtigen sein wird, und überdies eine
Zusammenfassung der diachronischen Entwicklung der semitischen Sprachen insgesamt, wie
sie sich dem Autor aufgrund seiner Arbeit am Reichsaramäischen darbietet. Den Abschluss
bildet eine kurze Zusammenfassung in englischer Sprache.

Die Reichhaltigkeit des Werks von Gzella kann hier nur angedeutet werden, ohne dass

die konkreten Beobachtungen zum reichsaramäischen Verbalsystem angemessen referiert
werden können. Sie ist jedenfalls positiv und unterliegt nicht der Gefahr der Unübersichtlichkeit.

Man kann sich allenfalls fragen, ob es angezeigt ist, den im Titel genannten
«Aspekt» im Laufe der Abhandlung zum «Verlaufsbezug» mutieren zu lassen, und das

«Tempus» zum «Zeitbezug», oder weshalb die «Perfektfunktion» nicht einfach «perfektischer

Aspekt» (im Gegensatz zum «perfektiven») genannt wird. Die terminologische Vielfalt

wird dadurch weiter belastet, unnötigerweise - gerade weil der Autor ja in Kap. 2 klar
darlegt, wie er was verstanden haben möchte. (Aber diese Bemerkung ist vielleicht lediglich

als Konzession der Vf. an die Textgattung «Rezension» zu interpretieren.) Nicht
zuletzt dank den immer wieder aufblitzenden Bonmots fühlt sich die vom Autor gewonnene
Leserschaft mit diesem durch «Leidenschaft» (Vorwort) an der Sache und Genuss an der

Darstellung verbunden.
Hanna Jenni, Basel

Claudia Janssen, Anders ist die Schönheit der Körper. Paulus und die Auferstehung in 1 Kor
15, Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2005. 358 Seiten, EUR 34.95, CHF 61.-, ISBN
3-579-05210-1.

Die Verfasserin versteht ihre Untersuchung zu den paulinischen Auferstehungsaussagen in
I Kor 15 «als Beitrag zur Weiterentwicklung einer <Neuen Perspektive) [Die Bezeichnung
geht auf James D.G. Dunn zurück und meint eine Forschungsrichtung, die sich durch die

Entlutherisierung der paulinischen Theologie auszeichnet.] in der aktuellen Paulusforschung»

(14). Die Frage «nach den konkreten Körpern der Menschen, von denen in 1 Kor
15 die Rede ist», bildet den roten Faden der drei Kapitel des Buches (14). Janssen beginnt
mit einem Einstieg in die «Körpergeschichte». Das Thema «Körper» wird interdisziplinär
durchleuchtet - von der Geschichtswissenschaft her über aktuelle Körpertheorien bis hin
zur gegenwärtigen Exegese der paulinischen «Körpertheologie». Im zweiten und längsten
Teil der Arbeit (83-276) widmet sie sich der Frage in Form einer Exegese von I Kor 15,1-
58. Diese basiert auf dem Ergebnis des ersten Kapitels, nämlich, «dass Paulus verschiedene
Ebenen miteinander verbindet, wenn er von Körpern spricht. Paulinische
Körpertheologie betrachtet die menschlichen Körper unter der Perspektive Gottes: in Relation
zum Göttlichen, zu Mitmenschen und zur Schöpfung» (84). Bemerkenswert an Janssens
Untersuchung ist die neu gestellte Frage nach dem Körper. «Fiinter diesem Vorgehen steht
das Verständnis, dass zunächst abstrakte Grössen wie Eschatologie und Zeit konkret werden,

wenn nach den Körpern der Menschen gefragt wird» (280). Auch das biblische Zeit-
und Raumverständnis wird «durch konkrete Formen der Beziehung bestimmt» (292). So

kann die «Naherwartung» nicht auf ein Ereignis, welches sich auf der «weltgeschichtlich
horizontale[n] Zeitlinie» zu ereignen hätte, reduziert werden. Vielmehr misst sich Nähe
«in ihrer Beziehung zum Reich Gottes» (293) und wird als «Qualität von Leben» gedeutet
(293). Paulus verstehe die Auferstehung als einen Prozess, der sich in der Bewegung von
einem Lebensraum in einen anderen, verwandelten Lebensraum auszeichne (300). «Die



468 Rezensionen

veränderte Gegenwart wird in seinem [sc. paulinischen] Verständnis bereits jetzt an den

Körpern der Menschen sichtbar, er bezeichnet sie als heilig, als lebendig, durch die Erfüllung

der Geistkraft geprägt ...» (321). Über das Thema Körper könnte nach Janssen auch
die gegenwärtige «zunehmend postchristliche[.] Gesellschaft» erreicht werden (282). So
endet das Buch mit der Suche nach einer Sprache, welche der Gegenwart die befreiende
Botschaft der Auferstehung zu vermitteln vermag. Die «abstrakte Wissenschaftssprache» eignet

sich nicht dazu, «eschatologische Erfahrungen in Worte zu fassen» (316). Diese lassen

sich nur in Sprachen der «Theopoesie, Kunst und Musik» vermitteln. Nur sie wurzeln in
Erfahrungen des Alltags, transzendieren ihn und machen ihn für das Göttliche transparent
(319)"

Wer sich mit den Themen Körper und Zeit beschäftigt, findet hier interessante Anregungen

und aktuelle Literaturhinweise. Doch ob das Buch einen «Beitrag zur Weiterentwicklung

einer <Neuen Perspektive)» leistet, ist fraglich. Zumindest bewegt sich die Verfasserin
in deren Tradition, da sie die negative Anthropologie, auf welcher der Apostel seine gesamte

Theologie aufbaut, ignoriert. Sie verortet Paulus in der Apokalyptik, verharmlost aber
diesen Hintergrund, indem sie Auferstehung in einen konkreten Erfahrungshorizont stellt
(138.143-146.313) und die apokalyptische Sprache als Anregung zur Entwicklung von neuen,

daseinsverändernden Bildern versteht (314).
Ivana Bendik, Basel

Paul Metzger, Katechon. II Thess 2,1-12 im Horizont apokalyptischen Denkens (BZNW
135), De Gruyter: Berlin u.a. 2005. 368 S„ EUR 98.-, CHF 157.-, ISBN 3-11-018460-5.

Die von Otto Böcher betreute und 2004 angenommene Mainzer Dissertation widmet sich
in fünf klar gegliederten Kapiteln, ausgehend von der kryptischen Erwähnung eines
Katechon (also eines Aufhalters oder einer aufhaltenden Macht) in II Thess 2, dem Problem
der eschatologischen Verzögerung der Wiederkunft Christi, bzw. des endzeitlichen
Gerichts. Ein einführendes Kapitel fasst die bisherigen Vorschläge zur Interpretation des

Katechon zusammen und führt in die Vorgehensweise der Untersuchung ein. Da eine

begriffsgeschichtliche Klärung über den Gehalt des Verbes katechein wegen seiner
vielfältigen Verwendung keinen Erfolg verspreche, sei eine traditionsgeschichtliche, also

diachrone Vorgehensweise nicht möglich (10). M. führt dagegen den «motivisch-phänome-
nologischen Vergleich» (12) ins Feld, die synchrone Perspektive. Aus der Analyse der
«kulturellen Kontexte» (12) des II Thess sollen vergleichbare Phänomene ermittelt werden, die
«eine konkrete inhaltliche Bestimmung des Katechon ermöglichen» (13), bzw.
Rückschlüsse auf den «Wissenshorizont» (47) der Adressaten erlauben. Damit dürfte die
Achillesferse der Untersuchung im Blickfeld sein. Als Referenztexte für den Vergleich lässt

M., den Ergebnissen seiner Untersuchung der Einleitungsfragen im zweiten Kapitel
entsprechend (Autor und Adressaten des pseudepigraphen Schreibens seien gegen Ende des 1.

Jh. n.Chr. in Kleinasien situiert, 90), nur «apokalyptisch geprägte Texte aus dem Zeitraum
um 100 n.Chr.» (13) gelten. Abgesehen davon, dass sich die Klärung der Frage, «was unter
<apokalyptisch> verstanden werden» solle, in einer Fussnote (13 Anm. 57) versteckt ist und
damit bei weitem zu kurz kommt, beginnt man sich bei der Lektüre des umfangreichen,
den motivischen Parallelen gewidmeten dritten Kapitels nach und nach zu fragen, ob der
intendierte phänomenologische Vergleich angesichts der spärlichen Referenztexte und der

ungeklärten Frage, was letztlich unter den kulturellen Kontexten des II Thess zu verstehen
sei, das ihm vom Autor beigelegte argumentative Gewicht zu tragen vermag. So dankbar
man für die innovative Erarbeitung retardierender endzeitlicher Faktoren in jüdischen und



Rezensionen 469

frühchristlichen Texten um 100 n.Chr. ist (vgl. die Zusammenstellung, 276), so sehr ver-
misst man doch eine eingehendere Reflexion, inwieweit die herangezogenen Referenztexte

(II Petr; Apk; IV Esr; syrBar; Ps-Philo, LAB) mit Autor und Adressaten des II Thess den
kulturellen Kontext teilen. Ein exkursartiges viertes Kapitel widmet sich zwei Textkorpora

(synoptische Apokalypse; Qumran), die vom Hauptgedankengang ausgeschlossen wurden,

weil sie nicht den methodischen Vorgaben entsprächen (13, 14 Anm. 59; später
tauchen die Qumran-Texte jedoch inkonsequenterweise als Referenztexte wieder auf, 275,
285).

Als Ergebnis seiner Untersuchung präsentiert M. im abschliessenden fünften Kapitel die
bereits in der Alten Kirche vertretene zeitgeschichtlich-politische Deutung des Katechon.
Es handle sich um eine verhüllende Redeweise für das Imperium Romanum, bzw. den
römischen Kaiser - allerdings mit einem entscheidenden Unterschied: Hatten Tertullian
oder Hippolyt von Rom angenommen, dass die das Endzeitgericht aufhaltende Macht des

römischen Imperiums dem Christentum zugute komme, weil sie vor den Wirren der Endzeit

schütze, so habe der Autor des II Thess Rom als Katechon negativ verstanden, da er
noch von der Gegnerschaft zwischen Rom und dem Christentum und von einem älteren,
positiven Gerichtsverständnis ausgegangen sei. Spätestens hier vermisst man die
Auseinandersetzung mit den von Marlene Crüsemann (in: Kompendium Feministische Bibelauslegung,

hg.v. Luise Schottroff u. Marie-Theres Wacker, 2. korr. Aufl., Gütersloh 1999, 654-
660 [658]) geäusserten Überlegungen zum Katechon als einer zum Zeitpunkt der Abfassung

des II Thess vergangenen Grösse, die der Überbrückung von der Zeit des fiktiven
Autors Paulus zur Zeit des realen Autors und seiner Leserschaft diene, sowie ihrer Identifikation

des «Menschen der Gesetzlosigkeit» mit dem heidnischen Herrscher in Rom.
Als Fazit halte ich fest: Die Untersuchung ist gut lesbar, argumentiert klar, allen gewagten

Thesen abhold. Sie bietet eine überzeugende Zusammenstellung retardierender Faktoren

in jüdischen und christlichen apokalyptischen Szenarien gegen Ende des 1. Jh. n.Chr.
Ausserdem ist sie sehr sorgfältig lektoriert. Letztendlich nicht überzeugt hat mich der
methodische Zugriff. Wer nach dem Wissenshorizont und den kulturellen Kontexten der
Adressaten des II Thess fragt, um den Bedeutungsgehalt des Katechon zu ermitteln, kann
nicht ohne spürbaren Nachteil die traditionsgeschichtliche Nachfrage methodisch
gänzlich ausschliessen. Nicht umsonst werden die Verbindungslinien zum Alten Testament

(Dan 11; Jes 66 u.a.) nur beiläufig behandelt. Schliesslich hätte eine intensivere
Auseinandersetzung mit religionsgeschichtlicher und -soziologischer Literatur eher den Untertitel

der Arbeit rechtfertigen können. So handelt es sich wohl doch nicht um eine
Untersuchung von «II Thess 2,1-12 im Horizont apokalyptischen Denkens», sondern lediglich
im Horizont zeitgenössischer apokalyptischer Texte.

Michael Rannenberg, Künzelsau

Reinhold Bernhardt, Perry Schmidt-Leukel (Hg.), Kriterien interreligiöser Urteilsbildung
(Beiträge zu einer Theologie der Religionen Bd. 1), Theologischer Verlag Zürich: Zürich
2005. 274 S., CHF 39.-, ISBN 3-290-17371-2.

Der vorliegende Sammelband enthält in überarbeiteter Form die Vorträge, die im Herbst
2004 im Landgut Castelen in Kaiseraugst auf dem von den Herausgebern veranstalteten
Symposion «Zur Kriteriologie interreligiöser Urteilsbildung» gehalten wurden. Im Mittelpunkt

steht die Frage, wie in der interreligiösen Begegnung andere Religionen beurteilt
werden können. Aufgrund der Vielzahl der religiösen Standpunkte gilt es, bei der
Konstruktion von anzuwendenden Kriterien einen Mittelweg zu finden zwischen einer zu
einseitigen Bezugnahme auf die eigene Glaubenstradition und der wenig hilfreichen Unver-



470 Rezensionen

bindlichkeit eines relativistischen «anything goes». Idealerweise erwiesen sich natürlich aus
bestimmten religiösen Traditionen abgeleitete Kriterien als religionsüberschreitend akzeptabel,

und in diese Richtung geht denn auch die aus den Beiträgen ersichtliche Suchbewegung-

Die Beiträge des ersten Teils legen den Schwerpunkt auf philosophische, gesellschaftlichethische

und systematisch-theologische Fragestellungen. A Kreiner wehrt sich dagegen, in
relativistischer Manier der konfliktträchtigen Auseinandersetzung zwischen divergierenden

Bekenntnissen aus dem Weg zu gehen. Stattdessen macht er sich für formale, universale

Rationalitätskriterien stark, wozu er Konsistenz, Kohärenz, Erklärungswert und Le-
bensförderlichkeit von religiösen Uberzeugungen zählt. Es sei auch durchaus zulässig,
einen so gewonnenen Wahrheitsanspruch aufzustellen, solange man sich der eigenen Fehl-
barkeit bewusst sei, denn wer von der eigenen Irrtumsfähigkeit ausgehe, werde seine

Uberzeugungen nicht anderen aufzwingen. Eine ähnliche Absicht formuliert K. von
Stosch, indem er die Liste von traditionsexternen Standards ergänzt durch die Forderung,
dass sich Gläubige der Kontingenz ihrer eigenen Perspektive bewusst sein müssten, was
dann dazu führe, dass sie auch die Perspektive Andersgläubiger ernst nehmen und deren
Andersheit achten oder sogar wertschätzen würden. G. Gebhardt erörtert den Zusammenhang

von allgemein-ethischem Humanitätsprinzip und religiösen Kriterien und erkundet
die Chancen und Möglichkeiten des Weltethos' als Leitlinie für einen handlungsorientier-
ten interreligiösen Dialog. Dabei gibt er der Hoffnung Ausdruck, dass ein Konsens
zwischen den Religionen zu erreichen sei, wenn man von den Differenzen des Glaubens, des

Dogmas, der Symbole und der Riten absehe und sich auf gemeinsame Richtlinien für
menschliches Verhalten konzentriere. Vom Weltethos her kommend könne man dann
auch weiterfragen nach einer «Theologie des Anderen». Aufgrund der unhintergehbaren
Standortgebundenheit jedes Beurteilenden schlägt R. Bernhardt vor, die eigene Tradition
als Entdeckungs- und Begründungszusammenhang für Kriterien zu nutzen, ohne aber
deren Geltungs- und Anwendungsreichweite auf die eigene Religion zu beschränken. Konkret

extrahiert er aus «Kristallisationszentren» des christlichen Denkens die Polarität von
Freiheit und Liebe als materialem Kriterienpaar und sucht nach entsprechenden Konzepten

in nichtchristlichen religiösen Traditionen, die er bei allen Unterschieden auch findet.
Gleichwohl erinnert er daran, dass wegen des Gebrauchs von sowohl internen wie externen

Kriterien eindeutige Resultate nicht erwartet werden sollten; der normativ-kritische
Dialog sei wohl ein unabschliessbares und offenes Unternehmen. In ähnlicher Weise geht
M. Hüttenhoffder Frage nach, inwiefern Gnade nicht nur einen «Zentralbegriff der
christlich-biblischen Gotteserkenntnis» (Brunner) darstelle, sondern ein auch in anderen religiösen

Traditionen vorfindbarer Topos sei und damit für die interreligiöse Urteilsbildung
nutzbar gemacht werden könne.

Im zweiten Teil werden aufgrund von religionsvergleichenden «Fallbeispielen» relevante

Erkenntnisse für die interreligiöse Urteilsbildung gewonnen. Indem er Einblick in den

Gang einer buddhistisch-daoistischen Debatte im mittelalterlichen China gibt, macht St. P.

Bumbacher darauf aufmerksam, welche Rolle das Streben nach Machterhaltung und der
Bewahrung eigener Interessen beim Prozess der Kriterienbildung spielen könne. C. Ozankom
zeigt auf, wie zwar der Begriff der Magie in der Begegnung zwischen Christentum und
afrikanischer Religiosität immer wieder zur Beurteilung der jeweils anderen Religion herangezogen

wurde, dabei aber wegen seiner Unschärfe kaum ein brauchbares Kriterium darstellen

dürfte; trotzdem könne Magie mit ihrer Ausrichtung auf das Geheimnisvolle als ein
mögliches Korrektiv für eine zu rationalistische theologische Reflexion dienen.

In einem sorgfältigen Vergleich nimmt A. Renz die Kriterien, wie sie in Islam und
Christentum für die jeweils andere Religion entwickelt wurden, unter die Lupe. Er kommt zum



Rezensionen 471

Schluss, dass es in beiden Religionen kontradiktorisches «kriteriologisches Sondergut»
gebe, so im Christentum die konstitutive Heilsbedeutung von Jesus Christus und seinen
Kreuzestod oder dessen <substantialistisch> verstandene Gottessohnschaft und im Islam
den Status des Koran als letztgiiltiger Offenbarungsschrift oder die Auffassung, Mohammed

sei das «Siegel der Propheten». Daneben gebe es jedoch auch inhaltliche und formale
Ubereinstimmungen: Ein gemeinsames dogmatisches Kriterium stelle das Bekenntnis zum
einen, transzendenten und barmherzigen Gott dar, und ein gemeinsames ethisches Kriterium

sei in dem an Würde und Rechten des Menschen orientierten Denken zu finden. -
Die Möglichkeit eines Vergleichs von Religionen ist dort besonders schwierig, wo es sich

um Traditionen handelt, die je nachdem als aus logischen Gründen unvereinbar, als

unübersetzbar oder gar als wechselseitig unverstehbar gelten. Als Paradebeispiel für eine solche

Beziehungsbestimmung gilt das Verhältnis zwischen Christentum und Buddhismus. P.

Schmidt-Leukel macht nun deutlich, dass wir es in dieser Beziehungsbestimmung bei

entsprechend vertiefter Betrachtung weder mit Inkommensurabilitäten noch mit Inkompatibilitäten

zu tun haben, sondern mit einer Verschiedenheit, die durchaus komplementär
gedeutet werden kann, wie er am Beispiel des Zusammenspiels von christlichem Liebesgebot
und der buddhistischen Haltung der Anhaftungslosigkeit, die nicht mit Gleichgültigkeit
gleichzusetzen sei, anschaulich belegt. U. Winkler schliesslich will bei der Suche nach einer
interreligiösen Kriteriologie das Verhältnis zum Judentum besonders beachten. Entsprechend

verknüpft er Einsichten aus Religionstheologie und Israeltheologie und schlägt als

bewusst theologisches Kriterium für die Anwendung im Dreieck von Christentum, Judentum

und anderen Religionen den Topos der Erwählung vor, welche er als eine «theologische

Bearbeitung von Differenzerfahrung» versteht, die Identität und wertschätzende
Differenz verbinde.

Die in diesem Band versammelten Beiträge präsentieren eine verkable Mine von
vielfältigen Vorschlägen für Kriterien für die interreligiöse Urteilsbildung. Insbesondere

dort, wo sie im Zusammenhang mit konkreten interreligiösen Diskursen entweder
erarbeitet oder an diesen erprobt wurden, ist etwas von ihrer möglichen Anwendbarkeit und
Leistungsfähigkeit ersichtlich. Die Fülle der unterschiedlichen Kriterien wirft jedoch auch

Fragen auf, so etwa nach dem Zusammenhang und der Gewichtung von rationalen,
ethischen und theologischen Kriterien oder, allen postmodernen Irrungen und Wirrungen
zum Trotz, dem Stellenwert der in der westlichen akademischen Welt gängigen
Rationalitätsstandards. Für die weitere Diskussion wäre es auch wünschenswert, wenn sich neben
christlichen Religionstheologen und Religionswissenschaftern - die sich zwar z.T. als

ausgewiesene Kenner von nichtchristlichen Religionen zu erkennen geben - Vertreter von
nichtchristlichen Religionen direkt vernehmen liessen, damit sich die Anschlussfähigkeit
der vorgeschlagenen Kriterien über religiöse Grenzen hinweg evaluieren liesse.

Das Werk stellt einen informativen, wichtigen und nötigen weiterführenden Beitrag auf
dem Weg zu einer verantwortbaren interreligiösen Kriteriologie dar. Der Einstand der Reihe

«Beiträge zu einer Theologie der Religionen» darf mit diesem ersten Band als gelungen
betrachtet werden.

Andreas Allemann, Kyoto

Hartmut Lehmann (Hg.), Koexistenz und Konflikt von Religionen im vereinten Europa.
Bausteine zu einer europäischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Säkularisierung Band
4. Wallstein Verlag: Göttingen 2004. 176 S., EUR 19.-. CHF 34.40, ISBN 3-89244-746-2.

Sieht man von islamischem Fundamentalismus und Terrorismus ab, so bleiben in Europa
genügend Konflikte zwischen den Religionen. Diese nur rechtlich lösen zu wollen, liefe



472 Rezensionen

auf Perennierung von Gewalt hinaus. Die Kern-Frage ist gerade, wie sich interreligiöse
Konflikte in multireligiösen und multikulturellen Gesellschaften aussergerichtlich bewältigen

lassen (12ff.) - eine für den christlichen Glauben, die christlichen Kirchen und für
christliche Theologie(n) gewichtige Aufgabe. Religion wird fast durchgängig ambivalent
verstanden: nämlich als Stifterin von Sinn und Integration, als Vermittlerin von Orientierung

und von Werten und ebenso als konfliktträchtiges Phänomen in den multireligiösen
Gesellschaften.

Um Konflikte präventiv zu vermeiden, werden edukative Modelle in Schulen, Kirchen,
Bildungsinstitutionen verwendet, um «die Befähigung zur gemeinschaftlichen Lebensgestaltung,

zur Mitwirkung in der Gesellschaft» gerade in der Religionsausübung zu stärken
(28). Die dabei praktizierten diskursiven Modelle dienen der Information, der Argumentation

und der Diskussion. Partizipative Modelle, die den Prozess der Integration intendieren

und vollziehen, konkretisieren sich z.B. in verschiedensten Beiräten. Und das bereits

genannte edukative Modell zielt auf die Erziehung zu religiöser Toleranz (wobei m.E. ein
Beitrag zur Umschreibung von Toleranz angesichts von Anerkennungs-Forderungen und
Differenz-Erfahrungen leider fehlt).

Lassen sich interreligiös motivierte Probleme auf aussergerichtliche Weise nicht regeln,
dann ist das sonst gleichsam als Folie wirkende Recht (Gesetz) explizit zu machen und
anzuwenden. Dies bedeutet in Deutschland mit seiner «balancierenden Kooperation» von
Kirche und Staat (Böckenförde) etwa gegenüber dem französischen Laizismus oder dem
Problem der eingeschränkten Religionsfreiheit im orthodoxen Griechenland (130ff.), dass

einerseits die religiöse Überzeugung des Individuums stärker gewichtet wird als die
Wirkung eines religiösen Symbols wie des Kopftuches und dass andererseits z.B. in Fragen der
Freiheit der Person und der Gleichberechtigung der Geschlechter beim Eingehen einer
Ehe als Zwangsehe (zuwiderhandelnde) Personen die Gesellschaft unter Umständen
verlassen müssen oder ausgewiesen werden (77ff.).

Tilman Nagel nimmt Stellung «zum schariatischen Hintergrund der Charta des Zentralrats

der Muslime in Deutschland» (114-129), mit dem ernüchternden Ergebnis: «An keiner
Stelle lässt die Islamische Charta erkennen, dass ihre Verfasser auch nur einen Zoll weit von
den Grundlagen des islamischen Rechts abgewichen sind; an keiner Stelle wird sichtbar,
dass sie sich mit den Prinzipien des deutschen Rechts, das ihnen grosszügige
Entfaltungsmöglichkeiten einräumt, überhaupt befasst haben» (129). Es geht um den Umgang mit dem
«muslimischen Uberlegenheitsanspruch», der vor allem auf die positivistische Bewertung
und Handhabung des Koran zurückgeht, was den Islam in Europa nur schwer anschluss-,
toleranz- und diskussionsfähig macht (77ff.; 167ff.).

Die 11 Beiträge dieses interessanten Sammelbandes beleuchten die Koexistenz und
Konflikte von Religionen im religiös hochgradig pluralisierten Europa auf verschiedene Weise.
Keiner plädiert - laizistisch - für das (privatisierende) Verschwinden von Religion(en). Alle
treten für ein Religionsverständnis des Konfessorischen im Sinne des deutschen Grundgesetzes

7,3 in toleranter Koexistenz ein und für ein vor- und ausserjuristisches Abklären und
Lösen von Konflikten. Dies alles macht diesen Tagungsband zur geeigneten Grundlage
etwa für Seminare und Gemeindeveranstaltungen, zur Begleitlektüre zu Vorlesungen und
zum Diskussionsbuch für im Rahmen der EU religionspolitisch Interessierte. Theologisch
bleiben die Beiträge eher an der Oberfläche.

Uwe Gerber, Schopßeim


	Rezensionen

