
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: Kontinuität oder Abbruch? : Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im
Lichte der Theologie des 19. Jahrhunderts : eine Skizze

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontinuität oder Abbruch?

Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im Lichte der Theologie
des 19. Jahrhunderts - eine Skizze

Hinrich Stoevesandt zugeeignet

«Womit muß der Anfang der Wissenschaft gemacht werden?» Mit dieser Frage

beginnt Hegel seine Wissenschaft der Logik1, jenes denkerische Unternehmen,

welches er als die «absolute Methode des Erkennens und zugleich die
immanente Seele des Inhalts selbst»2 versteht. Sie macht, so der Selbstanspruch
Hegels, vor dem höchsten Inhalt des Denkens, dem Gottesgedanken, gerade
nicht in erkenntnistheoretischer Bescheidenheit Halt. Hegel schärft sogleich
die Bedeutung des Anfangs, der in der Wissenschaft gemacht wird, für alles

Weitere, das in ihr entfaltet wird, ein. «Der Fortgang ferner von dem, was den

Anfang macht, ist nur als eine weitere Bestimmung desselben zu betrachten,
so daß das Anfangende allem Folgenden zugrunde liegen bleibt und nicht daraus

verschwindet.»3
Warum zitieren wir diese Passage aus Hegels Wissenschaft der Logik.} Nun

zum einen, weil Hegels Frage, womit der Anfang in der Wissenschaft gemacht
werden muss, uns, und ich meine nicht von ungefähr, an Karl Barths bekanntes

Diktum erinnert, demzufolge er sein eigenes Theologietreiben zu verstehen

gab als ein Bemühen, immer wieder aufs Neue «mit dem Anfang anzufangen».4

Und sodann, weil Hegel den Finger darauf gelegt hat, dass dem Anfang
Prinzipcharakter zukommt solcherart, dass er alles Weitere eigentümlich
begründet. Deshalb ist die Frage nach dem Anfang alles andere als eine blosse

Marginalie. Im Anfang entscheidet sich Grundlegendes.
Weil dies so ist und von Barth klar erkannt wurde, ist die Theologie Karl

Barths nach dem Erscheinen des Römerbriefs, durch den er mit einem Schlag
in der theologischen Zunft und darüber hinaus bekannt geworden war und

1 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, in: ders., Werke in 20 Bänden, Theorie-Werk-
Ausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 5, 65.

2 Hegel, Logik, Vorrede zur ersten Auflage, 17.
3 Hegel, Logik, 71.
4 K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, in: ders., Barth Gesamtausgabe, Abt.

II, Bd. 14, hg.v. G. Sauter, Zürich 1982, 390; dort finden sich in Anm. 14 weitere
Belege für diese Wendung Barths. Als auf den wohl spätesten Beleg verweist H.
Stoevesandt auf Barths Einführung in die evangelische Theologie, 1962, 182; vgl. H.
Stoevesandt, Die Göttinger Dogmatikvorlesung. Grundriß der Theologie Karl Barths,
in: M. Beintker, Chr. Link, M. Trowitzsch (Hg.), Karl Barth in Deutschland (1921-
1935). Aufbruch - Klärung - Widerstand, Zürich 2005, 79.

ThZ 3/62 (2006) S. 433-451



434 Christine Axt-Piscalar

mit einer Professur in Göttingen den - wie er ironisch bemerkte - akademischen

Himmel erklommen hatte, das eifrige Bemühen um den Anfang, wohl
wissend, dass es im Anfang bereits um das Ganze der Theologie geht.

1. Barth und die Orthodoxie

Dabei wusste der frühe Barth zunächst auf jeden Fall, wie er nicht anfangen
wollte. In dieser Hinsicht ist zunächst zu beachten, dass jener, durch den
nicht wenige das «Schreckgespenst einer neuen Orthodoxie»5 heraufkommen
sahen, eben genau hinsichtlich der Frage nach dem Erkenntnisprinzip der
Theologie mit sicherem Urteil den Mangel der Orthodoxie benennt. Zwar
ruft Barth in der Kirchlichen Dogmatik in der Tat in einer seit der Orthodoxie
kaum mehr vertretenen Gründlichkeit die dogmatischen Inhalte der
theologischen Lehre auf - beliebte Beispiele dafür sind etwa die Lehre von der
Jungfrauengeburt und diejenige von den Engeln -, und insofern hat er keine Mühe
damit, ein Orthodoxer genannt zu werden und sich zur Orthodoxie zu
bekennen. «Hier werden dem Menschen in richtiger Einsicht seiner Not und
Frage, in mehr oder weniger ausdrücklicher Anlehnung an Bibel und Dogma
die bekannten christologischen, soteriologischen und eschatologischen
Gedanken vor Augen gestellt, die sich aus der einen These: Gott wird Mensch
entwickeln lassen. Ich würde es, in Erinnerung an Luthers Predigten etwa,
immer noch für besser halten, wenn man sich nicht anders zu helfen weiß, diesen

Weg zu gehen »6. Es ist der «Geschmack gerade an dem Objektiven,
nicht als psychischer Vorgang zu Analysierenden in Bibel und Dogma»7, was
die Orthodoxie hochhält, und das Barth an ihr schätzt, wie er auch das

«Apostolikum mit allen seinen Härten einfach wahrer, tiefer und sogar geistreicher»

findet «als das, was moderne Kurzatmigkeit an seine Stelle setzen möchte.»8

Dennoch bleibt Barth bei dieser Hochschätzung der Orthodoxie nicht
einfach stehen, sondern legt mit sicherem Griff den Finger auf ihre Schwäche.
Das Objektive, der Inhalt der Bibel und des Dogmas, ist die Stärke der Ortho-

5 So Karl Barth, die Kritik an seiner Theologie wiedergebend, im Vorwort zum
Römerbrief in der zweiten Auflage; K. Barth, Der Römerbrief 21922, Zürich 1954, VI.
Vgl. auch Barths Bezugnahme auf den Vorwurf, mit seinem theologischen Denken
gehe die «Gefahr der Orthodoxie» einher, im Vorwort zur Christlichen Dogmatik im
Entwurf; Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 7f.

6 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: ders., Barth Gesamtaus¬

gabe, Abt. III, Bd. 1, Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-1925, hg.v. H. Finze,
Zürich 1990, 161.

7 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 162.
8 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 162.



Kontinuität oder Abbruch? 435

doxie. Ihre entscheidende Schwäche aus Barths Sicht liegt darin, dass sie diesen

Inhalt als ein bloss Objektives dem Menschen «dinglich, gegenständlich»
als ein zu Glaubendes gegenüberstellt - «da, das glaube nun!».9 Barths Urteil
diesem dogmatischen Vorgehen gegenüber, das die Inhalte der Theologie als

blosse Credenda ausgibt - wir müssen die Berechtigung seiner Kritik in unserem

Zusammenhang nicht weiter erörtern -, ist entschieden: «So geht's jedenfalls

nicht»10!
Es ist aufschlussreich, dass Barth im Zusammenhang dieser Ausführungen

Luthers Umgang mit dem trinitarischen Dogma als Negativbeispiel anführt,
insofern wir von Luther «angesichts des trinitarischen Dogmas einfach mit
dem Bescheid stehen gelassen werden: da gelte es, sein Hütlein zu lüften und
Ja zu sagen.»11 Aufschlussreich ist die Inanspruchnahme dieses Negativbeispiels,

weil es ein Licht wirft auf die spezifische Bedeutung und Funktion, die
Barth selber der Trinitätslehre in der Theologie zumisst. Es ist die Trinitäts-
lehre, die dafür einsteht, dass Gott nicht als bloss objektiver Inhalt des Glaubens

erscheint, sondern als derjenige, der sich zu erkennen gibt und sich so zu
erkennen gibt, dass er selbst der Grund des Glaubens ist, indem er sich durch
den Geist im Glauben selbst vergegenwärtigt. Indem die Trinitätslehre, und
nur die Trinitätslehre, Gott als denjenigen denkt, der sich offenbaren kann,
sich geoffenbart hat und durch den Geist im Glauben sich selbst

vergegenwärtigt und dem Einzelnen offenbar macht, erhält sie bei Barth eine
schlechthin grundlegende Bedeutung und Funktion für die Theologie. Denn
sie denkt Gott als den Grund des Glaubens, nämlich so, dass Gott sich durch
den Geist selbst vergegenwärtigt und solcherart den Glauben im Menschen
begründet.

Indem die Trinitätslehre bei Barth dieses zu denken leistet, dass Gott durch
sich selbst, d.h. durch den Heiligen Geist die Erkenntnis seiner selbst im
Glauben begründet, kommt sie in ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung in
den Blick. Das sei ausdrücklich jenen gegenüber hervorgehoben, die Barth bis
in die Gegenwart hinein nur als eine Neuauflage der Orthodoxie12 meinen
kritisieren zu können. Genau dies, ihre erkenntnistheoretische Bedeutung, ist
dasjenige, was Barth in seinen Bemühungen um die Frage, wie der Anfang in
der Theologie gemacht werden kann und muss, eigens zum Zuge bringt.
Denn die Trinitätslehre klärt die Bedingung der Möglichkeit dafür, dass Gott
an der Stelle des endlichen Subjekts durch sich selbst erkannt werden kann.
Sieht man diese erkenntnistheoretische Bedeutung, die Barth der Trinitätslehre

9 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 163.
10 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 163.
11 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe, III/1, 163.
12 Nur beiherspielend sei erwähnt, dass damit auch die vermeintlich nur an den objekti¬

ven Glaubensinhalten ausgerichtete Orthodoxie in dem, was sie gewollt hat, u.E.
nicht angemessen wahrgenommen wird.



436 Christine Axt-Piscalar

zuerkennt, dann wird sogleich deutlich, inwiefern Barth - das vermeintliche
Schreckgespenst der Orthodoxie - nun eben doch und nicht einmal nolens
volens, wie wir meinen, ein moderner Theologe ist. Die Frage nach der Bedingung

der Möglichkeit unserer Erkenntnis überhaupt und speziell in bezug auf
Gott ist eben die Frage der neuzeitlichen Philosophie und Theologie. Barth
greift sie auf, indem er die Trinitätslehre und damit nichts weniger als das
Spezifische der christlichen Religion in ihrer Bedeutung für die erkenntnistheoretische

Frage zur Darstellung bringt.13 Barths Rede von Gott als dem «ganz
Anderen», die im Römerbriefnoch dominiert hat, wird in der Folge durch den
trinitarischen Gottesgedanken modifiziert und überboten. Nun heisst es in
grundsätzlicher Weise: «Bloß Gott ist nicht Gott. Er könnte auch etwas
Anderes sein. Der Gott, der sich offenbart, ist Gott.»14

Der Akzent, den Barth hier setzt, liegt auf der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus und besonders auf seiner Selbstvergegenwärtigung durch den Heiligen

Geist. Dadurch wird nämlich begründet, worauf die Theologie ausgerichtet

ist: «Ein neues Geschehen, zu dem kein Weg führt, für das der Mensch kein
Organ hat. Denn der Weg und das Organ sind selber das Neue, die Offenbarung

und der Glaube, das Geschautwerden und Schauen des neuen
Menschen.»15 Von daher erklärt es sich, dass Barth in seinen frühen Versuchen zur
Dogmatik (nach dem Römerbrief) mit besonderer Verve die Pneumatologie16
akzentuiert. Denn in der Pneumatologie geht es um die Frage der
Selbstvergegenwärtigung Gottes im Glauben. Und diese wiederum bildet für den
frühen Barth den entscheidenden Zugang zur Frage nach dem Anfangenkönnen
in der Theologie. Dass mit der Orientierung an der Pneumatologie zugleich
auch die Christologie fest verankert ist, zeigen etwa Barths Ausführungen in
Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie und muss nicht eigens betont werden,

deshalb nicht, weil das Wirken des Heiligen Geistes als Selbstvergegenwärtigung

Jesu Christi und mithin christologisch begründet ist.
Der besondere Akzent in der Entwicklung seines frühen dogmatischen

Denkens im Zusammenhang der Frage nach dem Anfang der Theologie liegt
aber auf der christologisch begründeten Pneumatologie. Dies ergibt sich aus

13 Daher musste Barth das «kopernikanische» Weltbild nicht als solches schon für den

Anfang vom Ende einer wahrhaften, d.h. nicht-anthropozentrischen Theologie
verstehen. Im Gegenteil: Barth kann die kopernikanische Wende geradezu würdigen,
indem eben eine «reine Theologie des Wortes Gelegenheit genug (bot), dem Anliegen

der Zeit durch eine rechtschaffene Lehre vom Heiligen Geist und vom Glauben
gerecht zu werden.» Mit grossem Nachdruck betont Barth: «Echte, rechte Theologie
konnte auch von da aus aufgebaut werden.» Barth, Die protestantische Theologie im
19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte (1947), Zürich 41981, 411.

14 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 163.
15 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 159.
16 Das betont mit Recht B.L. McCormack, Karl Barth's Critically Realistic Dialectical

Theology. Its Genesis and Development 1909-1936, Oxford 21997, 2 If.



Kontinuität oder Abbruch? 437

der Art und Weise, wie Barth die Frage nach der Möglichkeit des

Anfangenkönnens in der Theologie aufmacht: aus dem «Müssen» des Theologen.

Der Theologe soll von Gott reden, wenn er das wahrnehmen will, was
seine eigentliche Aufgabe ist und worin sein Dienst an der existenziellen Not
des Menschen besteht. Er soll von Gott reden. Er ist aber ein endlicher und
zudem sündiger Mensch. Als solcher kann er das schlechterdings nicht, was
er soll. Die Wirklichkeit Gottes übersteigt die Erfassungskraft endlicher
Vernunft, und der Wille des Sünders ist obendrein so verfasst, dass er Gott gar
nicht erkennen wollen kann. Von sich aus vermag der natürliche Mensch
daher zu keiner wahrhaften Gotteserkenntnis zu gelangen. Sein Reden von
Gott, um zu einem wahrhaften zu werden, kann begründet nur so geschehen,
dass Gott sich selbst in und durch dieses Reden vergegenwärtigt.

Damit ist nun sogleich jener Anfangspunkt der Theologie benannt, der in
der Kirchlichen Dogmatik den Ort angibt, an dem die Bewegung von Barths
theologischem Denkweg ansetzt, und das ist die Kirche.17 Vorgreifend auf
dasjenige, was wir dazu im Folgenden noch ausführen werden, halten wir fest:
Dass Barth so ansetzt - bei der Kirche und dem Vollzug, der die Kirche
ausmacht - ist hinsichtlich dessen, was Schleiermacher und nicht zu vergessen
insbesondere Albrecht Ritsehl im Blick auf den Ausgangspunkt, von dem her
die Theologie in ihren Vollzug gebracht wird, u.E. nicht eigentlich als neu
anzusehen. Dies sagen wir im Bewusstsein dessen, dass wir damit Barth zwei
Theologen in die Ahnenreihe einschreiben, die er selbst nicht eben als solche
anzuerkennen geneigt war, um es vorsichtig zu sagen. Indes: Schleiermacher
ist es gewesen, der mit Entschiedenheit das Verständnis der Dogmatik
dahingehend bestimmt hat, dass sie eine «theologische Disziplin ist, und also lediglich

auf die christliche Kirche ihre Beziehung hat»18. Und Albrecht Ritsehl
wiederum ist es gewesen, der mit allem Nachdruck darauf beharrt hat, dass

die Darstellung der christlichen Lehre «in allen ihren Teilen vom Standpunk-

17 Die interne Entwicklung des frühen Barth hin zur Kirche als dem Einsatzpunkt für
die Dogmatik hat jüngst E. Herms ausführlich zur Darstellung gebracht; vgl. ders.,
Karl Barths Entdeckung der Ekklesiologie als Rahmentheorie der Dogmatik und
seine Kritik am neuzeitlichen Protestantismus, in: Beintker, Link, Trowitzsch (Hg.),
Karl Barth in Deutschland (1921-1935), 141-186.

18 F.D.E. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangeli¬
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (21830/31). Wir zitieren im Folgenden
Schleiermachers Glaubenslehre zunächst nach der von M. Redeker besorgten Ausgabe,
Berlin/New York 71960, und zwar nach Paragraph, Abschnitt und Seitenzahl; hier
§2, Leitsatz; sowie anschliessend nach der Edition in der kritischen Gesamtausgabe

von Schleiermachers Werken, wo R. Schäfer die Edition der Glaubenslehre besorgt
hat, mit Paragraph und Seitenzahl; vgl. Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe,
hg.v. H. Fischer, U. Barth, K. Cramer, G. Meckenstock, K.-V. Selge, Abt. I, Bd. 13,

hg.v. R. Schäfer, Berlin/New York 2003, hier §2,13.



438 Christine Axt-Piscalar

te der mit Gott versöhnten Gemeinde aufgefaßt (werden muß) und von
keinem anderen»19.

Dabei war Ritsehl der Uberzeugung, Schleiermachers Einsicht, die Theologie

in ihrer Beziehung auf die Kirche zu begreifen, folgerichtiger umgesetzt
zu haben als dieser. Denn für das Verständnis der christlichen Religion
verabschiedet Ritsehl jedwede Orientierung an einem allgemeinen Religionsbegriff
und setzt unmittelbar mit dem «Dasein» der christlichen Religion im Leben
der Gemeinde ein. Damit bringt Ritsehl zugleich auch denjenigen Aspekt
stärker zur Geltung, den er von Schleiermacher zwar intendiert, indes nicht
deutlich genug verfolgt sieht; und das ist die Betonung der Gemeinde als

Gegenstand des göttlichen Erwählungsratschlusses und Versöhnungswerks.
Ritsehl fasst sein Anliegen im ersten grundlegenden Paragraphen des Unterrichts

prononciert zusammen: «Da die christliche Religion aus besonderer
Offenbarung entspringt, und in einer besonderen Gemeinde von Gläubigen und
Gottesverehrern da ist, so muß der ihr eigentümliche Gedanke Gottes stets in
Verbindung mit der Anerkennung des Trägers dieser Offenbarung und mit
der Wertschätzung der christlichen Gemeinde aufgefaßt werden, damit der

ganze Inhalt des Christentums verstanden werde.»20 Dass damit Grundgedanken

formuliert sind, die auch für Barths Kirchliche Dogmatik bestimmend
sind, vernimmt der geübte Leser auf den ersten Blick. Diesen Eindruck
vermag auch die radikale Absage Barths an die mit der Etikette «Kulturprotestantismus»

versehene Ritschlsche Theologie nicht zu trüben. Die Gemeinsamkeiten

zwischen Barth und Ritsehl in den dogmatischen Grundentscheiden
sind u.E. stärker, als Barth das wahrhaben wollte - zumindest in der nach aussen

getragenen Selbstpositionierung seiner Theologie.21

19 A. Ritsehl, Unterricht in der christlichen Religion. Studienausgabe nach der 1. Auf¬

lage von 1875 nebst den Abweichungen der 2. und 3. Auflage, eingeleitet und hg.v.
Chr. Axt-Piscalar, Tübingen 2002, 3.

20 Ritsehl, Unterricht, §1.
21 In der Christlichen Dogmatik im Entwurfgibt es noch eine verhältnismässig rege Aus¬

einandersetzung Barths mit Ritschi. Insbesondere urteilt er hier, dass er sich im
Verständnis der Dogmatik in ihrem Bezug auf die kirchliche Verkündigung mit Ritsehl
berühre; vgl. ders., Die christliche Dogmatik im Entwurf, Kritische Gesamtausgabe
11/14, bes. 44f. Dass Ritsehl das Verständnis der christlichen Religion offenbarungstheologisch

und mithin trinitarisch begründet (s. dazu oben im Text) und damit die
Parallele zu ihm in diesem Punkt, will Barth indes nicht sehen. Er verhandelt hingegen

Ritschis Religionsbegriff - u.E. zu Unrecht - unter dem Stichwort «subjektive
Möglichkeit des Menschen». Ders., Die christliche Dogmatik im Entwurf, Kritische
Gesamtausgabe 11/14, 413ff. Dabei ist es Ritsehl gewesen, der mit aller Entschiedenheit

- in kritischer Auseinandersetzung mit Schleiermacher - jedweden apologetischen

Versuche und damit die Bedeutung und Funktion eines allgemeinen Religionsbegriffs

sowie eines allgemeinen Wahrheitsbegriffs für die Theologie zurückgewiesen
hat. Darin ist Ritsehl ein Vorgänger Barths. Im ersten Band der Kirchlichen Dogmatik



Kontinuität oder Abbruch? 439

Selbst die Konsequenz, die Ritsehl aus der Absage an den allgemeinen
Religionsbegriff und der Betonung der auf Offenbarung beruhenden christlichen

Religion zieht, verbindet ihn mit Barth. Denn Ritsehl beansprucht für
die christliche Religion, die vollkommene Religion zu sein, und begründet
dies mit dem trinitarischen Gottesgedanken. «Diejenige Religion ist die
vollkommene, in welcher die vollkommene Erkenntnis Gottes möglich ist. Diese

nun behauptet das Christentum von sich, indem seine Gemeinde sich von
Jesus Christus ableitet, der als Gottes Sohn sich die vollkommene Erkenntnis
seines Vaters zuschreibt. Und indem sie ihre Erkenntnis Gottes aus demselben

Geiste Gottes ableitet, in welchem Gott sich selbst erkennt.»22 Insofern
liegt es eher nahe, von einer Aufnahme und Weiterführung Ritschlscher
Grundentscheide durch Barth zu sprechen, denn von einer radikalen Absage
auszugehen.23

Herkommend von diesen beiden Theologen fällt jedenfalls die Nähe
Barths zu ihnen auf, wenn er eingangs der Kirchlichen Dogmatik die Dogma-
tik als theologische Disziplin und die Theologie wiederum als «Funktion der
Kirche» bestimmt.24 Barth hat jenen gegenüber u.E. allerdings das grosse
Verdienst, den Ausgangspunkt bei der Kirche auch theologisch begründet eingeholt

zu haben, indem er die Trinitätslehre als den Begründungszusammenhang

der sogenannten Prolegomena zur Dogmatik entfaltet.25 Diese sind bei
Barth darauf ausgerichtet, den zunächst bloss vorausgesetzten Ausgangspunkt

fehlt dann eine Bezugnahme auf Ritschis Grundlegung der Theologie gänzlich. Mit
der Behandlung von Ritsehl in seiner Darstellung der Theologiegeschichte des 19.

Jahrhunderts hat Barth schliesslich dasjenige Vorurteil gegenüber der Ritschlschen

Konzeption formuliert, das auf Seiten der an die Wort-Gottes-Theologie anknüpfenden

deutschen Theologie massgeblich wurde und eine ablehnende Haltung bedingt
hat. Barth charakterisiert Ritsehl als den «Urtyp des nationalliberalen deutschen Bürgers

im Zeitalter Bismarcks», der «in unerhörter Eindeutigkeit und Sicherheit (wirklich

mit beiden Füßen!) auf dem Boden seines <Lebensideals»> steht. Das, was Ritsehl
theologisch gewollt hat und worin er mit Barth übereinstimmt, kommt dabei zu
kurz. Vgl. zu Barths Ritschldarstellung: ders., Die protestantische Theologie im 19.

Jahrhundert, 598-605, das Zitat 599.
22 Ritsehl, Unterricht, §2.
23 Diese These bedarf freilich einer detaillierteren Begründung, die in unserem Zusam¬

menhang nicht geleistet werden kann, sondern einen eigenen Beitrag erfordert. Einen
knappen Vergleich von Ritschis und Barths Offenbarungsverständnis hat Dietz Lange
gegeben; vgl. ders.: Das Verständnis von <Offenbarung> bei Albrecht Ritsehl und Karl
Barth, in: J. Ringleben (Hg.), Gottes Reich und menschliche Freiheit, Göttingen 1990,
40-59.

24 Barth, Kirchliche Dogmatik 1/1, 1.

25 Dieses positive Urteil gilt auch dann noch, wenn Barth in der konkreten Durchfüh¬

rung der Trinitätslehre im ersten Band der Kirchlichen Dogmatik aus dem Begriff der

Offenbarung deren biblische Begründung nicht hinreichend zur Entfaltung bringt
und nicht frei ist von einer monarchianischen Tendenz.



440 Christine Axt-Piscalar

bei der Kirche als solchen auch theologisch begründet einzuholen, sprich ihn als

Ort der Selbstvergegenwärtigung Jesu Christi durch den Heiligen Geist zu
erweisen, aufgrund dessen es im Zusammenhang menschlichen Redens und
Denkens zu wahrhafter, das heisst durch Gott selbst eröffneter Gotteserkenntnis

kommen kann.
Die Begründungsleistung, die Barth für die Trinitätslehre in ihrer

erkenntnistheoretischen Bedeutung beansprucht und im ersten Band der Kirchlichen
Dogmatik zur Entfaltung bringt, um den für die Theologie vorausgesetzten
Ausgangspunkt bei der Kirche, d.h. beim gegenwärtigen Vollzug von Kirche,
auch theologisch zu begründen, ist u.E. trotz möglicher einzelner Schwächen
in der Darstellung besonders zu würdigen. Sie ist in ihrer eigentümlichen
Leistung auch gegenüber dem streng christologischen Begründungszusammenhang,

der die Kirchliche Dogmatik in den Folgebänden zusehends bestimmt,
eigens zu gewichten.

2. Barth und die Spekulativen

Es liegt u.E. auf der Hand, dass Barth mit der Betonung dieser Funktion der
Trinitätslehre in der Linie der spekulativen Theologie des 19. Jahrhunderts
steht26, was nicht ausschliesst, sondern es gerade erforderlich macht, spezifische

Marksteine zu setzen, welche die christliche Theologie, will sie sich denn
mit Recht eine christliche nennen, aus der Sicht Barths jener gegenüber
aufzurichten hat. Diese Marksteine betreffen zuvörderst die Bedeutung der Person

Jesu Christi als Ort der Selbstoffenbarung Gottes. Was diese Frage
anging, meinte die Theologie, der Hegeischen Spekulation nicht trauen zu dürfen.

Sie nahm es Hegel nicht ab, die konstitutive Bedeutung der Person Jesu
Christi für die Selbstoffenbarung Gottes festzuhalten, und fand in David
Friedrich Strauß' Votum ihre Bestätigung. Dieser hatte in seinem «Leben
Jesu» provokant behauptet, «es sei nicht die Art der absoluten Idee, sich in ein
einziges Individuum zu entäußern».27

26 Darauf hat W. Pannenberg u.E. mit Recht hingewiesen; vgl. ders., Offenbarung als

Geschichte, Göttingen 1961, 41970, 8f.; sowie ders., Problemgeschichte der evangelischen

Theologie in Deutschland, Göttingen 1997, 189ff. Pannenberg bezieht sich

allerdings stärker auf Barths Verständnis der Christusoffenbarung als Selbstoffenbarung

Gottes, während wir die Bedeutung der Trinitätslehre für die Konstitution des

Glaubens und sodann für den Einsatz der Kirchlichen Dogmatik bei der Kirche besonders

hervorheben. Zur Diskussion um die spekulative Trinitätslehre in ihrer Bedeutung

für die Barthsche Konzeption vgl. auch: M. Menke-Peitzmeyer, Subjektivität
und Selbstinterpretation des dreifaltigen Gottes. Eine Studie zur Genese und Explikation

des Paradigmas «Selbstoffenbarung Gottes» in der Theologie Karl Barths (MBTh
60), Münster 2002.

27 D.F. Strauß, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, Tübingen 1835, Schlussabhandlung.



Kontinuität oder Abbruch? 441

Um die konstitutive Bedeutung der Historizität der Person Jesu Christi
für den Glauben kreiste die christologische Debatte im 19. Jahrhundert
besonders in Auseinandersetzung mit Hegel, aber auch mit Kant und zum Teil
mit Schleiermacher dauerhaft.28 Barth bestimmt demgegenüber zum Grundtenor

seiner Theologie das lukanische Wort: «In keinem andern ist das Heil,
auch ist kein andrer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch
den wir sollen selig werden» (Apg 4,12). Uberall dort, wo Barth prononciert
die Bezogenheit der christlichen Theologie und des Glaubens auf den Namen
Jesus Christus betont, der eben als solcher keine blosse Idee darstellt, ist die

Abgrenzung zur philosophischen Bestreitung der Notwendigkeit der Historizität

des Erlösers für den Glauben virulent.29

28 Sie hat eine Fortführung gefunden in der Konzeption Rudolf Bultmanns - der wie¬

derum in der Linie Martin Kählers argumentiert - und der kritischen Gegenbewegung

gegen Bultmanns einseitige Orientierung am verkündigten Christus in der «neuen
Rückfrage nach dem historischen Jesus» innerhalb der Bultmannschule selber. Zu dieser

Frage vgl. die Ausführungen von H. Stoevesandt, der die Bedeutung der Frage
nach dem historischen Jesus im Ausgang von dem Verkündigungsgeschehen her
beleuchtet. H. Stoevesandt, Der historische Jesus und die Christusverkündigung, in:
ders., Gottes Freiheit und die Grenze der Theologie. Gesammelte Aufsätze, hg.v. E.
Stoevesandt und G. Sauter, Zürich 1992, 24-44. In Barths eigener Auseinandersetzung
mit Bultmann tritt die Frage nach der Bedeutung der Historizität des Erlösers für den

Glauben ebenfalls hervor, indem Barth kritisch gegen Bultmann darauf insistiert, dass

dem Glauben der Glaubensgrund in der Objektivität des Versöhnungsgeschehens in
Person und Werk Jesu Christi als solcher vorausgesetzt ist und bleibt. Dies betont mit
Recht auch Stoevesandt in seinem Beitrag.

29 Jene Bestreitung hat in Johann Gottlieb Fichtes Satz ihre geradezu programmatische
Formulierung erhalten: «Nur das Metaphysische, nicht das Historische macht selig.»

Vgl. ders., Die Anweisung zum seligen Leben, hg.v. F. Medicus, Leipzig 1910, 95.

Sören Kierkegaard hat auf die Debattenlage um die Bedeutung der Historizität des

Erlösers in den Philosophischen Brocken reagiert. Denn ohne das «kleine
weltgeschichtliche N.B.», «dass der Gott anno so und so sich gezeigt hat, unter uns gelebt
und gelehrt hat, und alsdann gestorben», gibt es, so Kierkegaard, kein Christentum.
Ders., Philosophische Brocken oder ein Bröckchen Philosophie von Johannes Clima-
cus (1844), in: Gesammelte Werke, hg.v. E. Hirsch, H. Gerdes, Abt. 10, Gütersloh
21985, 101. Darin liegt das Paradox, das allein im Glauben ergriffen werden kann,
insofern nur der Glaube sich auf das Geschehen in persona Jesu Christi und mithin
darauf einlässt, dass «das Ewige einmal in der Zeit gegenwärtig geworden ist»; ders.,
Das Buch Adler, in: Gesammelte Werke, neugeordnet und übersetzt v. H. Gerdes,
Abt. 36, Gütersloh 1962, 50. Das Denken hingegen nimmt unweigerlich Anstoss an
diesem geschichtlichen Ausgangspunkt, indem es fragt: «Kann es einen geschichtlichen

Ausgangspunkt geben für ein ewiges Bewußtsein; inwiefern vermag ein solcher
mehr als bloß geschichtlich zu interessieren; kann man eine ewige Seligkeit gründen
auf ein geschichtliches Wissen?»; ders., Philosophische Brocken, Titelblatt. Wir zitieren

hier Kierkegaards Einlassung zur oben angesprochenen Debattenlage, weil er von
Barth bekanntlich in seine Ahnengalerie aufgenommen wurde.



442 Christine Axt-Piscalar

Der andere Markstein, den es gegenüber der spekulativen Theologie (und
Philosophie) zu setzen galt, war die Betonung der Freiheit Gottes. Barth
verschafft diesem Gedanken im Zusammenhang der Trinitätslehre dadurch
Geltung, dass er eine «Ableitung» der trinitarischen Bestimmungen von Vater,
Sohn und Geist aus dem ewigen Wesen Gottes, mit der eine «notwendige»
Ableitung auch der Welt als des Gegenübers für Gott sich verbindet, ablehnt.
Hegels Unbescheidenheit in Sachen theologischer Erkenntnis manifestierte
sich ja eben gerade in diesem Anspruch, Gott in seinem Wesen im Vollzug
voraussetzungslosen Denkens zu begreifen mit der Konsequenz, dass der trini-
tarische Gott als die Liebe eben nicht bei sich selbst bleiben wollen könne,
sondern sich die Welt als das für sein Wesen als Liebe notwendige Gegenüber
schafft.30

Dass Barth genau diese beiden Problempunkte der Hegeischen Philosophie

zuvörderst im Visier hat, zeigt unzweideutig seine Darstellung der He-
gelschen Konzeption in Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert.31
Barths eigene Rede vom unableitbaren «Faktum» der Offenbarung Gottes in
Jesus Christus, von dem ^«sgehend und räc&schliessend - eben nicht
voraussetzungslos und ableitend - allein dem trinitarischen Wesen Gottes nachzudenken

möglich sei, ist zumindest auch auf diesem Hintergrund seiner
kritischen Auseinandersetzung mit der spekulativen Theologie (und Philosophie)
zu verstehen.

Diese Auseinandersetzung war keine bloss kritische. Das ist ebenso deutlich.

Denn Barth hat sehr genau gesehen, dass das Verständnis Gottes von
seinem trinitarischen Wesen her von Hegel als das Spezifische der christlichen
Religion verstanden wurde und von ihm für die christliche Theologie auch
allererst wiedergewonnen worden war. Gut dreihundert Jahre lang konnte die

Theologie vor Hegel mit der Trinitätslehre nichts anfangen, und die dann

30 Vgl. dazu Hegels berüchtigte Formulierung: «Es ist dies Unterscheiden (i.e. der imma¬

nenten Trinität, C. A.-P.) nur eine Bewegung, ein Spiel der Liebe mit sich selbst,
worin es nicht zur Ernsthaftigkeit des Andersseins kommt, zur Trennung und
Entzweiung.» (Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. II, in: Theorie
Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 17, 242). Hier heisst es freilich auch: «Es ist
die absolute Freiheit der Idee, daß sie in ihrem Bestimmen, Urteil das Andere als ein
Freies, Selbständiges entläßt. Dieses Andere, als ein Selbständiges entlassen, ist die
Welt überhaupt. Das absolute Urteil, welches der Seite des Andersseins die Selbständigkeit

gibt, können wir auch die Güte nennen» (Hegel, Vorlesungen Religion II,
243). In seiner Freiheit, durch welche Gott sich die Welt als sein Gegenüber schafft,
entspricht Gott seinem Wesen als Liebe, und insofern ist die Welt für Gott «notwendig»;

denn die Liebe kann nicht ohne ein von ihr unterschiedenes Anderes sein wollen.

31 Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 343-378. Barth wirft Hegel
die «Aufhebung der Souveränität Gottes» bzw. die «Nicht-Erkenntnis der Freiheit Gottes»

vor (377).



Kontinuität oder Abbruch? 443

durch Schleiermacher erneuerte protestantische Theologie hat in dieser Hinsicht

- zurückhaltend formuliert - nicht wirklich Entscheidendes
beigebracht, was wiederum nicht heisst, dass nicht gerade auch sie auf eine trinita-
rische Begründung ihres eigenen Ausgangspunktes angewiesen ist.32

Barths Kritik in diesem Punkt an Luther, von der wir oben ausgegangen

waren, macht aber zugleich noch ein "Weiteres deutlich. Barth vermisst nämlich

auch in der reformatorischen Theologie eine Reformulierung der Trini-
tätslehre in ihrer Bedeutung für das genuin Protestantische, sprich in ihrer
Bedeutung für den Glauben.33 «An der vollen Gottheit Christi hängt die exklu-

32 Die Einsicht darein, dass gerade der zentrale Ausgangspunkt der Schleiermacherschen

Theologie - der Glaube, in der Terminologie Schleiermachers das «christlich fromme
Selbstbewusstsein» -, um nicht als ein bloss menschlicher Vollzug zu gelten, einer

Begründung in Gott bedarf, und dass daher um des Glaubens willen auf den Grund
des Glaubens im trinitarischen Gott theologisch reflektiert werden müsse, ist das

Argument, das die «Schleiermacherschüler» im Interesse an der Begründung des Glaubens

über Schleiermacher hinaus zur Ausbildung der Trinitätslehre geführt hat.
Schleiermacher selber hatte in seinen Ausführungen zur Trinitätslehre behauptet, dass

die von ihm für den Glauben beanspruchte schlechthin grundlegende Annahme eines

eigentümlichen Seins Gottes in Christo sowie in der Kirche im Wesentlichen dasjenige

festhalte, was die Trinitätslehre auszusagen suche. Er hatte es abgelehnt, über die

Aussage von einem eigentümlichen Sein Gottes in Christo und der Kirche und also

über die ökonomische Trinität hinaus auch eine immanente Trinität zu lehren. Dies
letztere sei keine Aussage mehr, die sich aus dem Glaubensbewusstsein ergebe, und
die Annahme einer «ewigen Sonderung im höchsten Wesen» hält Schleiermacher für
eine im Blick auf die Einheit Gottes zuhöchst problematische; vgl. ders., Der christliche

Glaube, 1839, §170, 2, 460. Die «Schüler» Schleiermachers, Carl Immanuel
Nitzsch, August Twesten und Friedrich Lücke, haben über diese Auffassung Schleiermachers

eine theologische Debatte geführt und darauf beharrt, dass die Theologie
nicht bei der ökonomischen Trinität stehen bleiben dürfe, sondern diese wiederum in
der immanenten Trinität zu verankern habe, um das für den Glauben konstitutive
eigentümliche Sein Gottes in Christo und der Kirche auch als im Wesen Gottes
begründet und insofern als ein wesentliches Sein Gottes im Andern seiner selbst aussagen

zu können. Zur diesbezüglichen Diskussion um die Bedeutung der immanenten
Trinitätslehre unter den Schülern Schleiermachers vgl. Chr. Axt-Piscalar, Der Grund
des Glaubens. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung zum Verhältnis von
Glaube und Trinität in der Theologie Isaak August Dorners, Tübingen 1990, 94-121.

33 Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 266. Barth mahnt hier an: «Man soll
sich gerade in der evangelischen Kirche und Theologie nicht irre machen lassen durch
gewisse in der Neuzeit bis zum Überdruß zitierte scholastikmüde Sprüche Luthers
und des jüngeren Melanchthon über die Uberflüssigkeit der trinitarischen Spekulation»

(266). Das trinitarische Dogma habe für die Reformatoren «selbstverständlich
sicher» gegolten. In ihm gehe es, so betont er nachdrücklich, um die «Voraussetzung»
des Rechtfertigungsglaubens. Daher mahnt er zugleich kritisch an, die Reformatoren
hätten es sich aus besagter Selbstverständlichkeit heraus erlaubt, «seine theologische
Pflege - das Dogma will nämlich gepflegt sein, wenn es lebendig und fruchtbar bleiben

soll! - zu vernachlässigen» (266). Damit sei der Grund des Rechtfertigungsglau-



444 Christine Axt-Piscalar

sive Genügsamkeit der durch ihn geschehenen Versöhnung und an dieser
wiederum das <Sola fide> - das ist es, worüber man sich nicht täuschen sollte.»34

Genau dieses wiederum bildet ein zentrales Argument der spekulativen Theologie

des 19. Jahrhunderts: Sie kritisiert, dass es die Reformatoren zu keiner
Reformulierung des trinitarischen Dogmas in seiner Bedeutung für die Frage
nach der Konstitution des Glaubens gebracht hätten, und verbindet damit für
die eigene Theologie den Anspruch, eben dies geleistet zu haben.35

3. Barth und Schleiermacher

Nicht beginnen wollte Barth wie Schleiermacher und die durch ihn beeinfluss-

te Theologie des Neuprotestantismus -, zumindest, so müssen wir hinzufügen,

sofern sie ein Verstehen der christlichen Religion im Zusammenhang
dessen, was überhaupt als Religion zu verstehen und als zum Wesen des
Menschen gehörend zu behaupten ist, anstrebt und in dieser Weise in Barths Augen

schlechte Apologetik betreibt. Die Aversion Barths gegen ein Verstehen
der christlichen Religion im Zusammenhang des Phänomens von Religion

bens keiner hinreichenden theologischen Begründung zugeführt. Diese Vernachlässigung,

so Barth weiter, habe sich in der Folgezeit notorisch gerächt und den Weg über
«Pietismus und Rationalismus zu Schleiermacher» möglich gemacht (267f.).

34 Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 266. Herausgefordert durch den Vor¬

wurf, er halte nicht an den altkirchlichen Bekenntnissen fest, hat Luther eigens dazu

Stellung genommen; vgl. ders., Die drei Symbole oder Bekenntnisse des Glaubens

Christi, in der Kirche einträglich gebraucht, 1538, WA 50, 262-283. Hier geht er vor
allem auf die Zweinaturenlehre und die Dreieinigkeit Gottes in ihrer Bedeutung für
den christlichen Glauben ein. Vgl. auch zuvor schon: ders., Bekenntnis der Artikel
des Glaubens wider die Feinde des Evangeliums und allerlei Ketzereien (Vom Abendmahl

Christi Bekenntnis), 1528, WA 26, 499-509.
35 Barth selbst beruft sich auf Isaak August Dorners Kritik an der Vernachlässigung der

Trinitätslehre schon bei den Reformatoren und dann auch bei Schleiermacher (Die
christliche Dogmatik im Entwurf, 267). Der Kern von Dorners Argumentation
zugunsten der Trinitätslehre, worin Barth Dorner folgt, liegt darin, dass er ihre
Bedeutung für den Glauben betont, insofern nur der trinitarische Gott als der wahre
Grund des Glaubens einsichtig wird; vgl. zu diesem Zusammenhang Axt-Piscalar, Der
Grund des Glaubens. Das leitende Interesse von Dorners Theologie bringt folgende
programmatische Äusserung besonders zum Ausdruck: «Wenn es sich in der
Glaubenslehre nicht bloß um Beschreibung der frommen Gemütszustände handelt
sondern um die objective Wahrheit und Darstellung des realen Sachverhaltes in der

Ordnung wie das Eine begründet das Andere begründend ist, so kann nicht der
Glaube das Begründende für das Christentum heißen, sondern im objectiven
Christentum, wie es durch Christus offenbar, von der H. Schrift aber bezeugt ist, in letzter
Beziehung in Gott liegt die begründende Macht für den Glauben.» I.A. Dorner,
System der christlichen Glaubenslehre, Berlin 21883, 2 Bde, Bd. I, 156f.



Kontinuität oder Abbruch? 445

überhaupt gehört zu einem allseits vertrauten Markenzeichen seiner Theologie,

so dass wir auf sie sowie auf das Pro und Contra um sie nicht noch einmal
eigens eingehen müssen. Die Spitze Barths gegen Schleiermacher, dass nämlich

«von Gott zu reden etwas Anderes heißt als in etwas erhöhtem Ton vom
Menschen reden»36, ist indes nicht Barths letztes Wort gegen Schleiermacher
geblieben.

Der späte Barth hat bekanntlich über Schleiermacher milder geurteilt37
und dies mit dem Zugeständnis verbunden, dass es eben doch sein könne, dass

Schleiermachers Intention eine Theologie des Heiligen Geistes habe sein wollen

«... alles in optimam partem deutend, möchte ich mit der Möglichkeit
rechnen, daß eine Theologie des Heiligen Geistes das Schleiermacher schwerlich

bewußte, aber ihn faktisch beherrschende legitime Anliegen schon seiner
theologischen Aktion gewesen sein möchte».38 Diese Bemerkung Barths wirft
nicht nur ein milderes Licht auf Schleiermacher, sondern durchaus auch noch
einmal ein Licht auf Barths Verständnis seines eigenen theologischen
Unternehmens, für das wir oben die Bedeutung des pneumatologischen Zusammenhangs,

wie er sich im Einsatz der Kirchlichen Dogmatik bei der Kirche
niederschlägt, betont haben.

Was nun Schleiermacher und dann das Verhältnis Barths zu Schleiermacher

angeht, so kommt für eine mildere Sicht in dieser Sache alles darauf an,
Schleiermachers Theologie von demjenigen aus, was er selbst als deren
Zentrum angesehen hat, zu verstehen. Dann aber ist es nicht mehr so sehr der
apologetische Teil der Glaubenslehre, in dem Schleiermacher über die Bestimmung

des schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls das Phänomen der Religiosität

als ein anthropologisches Fundamentale behauptet und als die Basis aller
vergemeinschafteten Frömmigkeit ausgibt, dem ein aussergewöhnliches
Gewicht zukommt. Schleiermacher selbst hat ihrer einseitigen Rezeption wegen
von der «gefährliche(n) Einleitung»39 der Glaubenslehre gesprochen. Vielmehr

36 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe, III/1, 158.
37 Barths Urteil über Schleiermacher ist bei aller herben Kritik, die er an ihm übt, doch

durchweg differenzierter, als dies unter den Vertretern der dialektischen Theologie
gemeinhin der Fall war (und ist). Daher hat Barth Brunners einseitiger
Schleiermacherdeutung entschieden widersprochen; vgl. ders., Brunners Schleiermacherbuch,
ZZ 2 (1924). Barth hat Schleiermacher als einen genialen theologischen Denker
würdigen können: «Wir haben es mit einem Heros zu tun, wie sie der Theologie nur
selten geschenkt werden. Wer von dem Glanz, der von dieser Erscheinung ausgegangen
ist und noch ausgeht, nichts gemerkt hätte, - ja ich möchte fast sagen: wer ihm nie
erlegen wäre, der mag in Ehren andere und vielleicht bessere Wege gehen, er sollte es

aber unterlassen, gegen diesen Mann auch nur den Finger aufzuheben. Wer hier nie
geliebt hat und wer nicht in der Lage ist, hier immer wieder zu lieben, der darf hier
nicht hassen.»; Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 380f.

38 Barth, Nachwort zu: Schleiermacher-Auswahl, hg.v. H. Bolli, Gütersloh 31983, 311.
39 F.D.E. Schleiermacher, Zweites Sendschreiben an Friedrich Lücke über seine Glau-



446 Christine Axt-Piscalar

rückt dann das spezifisch «christlich fromme Selbstbewusstsein» in den
Vordergrund, von dem her Schleiermacher die Aussagen der Glaubenslehre zu
gewinnen sucht.

Von dem christlich frommen Selbstbewusstsein aber gilt, dass es ein durch
Jesus Christus im Geist gewirktes ist, insofern nämlich, wie Schleiermacher
betont, «Christen ihr gesamtes Gottesbewußtseyn nur als ein durch Christum
in ihnen zu Stande gebrachtes in sich tragen».40 Zu diesem Gottesbewusstsein
wiederum gelangt der Christenmensch Schleiermacher zufolge nur im
Zusammenhang der Kirche; denn die Kirche ist das «neue göttlich gewirkte
Gesamtleben, welches dem Gesamtleben der Sünde und der darin entwickelten
Unseligkeit entgegenwirkt».41 Diesen Zusammenhang zwischen Jesus Christus

als dem wirkkräftigen Grund des Erlösungsbewusstseins in der Gemeinde

und im Einzelnen als das Spezifische im Verhältnis der Gemeinde zu ihrem
«Stifter» herauszuarbeiten, ist das Hauptanliegen von Schleiermachers Chri-
stologie. Jesus Christus ist nicht bloss ethisches oder religiöses Vorbild für den
Glaubenden. Er ist, wie Schleiermacher formuliert, das «Urbild» des Glaubens;

und er ergänzt sogleich, dass das Urbild vom blossen Vorbild durch seine

«Productivität» unterschieden ist, sprich durch die Kraft, im Menschen
den seligmachenden Glauben auch wirken zu können. Er betont daher, dass

diese «Productivität nur in dem Begriff des Urbildes»42 ausgesagt sei.

Schleiermachers Christologie hat ihre Eigentümlichkeit denn auch darin,
dass alle Aussagen über Jesus Christus (de persona) zugleich Aussagen über
sein Werk (de officio) sind, und dass dieses Werk zugleich in seiner Bedeutung
für die Konstitution des Erlösungsbewusstseins in der Gemeinde und im
Einzelnen entfaltet werden soll. Nur so wird der «Stifter» der christlichen Religion

als «Stifter» recht verstanden, und nur so wird das Glaubensbewusstsein
recht verstanden. Und darin liegt wiederum zugleich das Spezifische der
christlichen im Unterschied zu allen anderen monotheistischen, auf einen
Stifter sich zurückführenden Religionen. Denn «ein Bekenner (dieser)
Glaubensweisen» wird nicht leicht leugnen, «Gott könne eben so gut das Gesetz
durch einen Andern gegeben haben als durch Moses, und die Offenbarung
könnte eben so gut durch einen Andern gegeben worden sein als durch Muha-
med»43.

benslehre, in: Kritische Gesamtausgabe, Abt. I., Bd. 10, Theologisch-dogmatische
Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, hg.v. H.-F. Trauisen, Berlin/New York
1990, 342.

40 Schleiermacher, Zweites Sendschreiben; Kritische Gesamtausgabe 1/10, 338.
41 Schleiermacher, Glaubenslehre, §87, Leitsatz; Kritische Gesamtausgabe 13/2, 18.
42 Vgl. bes. Schleiermacher, Glaubenslehre §93, 2, 34; Kritische Gesamtausgabe 13/2,44

zur Betonung der produktiven, nämlich Glauben wirkenden Kraft des Urbildes.
43 Schleiermacher, Glaubenslehre §11, 4, 80f.; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 99f.



Kontinuität oder Abbruch? 447

Demgegenüber gilt für die christliche Religion stricte dictu: «Die Beziehung

auf die Erlösung ist nur deshalb in jedem christlichen frommen Bewußtsein,

weil der Anfänger der christlichen Gemeinschaft der Erlöser ist; und
Jesus ist nur auf diese Weise Stifter einer frommen Gemeinschaft, als die Glieder
derselben sich der Erlösung durch ihn bewußt werden.»44 In summa: Jesus
Christus und Glaube gehören zuhauf. Dies wiederum hat nur statt im
Zusammenhang der Kirche, insofern eben die Kirche dasjenige von Jesus Christus
durch den Geist gewirkte neue Gesamtleben ist, in welchem das Erlösungsbe-
wusstsein fortgepflanzt und genährt wird.

Dass Schleiermacher seine Glaubenslehre in dieser Perspektive hat gelesen
sehen wollen, betont er, ohne freilich sein apologetisches Interesse zurückzunehmen,

in den beiden Sendschreiben über seine Glaubenslehre. Es gehört u.E.
zur Besonderheit von Karl Barths Umgang mit dem grossen Kirchenvater des

Neuprotestantismus, dass er neben den polternden Tönen gegen Schleiermacher

durchaus auch einen Blick für die eben angedeutete und von Schleiermacher

selber ins Feld geführte Möglichkeit des «Gegenlesens» hatte; also einer
Lesart der Glaubenslehre, die diese von dem Bewusstsein der Gnade und dem
darin mitgesetzten Bewusstsein der Sünde her in ihrer Grundaussage zu
verstehen versucht und nicht, zumindest nicht primär, von der «gefährlichen
Einleitung» her. So hat Barth in der Christlichen Dogmatik im Entwurfin
seinen einleitenden Bemerkungen zur Behandlung der Prolegomena in der
protestantischen Theologiegeschichte gleichsam en passant Schleiermachers Einsatz

bei der Kirche hervorgehoben: «Schleiermachers Einleitung in die
Glaubenslehre z. B. lebt ganz und gar von der sofort im zweiten Paragraphen
fallenden Entscheidung über den Begriff der Kirche»45.

Dies heisst für Barth freilich nicht, dass er Schleiermachers Kirchenbegriff
ungeteilt als einen pneumatologisch begründeten hat verstehen wollen. Dem
stand für Barth Schleiermachers Votum entgegen, demzufolge der Begriff der
Kirche aus apologetischem Interesse heraus eben nicht ausschliesslich christo-
logisch-pneumatologisch zu begründen sei. Vielmehr hat für Schleiermacher
auch zu gelten: «Soll es überhaupt Kirchen geben: so muß die Stiftung und das

Bestehen solcher Vereine als ein notwendiges Element in der Entwicklung des

Menschen können nachgewiesen werden»46. Um dieses zu leisten, rekurriert

Schleiermacher sodann auf die berüchtigten «Lehnsätze aus der Ethik»,
die das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl sowie die Neigung, sich zu ver-
gemeinschaften, als etwas zu beschreiben suchen, was zum Wesen des
Menschen gehört.

44 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 79; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.
45 Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 31.
46 F.D.E. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behufe

einleitender Vorlesungen, '1811, in: ders., Kritische Gesamtausgabe Abt. I, Schriften
und Entwürfe, Bd. 6, hg.v. D. Schmid, Berlin/New York 1998, §23, 252.



448 Christine Axt-Piscalar

Sieht man genauer zu, so ergibt sich ein differenzierteres Bild und zudem
ein solches, das u.E. Barth milder auf Schleiermacher blicken lassen kann.
Dieser betont bekanntlich, dass die Theologie sich auf die Kirche als ein
Gegebenes zu beziehen habe, weil sie eine praktische Aufgabe, nämlich die der

Kirchenleitung wahrzunehmen habe47. Dasjenige, worauf sich die Theologie
bezieht, die Kirche nämlich, kann indes, so Schleiermacher, nicht «bloß
empirisch aufgefasst werden», wie die Kurze Darstellung formuliert48 oder wie die
Glaubenslehre betont: Das «Eigentümliche der christlichen (Kirche) kann weder

rein wissenschaftlich begriffen oder abgeleitet noch bloß empirisch aufgefaßt

werden»49.

Damit erhält Schleiermachers Argumentation nun weitere Schubkraft.
Denn es geht dann der Theologie in ihrer Bezogenheit auf die Gegebenheit
von Kirche zum Zweck der Kirchenleitung darum, die Faktizität der Kirche
zu messen an dem, was «das Wesentliche und Sich gleich Bleibende»50 ist; -
wir können auch sagen: was die Kirche zur Kirche macht. Schleiermacher
kann das auch dahingehend formulieren: Funktion der Theologie sei es zu
prüfen, «was in einem geschichtlich gegebenen Christenthum reiner Ausdruk
der Idee desselben ist» und was demgegenüber zum Veränderlichen und
Zufälligen gehört51. Konkret heisst dies, dass die Theologie die kritische Prüfung
des gegenwärtigen Vollzugs von Kirche an ihrer «Idee» durchführt.

Nun darf man die «Idee», die hier gemeint ist und als kritisches Korrektiv
gegenüber dem gegenwärtigen Vollzug von Kirche zum Zuge gebracht werden

soll, nicht sozusagen spekulativ missverstehen. Der Massstab dieser
kritischen Prüfung ist nichts anderes als der Stifter der Religion, insofern er der
Grund des Glaubens und als solcher der Grund der Kirche ist. Die Theologie
verfolgt diesen Weg in kritischer Reflexion rückwärts vom Vollzug des Glaubens

auf den Grund des Glaubens in Jesus Christus; und sie verfolgt ihn
wiederum vorwärts vom Grund des Glaubens in Jesus Christus hin auf den Vollzug

des Glaubens als Erlösungsbewusstsein. Sie misst damit den Vollzug des

Glaubens und die Faktizität der Kirche an ihrem Grund; und dieser Grund ist
Jesus Christus in der Einheit von Person und Werk. Wie dieser als der «Stifter»

der christlichen Religion nur recht verstanden ist, wenn er als der den
Glauben wirkende Erlöser verstanden wird, so ist umgekehrt der Glaube nur
recht verstanden, wenn und indem er sich als durch Jesus Christus gewirkter
versteht. «Die Beziehung auf die Erlösung ist nur deshalb in jedem christlichen

frommen Selbstbewusstsein, weil der Anfänger der christlichen Ge-

47 Schleiermacher, Kurze Darstellung, 21830, bes. §1 (Kritische Gesamtausgabe 1/6, 325)
und §5 (Kritische Gesamtausgabe 1/6, 328)

48 Schleiermacher, Kurze Darstellung; Kritische Gesamtausgabe §32, 338
49 Schleiermacher, Glaubenslehre §2, 2, 12; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 16.
50 Schleiermacher, Glaubenslehre, §2, 2, 12; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 16.
51 Schleiermacher, Kurze Darstellung, '1811, §7; Kritische Gesamtausgabe 257.



Kontinuität oder Abbruch? 449

meinschaft der Erlöser ist; und Jesus ist nur auf die Weise der Stifter einer
frommen Gemeinschaft, als die Glieder derselben sich der Erlösung durch ihn
bewusst werden.»52 In diesem Wechselverhältnis liegt für Schleiermacher das

es von allen anderen Religionen unterscheidende Spezifikum der christlichen
Religion. Denn «im Christentum ist die erlösende Einwirkung des Stifters
das ursprüngliche, und die Gemeinschaft besteht nur unter dieser Voraussetzung

und als Mitteilung und Verbreitung jener erlösenden Thätigkeit.»53
Dazu gehört für Schleiermacher unabdingbar auch, «dass die Erlösung als

ein allgemein und vollständig durch Jesum von Nazareth Vollbrachtes gesetzt
wird.» 54 Die «Realisierung in Christo»55, wie Schleiermacher zu dieser Stelle
handschriftlich ergänzt, ist der Grund seiner erlösenden Mitteilsamkeit an die
Gemeinde und insofern der dem Glauben immer vorgängige objektive Grund
seiner selbst als Erlösungsbewusstsein. Daher hält Schleiermacher
ausdrücklich fest, dass von christlicher Frömmigkeit nur da gesprochen werden
könne und dürfe, wo das Erlösungsbewusstsein sich bleibend konstitutiv
bezogen weiss auf Jesus Christus in der Einheit von Person und Werk; in den
Worten Schleiermachers: Keineswegs könne man sagen, «jedem, der sich in
allen seinen frommen Momenten seiner selbst als in der Erlösung begriffen
bewusst wäre, müsste man eine christliche Frömmigkeit zuschreiben, wenn er
auch auf die Person Jesu sich gar nicht bezöge».56 Oder noch einmal prägnanter

ausgedrückt: «Der Ausdruck Glaube an Christum ist... die Beziehung des

Zustandes als Wirkung auf Christum als die Ursache.»57

Die beschriebene Wechselbeziehung zwischen dem Stifter und dem
Erlösungsbewusstsein in der Gemeinde und im Einzelnen ist nach Schleiermacher
massgebend für die Bestimmung des Wesens des Christentums; und die
Wesensbestimmung des Christentums ist wiederum der kritische Massstab für
die Theologie, insofern sie die Faktizität der Kirche misst an ihrem Grund.
Dies zu entfalten, scheint uns jedenfalls Schleiermachers Grundintention zu
sein. Karl Barth hat das bei aller Kritik an ihm auch gesehen, mithin gesehen,
dass es im Ausgangspunkt der Glaubenslehre, wo es bei Schleiermacher heisst,
die Dogmatik sei eine Funktion der Kirche, eben ganz ähnlich zugeht wie bei
Barth selbst58, dann nämlich, wenn dieser Ausgangspunkt näherhin als das Er-

52 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 79; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.
53 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 2, 80; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 99.
54 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 78; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 97.
55 Schleiermacher, Glaubenslehre, S. 78, Anm. c; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 97,

Anmerkung ß.
56 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 78; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.
57 Schleiermacher, Glaubenslehre, §14, 1, 95; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 116.
58 Von einer «frappierenden Ähnlichkeit» zwischen der «Grundstruktur von Barths

Verständnis der Theologie und der Struktur des Verständnisses von Theologie, das

Friedrich Schleiermacher in seiner <Kurzen Darstellung des Theologischen Studiums>
entwickelt hat», spricht auch E. Herms, Barths Entdeckung der Ekklesiologie, 179f.



450 Christine Axt-Piscalar

lösungsbewusstsein bestimmt wird, wie es nur im Raum der Kirche
überhaupt konstituiert ist, und wenn mithin die Theologie genau diesen
Zusammenhang und seine Voraussetzungen zu explizieren hat und damit den
gegenwärtigen Vollzug von Kirche einer kritischen Prüfung am Grund des Glaubens

unterzieht.
Das erinnert doch sehr an Barths Bestimmung der Dogmatik, die eine

«Funktion der Kirche» insofern ist, als sie deren Vollzug am «Sein der
Kirche», nämlich an Jesus Christus, misst und damit einer kritischen Selbstprüfung

zuführt. Die entscheidenden Sätze bei Barth lauten bekanntlich: «Die
Wahrheitsfrage, um die es in der Theologie durchweg geht, ist die Frage der
Ubereinstimmung der der Kirche eigentümlichen Rede von Gott mit dem
Sein der Kirche. Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangenheit
und von der Zukunft her und mitten in der Gegenwart ist also das Sein der
Kirche, d.h. aber Jesus Christus: Gott in seiner gnädigen offenbarenden und
versöhnenden Zuwendung zum Menschen.»59

Epilog

In seinem persönlich gehaltenen Nachwort zur Schleiermacher-Auswahl, die
Heinz Bolli besorgt hat, lässt Barth seine Geneigtheit durchscheinen, den

grossen Kontrahenten, mit dem er zeitlebens eine überwiegend kritische
Auseinandersetzung geführt hat, in dieser seiner Grundintention wahrzunehmen,
dass nämlich «eine Theologie des Heiligen Geistes das Schleiermacher schwerlich

bewußte, aber ihn faktisch beherrschende legitime Anliegen schon seiner
theologischen Aktion gewesen sein möchte».60 Damit öffnet sich denn auch
der Raum für eine eschatologische Hoffnung ganz besonderer Art. «Mir
bleibt als sicherer Trost nur übrig, mich darauf zu freuen, mich mit Schleiermacher

im Himmelreich in dessen erst kommender Gestalt über alle die Fragen

sagen wir einmal: ein paar Jahrhunderte lang ausgiebig zu unterhalten.
<Dann werd ich das - mit so viel Anderem, auch das - im Licht erkennen, was
ich auf Erden dunkel sah.> Ich stelle mir vor, dass das für beide Teile eine sehr

Er behauptet mit Recht eine strukturelle Parallele zwischen beiden und gibt zugleich
zu bedenken, ob die inhaltliche Bestimmung nicht doch jeweils unterschiedlich
ausfalle, worin Barths nachhaltige Reserve gegenüber Schleiermacher begründet sein
könnte. «Aber eben in der genauen Auffassung des Christusgeschehens als Gewissheit
stiftenden Geschehens und in der systematischen Entfaltung der Voraussetzungen
und Konsequenzen dieses Geschehens gibt es Unterschiede» (185, im Text kursiv).
Herms fügt sogleich an: «Aber, daß es so ist, müsste erst noch gezeigt werden» (186).

59 Barth, Kirchliche Dogmatik, 1/1, 2f.
60 Barth, Nachwort Bolli-Ausgabe, 311.



Kontinuität oder Abbruch? 451

ernste Sache werden wird, dass wir uns aber auch gegenseitig sehr festlich
ansehen werden.»61 Ach, wir wären dann gerne dabei!

Abstract

Die Klärung der Frage, woraufhin der Theologe wahrhaft von Gott zu reden vermag, ist
eines der treibenden Motive in der Formierung der Barthschen Theologie, die ihn zeitlebens

immer wieder aufs Neue beschäftigt hat. Sie gehört zweifellos zu einem der spannendsten

Stücke seiner Theologie und ist von daher ein ausgesuchtes Thema der wissenschaftlichen

Debatte um die Theologie Karl Barths und deren spezifischen Zuschnitt.
Der Beitrag stellt Barths Behandlung der sogenannten Prolegomena zur Dogmatik ein

in den Kontext der Theologie des 19. Jahrhunderts. Er geht zunächst aus von Barths
vielsagender Kritik an der Orthodoxie, arbeitet die Bedeutung heraus, die er der Trinitäts-
lehre in ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung zumisst - was er mit der spekulativen
Theologie teilt - und behandelt Barths Verständnis von Theologie als einer Funktion der
Kirche auf dem Hintergrund von Schleiermachers und Ritschis Theologiebegriff. Dies
kann hier nur in Form einer Skizze geschehen, die für die Frage, ob Barths Verhältnis zur
Theologie des 19. Jahrhunderts durch Abbruch oder Kontinuität bestimmt ist, einige
beachtenswerte Gesichtspunkte beizutragen sucht.

Christine Axt-Piscalar, Göttingen

61 Barth, Nachwort Bolli-Ausgabe, 310.


	Kontinuität oder Abbruch? : Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im Lichte der Theologie des 19. Jahrhunderts : eine Skizze

