Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: Kontinuitat oder Abbruch? : Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im
Lichte der Theologie des 19. Jahrhunderts : eine Skizze

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontinuitit oder Abbruch?

Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im Lichte der Theologie
des 19. Jahrhunderts - eine Skizze

Hinrich Stoevesandt zugeeignet

«Womit muf} der Anfang der Wissenschaft gemacht werden?» Mit dieser Fra-
ge beginnt Hegel seine Wissenschaft der Logik', jenes denkerische Unterneh-
men, welches er als die «absolute Methode des Erkennens und zugleich die im-
manente Seele des Inhalts selbst»? versteht. Sie macht, so der Selbstanspruch
Hegels, vor dem hochsten Inhalt des Denkens, dem Gottesgedanken, gerade
nicht in erkenntnistheoretischer Bescheidenheit Halt. Hegel schirft sogleich
die Bedeutung des Anfangs, der in der Wissenschaft gemacht wird, fiir alles
Weitere, das in ihr entfaltet wird, ein. «Der Fortgang ferner von dem, was den
Anfang macht, ist nur als eine weitere Bestimmung desselben zu betrachten,
so daf} das Anfangende allem Folgenden zugrunde liegen bleibt und nicht dar-
aus verschwindet.»’

Warum zitieren wir diese Passage aus Hegels Wissenschaft der Logik? Nun
zum einen, weil Hegels Frage, womit der Anfang in der Wissenschaft gemacht
werden muss, uns, und ich meine nicht von ungefihr, an Karl Barths bekann-
tes Diktum erinnert, demzufolge er sein eigenes Theologietreiben zu verste-
hen gab als ein Bemiihen, immer wieder aufs Neue «mit dem Anfang anzufan-
gen».* Und sodann, weil Hegel den Finger darauf gelegt hat, dass dem Anfang
Prinzipcharakter zukommt solcherart, dass er alles Weitere eigentiimlich be-
griindet. Deshalb ist die Frage nach dem Anfang alles andere als eine blosse
Marginalie. Im Anfang entscheidet sich Grundlegendes.

Weil dies so ist und von Barth klar erkannt wurde, ist die Theologie Karl
Barths nach dem Erscheinen des Rémerbriefs, durch den er mit einem Schlag
in der theologischen Zunft und dariiber hinaus bekannt geworden war und

1 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, in: ders., Werke in 20 Binden, Theorie-Werk-
Ausgabe, Frankfurt .M. 1969, Bd. 5, 65.

2 Hegel, Logik, Vorrede zur ersten Auflage, 17.

3 Hegel, Logik, 71.

4 K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, in: ders., Barth Gesamtausgabe, Abt.
I, Bd. 14, hg.v. G. Sauter, Ziirich 1982, 390; dort finden sich in Anm. 14 weitere
Belege fiir diese Wendung Barths. Als auf den wohl spitesten Beleg verweist H.
Stoevesandt auf Barths Einfiibrung in die evangelische Theologie, 1962, 182; vgl. H.
Stoevesandt, Die Géttinger Dogmatikvorlesung. Grundrifd der Theologie Karl Barths,
in: M. Beintker, Chr. Link, M. Trowitzsch (Hg.), Karl Barth in Deutschland (1921-
1935). Aufbruch - Klirung - Widerstand, Ziirich 2005, 79.

ThZ 3/62 (2006) S. 433-451



434 Christine Axt-Piscalar

mit einer Professur in Gottingen den - wie er ironisch bemerkte - akademi-
schen Himmel erklommen hatte, das eifrige Bemithen um den Anfang, wohl
wissend, dass es im Anfang bereits um das Ganze der Theologie geht.

1. Barth und die Orthodoxie

Dabei wusste der frithe Barth zunichst auf jeden Fall, wie er nicht anfangen
wollte. In dieser Hinsicht ist zunichst zu beachten, dass jener, durch den
nicht wenige das «Schreckgespenst einer neuen Orthodoxie»® heraufkommen
sahen, eben genau hinsichtlich der Frage nach dem Erkenntnisprinzip der
Theologie mit sicherem Urteil den Mangel der Orthodoxie benennt. Zwar
ruft Barth in der Kirchlichen Dogmatik in der Tat in einer seit der Orthodoxie
kaum mehr vertretenen Griindlichkeit die dogmatischen Inhalte der theolo-
gischen Lehre auf - beliebte Beispiele dafiir sind etwa die Lehre von der Jung-
frauengeburt und diejenige von den Engeln -, und insofern hat er keine Mithe
damit, ein Orthodoxer genannt zu werden und sich zur Orthodoxie zu be-
kennen. «Hier werden dem Menschen in richtiger Einsicht seiner Not und
Frage, in mehr oder weniger ausdriicklicher Anlehnung an Bibel und Dogma
die bekannten christologischen, soteriologischen und eschatologischen Ge-
danken vor Augen gestellt, die sich aus der einen These: Gott wird Mensch
entwickeln lassen. Ich wiirde es, in Erinnerung an Luthers Predigten etwa,
immer noch fiir besser halten, wenn man sich nicht anders zu helfen weif3, dze-
sen Weg zu gehen ... »°. Es ist der «Geschmack gerade an dem Objektiven,
nicht als psychischer Vorgang zu Analysierenden in Bibel und Dogma»’, was
die Orthodoxie hochhilt, und das Barth an ihr schitzt, wie er auch das «Apo-
stolikum ... mit allen seinen Hirten einfach wahrer, tiefer und sogar geistrei-
cher» findet «als das, was moderne Kurzatmigkeit an seine Stelle setzen méch-
te.»?

Dennoch bleibt Barth bei dieser Hochschitzung der Orthodoxie nicht ein-

fach stehen, sondern legt mit sicherem Griff den Finger auf ihre Schwiche.
Das Objektive, der Inhalt der Bibel und des Dogmas, ist die Stirke der Ortho-

5> So Karl Barth, die Kritik an seiner Theologie wiedergebend, im Vorwort zum
Rémerbrief in der zweiten Auflage; K. Barth, Der Romerbrief 21922, Ziirich 1954, V1.
Vgl. auch Barths Bezugnahme auf den Vorwurf, mit seinem theologischen Denken
gehe die «Gefahr der Orthodoxie» einher, im Vorwort zur Christlichen Dogmatik im
Entwurf; Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 7.

¢ K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: ders., Barth Gesamtaus-
gabe, Abt. III, Bd. 1, Vortrige und kleinere Arbeiten 1922-1925, hg.v. H. Finze,
Ziirich 1990, 161.

7 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 162.

8 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe I11/1, 162.



Kontinuitit oder Abbruch? 435

doxie. Thre entscheidende Schwiche aus Barths Sicht liegt darin, dass sie die-
sen Inhalt als ein bloss Objektives dem Menschen «dinglich, gegenstindlich»
als ein zu Glaubendes gegenuberstellt - «da, das glaube nun!».” Barths Urteil
diesem dogmatischen Vorgehen gegeniiber, das die Inhalte der Theologie als
blosse Credenda ausgibt - wir miussen die Berechtigung seiner Kritik in unse-
rem Zusammenhang nicht weiter erortern -, ist entschieden: «So geht’s jeden-
falls nicht»*!

Es ist aufschlussreich, dass Barth im Zusammenhang dieser Ausfithrungen
Luthers Umgang mit dem trinitarischen Dogma als Negativbeispiel anfiihrt,
insofern wir von Luther «angesichts des trinitarischen Dogmas einfach mit
dem Bescheid stehen gelassen werden: da gelte es, sein Hiitlein zu liiften und
Ja zu sagen.»!! Aufschlussreich ist die Inanspruchnahme dieses Negativbei-
spiels, weil es ein Licht wirft auf die spezifische Bedeutung und Funktion, die
Barth selber der Trinititslehre in der Theologie zumisst. Es ist die Trinitits-
lehre, die dafiir einsteht, dass Gott nicht als bloss objektiver Inhalt des Glau-
bens erscheint, sondern als derjenige, der sich zu erkennen gibt und sich so zu
erkennen gibt, dass er selbst der Grund des Glaubens ist, indem er sich durch
den Geist im Glauben selbst vergegenwirtigt. Indem die Trinititslehre, und
nur (!) die Trinitatslehre, Gott als denjenigen denkt, der sich offenbaren kann,
sich geoffenbart hat und durch den Geist im Glauben sich selbst
vergegenwirtigt und dem Einzelnen offenbar macht, erhalt sie bei Barth eine
schlechthin grundlegende Bedeutung und Funktion fur die Theologie. Denn
sie denkt Gott als den Grund des Glaubens, nimlich so, dass Gott sich durch
den Geist selbst vergegenwiirtigt und solcherart den Glauben im Menschen
begriindet.

Indem die Trinititslehre bei Barth dieses zu denken leistet, dass Gott durch
sich selbst, d.h. durch den Heiligen Geist die Erkenntnis seiner selbst im
Glauben begriindet, kommt sie in ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung in
den Blick. Das sei ausdriicklich jenen gegentiber hervorgehoben, die Barth bis
in die Gegenwart hinein nur als eine Neuauflage der Orthodoxie!? meinen
kritisieren zu kdnnen. Genau dies, ihre erkenntnistheoretische Bedeutung, ist
dasjenige, was Barth in seinen Bemithungen um die Frage, wie der Anfang in
der Theologie gemacht werden kann und muss, eigens zum Zuge bringt.
Denn die Trinititslehre klirt die Bedingung der Moglichkeit dafiir, dass Gott
an der Stelle des endlichen Subjekts durch sich selbst erkannt werden kann.
Sieht man diese erkenntnistheoretische Bedeutung, die Barth der Trinitétslehre

®  Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 163.

10 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe I11/1, 163.

11 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe, III/1, 163.

12 Nur beiherspielend sei erwihnt, dass damit auch die vermeintlich nur an den objekti-
ven Glaubensinhalten ausgerichtete Orthodoxie in dem, was sie gewollt hat, u.E.
nicht angemessen wahrgenommen wird.



436 Christine Axt-Piscalar

zuerkennt, dann wird sogleich deutlich, inwiefern Barth - das vermeintliche
Schreckgespenst der Orthodoxie - nun eben doch und nicht einmal nolens
volens, wie wir meinen, ein moderner Theologe ist. Die Frage nach der Bedin-
gung der Moglichkeit unserer Erkenntnis iberhaupt und speziell in bezug auf
Gott ist eben die Frage der neuzeitlichen Philosophie und Theologie. Barth
greift sie auf, indem er die Trinitdtslehre und damit nichts weniger als das Spe-
zifische der christlichen Religion in ihrer Bedeutung fiir die erkenntnistheo-
retische Frage zur Darstellung bringt.?> Barths Rede von Gott als dem «ganz
Anderen», die im Rémerbrief noch dominiert hat, wird in der Folge durch den
trinitarischen Gottesgedanken modifiziert und {iberboten. Nun heisst es in
grundsitzlicher Weise: «Blof§ Gott ist nicht Gott. Er kénnte auch etwas An-
deres sein. Der Gott, der sich offenbart, ist Gott.»'*

Der Akzent, den Barth hier setzt, liegt auf der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus und besonders auf seiner Selbstvergegenwirtigung durch den Heili-
gen Geist. Dadurch wird nimlich begriindet, worauf die Theologie ausgerich-
tet ist: «Ein neues Geschehen, zu dem kein Weg fiihrt, fiir das der Mensch kein
Organ hat. Denn der Weg und das Organ sind selber das Neue, die Offenba-
rung und der Glaube, das Geschautwerden und Schauen des neuen Men-
schen.»' Von daher erklirt es sich, dass Barth in seinen frithen Versuchen zur
Dogmatik (nach dem Rémerbrief) mit besonderer Verve die Pneumatologie!®
akzentuiert. Denn in der Pneumatologie geht es um die Frage der Selbstver-
gegenwirtigung Gottes im Glauben. Und diese wiederum bildet fiir den frii-
hen Barth den entscheidenden Zugang zur Frage nach dem Anfangenkdnnen
in der Theologie. Dass mit der Orientierung an der Pneumatologie zugleich
auch die Christologie fest verankert ist, zeigen etwa Barths Ausfiihrungen in
Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie und muss nicht eigens betont wer-
den, deshalb nicht, weil das Wirken des Heiligen Geistes als Selbstvergegen-
wirtigung Jesu Christi und mithin christologisch begriindet ist.

Der besondere Akzent in der Entwicklung seines frithen dogmatischen
Denkens im Zusammenhang der Frage nach dem Anfang der Theologie liegt
aber auf der christologisch begriindeten Prneumatologie. Dies ergibt sich aus

13 Daher musste Barth das «kopernikanische» Weltbild nicht als solches schon fiir den
Anfang vom Ende einer wahrhaften, d.h. nicht-anthropozentrischen Theologie ver-
stehen. Im Gegenteil: Barth kann die kopernikanische Wende geradezu wiirdigen,
indem eben eine «reine Theologie des Wortes ... Gelegenheit genug (bot), dem Anlie-
gen der Zeit durch eine rechtschaffene Lehre vom Heiligen Geist und vom Glauben
gerecht zu werden.» Mit grossem Nachdruck betont Barth: «Echte, rechte Theologie
konnte auch von da aus aufgebaut werden.» Barth, Die protestantische Theologie im
19. Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und ihre Geschichte (1947), Ziirich 41981, 411.

4 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 163.

5 Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe III/1, 159.

16 Das betont mit Recht B.L. McCormack, Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical
Theology. Its Genesis and Development 1909-1936, Oxford 21997, 21f.



Kontinuitit oder Abbruch? 437

der Art und Weise, wie Barth die Frage nach der Moglichkeit des
Anfangenkdnnens in der Theologie aufmacht: aus dem «Miissen» des Theolo-
gen. Der Theologe soll/ von Gott reden, wenn er das wahrnehmen will, was
seine eigentliche Aufgabe ist und worin sein Dienst an der existenziellen Not
des Menschen besteht. Er soll von Gott reden. Er ist aber ein endlicher und
zudem siindiger Mensch. Als solcher kann er das schlechterdings nicht, was
er soll. Die Wirklichkeit Gottes iibersteigt die Erfassungskraft endlicher Ver-
nunft, und der Wille des Siinders ist obendrein so verfasst, dass er Gott gar
nicht erkennen wollen kann. Von sich aus vermag der natiirliche Mensch da-
her zu keiner wahrhaften Gotteserkenntnis zu gelangen. Sein Reden von
Gott, um zu einem wahrhaften zu werden, kann begriindet nur so geschehen,
dass Gott sich selbst in und durch dieses Reden vergegenwirtigt.

Damit ist nun sogleich jener Anfangspunkt der Theologie benannt, der in
der Kirchlichen Dogmatik den Ort angibt, an dem die Bewegung von Barths
theologischem Denkweg ansetzt, und das ist die Kirche.!” Vorgreifend auf das-
jenige, was wir dazu im Folgenden noch ausfiihren werden, halten wir fest:
Dass Barth so ansetzt - bei der Kirche und dem Vollzug, der die Kirche aus-
macht - ist hinsichtlich dessen, was Schleiermacher und nicht zu vergessen
insbesondere Albrecht Ritschl im Blick auf den Ausgangspunkt, von dem her
die Theologie in ihren Vollzug gebracht wird, u.E. nicht eigentlich als neu an-
zusehen. Dies sagen wir im Bewusstsein dessen, dass wir damit Barth zwei
Theologen in die Ahnenreihe einschreiben, die er selbst nicht eben als solche
anzuerkennen geneigt war, um es vorsichtig zu sagen. Indes: Schleiermacher
ist es gewesen, der mit Entschiedenheit das Verstindnis der Dogmatik dahin-
gehend bestimmt hat, dass sie eine «theologische Disziplin ist, und also ledig-
lich auf die christliche Kirche ihre Beziehung hat»'®. Und Albrecht Ritschl
wiederum ist es gewesen, der mit allem Nachdruck darauf beharrt hat, dass
die Darstellung der christlichen Lehre «in allen ihren Teilen vom Standpunk-

7' Die interne Entwicklung des frithen Barth hin zur Kirche als dem Einsatzpunkt fiir
die Dogmatik hat jiingst E. Herms ausfiihrlich zur Darstellung gebracht; vgl. ders.,
Karl Barths Entdeckung der Ekklesiologie als Rahmentheorie der Dogmatik und
seine Kritik am neuzeitlichen Protestantismus, in: Beintker, Link, Trowitzsch (Hg.),
Karl Barth in Deutschland (1921-1935), 141-186.

8 F.D.E. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangeli-
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (*1830/31). Wir zitieren im Folgenden
Schleiermachers Glaubenslebre zunichst nach der von M. Redeker besorgten Ausgabe,
Berlin/New York 71960, und zwar nach Paragraph, Abschnitt und Seitenzahl; hier
§2, Leitsatz; sowie anschliessend nach der Edition in der kritischen Gesamtausgabe
von Schleiermachers Werken, wo R. Schifer die Edition der Glaubenslebre besorgt
hat, mit Paragraph und Seitenzahl; vgl. Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe,
hg.v. H. Fischer, U. Barth, K. Cramer, G. Meckenstock, K.-V. Selge, Abt. I, Bd. 13,
hg.v. R. Schifer, Berlin/New York 2003, hier §2,13.



438 Christine Axt-Piscalar

te der mit Gott versdhnten Gemeinde aufgefafit (werden muf}) und von kei-
nem anderen»". )

Dabei war Ritschl der Uberzeugung, Schleiermachers Einsicht, die Theo-
logie in ihrer Beziehung auf die Kirche zu begreifen, folgerichtiger umgesetzt
zu haben als dieser. Denn fiir das Verstandnis der christlichen Religion verab-
schiedet Ritschl jedwede Orientierung an einem allgemeinen Religionsbegriff
und setzt unmittelbar mit dem «Dasein» der christlichen Religion im Leben
der Gemeinde ein. Damit bringt Ritschl zugleich auch denjenigen Aspekt
starker zur Geltung, den er von Schleiermacher zwar intendiert, indes nicht
deutlich genug verfolgt sieht; und das ist die Betonung der Gemeinde als Ge-
genstand des gottlichen Erwihlungsratschlusses und VersShnungswerks.
Ritschl fasst sein Anliegen im ersten grundlegenden Paragraphen des Unter-
richts prononciert zusammen: «Da die christliche Religion aus besonderer Of-
fenbarung entspringt, und in einer besonderen Gemeinde von Gliubigen und
Gottesverehrern da ist, so mufl der ihr eigentiimliche Gedanke Gottes stets in
Verbindung mit der Anerkennung des Trigers dieser Offenbarung und mit
der Wertschitzung der christlichen Gemeinde aufgefafit werden, damit der
ganze Inhalt des Christentums verstanden werde.»?° Dass damit Grundgedan-
ken formuliert sind, die auch fur Barths Kirchliche Dogmatik bestimmend
sind, vernimmt der geiibte Leser auf den ersten Blick. Diesen Eindruck ver-
mag auch die radikale Absage Barths an die mit der Etikette «Kulturprotestan-
tismus» versehene Ritschlsche Theologie nicht zu triben. Die Gemeinsam-
keiten zwischen Barth und Ritschl in den dogmatischen Grundentscheiden
sind u.E. stirker, als Barth das wahrhaben wollte - zumindest in der nach aus-
sen getragenen Selbstpositionierung seiner Theologie.?!

1 A. Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion. Studienausgabe nach der 1. Auf-
lage von 1875 nebst den Abweichungen der 2. und 3. Auflage, eingeleitet und hg.v.
Chr. Axt-Piscalar, Tiibingen 2002, 3.

2 Ritschl, Unterricht, §1.

21 Tn der Christlichen Dogmatik im Entwurf gibt es noch eine verhiltnismissig rege Aus-
einandersetzung Barths mit Ritschl. Insbesondere urteilt er hier, dass er sich im Ver-
stindnis der Dogmatik in ihrem Bezug auf die kirchliche Verkiindigung mit Ritschl
beriihre; vgl. ders., Die christliche Dogmatik im Entwurf, Kritische Gesamtausgabe
I1/14, bes. 44f. Dass Ritschl das Verstindnis der christlichen Religion offenbarungs-
theologisch und mithin trinitarisch begriindet (s. dazu oben im Text) und damit die
Parallele zu thm in diesem Punkt, will Barth indes nicht sehen. Er verhandelt hinge-
gen Ritschls Religionsbegriff - u.E. zu Unrecht - unter dem Stichwort «subjektive
Moglichkeit des Menschen». Ders., Die christliche Dogmatik im Entwurf, Kritische
Gesamtausgabe 1I/14, 413ff. Dabei ist es Ritschl gewesen, der mit aller Entschieden-
heit - in kritischer Auseinandersetzung mit Schleiermacher - jedweden apologeti-
schen Versuche und damit die Bedeutung und Funktion eines allgemeinen Religions-
begriffs sowie eines allgemeinen Wahrheitsbegriffs fiir die Theologie zuriickgewiesen
hat. Darin ist Ritschl ein Vorgianger Barths. Im ersten Band der Kirchlichen Dogmatik



Kontinuitit oder Abbruch? 439

Selbst die Konsequenz, die Ritschl aus der Absage an den allgemeinen Re-
ligionsbegriff und der Betonung der auf Offenbarung beruhenden christli-
chen Religion zieht, verbindet ihn mit Barth. Denn Ritschl beansprucht fiir
die christliche Religion, die vollkommene Religion zu sein, und begriindet
dies mit dem trinitarischen Gottesgedanken. «Diejenige Religion ist die voll-
kommene, in welcher die vollkommene Erkenntnis Gottes moglich ist. Diese
nun behauptet das Christentum von sich, indem seine Gemeinde sich von Je-
sus Christus ableitet, der als Gottes Sohn sich die vollkommene Erkenntnis
seines Vaters zuschreibt. Und indem sie ihre Erkenntnis Gottes aus demsel-
ben Geiste Gottes ableitet, in welchem Gott sich selbst erkennt.»?? Insofern
liegt es eher nahe, von einer Aufnahme und Weiterfiihrung Ritschlscher
Grundentscheide durch Barth zu sprechen, denn von einer radikalen Absage
auszugehen.?

Herkommend von diesen beiden Theologen fillt jedenfalls die Nihe
Barths zu ihnen auf, wenn er eingangs der Kirchlichen Dogmatik die Dogma-
tik als theologische Disziplin und die Theologie wiederum als «Funktion der
Kirche» bestimmt.?* Barth hat jenen gegeniiber u.E. allerdings das grosse Ver-
dienst, den Ausgangspunkt bei der Kirche auch theologisch begriindet einge-
holt zu haben, indem er die Trinititslehre als den Begrundungszusammen-
hang der sogenannten Prolegomena zur Dogmatik entfaltet.” Diese sind bei
Barth darauf ausgerichtet, den zunichst bloss vorausgesetzten Ausgangspunkt

fehlt dann eine Bezugnahme auf Ritschls Grundlegung der Theologie ginzlich. Mit
der Behandlung von Ritschl in seiner Darstellung der Theologiegeschichte des 19.
Jahrhunderts hat Barth schliesslich dasjenige Vorurteil gegentiber der Ritschlschen
Konzeption formuliert, das auf Seiten der an die Wort-Gottes-Theologie ankniipfen-
den deutschen Theologie massgeblich wurde und eine ablehnende Haltung bedingt
hat. Barth charakterisiert Ritschl als den «Urtyp des nationalliberalen deutschen Biir-
gers im Zeitalter Bismarcks», der «in unerhorter Eindeutigkeit und Sicherheit (wirk-
lich mit beiden Fiiflen!) auf dem Boden seines <Lebensideals»» steht. Das, was Ritschl
theologisch gewollt hat und worin er mit Barth ibereinstimmt, kommt dabei zu
kurz. Vgl. zu Barths Ritschldarstellung: ders., Die protestantische Theologie im 19.
Jahrhundert, 598-605, das Zitat 599.

22 Ritschl, Unterricht, §2.

23 Diese These bedarf freilich einer detaillierteren Begriindung, die in unserem Zusam-
menhang nicht geleistet werden kann, sondern einen eigenen Beitrag erfordert. Einen
knappen Vergleich von Ritschls und Barths Offenbarungsverstindnis hat Dietz Lange
gegeben; vgl. ders.: Das Verstindnis von «Offenbarungs bei Albrecht Ritschl und Karl
Barth, in: J. Ringleben (Hg.), Gottes Reich und menschliche Freiheit, Géttingen 1990,
40-59.

24 Barth, Kirchliche Dogmatik 1/1, 1.

25 Dieses positive Urteil gilt auch dann noch, wenn Barth in der konkreten Durchfiih-
rung der Trinititslehre im ersten Band der Kirchlichen Dogmatik aus dem Begriff der
Offenbarung deren biblische Begriindung nicht hinreichend zur Entfaltung bringt
und nicht frei ist von einer monarchianischen Tendenz.



440 Christine Axt-Piscalar

bei der Kirche als solchen auch theologisch begriindet einzuholen, sprich ihn als
Ort der Selbstvergegenwirtigung Jesu Christi durch den Heiligen Geist zu er-
weisen, aufgrund dessen es im Zusammenhang menschlichen Redens und
Denkens zu wahrhafter, das heisst durch Gott selbst eroffneter Gotteser-
kenntnis kommen kann.

Die Begriindungsleistung, die Barth fiir die Trinititslehre in ihrer erkennt-
nistheoretischen Bedeutung beansprucht und im ersten Band der Kirchlichen
Dogmatik zur Entfaltung bringt, um den fiir die Theologie vorausgesetzten
Ausgangspunkt bei der Kirche, d.h. beim gegenwirtigen Vollzug von Kirche,
auch theologisch zu begriinden, ist u.E. trotz moglicher einzelner Schwichen
in der Darstellung besonders zu wiirdigen. Sie ist in ihrer eigentiimlichen Lei-
stung auch gegeniiber dem streng christologischen Begriindungszusammen-
hang, der die Kirchliche Dogmatik in den Folgebinden zusehends bestimmit,
eigens zu gewichten.

2. Barth und die Spekulativen

Es liegt u.E. auf der Hand, dass Barth mit der Betonung dieser Funktion der
Trinitdtslehre in der Linie der spekulativen Theologie des 19. Jahrhunderts
steht?, was nicht ausschliesst, sondern es gerade erforderlich macht, spezifi-
sche Marksteine zu setzen, welche die christliche Theologie, will sie sich denn
mit Recht eine christliche nennen, aus der Sicht Barths jener gegentiber auf-
zurichten hat. Diese Marksteine betreffen zuvorderst die Bedeutung der Per-
son Jesu Christi als Ort der Selbstoffenbarung Gottes. Was diese Frage an-
ging, meinte die Theologie, der Hegelschen Spekulation nicht trauen zu diir-
fen. Sie nahm es Hegel nicht ab, die konstitutive Bedeutung der Person Jesu
Christi fiir die Selbstoffenbarung Gottes festzuhalten, und fand in David
Friedrich Straufy’ Votum ihre Bestitigung. Dieser hatte in seinem «Leben Je-
su» provokant behauptet, «es sei nicht die Art der absoluten Idee, sich in ein
einziges Individuum zu entiuflern».?

2% Darauf hat W. Pannenberg u.E. mit Recht hingewiesen; vgl. ders., Offenbarung als
Geschichte, Gottingen 1961, 41970, 8f.; sowie ders., Problemgeschichte der evangeli-
schen Theologie in Deutschland, Gottingen 1997, 189ff. Pannenberg bezieht sich
allerdings stirker auf Barths Verstindnis der Christusoffenbarung als Selbstoffenba-
rung Gottes, wihrend wir die Bedeutung der Trinitdtslehre fiir die Konstitution des
Glaubens und sodann fiir den Einsatz der Kirchlichen Dogmatik bei der Kirche beson-
ders hervorheben. Zur Diskussion um die spekulative Trinititslehre in ihrer Bedeu-
tung fiir die Barthsche Konzeption vgl. auch: M. Menke-Peitzmeyer, Subjektivitit
und Selbstinterpretation des dreifaltigen Gottes. Eine Studie zur Genese und Explika-
tion des Paradigmas «Selbstoffenbarung Gottes» in der Theologie Karl Barths (MBTh
60), Miinster 2002.

27 D.F. Strauf}, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, Tiibingen 1835, Schlussabhandlung.



Kontinuitit oder Abbruch? 441

Um die konstitutive Bedeutung der Historizitit der Person Jesu Christi
fiir den Glauben kreiste die christologische Debatte im 19. Jahrhundert be-
sonders in Auseinandersetzung mit Hegel, aber auch mit Kant und zum Teil
mit Schleiermacher dauerhaft.?® Barth bestimmt demgegentiber zum Grund-
tenor seiner Theologie das lukanische Wort: «In keinem andern ist das Helil,
auch ist kein andrer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch
den wir sollen selig werden» (Apg 4,12). Uberall dort, wo Barth prononciert
die Bezogenheit der christlichen Theologie und des Glaubens auf den Namen
Jesus Christus betont, der eben als solcher keine blosse Idee darstellt, ist die
Abgrenzung zur philosophischen Bestreitung der Notwendigkeit der Histo-
rizitdt des Erlosers fir den Glauben virulent.?

2 Sie hat eine Fortfiihrung gefunden in der Konzeption Rudolf Bultmanns - der wie-
derum in der Linie Martin Kihlers argumentiert — und der kritischen Gegenbewegung
gegen Bultmanns einseitige Orientierung am verkiindigten Christus in der «neuen
Riickfrage nach dem historischen Jesus» innerhalb der Bultmannschule selber. Zu die-
ser Frage vgl. die Ausfilhrungen von H. Stoevesandt, der die Bedeutung der Frage
nach dem historischen Jesus im Ausgang von dem Verkiindigungsgeschehen her
beleuchtet. H. Stoevesandt, Der historische Jesus und die Christusverkiindigung, in:
ders., Gottes Freiheit und die Grenze der Theologie. Gesammelte Aufsitze, hg.v. E.
Stoevesandt und G. Sauter, Ziirich 1992, 24-44. In Barths eigener Auseinandersetzung
mit Bultmann tritt die Frage nach der Bedeutung der Historizitit des Erlosers fiir den
Glauben ebenfalls hervor, indem Barth kritisch gegen Bultmann darauf insistiert, dass
dem Glauben der Glaubensgrund in der Objektivitit des Versohnungsgeschehens in
Person und Werk Jesu Christi als solcher vorausgesetzt ist und bleibt. Dies betont mit
Recht auch Stoevesandt in seinem Beitrag.

2 Jene Bestreitung hat in Johann Gottlieb Fichtes Satz ihre geradezu programmatische
Formulierung erhalten: «Nur das Metaphysische, nicht das Historische machrt selig.»
Vgl. ders., Die Anweisung zum seligen Leben, hg.v. F. Medicus, Leipzig 1910, 95.
Soren Kierkegaard hat auf die Debattenlage um die Bedeutung der Historizitit des
Erlésers in den Philosophischen Brocken reagiert. Denn ohne das «kleine ... weltge-
schichtliche N.B.», «dass der Gott anno so und so sich gezeigt hat, ... unter uns gelebt
und gelehrt hat, und alsdann gestorben», gibt es, so Kierkegaard, kein Christentum.
Ders., Philosophische Brocken oder ein Brockchen Philosophie von Johannes Clima-
cus (1844), in: Gesammelte Werke, hg.v. E. Hirsch, H. Gerdes, Abt. 10, Giitersloh
21985, 101. Darin liegt das Paradox, das allein im Glauben ergriffen werden kann,
insofern nur der Glaube sich auf das Geschehen in persona Jesu Christi und mithin
darauf einldsst, dass «das Ewige einmal in der Zeit gegenwirtig geworden ist»; ders.,
Das Buch Adler, in: Gesammelte Werke, neugeordnet und {ibersetzt v. H. Gerdes,
Abt. 36, Giitersloh 1962, 50. Das Denken hingegen nimmt unweigerlich Anstoss an
diesem geschichtlichen Ausgangspunkt, indem es fragt: «Kann es einen geschichtli-
chen Ausgangspunkt geben fiir ein ewiges Bewufltsein; inwiefern vermag ein solcher
mehr als blof} geschichtlich zu interessieren; kann man eine ewige Seligkeit griinden
auf ein geschichtliches Wissen?»; ders., Philosophische Brocken, Titelblatt. Wir zitie-
ren hier Kierkegaards Einlassung zur oben angesprochenen Debattenlage, weil er von
Barth bekanntlich in seine Ahnengalerie aufgenommen wurde.



442 Christine Axt-Piscalar

Der andere Markstein, den es gegeniiber der spekulativen Theologie (und
Philosophie) zu setzen galt, war die Betonung der Freiheit Gottes. Barth ver-
schafft diesem Gedanken im Zusammenhang der Trinitdtslehre dadurch Gel-
tung, dass er eine «Ableitung» der trinitarischen Bestimmungen von Vater,
Sohn und Geist aus dem ewigen Wesen Gottes, mit der eine «notwendige»
Ableitung auch der Welt als des Gegeniibers fiir Gott sich verbindet, ablehnt.
Hegels Unbescheidenheit in Sachen theologischer Erkenntnis manifestierte
sich ja eben gerade in diesem Anspruch, Gott in seinem Wesen im Vollzug
voraussetzungslosen Denkens zu begreifen mit der Konsequenz, dass der trini-
tarische Gott als die Liebe eben nicht bei sich selbst bleiben wollen kdnne,
sondern sich die Welt als das fiir sein Wesen als Liebe notwendige Gegentiber
schafft.*

Dass Barth genau diese beiden Problempunkte der Hegelschen Philoso-
phie zuvorderst im Visier hat, zeigt unzweideutig seine Darstellung der He-
gelschen Konzeption in Die protestantische Theologie im 19. Jabhrbundert.!
Barths eigene Rede vom unableitbaren «Faktum» der Offenbarung Gottes in
Jesus Christus, von dem ausgehend und rsickschliessend - eben nicht voraus-
setzungslos und ableitend - allein dem trinitarischen Wesen Gottes nachzu-
denken moglich sei, ist zumindest auch auf diesem Hintergrund seiner kriti-
schen Auseinandersetzung mit der spekulativen Theologie (und Philosophie)
zu verstehen.

Diese Auseinandersetzung war keine bloss kritische. Das ist ebenso deut-
lich. Denn Barth hat sehr genau gesehen, dass das Verstindnis Gottes von sei-
nem trinitarischen Wesen her von Hegel als das Spezifische der christlichen
Religion verstanden wurde und von thm fiir die christliche Theologie auch al-
lererst wiedergewonnen worden war. Gut drethundert Jahre lang konnte die
Theologie vor Hegel mit der Trinititslehre nichts anfangen, und die dann

30 Vgl. dazu Hegels beriichtigte Formulierung: «Es ist dies Unterscheiden (i.e. der imma-
nenten Trinitit, C. A.-P.) nur eine Bewegung, ein Spiel der Liebe mit sich selbst,
worin es nicht zur Ernsthaftigkeit des Andersseins kommt, zur Trennung und Ent-
zweiung.» (Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Bd. II, in: Theorie
Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 17, 242). Hier heisst es freilich auch: «Es ist
die absolute Freiheit der Idee, daf} sie in ithrem Bestimmen, Urteil das Andere als ein
Freies, Selbstindiges entlifit. Dieses Andere, als ein Selbstindiges entlassen, ist die
Welz iiberhaupt. Das absolute Urteil, welches der Seite des Andersseins die Selbstin-
digkeit gibt, kdnnen wir auch die Giite nennen» (Hegel, Vorlesungen Religion II,
243). In seiner Freiheit, durch welche Gott sich die Welt als sein Gegeniiber schafft,
entspricht Gott seinem Wesen als Liebe, und insofern ist die Welt fiir Gott «notwen-
dig»; denn die Liebe kann nicht ohne ein von ihr unterschiedenes Anderes sein wol-
len.

3t Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 343-378. Barth wirft Hegel
die «Authebung der Souverinitit Gottes» bzw. die «Nicht-Erkenntnis der Freiheit Got-
tes» vor (377).



Kontinuitit oder Abbruch? 443

durch Schleiermacher erneuerte protestantische Theologie hat in dieser Hin-
sicht — zuriickhaltend formuliert - nicht wirklich Entscheidendes beige-
bracht, was wiederum nicht heisst, dass nicht gerade auch sie auf eine trinita-
rische Begriindung ihres eigenen Ausgangspunktes angewiesen ist.*?

Barths Kritik in diesem Punkt an Luther, von der wir oben ausgegangen
waren, macht aber zugleich noch ein Weiteres deutlich. Barth vermisst nim-
lich auch in der reformatorischen Theologie eine Reformulierung der Trini-
titslehre in ihrer Bedeutung fiir das genuin Protestantische, sprich in ihrer Be-
deutung fiir den Glauben.?® «An der vollen Gottheit Christi hingt die exklu-

32 Die Einsicht darein, dass gerade der zentrale Ausgangspunkt der Schleiermacherschen
Theologie - der Glaube, in der Terminologie Schleiermachers das «christlich fromme
Selbstbewusstsein» —, um nicht als ein bloss menschlicher Vollzug zu gelten, einer
Begriindung in Gott bedarf, und dass daher um des Glaubens willen auf den Grund
des Glaubens im trinitarischen Gott theologisch reflektiert werden miisse, ist das
Argument, das die «Schleiermacherschiiler» im Interesse an der Begriindung des Glau-
bens iiber Schleiermacher hinaus zur Ausbildung der Trinitdtslehre gefiihrt hat.
Schleiermacher selber hatte in seinen Ausfithrungen zur Trinititslehre behauptet, dass
die von ihm fiir den Glauben beanspruchte schlechthin grundlegende Annahme eines
eigentiimlichen Seins Gottes in Christo sowie in der Kirche im Wesentlichen dasje-
nige festhalte, was die Trinitidtslehre auszusagen suche. Er hatte es abgelehnt, tiber die
Aussage von einem eigentiimlichen Sein Gottes in Christo und der Kirche und also
iiber die 8konomische Trinitit hinaus auch eine immanente Trinitit zu lehren. Dies
letztere sei keine Aussage mehr, die sich aus dem Glaubensbewusstsein ergebe, und
die Annahme einer «ewigen Sonderung im hdchsten Wesen» hilt Schleiermacher fiir
eine im Blick auf die Einheit Gottes zuhochst problematische; vgl. ders., Der christli-
che Glaube, 1839, §170, 2, 460. Die «Schiiler» Schleiermachers, Carl Immanuel
Nitzsch, August Twesten und Friedrich Liicke, haben tiber diese Auffassung Schleier-
machers eine theologische Debatte gefiihrt und darauf beharrt, dass die Theologie
nicht bei der 6konomischen Trinitit stehen bleiben diirfe, sondern diese wiederum in
der immanenten Trinitit zu verankern habe, um das fiir den Glauben konstitutive
eigentiimliche Sein Gottes in Christo und der Kirche auch als im Wesen Gottes
begriindet und insofern als ein wesentliches Sein Gottes im Andern seiner selbst aussa-
gen zu kénnen. Zur diesbeziiglichen Diskussion um die Bedeutung der immanenten
Trinititslehre unter den Schiilern Schleiermachers vgl. Chr. Axt-Piscalar, Der Grund
des Glaubens. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung zum Verhiltnis von
Glaube und Trinitit in der Theologie Isaak August Dorners, Tiibingen 1990, 94-121.

33 Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 266. Barth mahnt hier an: «Man soll
sich gerade in der evangelischen Kirche und Theologie nicht irre machen lassen durch
gewisse in der Neuzeit bis zum Uberdruf zitierte ... scholastikmiide Spriiche Luthers
und des jiingeren Melanchthon iiber die Uberfliissigkeit der trinitarischen Spekula-
tion» (266). Das trinitarische Dogma habe fiir die Reformatoren «selbstverstindlich
sicher» gegolten. In ihm gehe es, so betont er nachdriicklich, um die «Voraussetzung»
des Rechtfertigungsglaubens. Daher mahnt er zugleich kritisch an, die Reformatoren
hitten es sich aus besagter Selbstverstindlichkeit heraus erlaubt, «seine theologische
Pflege - das Dogma will nimlich gepflegt sein, wenn es lebendig und fruchtbar blei-
ben soll! - zu vernachlissigen» (266). Damit sei der Grund des Rechtfertigungsglau-



444 Christine Axt-Piscalar

sive Genugsamkeit der durch ihn geschehenen Vershnung und an dieser wie-
derum das Sola fide> - das ist es, woriiber man sich nicht tiuschen sollte.»*
Genau dieses wiederum bildet ein zentrales Argument der spekulativen Theo-
logie des 19. Jahrhunderts: Sie kritisiert, dass es die Reformatoren zu keiner
Reformulierung des trinitarischen Dogmas in seiner Bedeutung fiir die Frage
nach der Konstitution des Glaubens gebracht hitten, und verbindet damit fur
die eigene Theologie den Anspruch, eben dies geleistet zu haben.?

3. Barth und Schleiermacher

Nicht beginnen wollte Barth wie Schleiermacher und die durch ihn beeinfluss-
te Theologie des Neuprotestantismus -, zumindest, so miissen wir hinzufi-
gen, sofern sie ein Verstehen der christlichen Religion im Zusammenhang
dessen, was iiberhaupt als Religion zu verstehen und als zum Wesen des Men-
schen gehorend zu behaupten ist, anstrebt und in dieser Weise in Barths Au-
gen schlechte Apologetik betreibt. Die Aversion Barths gegen ein Verstehen
der christlichen Religion im Zusammenhang des Phinomens von Religion

bens keiner hinreichenden theologischen Begriindung zugefiihrt. Diese Vernachlissi-
gung, so Barth weiter, habe sich in der Folgezeit notorisch gericht und den Weg tiber
«Pietismus und Rationalismus zu Schleiermacher» moglich gemacht (267£.).

3 Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 266. Herausgefordert durch den Vor-
wurf, er halte nicht an den altkirchlichen Bekenntnissen fest, hat Luther eigens dazu
Stellung genommen; vgl. ders., Die drei Symbole oder Bekenntnisse des Glaubens
Christi, in der Kirche eintriglich gebraucht, 1538, WA 50, 262-283. Hier geht er vor
allem auf die Zweinaturenlehre und die Dreieinigkeit Gottes in ihrer Bedeutung fiir
den christlichen Glauben ein. Vgl. auch zuvor schon: ders., Bekenntnis der Artikel
des Glaubens wider die Feinde des Evangeliums und allerlei Ketzereien (Vom Abend-
mahl Christi Bekenntnis), 1528, WA 26, 499-509.

35 Barth selbst beruft sich auf Isaak August Dorners Kritik an der Vernachlissigung der
Trinititslehre schon bei den Reformatoren und dann auch bei Schleiermacher (Die
christliche Dogmatik im Entwurf, 267). Der Kern von Dorners Argumentation
zugunsten der Trinititslehre, worin Barth Dorner folgt, liegt darin, dass er ihre
Bedeutung fiir den Glauben betont, insofern nur der trinitarische Gotrt als der wahre
Grund des Glaubens einsichtig wird; vgl. zu diesem Zusammenhang Axt-Piscalar, Der
Grund des Glaubens. Das leitende Interesse von Dorners Theologie bringt folgende
programmatische Ausserung besonders zum Ausdruck: «Wenn es sich in der Glau-
benslehre nicht bloff um Beschreibung der frommen Gemiitszustinde handelt ..., son-
dern um die objective Wahrheit und Darstellung des realen Sachverhaltes in der
Ordnung wie das Eine begriindet das Andere begriindend ist, so kann nicht der
Glaube das Begriindende fiir das Christentum heiflen, sondern im objectiven Chri-
stentum, wie es durch Christus offenbar, von der H. Schrift aber bezeugt ist, in letzter
Beziehung in Gott liegt die begriindende Macht fir den Glauben.» LA. Dorner,
System der christlichen Glaubenslehre, Berlin 21883, 2 Bde, Bd. I, 156f.



Kontinuitit oder Abbruch? 445

tiberhaupt gehért zu einem allseits vertrauten Markenzeichen seiner Theolo-
gie, so dass wir auf sie sowie auf das Pro und Contra um sie nicht noch einmal
eigens eingehen miissen. Die Spitze Barths gegen Schleiermacher, dass nim-
lich «von Gott zu reden etwas Anderes heifit als in etwas erhhtem Ton vom
Menschen reden», ist indes nicht Barths letztes Wort gegen Schleiermacher
geblieben.

Der spite Barth hat bekanntlich iiber Schleiermacher milder geurteilt®
und dies mit dem Zugestiandnis verbunden, dass es eben doch sein kénne, dass
Schleiermachers Intention eine Theologie des Heiligen Geistes habe sein wol-
len «...alles ... in optimam partem deutend, mdchte ich mit der Moglichkeit
rechnen, dafl eine Theologie des Heiligen Geistes das Schleiermacher schwer-
lich bewufite, aber ihn faktisch beherrschende legitime Anliegen schon seiner
theologischen Aktion gewesen sein méchte».* Diese Bemerkung Barths wirft
nicht nur ein milderes Licht auf Schleiermacher, sondern durchaus auch noch
einmal ein Licht auf Barths Verstindnis seines eigenen theologischen Unter-
nehmens, fiir das wir oben die Bedeutung des pneumatologischen Zusammen-
hangs, wie er sich im Einsatz der Kirchlichen Dogmatik bei der Kirche nieder-
schligt, betont haben.

Was nun Schleiermacher und dann das Verhiltnis Barths zu Schleierma-
cher angeht, so kommt fiir eine mildere Sicht in dieser Sache alles darauf an,
Schleiermachers Theologie von demjenigen aus, was er selbst als deren Zen-
trum angesehen hat, zu verstehen. Dann aber ist es nicht mehr so sehr der
apologetische Teil der Glaubenslebre, in dem Schleiermacher iiber die Bestim-
mung des schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiihls das Phinomen der Religio-
sitdt als ein anthropologisches Fundamentale behauptet und als die Basis aller
vergemeinschafteten Frommigkeit ausgibt, dem ein aussergewohnliches Ge-
wicht zukommt. Schleiermacher selbst hat ihrer einseitigen Rezeption wegen
von der «gefdhrliche(n) Einleitung»*® der Glaubenslebre gesprochen. Vielmehr

% Barth, Wort Gottes, Gesamtausgabe, II1/1, 158.

3 Barths Urteil iiber Schleiermacher ist bei aller herben Kritik, die er an ihm iibt, doch
durchweg differenzierter, als dies unter den Vertretern der dialektischen Theologie
gemeinhin der Fall war (und ist). Daher hat Barth Brunners einseitiger Schleierma-
cherdeutung entschieden widersprochen; vgl. ders., Brunners Schleiermacherbuch,
Z7 2 (1924). Barth hat Schleiermacher als einen genialen theologischen Denker wiir-
digen kénnen: «Wir haben es mit einem Heros zu tun, wie sie der Theologie nur sel-
ten geschenkt werden. Wer von dem Glanz, der von dieser Erscheinung ausgegangen
ist und noch ausgeht, nichts gemerkt hitte, - ja ich méchte fast sagen: wer ihm nie
erlegen wire, der mag in Ehren andere und vielleicht bessere Wege gehen, er sollte es
aber unterlassen, gegen diesen Mann auch nur den Finger aufzuheben. Wer hier nie
geliebt hat und wer nicht in der Lage ist, hier immer wieder zu lieben, der darf hier
nicht hassen.»; Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 380f.

3% Barth, Nachwort zu: Schleiermacher-Auswahl, hg.v. H. Bolli, Giitersloh >1983, 311.

3 E.D.E. Schleiermacher, Zweites Sendschreiben an Friedrich Liicke iiber seine Glau-



446 Christine Axt-Piscalar

riickt dann das spezifisch «christlich fromme Selbstbewusstsein» in den Vor-
dergrund, von dem her Schleiermacher die Aussagen der Glaubenslebre zu ge-
winnen sucht.

Von dem christlich frommen Selbstbewusstsein aber gilt, dass es ein durch
Jesus Christus im Geist gewirktes ist, insofern nimlich, wie Schleiermacher
betont, «Christen ihr gesamtes Gottesbewuftseyn nur als ein durch Christum
in ihnen zu Stande gebrachtes in sich tragen».*® Zu diesem Gottesbewusstsein
wiederum gelangt der Christenmensch Schleiermacher zufolge nur im Zu-
sammenhang der Kirche; denn die Kirche ist das «neue gottlich gewirkte Ge-
samtleben, welches dem Gesamtleben der Siinde und der darin entwickelten
Unseligkeit entgegenwirkt».*! Diesen Zusammenhang zwischen Jesus Chri-
stus als dem wirkkriftigen Grund des Erlosungsbewusstseins in der Gemein-
de und im Einzelnen als das Spezifische im Verhiltnis der Gemeinde zu threm
«Stifter» herauszuarbeiten, ist das Hauptanliegen von Schleiermachers Chri-
stologie. Jesus Christus ist nicht bloss ethisches oder religitses Vorbild fiir den
Glaubenden. Er ist, wie Schleiermacher formuliert, das «Urbild» des Glau-
bens; und er erginzt sogleich, dass das Urbild vom blossen Vorbild durch sei-
ne «Productivitit» unterschieden ist, sprich durch die Kraft, im Menschen
den seligmachenden Glauben auch wirken zu kénnen. Er betont daher, dass
diese «Productivitdt nur in dem Begriff des Urbildes»*? ausgesagt sei.

Schleiermachers Christologie hat ihre Eigentiimlichkeit denn auch darin,
dass alle Aussagen tiber Jesus Christus (de persona) zugleich Aussagen {iber
sein Werk (de officio) sind, und dass dieses Werk zugleich in seiner Bedeutung
fiir die Konstitution des Erlosungsbewusstseins in der Gemeinde und im Ein-
zelnen entfaltet werden soll. Nur so wird der «Stifter» der christlichen Religi-
on als «Stifter» recht verstanden, und nur so wird das Glaubensbewusstsein
recht verstanden. Und darin liegt wiederum zugleich das Spezifische der
christlichen 1m Unterschied zu allen anderen monotheistischen, auf einen
Stifter sich zuriickfithrenden Religionen. Denn «ein Bekenner (dieser) Glau-
bensweisen» wird nicht leicht leugnen, «Gott kdnne eben so gut das Gesetz
durch einen Andern gegeben haben als durch Moses, und die Offenbarung
konnte eben so gut durch einen Andern gegeben worden sein als durch Muha-
med»*.

benslehre, in: Kritische Gesamtausgabe, Abt. I, Bd. 10, Theologisch-dogmatische
Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, hg.v. H.-F. Traulsen, Berlin/New York
1990, 342.

%0 Schleiermacher, Zweites Sendschreiben; Kritische Gesamtausgabe 1/10, 338.

# - Schleiermacher, Glaubenslehre, §87, Leitsatz; Kritische Gesamtausgabe 13/2, 18.

4 Vgl. bes. Schleiermacher, Glaubenslehre §93, 2, 34; Kritische Gesamtausgabe 13/2,44
zur Betonung der produktiven, nimlich Glauben wirkenden Kraft des Urbildes.

B Schleiermacher, Glaubenslehre §11, 4, 80f.; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 991.



Kontinuitit oder Abbruch? 447

Demgegeniiber gilt fiir die christliche Religion stricte dictu: «Die Bezie-
hung auf die Erlésung ist nur deshalb in jedem christlichen frommen Bewuft-
sein, weil der Anfinger der christlichen Gemeinschaft der Erloser ist; und Je-
sus ist nur auf diese Weise Stifter einer frommen Gemeinschaft, als die Glieder
derselben sich der Erlosung durch ihn bewufit werden.»* In summa: Jesus
Christus und Glaube gehoren zuhauf. Dies wiederum hat nur statt im Zusam-
menhang der Kirche, insofern eben die Kirche dasjenige von Jesus Christus
durch den Geist gewirkte neue Gesamtleben ist, in welchem das Erlésungsbe-
wusstsein fortgepflanzt und genihrt wird.

Dass Schleiermacher seine Glaubenslebre in dieser Perspektive hat gelesen
sehen wollen, betont er, ohne freilich sein apologetisches Interesse zuriickzu-
nehmen, in den beiden Sendschreiben tiber seine Glaubenslehre. Es gehort u.E.
zur Besonderheit von Karl Barths Umgang mit dem grossen Kirchenvater des
Neuprotestantismus, dass er neben den polternden Ténen gegen Schleierma-
cher durchaus auch einen Blick fiir die eben angedeutete und von Schleierma-
cher selber ins Feld gefithrte Moglichkeit des «Gegenlesens» hatte; also einer
Lesart der Glaubenslebre, die diese von dem Bewusstsein der Gnade und dem
darin mitgesetzten Bewusstsein der Siinde her in ihrer Grundaussage zu ver-
stehen versucht und nicht, zumindest nicht primir, von der «gefihrlichen
Einleitung» her. So hat Barth in der Christlichen Dogmatik im Entwurfin sei-
nen einleitenden Bemerkungen zur Behandlung der Prolegomena in der pro-
testantischen Theologiegeschichte gleichsam en passant Schleiermachers Ein-
satz bei der Kirche hervorgehoben: «Schleiermachers Einleitung in die Glau-
benslehre z. B. lebt ganz und gar von der sofort im zweiten Paragraphen fal-
lenden Entscheidung tiber den Begriff der Kirche»*.

Dies heisst fiir Barth freilich nicht, dass er Schleiermachers Kirchenbegriff
ungeteilt als einen pneumatologisch begriindeten hat verstehen wollen. Dem
stand fiir Barth Schleiermachers Votum entgegen, demzufolge der Begriff der
Kirche aus apologetischem Interesse heraus eben nicht ausschliesslich christo-
logisch-pneumatologisch zu begriinden sei. Vielmehr hat fiir Schleiermacher
auch zu gelten: «Soll es iiberhaupt Kirchen geben: so mufl die Stiftung und das
Bestehen solcher Vereine als ein notwendiges Element in der Entwicklung des
Menschen konnen ... nachgewiesen werden»*. Um dieses zu leisten, rekur-
riert Schleiermacher sodann auf die beriichtigten «Lehnsitze aus der Ethik»,
die das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl sowie die Neigung, sich zu ver-
gemeinschaften, als etwas zu beschreiben suchen, was zum Wesen des Men-
schen gehort.

#  Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 79; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.
#  Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 31.
% F.D.E. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behufe

einleitender Vorlesungen, '1811, in: ders., Kritische Gesamtausgabe Abt. I, Schriften
und Entwiirte, Bd. 6, hg.v. D. Schmid, Berlin/New York 1998, §23, 252.



448 Christine Axt-Piscalar

Sieht man genauer zu, so ergibt sich ein differenzierteres Bild und zudem
ein solches, das u.E. Barth milder auf Schleiermacher blicken lassen kann.
Dieser betont bekanntlich, dass die Theologie sich auf die Kirche als ein Ge-
gebenes zu beziehen habe, weil sie eine praktische Aufgabe, nimlich die der
Kirchenleitung wahrzunehmen habe?. Dasjenige, worauf sich die Theologie
bezieht, die Kirche nimlich, kann indes, so Schleiermacher, nicht «blof} em-
pirisch aufgefasst werden», wie die Kurze Darstellung formuliert*® oder wie die
Glaubenslebre betont: Das «Eigentiimliche der christlichen (Kirche) kann we-
der rein wissenschaftlich begriffen oder abgeleitet noch bloff empirisch aufge-
faflt werden»¥.

Damit erhilt Schleiermachers Argumentation nun weitere Schubkraft.
Denn es geht dann der Theologie in ihrer Bezogenheit auf die Gegebenheit
von Kirche zum Zweck der Kirchenleitung darum, die Faktizitit der Kirche
zu messen an dem, was «das Wesentliche und Sich gleich Bleibende»*° ist; -
wir kénnen auch sagen: was die Kirche zur Kirche macht. Schleiermacher
kann das auch dahingehend formulieren: Funktion der Theologie sei es zu
priifen, «was in einem geschichtlich gegebenen Christenthum reiner Ausdruk
der Idee desselben ist» und was demgegeniiber zum Verinderlichen und Zu-
falligen gehort>!. Konkret heisst dies, dass die Theologie die kritische Priifung
des gegenwiirtigen Vollzugs von Kirche an ihrer «Idee» durchfiihrt.

Nun darf man die «Idee», die hier gemeint ist und als kritisches Korrektiv
gegeniiber dem gegenwirtigen Vollzug von Kirche zum Zuge gebracht wer-
den soll, nicht sozusagen spekulativ missverstehen. Der Massstab dieser kriti-
schen Priifung ist nichts anderes als der Stifter der Religion, insofern er der
Grund des Glaubens und als solcher der Grund der Kirche ist. Die Theologie
verfolgt diesen Weg in kritischer Reflexion riickwirts vom Vollzug des Glau-
bens auf den Grund des Glaubens in Jesus Christus; und sie verfolgt ihn wie-
derum vorwirts vom Grund des Glaubens in Jesus Christus hin auf den Voll-
zug des Glaubens als Erlosungsbewusstsein. Sie misst damit den Vollzug des
Glaubens und die Faktizitit der Kirche an ithrem Grund; und dieser Grund ist
Jesus Christus in der Einheit von Person und Werk. Wie dieser als der «Stif-
ter» der christlichen Religion nur recht verstanden ist, wenn er als der den
Glauben wirkende Erloser verstanden wird, so ist umgekehrt der Glaube nur
recht verstanden, wenn und indem er sich als durch Jesus Christus gewirkter
versteht. «Die Beziehung auf die Erlosung ist nur deshalb in jedem christli-
chen frommen Selbstbewusstsein, weil der Anfinger der christlichen Ge-

#  Schleiermacher, Kurze Darstellung, 21830, bes. §1 (Kritische Gesamtausgabe 1/6, 325)
und §5 (Kritische Gesamtausgabe 1/6, 328) .

#  Schleiermacher, Kurze Darstellung; Kritische Gesamtausgabe §32, 338

4 Schleiermacher, Glaubenslehre §2, 2, 12; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 16.

50 Schleiermacher, Glaubenslehre, §2, 2, 12; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 16.

51 Schleiermacher, Kurze Darstellung, 1811, §7; Kritische Gesamtausgabe 257.



Kontinuitit oder Abbruch? 449

meinschaft der Erloser ist; und Jesus ist nur auf die Weise der Stifter einer
frommen Gemeinschaft, als die Glieder derselben sich der Erlésung durch thn
bewusst werden.»*? In diesem Wechselverhiltnis liegt fiir Schleiermacher das
es von allen anderen Religionen unterscheidende Spezifikum der christlichen
Religion. Denn «im Christentum ... ist die erlésende Einwirkung des Stifters
das urspriingliche, und die Gemeinschaft besteht nur unter dieser Vorausset-
zung und als Mitteilung und Verbreitung jener erlosenden Thitigkeit.»>3

Dazu gehort fiir Schleiermacher unabdingbar auch, «dass die Erlésung als
ein allgemein und vollstindig durch Jesum von Nazareth Vollbrachtes gesetzt
wird.» ** Die «Realisierung in Christo», wie Schleiermacher zu dieser Stelle
handschriftlich erginzt, ist der Grund seiner erlosenden Mitteilsamkeit an die
Gemeinde und insofern der dem Glauben immer vorgingige objektive Grund
seiner selbst als Erlosungsbewusstsein. Daher hilt Schleiermacher aus-
driicklich fest, dass von christlicher Frommigkeit nur da gesprochen werden
konne und diirfe, wo das Erlosungsbewusstsein sich bleibend konstitutiv be-
zogen weiss auf Jesus Christus in der Einheit von Person und Werk; in den
Worten Schleiermachers: Keineswegs kénne man sagen, «jedem, der sich in al-
len seinen frommen Momenten seiner selbst als in der Erlosung begriffen be-
wusst wire, misste man eine christliche Frommigkeit zuschreiben, wenn er
auch auf die Person Jesu sich gar nicht bezége».>® Oder noch einmal prignan-
ter ausgedriickt: «Der Ausdruck Glaube an Christum ist ... die Beziehung des
Zustandes als Wirkung auf Christum als die Ursache.»”

Die beschriebene Wechselbeziehung zwischen dem Stifter und dem Erl6-
sungsbewusstsein in der Gemeinde und im Einzelnen ist nach Schleiermacher
massgebend fiir die Bestimmung des Wesens des Christentums; und die We-
sensbestimmung des Christentums ist wiederum der kritische Massstab fiir
die Theologie, insofern sie die Faktizitit der Kirche misst an ithrem Grund.
Dies zu entfalten, scheint uns jedenfalls Schleiermachers Grundintention zu
sein. Karl Barth hat das bei aller Kritik an ihm auch gesehen, mithin gesehen,
dass es im Ausgangspunkt der Glaubenslebre, wo es bei Schleiermacher heisst,
die Dogmatik sei eine Funktion der Kirche, eben ganz dhnlich zugeht wie bei
Barth selbst®!, dann niamlich, wenn dieser Ausgangspunkt niherhin als das Er-

52 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 79; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.

53 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 2, 80; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 99.

5% Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 78; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 97.

55 Schleiermacher, Glaubenslehre, S. 78, Anm. ¢; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 97,
Anmerkung B.

5 Schleiermacher, Glaubenslehre, §11, 3, 78; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 98.

57 Schleiermacher, Glaubenslehre, §14, 1, 95; Kritische Gesamtausgabe 13/1, 116.

8 Von einer «frappierenden Ahnlichkeit» zwischen der «Grundstruktur von Barths
Verstindnis der Theologie ... und der Struktur des Verstindnisses von Theologie, das
Friedrich Schleiermacher in seiner <Kurzen Darstellung des Theologischen Studiums»
entwickelt hat», spricht auch E. Herms, Barths Entdeckung der Ekklesiologie, 179f.



450 Christine Axt-Piscalar

16sungsbewusstsein bestimmt wird, wie es nur im Raum der Kirche iiber-
haupt konstituiert ist, und wenn mithin die Theologie genau diesen Zusam-
menhang und seine Voraussetzungen zu explizieren hat und damit den gegen-
wirtigen Vollzug von Kirche einer kritischen Priifung am Grund des Glau-
bens unterzieht.

Das erinnert doch sehr an Barths Bestimmung der Dogmatik, die eine
«Funktion der Kirche» insofern ist, als sie deren Vollzug am «Sein der Kir-
che», nimlich an Jesus Christus, misst und damit einer kritischen Selbstprii-
fung zufiihrt. Die entscheidenden Sitze bei Barth lauten bekanntlich: «Die
Wahrheitsfrage, um die es in der Theologie durchweg geht, ist die Frage der
Ubereinstimmung der der Kirche eigentiimlichen Rede von Gott mit dem
Sein der Kirche. Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangenheit
und von der Zukunft her und mitten in der Gegenwart ist also das Sein der
Kirche, d.h. aber Jesus Christus: Gott in seiner gnadigen offenbarenden und
versdhnenden Zuwendung zum Menschen.»*

Epilog

In seinem persdnlich gehaltenen Nachwort zur Schleiermacher-Auswahl, die
Heinz Bolli besorgt hat, lisst Barth seine Geneigtheit durchscheinen, den
grossen Kontrahenten, mit dem er zeitlebens eine {iberwiegend kritische Aus-
einandersetzung gefiihrt hat, in dieser seiner Grundintention wahrzunehmen,
dass nimlich «eine Theologie des Heiligen Geistes das Schleiermacher schwer-
lich bewuf3te, aber ihn faktisch beherrschende legitime Anliegen schon seiner
theologischen Aktion gewesen sein mochte».° Damit 6ffnet sich denn auch
der Raum fiir eine eschatologische Hoffnung ganz besonderer Art. «Mir
bleibt als sicherer Trost nur {ibrig, mich darauf zu freuen, mich mit Schleier-
macher im Himmelreich in dessen erst kommender Gestalt iiber alle die Fra-
gen ... sagen wir einmal: ein paar Jahrhunderte lang ausgiebig zu unterhalten.
Dann werd ich das - mit so viel Anderem, auch das - im Licht erkennen, was
ich auf Erden dunkel sah.> Ich stelle mir vor, dass das fiir beide Teile eine sehr

Er behauptet mit Recht eine strukturelle Parallele zwischen beiden und gibt zugleich
zu bedenken, ob die inbaltliche Bestimmung nicht doch jeweils unterschiedlich aus-
falle, worin Barths nachhaltige Reserve gegentiber Schleiermacher begriindet sein
konnte. «Aber eben in der genauen Auffassung des Christusgeschehens als Gewissheit
stiftenden Geschehens und in der systematischen Entfaltung der Voraussetzungen
und Konsequenzen dieses Geschehens gibt es Unterschiede» (185, im Text kursiv).
Herms fligt sogleich an: «Aber, dafs es so ist, miisste erst noch gezeigt werden» (186).

% Barth, Kirchliche Dogmatik, 1/1, 2f.

60 Barth, Nachwort Bolli-Ausgabe, 311.



Kontinuitit oder Abbruch? 451

ernste Sache werden wird, dass wir uns aber auch gegenseitig sehr festlich an-
sehen werden.»®! Ach, wir wiren dann gerne dabei!

Abstract

Die Klirung der Frage, woraufhin der Theologe wahrhaft von Gott zu reden vermag, ist
eines der treibenden Motive in der Formierung der Barthschen Theologie, die ihn zeitle-
bens immer wieder aufs Neue beschiftigt hat. Sie gehort zweifellos zu einem der spannend-
sten Stiicke seiner Theologie und ist von daher ein ausgesuchtes Thema der wissenschaftli-
chen Debatte um die Theologie Karl Barths und deren spezifischen Zuschnitt.

Der Beitrag stellt Barths Behandlung der sogenannten Prolegomena zur Dogmatik ein
in den Kontext der Theologie des 19. Jahrhunderts. Er geht zunichst aus von Barths viel-
sagender Kritik (!) an der Orthodoxie, arbeitet die Bedeutung heraus, die er der Trinitits-
lehre in ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung zumisst - was er mit der spekulativen
Theologie teilt - und behandelt Barths Verstindnis von Theologie als einer Funktion der
Kirche auf dem Hintergrund von Schleiermachers und Ritschls Theologiebegriff. Dies
kann hier nur in Form einer Skizze geschehen, die fiir die Frage, ob Barths Verhiltnis zur
Theologie des 19. Jahrhunderts durch Abbruch oder Kontinuitit bestimmt ist, einige be-
achtenswerte Gesichtspunkte beizutragen sucht.

Christine Axt-Piscalar, Gottingen

¢l Barth, Nachwort Bolli-Ausgabe, 310.



	Kontinuität oder Abbruch? : Karl Barths Prolegomena zur Dogmatik im Lichte der Theologie des 19. Jahrhunderts : eine Skizze

