Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: Grosser als am Grossten? : Untersuchungen zum Gottesbegriff
Anselms von Canterbury

Autor: Stosch, Klaus von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grosser als am Grossten?!

Untersuchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury

Die «neue Uniibersichtlichkeit», die Jiirgen Habermas vor Jahren im Blick
auf die Diskussionslage der Philosophie diagnostiziert hat, hat lingst auch die
Theologie erreicht. Die Gotteskonzepte innerhalb der christlichen Religion
sind so disparat, dass es mitunter schwierig ist, noch die erforderlichen
Zusammenhinge zu erkennen?. Manchmal bekommt man den Eindruck, die
Art der Verwendung des Gottesbegriffs sei weitgehend beliebig geworden
und dem eigenen Geschmack unterworfen®. Wird Gott von der einen als Be-
freier und Retter der Armen in Anspruch genommen, wird er vom anderen
mehr und mehr aus der Geschichte und ihren Wirrnissen herausgehalten; so
wollen sie ihn hinsichtlich der Theodizeefrage entschulden. Erscheint er der
einen als durchweg gute und reine Instanz, ist er dem anderen lingst ein Gott,
der auch dunkle Seiten in sich hat und der nicht auf seine gute Rolle reduziert
werden darf. Die Diskreditierung des angeblich verwechselbaren Gottes libe-
raler Theologie hat nicht nur bei Thomas Ruster zu einer emphatischen Inan-
spruchnahme rational kaum noch ausweisbarer Rezeptionsversuche unter-
schiedlichster biblischer Gottesbilder gefiithrt*.

Es kann nicht verwundern, dass sich in dieser Situation immer hiufiger
der Ruf nach einem rationalen Ausweis des christlichen Gottesbegriffs artiku-
liert. Die Frage wird unabweisbar, «wie sich iiberhaupt feststellen bzw. auf
eine nicht-willkiirliche Weise begriinden lifit, daf eine bestimmte Definition
des Gottesbegriffs falsch ist.»> Als Ausweg erscheint einer zunehmenden Zahl
von Theologen an dieser Stelle der Gottesbegriff, den Anselm von Canterbu-
ry 1077/78 im Proslogion entwickelt hat. Angefangen mit Karl Barth nimmt
man diesen Gedankengang Anselms bis in den gegenwirtigen Diskurs analy-
tischer Philosophie immer wieder in Anspruch, um die Bedeutung des Wor-
tes «Gott» in allgemein verstindlicher Weise entwickeln und kriterial auswei-
sen zu konnen®.

! Der Beitrag geht auf eine Probevorlesung zuriick, die ich am 20.12.05 in Wiirzburg
halten durfte.

2 Vgl. A. Kreiner, Wahrheit und Perspektivitit religidser Rede von Gott; in: L.U. Dal-
ferth, P. Stoellger (Hg.), Wahrheit in Perspektiven, Ttubingen 2004, 53-67 (58).

3 Vgl. ebd. 581.

*  Vgl. T. Ruster, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Chri-
stentum und Religion (QD 181), Freiburg/Basel/Wien 2000.

5 Kreiner, Wahrheit, 58.

6  Viele der Auseinandersetzungen gegenwirtiger analytischer Philosophie benutzen die
an Anselm angelehnte Rede von Gott als héchst vollkommenem Wesen als kriteriale

ThZ 3/62 (2006) S. 420-432



Grosser als am Grossten? 421

In diesem Beitrag will ich versuchen, diese Anknilipfungsbemiihungen in
ithrem systematischen Wert zu bestimmen, um auf diese Weise einen Beitrag
zu der Suche nach einem rational ausweisbaren Gottesbegriff zu leisten. Um
dies erreichen zu konnen, ist es allerdings erforderlich, zunichst zumindest ei-
nen kurzen Blick auf die urspriingliche Beweisabsicht Anselms im Proslogion
zu werfen.

1. Das ontologische Argument

Das erste und urspriingliche Beweisziel Anselms in seinem berithmten unum
argumentum’ des Proslogion bestand nimlich nicht - wie im Gefolge Barths®
immer wieder glauben gemacht wird - darin, die Bedeutung des Wortes
«Gott niher zu bestimmen’®. Vielmehr ging es thm zunichst einmal darum,
die Existenz Gottes zu beweisen.

Grundlage ihrer Auseinandersetzungen (vgl. etwa T. Morris [Hg.], The concept of
God, Oxford 1987, 7). Die gesamte um Alvin Plantinga entstandene Richtung analyti-
scher Religionsphilosophie hat ihre metaphysische Basis in diesem Gottesbegriff und
der an ihm orientierten perfect being theology, also u.a. Alston, Wierenga, Leftow,
Fischer und die gesamte aus mehr als 10.000 Philosophen bestehende Society of Chri-
stian Philosopbers (vgl. P. Clayton, Das Gottesproblem. Bd. 1: Gott und Unendlich-
keit in der neuzeitlichen Philosophie, Paderborn u.a. 1996, 121 Anm. 28).

7 Vgl. Anselm von Canterbury, Opera omnia I; hg.v. F.S. Schmitt, Edinburgh 1946, 93.

§  Barth hatte in seiner Untersuchung 1931 die herkémmliche ontologische Anselmre-
zeption mit der These aufgeschreckt, dass Anselm im Proslogion gar nicht die Existenz
Gottes mit der autonomen philosophischen Vernunft beweisen wollte. Vielmehr han-
dele es sich bei dem unum argumentum um den Beweis des schon vorher, auch ohne
Beweis, in sich selbst feststehenden Glaubens durch den Glauben (K. Barth, Fides
quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang seines
theologischen Programms, Darmstadt 31966). Als Anhaltspunkt kann eine derartige
Interpretation nicht nur den urspriinglichen Titel des Proslogion Fides quaerens intel-
lectum ins Feld fiihren, sondern auch den Gebetscharakter der Schrift, der sich ja auch
in der Anrede Gottes noch zu Beginn des zweiten Kapitels niederschligt.

9 Gegen K. Jacobi, Begriindungen in der Theologie. Untersuchungen zu Anselm, PhJ
99 (1992) 225-244 (244): «Der Beweisversuch dient dem Begreifen, was Gott ist.»
Nicht nur bezieht Anselm sein berithmtes Monologion-Programm des sola ratione
persuadere (Anselm, Opera omnia I, 13) in De incarnatione verbi ausdriicklich auch auf
das Proslogion (vgl. Anselm, Opera omnia II, 20), sondern auch die literarische Eigen-
art des Proslogion lasst keinen Zweifel daran, dass die von Barth und anderen fiir ihre
Deutung reklamierten Gebetspassagen stilistisch und sachlich von dem autonom phi-
losophisch entwickelten unum argumentum strikt getrennt sind. Ein weiteres starkes
Argument fiir eine philosophische Deutung der Argumentation Anselms ist die rein
philosophisch argumentierende Vorgehensweise Anselms in der Auseinandersetzung
mit Gaunilo (vgl. K. Flasch, Einleitung; in: B. Mojsisch [Hg.], Kann Gottes Nicht-
Sein gedacht werden? Die Kontroverse zwischen Anselm von Canterbury und Gau-



422 Klaus von Stosch

Die Beweisfiihrung des dabei verwendeten sog. ontologischen Argu-
ments!® lisst sich in folgende Schritte untergliedern:

1. Gott ist etwas, woriiber/ iiber den hinaus Grésseres nicht gedacht werden
kann (id/aliquid quo maius cogitari non potest; in Zukunft abgekiirzt als
QM) 1.

nilo von Marmoutiers. Lat.-dt. Ausgabe, Kempten 1989, 7-48 [111.]). Dariiber hinaus
tigt sich diese Deutung auch besser in das Gesamtwerk Anselms ein. So besteht
Anselm etwa im Monologion darauf, allein auf der Grundlage der «Notwendigkeit der
Vernunftiiberlegung» zu argumentieren (Anselm, Opera omnia I, 7), und in Cur Deus
homo will er ja bekanntermassen sogar remoto Christo «mit zwingenden Griinden
(dartun; VfI.), dafl es unmoglich sei, dafl ein Mensch ohne ihn gerettet werde»
(Anselm, Opera omnia II, 42).

10 Einzelne Interpreten versuchen immer wieder, die ontologische Ausrichtung des
Proslogion zu bestreiten. So versucht bspw. G. Schrimpf in seiner Auslegung zu zei-
gen, dass das scheinbare ontologische Argument in Wirklichkeit der zweite Schritt
der ersten wissenschaftlichen Erdrterung sei, in der die Disziplin der dialectica befragt
werde, um «den Begriffscharakter des sprachlichen Zeichens aliquid quo maius nibil
cogitari potest zum Gegenstand des Disputs mit dem Toren zu machen und den
Umfang dieses Begriffs zu bestimmen» (G. Schrimpf, Anselm von Canterbury,
Proslogion II-IV. Gottesbeweis oder Widerlegung des Toren? Unter Beifiigung der
Texte mit neuer Ubersetzung [Fuldaer Hochschulschriften 20], Frankfurt a.M. 1994,
27). Es gehe Anselm nur darum zu zeigen, dass der Begriff aliguid quo maius cogitar
non potest sich nicht bloss auf etwas begrifflich Wirkliches beziehe (wie im Beispiel auf
das geplante Fresko), sondern «daf} es logisch nicht moglich ist, es als den Begriff von
etwas nicht Realem zu denken» (ebd. 37). Diese Auslegung verbessert zwar die Konsi-
stenz des unum argumentum und erlaubt, die Kapitel II-IV als kohirente Einheit zu
sehen, scheint mir aber nur schwer mit dem Wortlaut des Textes vereinbar zu sein. So
beendet Anselm seine Darstellung eindeutig mit der Feststellung: Existit ergo procul
dubio aliquid quo maius cogitari non valet, et in intellectu et in re. Die Entschirfung des
hier so betont gebrauchten Existit ist m.E. mit dem Verweis auf die ganz anders gear-
teten Verwendungsweisen in Anselms Erwiderung auf Gaunilo (vgl. ebd. 35, Anm.
86) nicht gerechtfertigt. Zudem ist Schrimpfs in der Ubersetzung zum Ausdruck
kommende Interpretation dieses Satzes und der Uberschrift vom Wortlaut her sehr
fragwiirdig. Auch die zu Beginn aus dem Prooemium zitierten Verse deuten im latei-
nischen Text auf eine ontologische Auslegung, und das Fazit am Ende von c.IV zeigt,
dass Anselm meint, die Existenz Gottes bewiesen zu haben. Insgesamt habe ich den
Eindruck, dass bei Schrimpfs Auslegung trotz aller gegenteiligen Beteuerungen weni-
ger das Bemithen um ein adiquates Verstehen Anselms Pate steht als das Bestreben,
seinen Beweis gegen den kantischen Einwand zu immunisieren.

11 Die im Fliesstext kursiv gesetzten lateinischen Begriffe sind jeweils Zitate aus Anselm,
Opera omnia I, 101ff. Anselms Formulierung des aliguid quo nibil maius cogitari potest
variiert im Laufe des Textes des Proslogion iibrigens ein wenig. Gelegentlich bildet er
den Ausdruck mit id, was allerdings allenfalls fiir die logische Formalisierung wichtig
ist, insofern als id nicht die Funktion eines Allquantors iibernehmen kann, sondern
auf die Logik der Kennzeichnungen verweist (vgl. E. Morscher, Was sind und was sol-
len die Gottesbeweise? Bemerkungen zu Anselms Gottesbeweis(en); in: F. Ricken



Grosser als am Grossten? 423

2. Wenn IQM nur im Verstand existiert (also blosse Einbildung ist), lisst sich et-
was denken, was grosser ist als IQM.

3. Denn ein existierendes IQM ist grosser als ein bloss gedachtes IQM.

4. Also ist der Gedanke eines bloss gedachten IQM selbstwiderspriichlich (reduc-
tio ad absurdum®?).

5. Gott (= IQM) muss als existierend gedacht werden.

6. Gott existiert.

Als Sollbruchstelle dieses Beweisversuchs fallt sofort der Schritt von 5. nach
6. ins Auge. Warum sollte Gott existieren, nur weil wir seine Existenz denken
missen? Kann etwa unser Denken der Wirklichkeit irgendetwas aufzwingen?
Liegt hier nicht - so der von Gaunilo!® bis Verweyen immer wieder vorge-
brachte Einwand - ein unzuldssiger Schluss vom Denken aufs Sein vor?

Dieser Einwand ist bei niherer Betrachtung nicht so durchschlagend, wie
er zunichst erscheint. Denn wenn ich IQM so denke, dass ich es als etwas den-
ke, von dem ich nur denken muss, dass es existiert, von dem aber nicht in
Wirklichkeit gilt, dass es existiert, denke ich IQM nicht als IQM. Denn dann
konnte ich noch denken, dass ich nicht nur denke, dass IQM wirklich exi-
stiert, sondern dass IQM tatsichlich wirklich existiert, was grosser ist. Gegen
die Logik dieser Uberlegung einzuwenden, dass Schliisse vom Denken aufs
Sein unzulissig sind, verkennt, dass diese Regel in ihrer ausnahmslosen Gel-
tung einfach nur behauptet wird. Vertreter des ontologischen Arguments
wirden auch nicht behaupten, dass sie mit threm Denken der Wirklichkeit
etwas auferlegen, sondern dass umgekehrt gerade die Wirklichkeit Gottes es
ist, die dem Denken diese Notwendigkeit auferlegt - ein Gedanke, der sich
etwa bei René Descartes begriindet findet'*.

Aussichtsreicher als dieser erste Standardeinwand scheint mir deshalb der
hiervon zu unterscheidende kritizistisch motivierte Einwand Kants zu sein,

[Hg.], Klassische Gottesbeweise in der Sicht der gegenwirtigen Logik und Wissen-
schaftstheorie, 62-86, hier: 64f. gegen D. Lewis, Anselm and actuality, News 4 (1970)
175-188 [176]). Fiir die hier nur mogliche kurze Bewertung des Argumentes kénnen
wir diese Abweichung aber genauso auf sich beruhen lassen wie die anderen Variatio-
nen (anstatt potest steht z.B. auch non valet oder possit).

12 Vgl. E. Morscher, Anselms Gottesbeweis und was Uwe Meixner daraus gemacht hat,
ThPh 69 (1994) 22-33 (22); W. Réd, Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinander-
setzung um den ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel, Miinchen 1992,
42f.; W.L. Gombocz, Anselms zwei Teufel, aber nur ein Gott, Ratio 20 (1978) 150-157
(150f).

13 Vgl. nur Gaunilos in diese Richtung weisende beriihmte Inselbeispiel; Mojsisch, Got-
tes Nicht-Sein, 74{.

14 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia - Meditationen iiber die Grundlagen
der Philosophie. Auf Grund d. Ausg. von A. Buchenau neu hg.v. L. Gibe. Durchges.
von H.G. Zekl (PhB 250a), Hamburg 21977, V, 9.



424 Klaus von Stosch

der darauf hinweist, dass Dasein kein reales Pradikat und damit Existenz kei-
ne Eigenschaft sei'. Kant hakt damit bei Schritt 3 ein und weist darauf hin,
dass Existenz nicht eine Grosse verleihende Eigenschatft ist, sondern die Vor-
aussetzung dafiir ist, um einem Gegenstand (Grosse verleihende) Eigenschaf-
ten zuzusprechen.

Doch auch wenn dieser Einwand auf breiter Linie iibernommen worden
ist, weist er zwei Schwierigkeiten auf. Zum einen vermag er nur schwer gegen
die hohe intuitive Plausibilitit von Priamisse 3 anzukommen. Zum anderen
aber ist er gegeniiber den modalontologischen Reformulierungen des unum
argumentum, wie sie etwa von Malcolm und Plantinga im Anschluss ans drit-

te Kapitel des Proslogion vorgenommen worden sind, weitgehend wirkungs-
Tesst6,

15 Vgl. als klassische Formulierung dieses Einwandes I. Kant, Kritik der reinen Vernunft
= ders., Werke in zehn Binden, hg.v. W. Weischedel, Darmstadt *1968, III, B 626:
«Sein ist offenbar kein reales Pridikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem
Begriffe eines Dinges hinzukommen kénne. Es ist blof} die Position eines Dinges,
oder gewisser Bestimmungen an sich selbst.» Wenn ich sage: «Gott ist, oder es ist ein
Gott, so setze ich kein neues Pridikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Sub-
jekt an sich selbst mit allen seinen Pridikaten» (ebd. B 627). Es bestehe nimlich hin-
sichtlich des Begriffs nicht der geringste Unterschied, ob etwas existiere oder nicht
(zur Hlustrierung dieses Gedankens fithrt Kant sein beriithmtes Talerbeispiel an:
«Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr, als hundert mégliche.»
[ebd. B 627]). Fasse man «Gott ist» als analytischen Satz auf, so konne Gottes Sein
nicht bewiesen werden, sondern sei bereits im Begriff vorausgesetzt, was widerspriich-
lich und tautologisch sei (der Gottesleugner kénnte dann den Begriff <Gott> in der Tat
nicht mit der Pridikation dst nicht> versehen, aber er konnte «das Subjekt zusamt
dem Pridikate» [ebd. B 622] aufheben - also sagen: Gott ist> ist nicht -, denn dann
«ist nichts mehr, welchem widersprochen werden konnte» [ebd.]), betrachte man ihn
als synthetischen Satz, miisse er auf Erfahrung Bezug nehmen. Kant will damit zeigen,
dass die Frage nach dem Begriffsumfang nicht durch die Analyse von Begriffsinhalten
entscheidbar ist, sondern dass wir aus dem «Begriff von einem Gegenstande ... heraus-
gehen» miissen, «um diesem die Existenz zu erteilen» (ebd. B 629; vgl. R6d, Der Gott
der reinen Vernunft, 158).

6 In neuerer Zeit wurde der kantische Einwand gegen Anselms Version des ontologi-
schen Argumentes immer wieder zum Anlass genommen, Anselms Beweis auf der
Basis des dritten Kapitels des Proslogion auf modale Weise zu rekonstruieren. Aller-
dings sind fiir diese Version des ontologischen Argumentes zu viele (im iibrigen frag-
wiirdige) Zusatzannahmen notwendig, als dass es sich bei ihnen noch um blosse
Explikationen der Denkoperation aliquid quo maius nibil cogitari potest handeln
wiirde. So kénnte man z.B. im Riickgriff auf Schelling (und die frithe Tradition nega-
tiver Theologie) fragen, ob Gott nicht als mehr als notwendig existierend gedacht
werden miisse und deshalb nicht im anselmischen oder cartesianischen Sinne auf der
obersten Modalstufe, sondern iber dieser angesiedelt werden miisse (vgl. E. Jiingel,
Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten im
Streit zwischen Theismus und Atheismus, 5., durchges. Aufl. Tiibingen 1986, 30).



Grésser als am Grossten? 425

Von daher bemiiht sich eine zunehmende Zahl von Kritikern, Anselms
Gottesbeweis dadurch unschadlich zu machen, dass er an seiner Basis ange-
griffen wird: beim Gottesbegriff des IQM. Dies fithrt uns zugleich zu der Ein-
gangsfrage zuriick, ob der Begriff des IQM Hilfestellungen bei der Suche nach
einem allgemein verbindlichen Gottesbegriff zu geben vermag. Solche Hilfe-
stellungen sind nattirlich nur denkbar, wenn sich der Begriff des IQM wider-
spruchsfrei rekonstruieren ldsst'.

2. Zur Konsistenz des Gottesbegriffs Anselms

An dieser Stelle setzt beispielsweise die Kritik Rainer Martens in seinem im
vergangenen Jahr erschienenen Buch Die Mdoglichkeit des Unmdglichen an,
wenn er versucht, Anselms Gottesbegriff als in sich widerspriichlich zu erwei-
sen'®, Marten weist auf das Problem hin, dass Gott bei Anselm zugleich «das
erofite zu Denkende» und «das noch «groflere> Denkunmogliche sein» soll.
Oder anders gewendet: «Erste Emphase: Gott ist das Grofite. Zweite Empha-
se: Gott ist grofler als das Grofite. Versteckter gesagt: Gott ist zum ersten das
Grofite zu Denkende, zum zweiten das Undenkbare.»?® Wie kann das sein?
Wie kann Gott zugleich dem Denken aufgegeben (und insofern denkbar) und
undenkbar sein? Wie kann Gott zugleich am grossten und grosser als am
grossten sein?

In meinen Augen macht es sich Marten an dieser Stelle etwas zu leicht,
wenn er diese beiden Bestimmungen Gottes einfach nebeneinander stellt. In
Wahrheit folgt die Einsicht, dass Gott grosser ist als gedacht werden kann, aus

7' In der langen Rezeptionsgeschichte des ontologischen Argumentes ist man schon friith
auf die Notwendigkeit und Schwierigkeit aufmerksam geworden, die Nichtwider-
spriichlichkeit des ihm zugrundeliegenden Gottesbegriffs aufzuzeigen. In Anselms
Kontroverse mit Gaunilo wird dieser Punkt zwar allenfalls ansatzweise behandelt,
aber bereits Duns Scotus bringt ihn mit Nachdruck auf die Tagesordnung. Sein Ein-
wurf wird spiter immer wieder rezipiert, z.B. durch Mersenne gegeniiber Descartes
und - allerdings ohne bewusste Riickbindung an Scotus - bei Leibniz. Bis heute wird
das hier zu verhandelnde Problem oft gar nicht verstanden. Vgl. etwa das Eingestind-
nis von N. Malcolm, einem der wichtigsten Protagonisten der neueren modalen
Reformulierungsversuche, die das ontologische Argument zumindest im angelsichsi-
schen Sprachraum wieder in die philosophische Diskussion eingebracht haben: «I do
not know how to demonstrate that the concept of God - that is of a being a greater
than which cannot be conceived - is not self-contradictory» (N. Malcolm, Anselm’s
ontological arguments; in: J. Hick, A. McGill [Hg.], The many-faced argument.
Recent studies on the ontological argument for the existence of God, London/Mel-
bourne 1968, 301-320 [318]).

18 Vgl. R. Marten, Die Moglichkeit des Unméglichen, Freiburg/Miinchen 2005, 135.

9 Vgl. ebd. 136.

2 Ebd. 14Q.



426 Klaus von Stosch

der Begriffsbestimmung Gottes als IQM. Entsprechend findet sie sich bei An-
selm auch erst im Rahmen seiner Ableitung der Wesensbeschreibungen Got-
tes aus dem Begriff des IQM (eben in c. XV). Dennoch trifft Marten einen
wichtigen Punkt, weil nicht nur Anselms Gottesbegriff, sondern jeder Got-
tesbegriff rationaler Theologie nicht nur daran festhalten muss, dass ausge-
hend vom Geschopflichen etwas von Gott gesagt werden kann, sondern dass
zugleich der Transzendenz Gottes Rechnung zu tragen ist. So jedenfalls meint
Jules Vuillemin folgern zu diirfen und unterstellt jeder rationalen Theologie,
dass sie angesichts des Gegebenen, nimlich der Geschopflichkeit der Welt, in
ihrer Rede von Gott zugleich an der «Bedingung der Kette der Ahnlichkeit»
und der «Bedingung der Transzendenz» festhalten miisse?!. Das Problem, das
sich aus diesen Bedingungen heraus der Vernunft stelle, sei es, «<mit dem Ge-
gebenen und der Ahnlichkeit etwas Transzendentes zu erreichen»?. Wie
kann ich ausgehend von der Welt etwas iiber Gott sagen?

Vuillemins Meinung nach gar nicht. Er macht deutlich, dass der klassische
Losungsversuch dieses Problems auf eine logisch-mathematische Antinomie
hinauslduft, die in ihrer logischen Struktur der von Burali-Forti entdeckten
Antinomie der Menge aller Ordinalzahlen entspricht?. Zu jeder Menge von
Ordnungszahlen gibt es eine Ordnungszahl, die grésser ist als alle in der Men-
ge vorkommenden Ordnungszahlen. Sie gehort per definitionem nicht zu der
Menge der Ordnungszahlen, muss aber gleichzeitig als Ordnungszahl doch
auch zu ihr gehoren. Denke ich sie als zur Menge der Ordnungszahlen geho-
rig, gibt es wieder eine neue, nicht dazugehérende Ordnungszahl, die in das
gleiche Dilemma gerit. Wenn wir von der Menge aller Ordnungszahlen aus-
gehen, so muss der unmittelbare Nachfolger dieser Menge also zugleich in ihr
enthalten sein und kann es doch nicht*.

Entsprechend muss der unmittelbare Nachfolger der Menge der natiirlich
geordneten Perfektionen als der kleinste unter allen Perfektionen, der grosser
ist als die Perfektionen dieser Menge, mit dieser vergleichbar sein, um eine
Kette der Ahnlichkeiten unterstellen zu kénnen, und damit auch in dieser
enthalten sein. Zugleich ist gerade dies durch die Bedingung der Transzen-
denz ausgeschlossen, insofern die grosste Perfektion doch gerade nicht zu der

2t Vgl. J. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest. Uber die innere Méglichkeit

eines rationalen Gottesbegriffs, AGPh 53 (1971) 279-299 (281).

2 Ebd.

3 Vgl. Vuillemins Formalisierung, ebd. 284f.; zur von Burali-Forti entdeckten Antino-
mie vgl. J. Vuillemin, Le Dieu d’Anselme et les apparences de la raison, Paris 1971,
78f.; zum Rest dieses Abschnitts vgl. J. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest,
281-286, sowie ders., Le Dieu d’Anselme, 72-80. Ahnlich argumentiert C. Viger, St.
Anselm’s ontological argument succumbs to Russell’s paradox, IJPR 52 (2003) 123-128
(124f.).

24 Vgl. H. Kiing, Der Anfang aller Dinge. Naturwissenschaft und Religion, Miinchen/
Ziirich #2005, 34.



Grosser als am Gréssten? 427

Menge der Perfektionen gehoren sollte. Vuillemin kann deshalb resimieren:
«Die reine Vernunft - ob sie es mit Klassen oder mit Perfektionen zu tun hat,
das dndert nichts an der Sache - ist unfahig, die absolute Totalitit ihrer Bil-
dungen in einer allumfassenden Menge zu vereinigen»?.

Zur Verteidigung Anselms gegen die bisher dargestellten Erliuterungen
Vuillemins kénnte man nun allerdings darauf hinweisen, dass Anselm ja gera-
de die Vergleichbarkeit des aliquid quo maius cogitari non potest mit unseren
Vorstellungen von der Welt bestreitet, insofern er es in Kapitel 15 ja als gros-
ser bezeichnet, als gedacht werden kann?. Anselm scheint also durch die Be-
tonung der Transzendenz Gottes die dogisch-mathematische Antinomie> zu
vermeiden, die sich ergibt, wenn man zugleich an der Bedingung der Kette der
Ahnlichkeit und der Bedingung der Transzendenz festhilt? .

Mit dieser Betonung der Transzendenz Gottes fiihre Anselms Gedanken-
gang aber - wie Vuillemin weiter ausfiihrt - zwangsldufig in eine «<modal-epi-
stemologische Antinomie>?. Negiere ich nimlich die Bedingung der Ahnlich-
keit der Kette, so verschwindet zwar die dogisch-mathematische Antinomie>,
aber es verschwindet damit auch meine Briicke zum aliguid quo maius cogitari
non potest, so dass ich nicht mehr wissen kann, ob dieses ein wahrhaft repr-
sentatives Zeichen ist. Anselm meint zwar, nicht alle Bricken zum aliquid
quo maius cogitari non potest eingerissen zu haben, da man durchaus denken
konne, dass etwas undenkbar sei; insofern will er an der Bedingung der Ahn-
lichkeit der Kette festhalten. Aber gerade dadurch wird sein Begriff antino-
misch, wie Vuillemin zu verdeutlichen sucht. Denn «Reflexionsbegriffe wie
«denkbar> oder «undenkbar> (darf man nie; V£.) auf die Ebene des unmittelba-
ren Bewufltseins herabdriicken»?. Sie sind nur in einer Metasprache sagbar,
so dass die Aussage «‘x’ ist undenkbar> ist denkbar» auf einer metameta-
sprachlichen Ebene stattfindet. Bei der Aussage «‘x’ ist undenkbar> ist denk-

% Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 286.

2% In Kapitel 15 des Proslogion betont Anselm nimlich die Transzendenz Gottes, der
nicht nur aliquid guo maius cogitari non potest, sondern auch maius quam cogitari possit
sel. Die Begriindung hierfiir hat wieder dieselbe Struktur einer reductio ad absurdum
wie in den Kapiteln 2f., so dass sie sich gut an die Kapitel 2-4 anschliesst und das Kapi-
tel 15 deshalb als letzte Steigerung des dort begonnenen Gedankengangs erscheinen
lisst. Thre spite Anfithrung im Text erklirt sich daraus, dass in Kapitel 14 aufgewiesen
wird, dass der kreatiirliche Intellekt nicht an die gottliche Wahrheit heranreicht, und
sich daran die in Kapitel 15 angefiihrte Eigenschaft Gottes logisch anschliesst.

27 Bestreitet man, dass die in Kapitel 15 stark gemachte Bedingung der Transzendenz bei
Anselm die in den Eingangskapiteln vorausgesetzten Bedingungen der Kette der Ahn-
lichkeit aufhebt, so verfillt die Argumentation in die dogisch-mathematische Antino-
mie>.

% Vgl. zum folgenden Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 286-295; ders., Le
Dieu d’Anselme, 58-72.

#  Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 299.



428 Klaus von Stosch

bar» gilt: Nur das «ist undenkbar» ist eine metasprachliche Aussage iiber «x;
das «ist denkbar» ist dagegen eine uiber die Aussage «x> ist undenkbar». Auf
IQM angewandt bedeutet das, dass ich zwar auf einer metametasprachlichen
Ebene sagen kann, dass die Transzendenz und damit Undenkbarkeit des IQM
denkbar ist, dass sich diese Denkbarkeit aber auf die Aussage «aliquid quo
maius cogitari non potest> ist undenkbar» bezieht und nicht auf den Begriff a/i-
quid quo maius cogitari non potest. Oder wie Vuillemin es ausdriickt: «(W)enn
Gott als undenkbar gesetzt ist, ist es diese Setzung und nicht Gott selbst, die
fir ein reflektierendes Denken denkbar 1st»%°.

Damit fillt aber die entscheidende Voraussetzung von Anselms Argu-
ment, die ja darin besteht, dass der insipiens den Ausdruck aliguid quo maius
cogitari non potest als Begriff in intellectu hat. Versucht man diese Ausgangs-
basis dadurch zu retten, dass man die Bedingung der Kette der Ahnlichkeit
wieder voll in Kraft setzt, und vermeidet die «modal-epistemologische Anti-
nomie, so verfillt man automatisch in die oben beschriebene dogisch-mathe-
matische Antinomie>*!.

Ob dieses Dilemma wirklich eine giiltige Widerlegung des ontologischen
Argumentes darstellt, ist umstritten. Kann man die verschiedenen Grade der
Perfektionen wirklich mit der Menge der natiirlichen Zahlen gleichsetzen? Si-
cher kann ich nicht ausschliessen, dass es eine unendliche Menge an Perfektio-
nen gibt. Folgt daraus aber schon die Tatsache, dass die Menge der Perfektio-
nen nicht endlich sein kann? Kann man die Existenz einer detzten Menge vor
Gott tatsichlich genauso ausschliessen wie die Existenz einer grossten natiir-
lichen Zahl*?? Doch selbst wenn man zugibt, dass die Grade der Perfektionen
unendlich sind, bleibt die Frage, ob aus der Antinomie der Mengenlehre die
Antinomie des Gottesbegriffs gefolgert werden kann?.

30 Ebd.; vgl. Vuillemin, Le Dieu d’Anselme, 70. Dieser Punkt ist Anselm allerdings vol-
lig klar, wenn er bspw. schreibt: «Wie niamlich nichts im Wege steht, das Unaussag-
bare auszusagen, mag auch das sogenannte Unaussagbare (ineffabile) nicht ausgesagt
werden kénnen, und wie das Undenkbare gedacht werden kann, wenngleich das, dem
der Ausdruck Undenkbares treffend eignet, nicht gedacht werden kann, so kann ohne
Zweifel, wenn das IQM ausgesagt wird, das, was vernommen wird, gedacht und ver-
standen werden, auch wenn jene Wirklichkeit IQM nicht gedacht oder verstanden
werden kann» (Mojsisch, Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden?, 119£.).

31 Vgl. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 297f.: «Entweder rettet man die
Ahnlichkeit: dann fithrt die gleichzeitige Behauptung der Transzendenz unvermeid-
bar zu der logisch-mathematischen Antinomie. Oder man rettet die Transzendenz:
dann gerdt man zwangsliufig in die modal-epistemologische Antinomie, sobald man
die fiir die demonstrative Kraft des Schlusses notwendige Bedingung der Ahnlichkeit
dennoch aufrechterhalten will.»

32 Vgl. J.L. Scherb, Anselms philosophische Theologie. Programm - Durchfiihrung -
Grundlagen (MPhS 15), Stuttgart/Berlin/Koln 2000, 272.

3 So konnte man z.B. iiber einen Ausweg durch Aufgabe der naiven Mengenlehre etwa



Grosser als am Grossten? 429

Zudem bietet Anselm selbst hinsichtlich der modal-epistemologischen
Antinomie einen Ausweg an, der von Vuillemin zwar angezweifelt*, aber
nicht widerlegt wird. Er versucht den Weg des Uberstiegs von einer Stufe auf
die nichste nicht durch die Steigerung der Perfektionen, sondern durch die
Wegnahme von Beschrinkungen zu erreichen. Damit wire eine Briicke zur
Transzendenz gegeben, ohne dass eine Kette der Ahnlichkeit in Anspruch ge-
nommen wird®,

Doch selbst wenn man all diese Widerlegungsversuche nicht fiir durch-
schlagend hil, lisst sich der Anselmsche Gottesbegriff aufgrund seiner beson-
deren Eigenart so fassen, dass die gegen ihn erhobenen Einwinde ins Leere
laufen. Anselm gibt mit seinem Begriff nimlich keine inhaltliche Bestimmung
Gottes, sondern nennt lediglich eine Regel, die bei jeder Bildung und Debatte
von Begriffen {iber Gott zu beachten ist. Gerade deshalb ist sein Begriff in der
gegenwirtigen Debatte so interessant. Und allein deshalb kann er sogar im in-
terreligidsen Dialog kriterial in Anschlag gebracht werden’®.

3. 1d guo maius cogitari non potest als Regel zur Bildung von Gottesbegriffen

Anders als bei den superlativischen Formulierungen des Gottesbegriffs, die
im Laufe der Neuzeit iiblich wurden?, wenn Gott etwa als allervollkommen-
stes Wesen bestimmt wurde, handelt es sich bei Anselms komparativischer
Formulierung um einen operationalen Begriff der Logik, genauerhin um ei-
nen Begriff, der eine Sprechhandlung anleitet, die den angezeigten Begriff her-
stellt®®. Seine Besonderheit gegeniiber den neuzeitlichen Formulierungen®

im Anschluss an Cantor und Russell nachdenken. Moglich wire auch eine Losung
durch Adaption der axiomatischen Mengenlehre der Variante von Neumann-Bernays-
Godel mit Urelementen. Scherb schligt einen Ausweg vor, der sich auf Quasireihen
stiitzt und mit dem Kniff operiert, die Bedingung der Ahnlichkeit auf das Perfektion-
Sein zu reduzieren (vgl. Scherb, Anselms philosophische Theologie, 276-283).

3 Vuillemins Zweifel griindet in der Sorge, dass durch die Wegnahme der Beschrinkung
auch die Ahnlichkeit verschwindet (vgl. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest,
289). Diese Sorge ist nicht einfach aus der Luft gegriffen, muss aber auch nicht durch-
schlagend sein bzw. sie liesse sich jeweils am Einzelfall ausriumen.

3% Vgl. zu diesem Weg indirekter Gotteserkenntnis Scherb, Anselms philosophische
Theologie, 21-26.33-36.

3% K. Ward, Religion and creation, Oxford 1996, 164, weist darauf hin, dass der Anselm-
sche Gottesbegriff nicht nur fiir die abrahamitischen Traditionen Geltung hat, son-
dern auch in der hinduistischen Tradition prisent ist.

7 Bei seiner «Neuentdeckung» des Beweises gebrauchte Descartes sich im Folgenden
einbiirgernde superlativische Formulierungen (vgl. die Formulierungen in der V.
Meditation: ens summe perfectum [Descartes, 120], ens primum et summum [ebd. 122]).

3% Vgl. Schrimpf, Anselm von Canterbury, 49.



430 Klaus von Stosch

oder der Gaunilos (guod est maius omnibus*®) besteht - wie schon Karl Barth
in seiner Rezeption Anselms herausstellte - also darin, dass er nicht auf onti-
scher, sondern auf noetischer Ebene formuliert ist*; d.h. es geht um eine «Re-
gel des Denkens iiber Gott»*2. Es geht um eine Bezeichnung Gottes durch ei-
nen eine Denkregel angebenden Namen*.

Diese Einsicht Barths macht sich - allerdings ohne auf Barth zu verweisen
- auch Armin Kreiner zu eigen, wenn er vorschligt, IQM nicht auf einen Re-
ferenten hin zu spezifizieren, sondern als Regel zu betrachten*, die bei jeder
Bildung eines Gottesbegriffs zu beachten und somit als Mindeststandard fiir
rationale Redeweisen von Gott anzusetzen sei. IQM also nicht als inhaltliche
Bestimmung Gottes, sondern als Aufforderung zu einer komparativischen
Handlung bis zur Grenze menschlichen Denkens und dariiber hinaus. Wenn
du versuchen willst, Gott zu denken, so steigere alles in einer uniiberbietba-
ren Weise und iibersteige noch einmal diese letzte Steigerung. Nur im Teil-
nehmen an der transzendierenden Dynamik iiber alles hinaus, die dem Den-
ken eigen ist, kann ich versuchen, handelnd von Gott zu sprechen. Das Den-
ken wird so zum Tun, das jede Idolatrie ausschliesst und zu einem stindigen
TIkonoklasmus unserer Begriffe und Bilder von Gott einliddt. Letztlich gibt
Anselms Formel - so hielt schon Barth fest - lediglich «das dem Denken des
Gldubigen durch die Offenbarung ... eingeprigte Verbot wieder, etwas Gro-
Reres als Gott zu denken»*®. Denn etwas Grosseres als IQM denken wollen
hiesse sich selbst iiber Gott zu stellen*. «Gott kann nie nur der Schlussstein;
des Denkens sein: das Grofdte, was es denken kann und denken muss, um sich
selbst denken zu konnen. Das Denken muss - es darf - dieses Grofite noch
einmal von dem unterscheiden, was grofier als dieses Grofite ist, was also
nicht darin aufgeht, fur das Denken das id quo maius cogitari non potest zu
sein.»*

Wichtig ist allerdings, dass der so in Gang gesetzte Ikonoklasmus nicht
richtungslos zum Selbstzweck gemacht wird, sondern durch den Begriff des

3 Vgl. etwa die in dieser Tradition stehende Bestimmung bei J.L. Scherb, Perfectio Per-
fectionum. Zur Grundstruktur des monotheistischen Gottesbegriffs, Ph] 108 (2001)
18-32 (22), der Gott als jenes Wesen fasst, «dem eine maximale Kollektion kompossi-
bler grofier-machender Eigenschaften zukommt.»

% Vgl. Mojsisch, Gottes Nicht-Sein, 60.

# Vgl. Barth, Fides quaerens intellectum, 81.

42 Ebd. 82.

$ Vgl. ebd. 109.

# Vel. Kreiner, Wahrheit, 64: «Der religiosen Rede von Gott liegt kein identischer Refe-
rent zugrunde, sondern eher eine grundlegende Maxime bzw. Regel.»

4 Barth, Fides quaerens intellectum, 98.

% Vegl. ebd. 73.

47 J. Werbick, «Ontologischer Gottesbeweis»?, Miinster 2005 (bisher unverdffentl.
Typoskript), 7.



Grosser als am Grossten? 431

IQM orientiert wird. Die Art der dabei vollzogenen Dynamik und seine Ori-
entierung hingt davon ab, wie der Begriff des maius im IQM bestimmt wird.

Anselm versteht maius offenbar in erster Linie im Sinne von melius®®. Es
geht also darum, etwas Besseres, Uberlegenes zu denken; es geht um Uberle-
genheit in einem umfassenden, alle Lebensbereiche betreffenden Sinne*. Got-
tes Unbeschreibbarkeit liegt exakt darin begriindet, dass er alle denkbare
Vollkommenbheit positiv tiberschreitet. Denkt man dabei die niedrigere Ebe-
ne jeweils in der hoheren als im Hegelschen Sinne aufgehoben, wird die in-
haltliche Rede von Gott durch die Rede vom IQM einer kriterialen Untersu-
chung zuginglich*.

Allerdings ist diese kriteriale Untersuchung abhingig von unseren Wertin-
tuitionen und Grundhaltungen dem Leben gegentiber. Es lisst sich eben nicht
ein fiir alle Mal kulturunabhingig festlegen, was besser, grosser und tiberlegen
ist. Der Mensch kann nur Gott nachdenken und fiir ihn in bestimmter Weise
eintreten, wenn er sich als Person einbringt. Der Begriff des IQM fithrt damit
gerade nicht aus der Unubersichtlichkeit der sich ihrer Grenzen bewusst ge-
wordenen Moderne hinaus, sondern mitten in ihre Multiperspektivitit und
Ambivalenz hinein. Letztlich lisst sich nur anhand von Beispielen werbend
fiir eine bestimmte Fassung des IQM eintreten.

Denke ich Gott beispielsweise als seiner selbst und jeder Tat michtig, der
in allumfassender Kontrolle jedes Ereignis der Welt determiniert, wire zu
iiberlegen, ob dieser Begriff der Allmacht nicht noch einmal tiberstiegen wer-
den kann. Wire die hohere Form von Macht nicht die, die nicht nur abhin-
gig, sondern auch unabhingig zu machen vermag? Miisste sie sich also — mit
Kierkegaard gesprochen - nicht darin zeigen, dass sie nicht nur «das Imposan-
teste von allem hervorbringen kann: der Welt sichtbare Totalitdt, sondern
(auch darin, dass sie; V{.) das Gebrechlichste von allem hervorzubringen ver-
mag: ein gegeniiber der Allmacht unabhingiges Wesen»>!? Miisste Allmacht
also nicht entsprechend der Bewegung des IQM als Liebe gedacht werden?

#  Nach Seifert sind bei Anselm alle drei Seinsdimensionen gemeint, also die der Wirk-
lichkeit, der Intelligibilitit und des Gutseins. «Dabei ist wohl der eigentliche Kern der
Bedeutung von <maius> nicht dn héherem Grade wirklichs, wie Brecher meint, son-
dern gut» (J. Seifert, Gott als Gottesbeweis. Eine phinomenologische Neubegriin-
dung des ontologischen Arguments [Philosophie und realistische Phinomenologie 4],
Heidelberg 1996, 514) - eine Bestimmung, die ithre Wurzeln bei Augustinus zu haben
scheint (vgl. ebd. 516 mit Verweis auf Confessiones VII, iv).

4 Vgl. Barth, Fides quaerens intellectum, 70: «Das «Groferes ... ist also ganz allgemein:
das ihm Uberlegene.»

50 Vgl. Ward, Religion and creation, 131: {If God is indescribable by us, it is because
God is a reality of greater, not lesser, intelligibility, beauty, and bliss than any we can
imagine.»

51§, Kierkegaard, Eine literarische Anzeige, Gesammelte Werke 17, iibers.v. E. Hirsch,
Diisseldorf 1954, 124.



432 Klaus von Stosch

Und miisste diese Liebe nicht noch einmal so trinitarisch unterfasst werden,
dass sie durch die Anstrengung des Begriffs in ihrer héchsten Vollkommen-
heit gewtirdigt wird?

Natiirlich werden bei der Antwort auf diese Fragen kulturelle Werte und
lebensgeschichtliche Grundentscheidungen eine Rolle spielen. Und doch mei-
ne ich, dass sich im Gefolge der von Kierkegaard entwickelten Intuitionen fiir
das christliche Verstindnis von Allmacht als Liebe eintreten lisst. Wenn dies
geleistet ist, fiihrt die Anwendung der IQM-Regel zwar dazu, auch diesen Be-
griff, dieses Festhalten-Wollen Gottes fallenzulassen. Gott ist noch einmal
grosser. Aber er ist nicht unberechenbar anders, sondern eben grosser, besser,
vollkommener als alles, was wir uns ausdenken konnen, und wir kénnen da-
durch vertrauen, dass die Einsichten unseres Gottesbegriffs nicht einfach ne-
giert, sondern von hoherer Ebene her integriert werden.

Die Frage nach der Existenz Gottes lisst sich durch Anselms Argument
nicht beantworten - genauso wenig, wie sie sich durch ein anderes Argument
sicherstellen lisst. Denn Gott versucht uns allein mit Mitteln der Liebe fiir
sich zu gewinnen. Ein Gottesbeweis wiirde den Glauben aus einem Akt der
Liebe in einen des Wissens umwandeln.

Doch auch wenn Anselm Gott nicht beweisen kann, so kann er unsere be-
griffliche Riickfrage nach Gott doch kriterial orientieren und regulierend lei-
ten. Vielleicht kann seine Regel zur Bildung des Gottesbegriffs uns auch heute
noch einmal einen Anstoss geben, der Grosse der Liebe des menschgeworde-
nen Gottes nachzudenken - einer Liebe, die nicht vollkommen anders und
dadurch unverstehbar ist, sondern grosser, besser, allen unseren Wiinschen
tiberlegen ist und uns gerade so mit unendlicher Freude erfiillen und zu soli-
darischem Handeln anstiften kann.

Abstract

Der Beitrag untersucht, ob der Begriff Gottes als dessen, woriiber hinaus Grésseres nicht
gedacht werden kann, Ankniipfungspunkte bei der Suche nach einem rational ausweisba-
ren Gottesbegriff bieten kann. Nach einer kurzen Wiirdigung des ontologischen Gottesbe-
weises (1.) geht der Autor der neueren Debatte um die Widerspruchsfreiheit des Anselm-
schen Gottesbegriffs nach (2.). Einen Ausweg aus den dabei zutage tretenden Aporien bie-
tet sich ihm zufolge dann, wenn man den Gottesbegriff Anselms als Aufforderung zu einer
komparativischen Handlung versteht bis zur Grenze menschlichen Denkens und dariiber
hinaus (3.). In diesem regulativen Verstindnis vermag der Gottesbegriff Anselms - so die
These - auch heute noch wertvolle Impulse zur kriterialen Orientierung der Rede von
Gott zu bieten.

Klaus von Stosch, Miinster/Koln



	Grösser als am Grössten? : Untersuchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury

