
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: Grösser als am Grössten? : Untersuchungen zum Gottesbegriff
Anselms von Canterbury

Autor: Stosch, Klaus von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grösser als am Grössten?1

Untersuchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury

Die «neue Unübersichtlichkeit», die Jürgen Habermas vor Jahren im Blick
auf die Diskussionslage der Philosophie diagnostiziert hat, hat längst auch die

Theologie erreicht. Die Gotteskonzepte innerhalb der christlichen Religion
sind so disparat, dass es mitunter schwierig ist, noch die erforderlichen
Zusammenhänge zu erkennen2. Manchmal bekommt man den Eindruck, die

Art der Verwendung des Gottesbegriffs sei weitgehend beliebig geworden
und dem eigenen Geschmack unterworfen3. Wird Gott von der einen als
Befreier und Retter der Armen in Anspruch genommen, wird er vom anderen
mehr und mehr aus der Geschichte und ihren Wirrnissen herausgehalten; so
wollen sie ihn hinsichtlich der Theodizeefrage entschulden. Erscheint er der
einen als durchweg gute und reine Instanz, ist er dem anderen längst ein Gott,
der auch dunkle Seiten in sich hat und der nicht auf seine gute Rolle reduziert
werden darf. Die Diskreditierung des angeblich verwechselbaren Gottes
liberaler Theologie hat nicht nur bei Thomas Rüster zu einer emphatischen
Inanspruchnahme rational kaum noch ausweisbarer Rezeptionsversuche
unterschiedlichster biblischer Gottesbilder geführt4.

Es kann nicht verwundern, dass sich in dieser Situation immer häufiger
der Ruf nach einem rationalen Ausweis des christlichen Gottesbegriffs artikuliert.

Die Frage wird unabweisbar, «wie sich überhaupt feststellen bzw. auf
eine nicht-willkürliche Weise begründen läßt, daß eine bestimmte Definition
des Gottesbegriffs falsch ist.»5 Als Ausweg erscheint einer zunehmenden Zahl
von Theologen an dieser Stelle der Gottesbegriff, den Anselm von Canterbury

1077/78 im Proslogion entwickelt hat. Angefangen mit Karl Barth nimmt
man diesen Gedankengang Anselms bis in den gegenwärtigen Diskurs
analytischer Philosophie immer wieder in Anspruch, um die Bedeutung des Wortes

«Gott» in allgemein verständlicher Weise entwickeln und kriterial ausweisen

zu können6.

1 Der Beitrag geht auf eine Probevorlesung zurück, die ich am 20.12.05 in Würzburg
halten durfte.

2 Vgl. A. Kreiner, Wahrheit und Perspektivität religiöser Rede von Gott; in: LU. Dal-
ferth, P. Stoellger (Hg.), Wahrheit in Perspektiven, Tübingen 2004, 53-67 (58).

3 Vgl. ebd. 58f.
4 Vgl. T. Rüster, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Chri¬

stentum und Religion (QD 181), Freiburg/Basel/Wien 2000.
5 Kreiner, Wahrheit, 58.
6 Viele der Auseinandersetzungen gegenwärtiger analytischer Philosophie benutzen die

an Anselm angelehnte Rede von Gott als höchst vollkommenem Wesen als kriteriale

ThZ 3/62 (2006) S. 420-432



Grösser als am Grössten? 421

In diesem Beitrag will ich versuchen, diese Anknüpfungsbemühungen in
ihrem systematischen Wert zu bestimmen, um auf diese Weise einen Beitrag
zu der Suche nach einem rational ausweisbaren Gottesbegriff zu leisten. Um
dies erreichen zu können, ist es allerdings erforderlich, zunächst zumindest
einen kurzen Blick auf die ursprüngliche Beweisabsicht Anselms im Proslogion
zu werfen.

1. Das ontologische Argument

Das erste und ursprüngliche Beweisziel Anselms in seinem berühmten unum
argumentum7 des Proslogion bestand nämlich nicht - wie im Gefolge Barths8
immer wieder glauben gemacht wird - darin, die Bedeutung des Wortes
<Gott> näher zu bestimmen9. Vielmehr ging es ihm zunächst einmal darum,
die Existenz Gottes zu beweisen.

Grundlage ihrer Auseinandersetzungen (vgl. etwa T. Morris [Hg.], The concept of
God, Oxford 1987, 7). Die gesamte um Alvin Plantinga entstandene Richtung analytischer

Religionsphilosophie hat ihre metaphysische Basis in diesem Gottesbegriff und
der an ihm orientierten perfect being theology, also u.a. Alston, Wierenga, Leftow,
Fischer und die gesamte aus mehr als 10.000 Philosophen bestehende Society of Christian

Philosophers (vgl. P. Clayton, Das Gottesproblem. Bd. 1: Gott und Unendlichkeit

in der neuzeitlichen Philosophie, Paderborn u.a. 1996, 121 Anm. 28).
7 Vgl. Anselm von Canterbury, Opera omnia I; hg.v. F.S. Schmitt, Edinburgh 1946, 93.
8 Barth hatte in seiner Untersuchung 1931 die herkömmliche ontologische Anselmre¬

zeption mit der These aufgeschreckt, dass Anselm im Proslogion gar nicht die Existenz
Gottes mit der autonomen philosophischen Vernunft beweisen wollte. Vielmehr handele

es sich bei dem unum argumentum um den Beweis des schon vorher, auch ohne
Beweis, in sich selbst feststehenden Glaubens durch den Glauben (K. Barth, Fides

quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang seines

theologischen Programms, Darmstadt 31966). Als Anhaltspunkt kann eine derartige
Interpretation nicht nur den ursprünglichen Titel des Proslogion Fides quaerens
intellectum ins Feld führen, sondern auch den Gebetscharakter der Schrift, der sich ja auch
in der Anrede Gottes noch zu Beginn des zweiten Kapitels niederschlägt.

9 Gegen K. Jacobi, Begründungen in der Theologie. Untersuchungen zu Anselm, PhJ
99 (1992) 225-244 (244): «Der Beweisversuch dient dem Begreifen, was Gott ist.»
Nicht nur bezieht Anselm sein berühmtes Monologion-Programm des sola ratione
persuadere (Anselm, Opera omnia I, 13) in De incarnatione verbi ausdrücklich auch auf
das Proslogion (vgl. Anselm, Opera omnia II, 20), sondern auch die literarische Eigenart

des Proslogion lässt keinen Zweifel daran, dass die von Barth und anderen für ihre
Deutung reklamierten Gebetspassagen stilistisch und sachlich von dem autonom
philosophisch entwickelten unum argumentum strikt getrennt sind. Ein weiteres starkes

Argument für eine philosophische Deutung der Argumentation Anselms ist die rein
philosophisch argumentierende Vorgehensweise Anselms in der Auseinandersetzung
mit Gaunilo (vgl. K. Flasch, Einleitung; in: B. Mojsisch [Hg.], Kann Gottes Nicht-
Sein gedacht werden? Die Kontroverse zwischen Anselm von Canterbury und Gau-



422 Klaus von Stosch

Die Beweisführung des dabei verwendeten sog. ontologischen
Arguments10 lässt sich in folgende Schritte untergliedern:

1. Gott ist etwas, worüber/ über den hinaus Grösseres nicht gedacht werden
kann (id/aliquid quo maius cogitari non potest-, in Zukunft abgekürzt als

IQM)

nilo von Marmoutiers. Lat.-dt. Ausgabe, Kempten 1989, 7-48 [llf.]). Darüber hinaus
fügt sich diese Deutung auch besser in das Gesamtwerk Anselms ein. So besteht
Anselm etwa im Monologion darauf, allein auf der Grundlage der «Notwendigkeit der
Vernunftüberlegung» zu argumentieren (Anselm, Opera omnia I, 7), und in Cur Dens
homo will er ja bekanntermassen sogar remoto Christo «mit zwingenden Gründen
(dartun; Vf.), daß es unmöglich sei, daß ein Mensch ohne ihn gerettet werde»

(Anselm, Opera omnia II, 42).
10 Einzelne Interpreten versuchen immer wieder, die ontologische Ausrichtung des

Proslogion zu bestreiten. So versucht bspw. G. Schrimpf in seiner Auslegung zu
zeigen, dass das scheinbare ontologische Argument in Wirklichkeit der zweite Schritt
der ersten wissenschaftlichen Erörterung sei, in der die Disziplin der dialectica befragt
werde, um «den Begriffscharakter des sprachlichen Zeichens aliquid quo maius nihil
cogitari potest zum Gegenstand des Disputs mit dem Toren zu machen und den

Umfang dieses Begriffs zu bestimmen» (G. Schrimpf, Anselm von Canterbury,
Proslogion II-IV. Gottesbeweis oder Widerlegung des Toren? Unter Beifügung der
Texte mit neuer Übersetzung [Fuldaer Hochschulschriften 20], Frankfurt a.M. 1994,
27). Es gehe Anselm nur darum zu zeigen, dass der Begriff aliquid quo maius cogitari
non potest sich nicht bloss auf etwas begrifflich Wirkliches beziehe (wie im Beispiel auf
das geplante Fresko), sondern «daß es logisch nicht möglich ist, es als den Begriff von
etwas nicht Realem zu denken» (ebd. 37). Diese Auslegung verbessert zwar die Konsistenz

des unum argumentum und erlaubt, die Kapitel II-IV als kohärente Einheit zu
sehen, scheint mir aber nur schwer mit dem Wortlaut des Textes vereinbar zu sein. So

beendet Anselm seine Darstellung eindeutig mit der Feststellung: Existit ergo procul
dubio aliquid quo maius cogitari non valet, et in intellectu et in re. Die Entschärfung des

hier so betont gebrauchten Existit ist m.E. mit dem Verweis auf die ganz anders
gearteten Verwendungsweisen in Anselms Erwiderung auf Gaunilo (vgl. ebd. 35, Anm.
86) nicht gerechtfertigt. Zudem ist Schrimpfs in der Ubersetzung zum Ausdruck
kommende Interpretation dieses Satzes und der Überschrift vom Wortlaut her sehr

fragwürdig. Auch die zu Beginn aus dem Prooemium zitierten Verse deuten im
lateinischen Text auf eine ontologische Auslegung, und das Fazit am Ende von c.IV zeigt,
dass Anselm meint, die Existenz Gottes bewiesen zu haben. Insgesamt habe ich den

Eindruck, dass bei Schrimpfs Auslegung trotz aller gegenteiligen Beteuerungen weniger

das Bemühen um ein adäquates Verstehen Anselms Pate steht als das Bestreben,
seinen Beweis gegen den kantischen Einwand zu immunisieren.

11 Die im Fliesstext kursiv gesetzten lateinischen Begriffe sind jeweils Zitate aus Anselm,
Opera omnia I, lOlff. Anselms Formulierung des aliquid quo nihil maius cogitari potest
variiert im Laufe des Textes des Proslogion übrigens ein wenig. Gelegentlich bildet er
den Ausdruck mit id, was allerdings allenfalls für die logische Formalisierung wichtig
ist, insofern als id nicht die Funktion eines Allquantors übernehmen kann, sondern
auf die Logik der Kennzeichnungen verweist (vgl. E. Morscher, Was sind und was sollen

die Gottesbeweise? Bemerkungen zu Anselms Gottesbeweis (en); in: F. Ricken



Grösser als am Grössten? 423

2. Wenn IQM nur im Verstand existiert (also blosse Einbildung ist), lässt sich et¬

was denken, was grösser ist als IQM.
3. Denn ein existierendes IQM ist grösser als ein bloss gedachtes IQM.
4. Also ist der Gedanke eines bloss gedachten IQM selbstwidersprüchlich (reduc-

tio ad absurdum11).
5. Gott IQM) muss als existierend gedacht werden.
6. Gott existiert.

Als Sollbruchstelle dieses Beweisversuchs fällt sofort der Schritt von 5. nach
6. ins Auge. Warum sollte Gott existieren, nur weil wir seine Existenz denken
müssen? Kann etwa unser Denken der Wirklichkeit irgendetwas aufzwingen?
Liegt hier nicht - so der von Gaunilo13 bis Verweyen immer wieder
vorgebrachte Einwand - ein unzulässiger Schluss vom Denken aufs Sein vor?

Dieser Einwand ist bei näherer Betrachtung nicht so durchschlagend, wie
er zunächst erscheint. Denn wenn ich IQM so denke, dass ich es als etwas denke,

von dem ich nur denken muss, dass es existiert, von dem aber nicht in
Wirklichkeit gilt, dass es existiert, denke ich IQM nicht als IQM. Denn dann
könnte ich noch denken, dass ich nicht nur denke, dass IQM wirklich
existiert, sondern dass IQM tatsächlich wirklich existiert, was grösser ist. Gegen
die Logik dieser Überlegung einzuwenden, dass Schlüsse vom Denken aufs
Sein unzulässig sind, verkennt, dass diese Regel in ihrer ausnahmslosen

Geltung einfach nur behauptet wird. Vertreter des ontologischen Arguments
würden auch nicht behaupten, dass sie mit ihrem Denken der Wirklichkeit
etwas auferlegen, sondern dass umgekehrt gerade die Wirklichkeit Gottes es

ist, die dem Denken diese Notwendigkeit auferlegt - ein Gedanke, der sich

etwa bei René Descartes begründet findet14.
Aussichtsreicher als dieser erste Standardeinwand scheint mir deshalb der

hiervon zu unterscheidende kritizistisch motivierte Einwand Kants zu sein,

[Hg.], Klassische Gottesbeweise in der Sicht der gegenwärtigen Logik und
Wissenschaftstheorie, 62-86, hier: 64f. gegen D. Lewis, Anselm and actuality, News 4 (1970)
175-188 [176]). Für die hier nur mögliche kurze Bewertung des Argumentes können
wir diese Abweichung aber genauso auf sich beruhen lassen wie die anderen Variationen

(anstatt potest steht z.B. auch non valet oder possit).
12 Vgl. E. Morscher, Anselms Gottesbeweis und was Uwe Meixner daraus gemacht hat,

ThPh 69 (1994) 22-33 (22); W. Rod, Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinandersetzung

um den ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel, München 1992,
42f.; W.L. Gombocz, Anselms zwei Teufel, aber nur ein Gott, Ratio 20 (1978) 150-157

(150f.).
13 Vgl. nur Gaunilos in diese Richtung weisende berühmte Inselbeispiel; Mojsisch, Got¬

tes Nicht-Sein, 74f.
14 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia - Meditationen über die Grundlagen

der Philosophie. Auf Grund d. Ausg. von A. Buchenau neu hg.v. L. Gäbe. Durchges.
von H.G. Zekl (PhB 250a), Hamburg 21977, V, 9.



424 Klaus von Stosch

der darauf hinweist, dass Dasein kein reales Prädikat und damit Existenz keine

Eigenschaft sei15. Kant hakt damit bei Schritt 3 ein und weist darauf hin,
dass Existenz nicht eine Grösse verleihende Eigenschaft ist, sondern die

Voraussetzung dafür ist, um einem Gegenstand (Grösse verleihende) Eigenschaften

zuzusprechen.
Doch auch wenn dieser Einwand auf breiter Linie übernommen worden

ist, weist er zwei Schwierigkeiten auf. Zum einen vermag er nur schwer gegen
die hohe intuitive Plausibilität von Prämisse 3 anzukommen. Zum anderen
aber ist er gegenüber den modalontologischen Reformulierungen des unum
argumentum, wie sie etwa von Malcolm und Plantinga im Anschluss ans dritte

Kapitel des Proslogion vorgenommen worden sind, weitgehend wirkungslos16.

15 Vgl. als klassische Formulierung dieses Einwandes I. Kant, Kritik der reinen Vernunft
ders., Werke in zehn Bänden, hg.v. W. Weischedel, Darmstadt 31968, III, B 626:

«Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem

Begriffe eines Dinges hinzukommen könne. Es ist bloß die Position eines Dinges,
oder gewisser Bestimmungen an sich selbst.» Wenn ich sage: «Gott ist, oder es ist ein

Gott, so setze ich kein neues Prädikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Subjekt

an sich selbst mit allen seinen Prädikaten» (ebd. B 627). Es bestehe nämlich
hinsichtlich des Begriffs nicht der geringste Unterschied, ob etwas existiere oder nicht
(zur Illustrierung dieses Gedankens führt Kant sein berühmtes Talerbeispiel an:
«Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr, als hundert mögliche.»
[ebd. B 627]). Fasse man «Gott ist» als analytischen Satz auf, so könne Gottes Sein

nicht bewiesen werden, sondern sei bereits im Begriff vorausgesetzt, was widersprüchlich
und tautologisch sei (der Gottesleugner könnte dann den Begriff <Gott> in der Tat

nicht mit der Prädikation <ist nicht> versehen, aber er könnte «das Subjekt zusamt
dem Prädikate» [ebd. B 622] aufheben - also sagen: <Gott ist> ist nicht -, denn dann
«ist nichts mehr, welchem widersprochen werden könnte» [ebd.]), betrachte man ihn
als synthetischen Satz, müsse er auf Erfahrung Bezug nehmen. Kant will damit zeigen,
dass die Frage nach dem Begriffsumfang nicht durch die Analyse von Begriffsinhalten
entscheidbar ist, sondern dass wir aus dem «Begriff von einem Gegenstande herausgehen»

müssen, «um diesem die Existenz zu erteilen» (ebd. B 629; vgl. Rod, Der Gott
der reinen Vernunft, 158).

16 In neuerer Zeit wurde der kantische Einwand gegen Anselms Version des ontologi-
schen Argumentes immer wieder zum Anlass genommen, Anselms Beweis auf der
Basis des dritten Kapitels des Proslogion auf modale Weise zu rekonstruieren. Allerdings

sind für diese Version des ontologischen Argumentes zu viele (im übrigen
fragwürdige) Zusatzannahmen notwendig, als dass es sich bei ihnen noch um blosse

Explikationen der Denkoperation aliquid quo maius nihil cogitari potest handeln
würde. So könnte man z.B. im Rückgriff auf Schelling (und die frühe Tradition negativer

Theologie) fragen, ob Gott nicht als mehr als notwendig existierend gedacht
werden müsse und deshalb nicht im anselmischen oder cartesianischen Sinne auf der
obersten Modalstufe, sondern über dieser angesiedelt werden müsse (vgl. E. Jüngel,
Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im
Streit zwischen Theismus und Atheismus, 5., durchges. Aufl. Tübingen 1986, 30).



Grösser als am Grössten? 425

Von daher bemüht sich eine zunehmende Zahl von Kritikern, Anselms
Gottesbeweis dadurch unschädlich zu machen, dass er an seiner Basis
angegriffen wird: beim Gottesbegriff des IQM. Dies führt uns zugleich zu der
Eingangsfrage zurück, ob der Begriff des IQM Hilfestellungen bei der Suche nach
einem allgemein verbindlichen Gottesbegriff zu geben vermag. Solche
Hilfestellungen sind natürlich nur denkbar, wenn sich der Begriff des IQM
widerspruchsfrei rekonstruieren lässt17.

2. Zur Konsistenz des Gottesbegriffs Anselms

An dieser Stelle setzt beispielsweise die Kritik Rainer Martens in seinem im
vergangenen Jahr erschienenen Buch Die Möglichkeit des Unmöglichen an,
wenn er versucht, Anselms Gottesbegriff als in sich widersprüchlich zu erweisen18.

Marten weist auf das Problem hin, dass Gott bei Anselm zugleich «das

größte zu Denkende» und «das noch <größere> Denkunmögliche sein» soll19.

Oder anders gewendet: «Erste Emphase: Gott ist das Größte. Zweite Emphase:

Gott ist größer als das Größte. Versteckter gesagt: Gott ist zum ersten das

Größte zu Denkende, zum zweiten das Undenkbare.»20 Wie kann das sein?

Wie kann Gott zugleich dem Denken aufgegeben (und insofern denkbar) und
undenkbar sein? Wie kann Gott zugleich am grössten und grösser als am
grössten sein?

In meinen Augen macht es sich Marten an dieser Stelle etwas zu leicht,
wenn er diese beiden Bestimmungen Gottes einfach nebeneinander stellt. In
Wahrheit folgt die Einsicht, dass Gott grösser ist als gedacht werden kann, aus

17 In der langen Rezeptionsgeschichte des ontologischen Argumentes ist man schon früh
auf die Notwendigkeit und Schwierigkeit aufmerksam geworden, die Nichtwider-
sprüchlichkeit des ihm zugrundeliegenden Gottesbegriffs aufzuzeigen. In Anselms
Kontroverse mit Gaunilo wird dieser Punkt zwar allenfalls ansatzweise behandelt,
aber bereits Duns Scotus bringt ihn mit Nachdruck auf die Tagesordnung. Sein
Einwurf wird später immer wieder rezipiert, z.B. durch Mersenne gegenüber Descartes
und - allerdings ohne bewusste Rückbindung an Scotus - bei Leibniz. Bis heute wird
das hier zu verhandelnde Problem oft gar nicht verstanden. Vgl. etwa das Eingeständnis

von N. Malcolm, einem der wichtigsten Protagonisten der neueren modalen
Reformulierungsversuche, die das ontologische Argument zumindest im angelsächsischen

Sprachraum wieder in die philosophische Diskussion eingebracht haben: «I do
not know how to demonstrate that the concept of God - that is of a being a greater
than which cannot be conceived - is not self-contradictory» (N. Malcolm, Anselm's
ontological arguments; in: J. Hick, A. McGill [Hg.], The many-faced argument.
Recent studies on the ontological argument for the existence of God, London/Melbourne

1968,301-320 [318]).
18 Vgl. R. Marten, Die Möglichkeit des Unmöglichen, Freiburg/München 2005, 135.
19 Vgl. ebd. 136.
20 Ebd. 140.



426 Klaus von Stosch

der Begriffsbestimmung Gottes als IQM. Entsprechend findet sie sich bei
Anselm auch erst im Rahmen seiner Ableitung der Wesensbeschreibungen Gottes

aus dem Begriff des IQM (eben in c. XV). Dennoch trifft Marten einen
wichtigen Punkt, weil nicht nur Anselms Gottesbegriff, sondern jeder
Gottesbegriff rationaler Theologie nicht nur daran festhalten muss, dass ausgehend

vom Geschöpflichen etwas von Gott gesagt werden kann, sondern dass

zugleich der Transzendenz Gottes Rechnung zu tragen ist. So jedenfalls meint
Jules Vuillemin folgern zu dürfen und unterstellt jeder rationalen Theologie,
dass sie angesichts des Gegebenen, nämlich der Geschöpflichkeit der Welt, in
ihrer Rede von Gott zugleich an der «Bedingung der Kette der Ähnlichkeit»
und der «Bedingung der Transzendenz» festhalten müsse21. Das Problem, das

sich aus diesen Bedingungen heraus der Vernunft stelle, sei es, «mit dem
Gegebenen und der Ähnlichkeit etwas Transzendentes zu erreichen»22. Wie
kann ich ausgehend von der Welt etwas über Gott sagen?

Vuillemins Meinung nach gar nicht. Er macht deutlich, dass der klassische

Lösungsversuch dieses Problems auf eine logisch-mathematische Antinomie
hinausläuft, die in ihrer logischen Struktur der von Burali-Forti entdeckten
Antinomie der Menge aller Ordinalzahlen entspricht23. Zu jeder Menge von
Ordnungszahlen gibt es eine Ordnungszahl, die grösser ist als alle in der Menge

vorkommenden Ordnungszahlen. Sie gehört per definitionem nicht zu der

Menge der Ordnungszahlen, muss aber gleichzeitig als Ordnungszahl doch
auch zu ihr gehören. Denke ich sie als zur Menge der Ordnungszahlen gehörig,

gibt es wieder eine neue, nicht dazugehörende Ordnungszahl, die in das

gleiche Dilemma gerät. Wenn wir von der Menge aller Ordnungszahlen
ausgehen, so muss der unmittelbare Nachfolger dieser Menge also zugleich in ihr
enthalten sein und kann es doch nicht24.

Entsprechend muss der unmittelbare Nachfolger der Menge der natürlich
geordneten Perfektionen als der kleinste unter allen Perfektionen, der grösser
ist als die Perfektionen dieser Menge, mit dieser vergleichbar sein, um eine
Kette der Ähnlichkeiten unterstellen zu können, und damit auch in dieser
enthalten sein. Zugleich ist gerade dies durch die Bedingung der Transzendenz

ausgeschlossen, insofern die grösste Perfektion doch gerade nicht zu der

21 Vgl. J. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest. Uber die innere Möglichkeit
eines rationalen Gottesbegriffs, AGPh 53 (1971) 279-299 (281).

22 Ebd.
23 Vgl. Vuillemins Formalisierung, ebd. 284f.; zur von Burali-Forti entdeckten Antino¬

mie vgl. J. Vuillemin, Le Dieu d'Anselme et les apparences de la raison, Paris 1971,
78f.; zum Rest dieses Abschnitts vgl. J. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest,
281-286, sowie ders., Le Dieu d'Anselme, 72-80. Ahnlich argumentiert C. Viger, St.
Anselm's ontological argument succumbs to Russell's paradox, IJPR 52 (2003) 123-128

(124f.).
24 Vgl. H. Küng, Der Anfang aller Dinge. Naturwissenschaft und Religion, München/

Zürich 42005, 34.



Grösser als am Grössten? 427

Menge der Perfektionen gehören sollte. Vuillemin kann deshalb resümieren:
«Die reine Vernunft - ob sie es mit Klassen oder mit Perfektionen zu tun hat,
das ändert nichts an der Sache - ist unfähig, die absolute Totalität ihrer
Bildungen in einer allumfassenden Menge zu vereinigen»25.

Zur Verteidigung Anselms gegen die bisher dargestellten Erläuterungen
Vuillemins könnte man nun allerdings darauf hinweisen, dass Anselm ja gerade

die Vergleichbarkeit des aliquid quo maius cogitari non potest mit unseren
Vorstellungen von der Welt bestreitet, insofern er es in Kapitel 15 ja als grösser

bezeichnet, als gedacht werden kann26. Anselm scheint also durch die

Betonung der Transzendenz Gottes die dogisch-mathematische Antinomie> zu
vermeiden, die sich ergibt, wenn man zugleich an der Bedingung der Kette der
Ähnlichkeit und der Bedingung der Transzendenz festhält27.

Mit dieser Betonung der Transzendenz Gottes führe Anselms Gedankengang

aber - wie Vuillemin weiter ausführt - zwangsläufig in eine <modal-epi-
stemologische Antinomie>28. Negiere ich nämlich die Bedingung der Ähnlichkeit

der Kette, so verschwindet zwar die dogisch-mathematische Antinomie>,
aber es verschwindet damit auch meine Brücke zum aliquid quo maius cogitari
non potest, so dass ich nicht mehr wissen kann, ob dieses ein wahrhaft
repräsentatives Zeichen ist. Anselm meint zwar, nicht alle Brücken zum aliquid
quo maius cogitari non potest eingerissen zu haben, da man durchaus denken
könne, dass etwas undenkbar sei; insofern will er an der Bedingung der
Ähnlichkeit der Kette festhalten. Aber gerade dadurch wird sein Begriff antino-
misch, wie Vuillemin zu verdeutlichen sucht. Denn «Reflexionsbegriffe wie
<denkbar> oder <undenkbar> (darf man nie; Vf.) auf die Ebene des unmittelbaren

Bewußtseins herabdrücken»29. Sie sind nur in einer Metasprache sagbar,
so dass die Aussage «<'x' ist undenkbar> ist denkbar» auf einer metameta-
sprachlichen Ebene stattfindet. Bei der Aussage «<'x' ist undenkbar> ist denk-

25 Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 286.
26 In Kapitel 15 des Proslogion betont Anselm nämlich die Transzendenz Gottes, der

nicht nur aliquid quo maius cogitari non potest, sondern auch maius quam cogitari possit
sei. Die Begründung hierfür hat wieder dieselbe Struktur einer reductio ad absurdum
wie in den Kapiteln 2f., so dass sie sich gut an die Kapitel 2-4 anschliesst und das Kapitel

15 deshalb als letzte Steigerung des dort begonnenen Gedankengangs erscheinen
lässt. Ihre späte Anführung im Text erklärt sich daraus, dass in Kapitel 14 aufgewiesen
wird, dass der kreatürliche Intellekt nicht an die göttliche Wahrheit heranreicht, und
sich daran die in Kapitel 15 angeführte Eigenschaft Gottes logisch anschliesst.

27 Bestreitet man, dass die in Kapitel 15 stark gemachte Bedingung der Transzendenz bei
Anselm die in den Eingangskapiteln vorausgesetzten Bedingungen der Kette der
Ähnlichkeit aufhebt, so verfällt die Argumentation in die dogisch-mathematische Antinomie).

28 Vgl. zum folgenden Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 286-295; ders., Le
Dieu d'Anselme, 58-72.

29 Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 299.



428 Klaus von Stosch

bar» gilt: Nur das «ist undenkbar» ist eine metasprachliche Aussage über <x>;

das «ist denkbar» ist dagegen eine über die Aussage «<x> ist undenkbar». Auf
IQM angewandt bedeutet das, dass ich zwar auf einer metametasprachlichen
Ebene sagen kann, dass die Transzendenz und damit Undenkbarkeit des IQM
denkbar ist, dass sich diese Denkbarkeit aber auf die Aussage «Valiquid quo
maius cogitari non potest> ist undenkbar» bezieht und nicht auf den Begriff
aliquid quo maius cogitari non potest. Oder wie Vuillemin es ausdrückt: «(W)enn
Gott als undenkbar gesetzt ist, ist es diese Setzung und nicht Gott selbst, die
für ein reflektierendes Denken denkbar ist»30.

Damit fällt aber die entscheidende Voraussetzung von Anselms Argument,

die ja darin besteht, dass der insipiens den Ausdruck aliquid quo maius
cogitari non potest als Begriff in intellectu hat. Versucht man diese Ausgangsbasis

dadurch zu retten, dass man die Bedingung der Kette der Ähnlichkeit
wieder voll in Kraft setzt, und vermeidet die <modal-epistemologische
Antinomie), so verfällt man automatisch in die oben beschriebene dogisch-mathematische

Antinomie>31.
Ob dieses Dilemma wirklich eine gültige Widerlegung des ontologischen

Argumentes darstellt, ist umstritten. Kann man die verschiedenen Grade der
Perfektionen wirklich mit der Menge der natürlichen Zahlen gleichsetzen?
Sicher kann ich nicht ausschliessen, dass es eine unendliche Menge an Perfektionen

gibt. Folgt daraus aber schon die Tatsache, dass die Menge der Perfektionen

nicht endlich sein kann? Kann man die Existenz einer (letzten Menge vor
Gott> tatsächlich genauso ausschliessen wie die Existenz einer grössten natürlichen

Zahl32? Doch selbst wenn man zugibt, dass die Grade der Perfektionen
unendlich sind, bleibt die Frage, ob aus der Antinomie der Mengenlehre die
Antinomie des Gottesbegriffs gefolgert werden kann33.

30 Ebd.; vgl. Vuillemin, Le Dieu d'Anselme, 70. Dieser Punkt ist Anselm allerdings völ¬

lig klar, wenn er bspw. schreibt: «Wie nämlich nichts im Wege steht, das Unaussag-
bare auszusagen, mag auch das sogenannte Unaussagbare (ineffabile) nicht ausgesagt
werden können, und wie das Undenkbare gedacht werden kann, wenngleich das, dem
der Ausdruck Undenkbares treffend eignet, nicht gedacht werden kann, so kann ohne
Zweifel, wenn das IQM ausgesagt wird, das, was vernommen wird, gedacht und
verstanden werden, auch wenn jene Wirklichkeit IQM nicht gedacht oder verstanden
werden kann» (Mojsisch, Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden?, 119f.).

31 Vgl. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest, 297f.: «Entweder rettet man die
Ähnlichkeit: dann führt die gleichzeitige Behauptung der Transzendenz unvermeidbar

zu der logisch-mathematischen Antinomie. Oder man rettet die Transzendenz:
dann gerät man zwangsläufig in die modal-epistemologische Antinomie, sobald man
die für die demonstrative Kraft des Schlusses notwendige Bedingung der Ähnlichkeit
dennoch aufrechterhalten will.»

32 Vgl. J.L. Scherb, Anselms philosophische Theologie. Programm - Durchführung -
Grundlagen (MPhS 15), Stuttgart/Berlin/Köln 2000, 272.

33 So könnte man z.B. über einen Ausweg durch Aufgabe der naiven Mengenlehre etwa



Grösser als am Grössten? 429

Zudem bietet Anselm selbst hinsichtlich der modal-epistemologischen
Antinomie einen Ausweg an, der von Vuillemin zwar angezweifelt34, aber
nicht widerlegt wird. Er versucht den Weg des Uberstiegs von einer Stufe auf
die nächste nicht durch die Steigerung der Perfektionen, sondern durch die

Wegnahme von Beschränkungen zu erreichen. Damit wäre eine Brücke zur
Transzendenz gegeben, ohne dass eine Kette der Ähnlichkeit in Anspruch
genommen wird35.

Doch selbst wenn man all diese Widerlegungsversuche nicht für
durchschlagend hält, lässt sich der Anselmsche Gottesbegriff aufgrund seiner besonderen

Eigenart so fassen, dass die gegen ihn erhobenen Einwände ins Leere
laufen. Anselm gibt mit seinem Begriff nämlich keine inhaltliche Bestimmung
Gottes, sondern nennt lediglich eine Regel, die bei jeder Bildung und Debatte
von Begriffen über Gott zu beachten ist. Gerade deshalb ist sein Begriff in der

gegenwärtigen Debatte so interessant. Und allein deshalb kann er sogar im
interreligiösen Dialog kriterial in Anschlag gebracht werden36.

3. Id quo maius cogitari non potest als Regel zur Bildung von Gottesbegriffen

Anders als bei den superlativischen Formulierungen des Gottesbegriffs, die
im Laufe der Neuzeit üblich wurden37, wenn Gott etwa als allervollkommen-
stes Wesen bestimmt wurde, handelt es sich bei Anselms komparativischer
Formulierung um einen operationalen Begriff der Logik, genauerhin um
einen Begriff, der eine Sprechhandlung anleitet, die den angezeigten Begriff
herstellt38. Seine Besonderheit gegenüber den neuzeitlichen Formulierungen39

im Anschluss an Cantor und Russell nachdenken. Möglich wäre auch eine Lösung
durch Adaption der axiomatischen Mengenlehre der Variante von Neumann-Bernays-
Gödel mit Urelementen. Scherb schlägt einen Ausweg vor, der sich auf Quasireihen
stützt und mit dem Kniff operiert, die Bedingung der Ähnlichkeit auf das Perfektion-
Sein zu reduzieren (vgl. Scherb, Anselms philosophische Theologie, 276-283).

34 Vuillemins Zweifel gründet in der Sorge, dass durch die Wegnahme der Beschränkung
auch die Ähnlichkeit verschwindet (vgl. Vuillemin, Id quo nihil maius cogitari potest,
289). Diese Sorge ist nicht einfach aus der Luft gegriffen, muss aber auch nicht
durchschlagend sein bzw. sie liesse sich jeweils am Einzelfall ausräumen.

35 Vgl. zu diesem Weg indirekter Gotteserkenntnis Scherb, Anselms philosophische
Theologie, 21-26.33-36.

36 K. Ward, Religion and creation, Oxford 1996, 164, weist darauf hin, dass der Anselm¬
sche Gottesbegriff nicht nur für die abrahamitischen Traditionen Geltung hat,
sondern auch in der hinduistischen Tradition präsent ist.

37 Bei seiner «Neuentdeckung» des Beweises gebrauchte Descartes sich im Folgenden
einbürgernde superlativische Formulierungen (vgl. die Formulierungen in der V.
Meditation: ens summe perfectum [Descartes, 120], ens primum et summum [ebd. 122]).

38 Vgl. Schrimpf, Anselm von Canterbury, 49.



430 Klaus von Stosch

oder der Gaunilos {quod est maius omnibus40) besteht - wie schon Karl Barth
in seiner Rezeption Anselms herausstellte - also darin, dass er nicht auf onti-
scher, sondern auf noetischer Ebene formuliert ist41; d.h. es geht um eine «Regel

des Denkens über Gott»42. Es geht um eine Bezeichnung Gottes durch
einen eine Denkregel angebenden Namen43.

Diese Einsicht Barths macht sich - allerdings ohne auf Barth zu verweisen

- auch Armin Kreiner zu eigen, wenn er vorschlägt, IQM nicht auf einen
Referenten hin zu spezifizieren, sondern als Regel zu betrachten44, die bei jeder
Bildung eines Gottesbegriffs zu beachten und somit als Mindeststandard für
rationale Redeweisen von Gott anzusetzen sei. IQM also nicht als inhaltliche
Bestimmung Gottes, sondern als Aufforderung zu einer komparativischen
Handlung bis zur Grenze menschlichen Denkens und darüber hinaus. Wenn
du versuchen willst, Gott zu denken, so steigere alles in einer unüberbietbaren

Weise und übersteige noch einmal diese letzte Steigerung. Nur im
Teilnehmen an der transzendierenden Dynamik über alles hinaus, die dem Denken

eigen ist, kann ich versuchen, handelnd von Gott zu sprechen. Das Denken

wird so zum Tun, das jede Idolatrie ausschliesst und zu einem ständigen
Ikonoklasmus unserer Begriffe und Bilder von Gott einlädt. Letztlich gibt
Anselms Formel - so hielt schon Barth fest - lediglich «das dem Denken des

Gläubigen durch die Offenbarung eingeprägte Verbot wieder, etwas
Größeres als Gott zu denken»45. Denn etwas Grösseres als IQM denken wollen
hiesse sich selbst über Gott zu stellen46. «Gott kann nie nur der <Schlussstein>

des Denkens sein: das Größte, was es denken kann und denken muss, um sich
selbst denken zu können. Das Denken muss - es darf - dieses Größte noch
einmal von dem unterscheiden, was größer als dieses Größte ist, was also

nicht darin aufgeht, für das Denken das id quo maius cogitari non potest zu
sein.»47

Wichtig ist allerdings, dass der so in Gang gesetzte Ikonoklasmus nicht
richtungslos zum Selbstzweck gemacht wird, sondern durch den Begriff des

39 Vgl. etwa die in dieser Tradition stehende Bestimmung bei J.L. Scherb, Perfectio Per-
fectionum. Zur Grundstruktur des monotheistischen Gottesbegriffs, PhJ 108 (2001)
18-32 (22), der Gott als jenes Wesen fasst, «dem eine maximale Kollektion kompossi-
bler größer-machender Eigenschaften zukommt.»

40 Vgl. Mojsisch, Gottes Nicht-Sein, 60.
41 Vgl. Barth, Fides quaerens intellectum, 81.
42 Ebd. 82.
43 Vgl. ebd. 109.
44 Vgl. Kreiner, Wahrheit, 64: «Der religiösen Rede von Gott liegt kein identischer Refe¬

rent zugrunde, sondern eher eine grundlegende Maxime bzw. Regel.»
45 Barth, Fides quaerens intellectum, 98.
46 Vgl. ebd. 73.
47 J. Werbick, «Ontologischer Gottesbeweis»?, Münster 2005 (bisher unveröffentl.

Typoskript), 7.



Grösser als am Grössten? 431

IQM orientiert wird. Die Art der dabei vollzogenen Dynamik und seine

Orientierung hängt davon ab, wie der Begriff des maius im IQM bestimmt wird.
Anselm versteht maius offenbar in erster Linie im Sinne von melius48. Es

geht also darum, etwas Besseres, Überlegenes zu denken; es geht um Überlegenheit

in einem umfassenden, alle Lebensbereiche betreffenden Sinne49. Gottes

Unbeschreibbarkeit liegt exakt darin begründet, dass er alle denkbare
Vollkommenheit positiv überschreitet. Denkt man dabei die niedrigere Ebene

jeweils in der höheren als im Hegeischen Sinne aufgehoben, wird die
inhaltliche Rede von Gott durch die Rede vom IQM einer kriterialen Untersuchung

zugänglich50.
Allerdings ist diese kriteriale Untersuchung abhängig von unseren

Wertintuitionen und Grundhaltungen dem Leben gegenüber. Es lässt sich eben nicht
ein für alle Mal kulturunabhängig festlegen, was besser, grösser und überlegen
ist. Der Mensch kann nur Gott nachdenken und für ihn in bestimmter Weise

eintreten, wenn er sich als Person einbringt. Der Begriff des IQM führt damit
gerade nicht aus der Unübersichtlichkeit der sich ihrer Grenzen bewusst
gewordenen Moderne hinaus, sondern mitten in ihre Multiperspektivität und
Ambivalenz hinein. Letztlich lässt sich nur anhand von Beispielen werbend
für eine bestimmte Fassung des IQM eintreten.

Denke ich Gott beispielsweise als seiner selbst und jeder Tat mächtig, der
in allumfassender Kontrolle jedes Ereignis der Welt determiniert, wäre zu
überlegen, ob dieser Begriff der Allmacht nicht noch einmal überstiegen werden

kann. Wäre die höhere Form von Macht nicht die, die nicht nur abhängig,

sondern auch unabhängig zu machen vermag? Müsste sie sich also - mit
Kierkegaard gesprochen - nicht darin zeigen, dass sie nicht nur «das Imposanteste

von allem hervorbringen kann: der Welt sichtbare Totalität, sondern
(auch darin, dass sie; Vf.) das Gebrechlichste von allem hervorzubringen
vermag: ein gegenüber der Allmacht unabhängiges Wesen»51? Müsste Allmacht
also nicht entsprechend der Bewegung des IQM als Liebe gedacht werden?

48 Nach Seifert sind bei Anselm alle drei Seinsdimensionen gemeint, also die der Wirk¬
lichkeit, der Intelligibilität und des Gutseins. «Dabei ist wohl der eigentliche Kern der
Bedeutung von <maius> nicht <in höherem Grade wirklich), wie Brecher meint,
sondern gut.» (J. Seifert, Gott als Gottesbeweis. Eine phänomenologische Neubegründung

des ontologischen Arguments [Philosophie und realistische Phänomenologie 4],
Heidelberg 1996, 514) - eine Bestimmung, die ihre Wurzeln bei Augustinus zu haben
scheint (vgl. ebd. 516 mit Verweis auf Confessiones VII, iv).

49 Vgl. Barth, Fides quaerens intellectum, 70: «Das <Größere> ist also ganz allgemein:
das ihm Überlegene.»

50 Vgl. Ward, Religion and creation, 131: «If God is indescribable by us, it is because

God is a reality of greater, not lesser, intelligibility, beauty, and bliss than any we can
imagine.»

51 S. Kierkegaard, Eine literarische Anzeige, Gesammelte Werke 17, übers.v. E. Hirsch,
Düsseldorf 1954, 124.



432 Klaus von Stosch

Und müsste diese Liebe nicht noch einmal so trinitarisch unterfasst werden,
dass sie durch die Anstrengung des Begriffs in ihrer höchsten Vollkommenheit

gewürdigt wird?
Natürlich werden bei der Antwort auf diese Fragen kulturelle Werte und

lebensgeschichtliche Grundentscheidungen eine Rolle spielen. Und doch meine

ich, dass sich im Gefolge der von Kierkegaard entwickelten Intuitionen für
das christliche Verständnis von Allmacht als Liebe eintreten lässt. Wenn dies

geleistet ist, führt die Anwendung der IQM-Regel zwar dazu, auch diesen
Begriff, dieses Festhalten-Wollen Gottes fallenzulassen. Gott ist noch einmal
grösser. Aber er ist nicht unberechenbar anders, sondern eben grösser, besser,
vollkommener als alles, was wir uns ausdenken können, und wir können
dadurch vertrauen, dass die Einsichten unseres Gottesbegriffs nicht einfach
negiert, sondern von höherer Ebene her integriert werden.

Die Frage nach der Existenz Gottes lässt sich durch Anselms Argument
nicht beantworten - genauso wenig, wie sie sich durch ein anderes Argument
sicherstellen lässt. Denn Gott versucht uns allein mit Mitteln der Liebe für
sich zu gewinnen. Ein Gottesbeweis würde den Glauben aus einem Akt der
Liebe in einen des Wissens umwandeln.

Doch auch wenn Anselm Gott nicht beweisen kann, so kann er unsere
begriffliche Rückfrage nach Gott doch kriterial orientieren und regulierend
leiten. Vielleicht kann seine Regel zur Bildung des Gottesbegriffs uns auch heute
noch einmal einen Anstoss geben, der Grösse der Liebe des menschgewordenen

Gottes nachzudenken - einer Liebe, die nicht vollkommen anders und
dadurch unverstehbar ist, sondern grösser, besser, allen unseren Wünschen
überlegen ist und uns gerade so mit unendlicher Freude erfüllen und zu
solidarischem Flandeln anstiften kann.

Abstract

Der Beitrag untersucht, ob der Begriff Gottes als dessen, worüber hinaus Grösseres nicht
gedacht werden kann, Anknüpfungspunkte bei der Suche nach einem rational ausweisbaren

Gottesbegriff bieten kann. Nach einer kurzen Würdigung des ontologischen Gottesbeweises

(1.) geht der Autor der neueren Debatte um die Widerspruchsfreiheit des Anselm-
schen Gottesbegriffs nach (2.). Einen Ausweg aus den dabei zutage tretenden Aporien bietet

sich ihm zufolge dann, wenn man den Gottesbegriff Anselms als Aufforderung zu einer
komparativischen Handlung versteht bis zur Grenze menschlichen Denkens und darüber
hinaus (3.). In diesem regulativen Verständnis vermag der Gottesbegriff Anselms - so die
These - auch heute noch wertvolle Impulse zur kriterialen Orientierung der Rede von
Gott zu bieten.

Klaus von Stosch, Münster/Köln


	Grösser als am Grössten? : Untersuchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury

