
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: "Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere" : zur Einführung
in die Hermeneutik Paul Ricœurs

Autor: Bühler, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere»

Zur Einführung in die Hermeneutik Paul Ricœurs1

Es ist keine leichte Aufgabe, auf einigen Seiten in Ricœurs breit angelegtes
Werk einzuführen. Die Schwierigkeit ist nicht nur, dass er neben hunderten
von Aufsätzen viele, und dicke, gewichtige Bücher geschrieben hat. Sie hängt
auch damit zusammen, dass er sich stets bemüht hat, seine Reflexion im
Gespräch mit anderen Positionen zu entfalten, im Sinne einer streng dialogischen

Philosophie. Zugleich war es ihm ein wichtiges Anliegen, jeden neuen
Schritt in seinem Nachdenken als bewusste Fortentwicklung zu vollziehen,
und zwar so, dass das Vorangegangene nicht einfach überholt, sondern mit ins
Neue aufgehoben wird. Man kommt also mit Ricœur in eine weite geistige
Welt hinein, in der alles zusammenhängt und nichts isoliert behandelt werden
kann. Noch schlimmer wäre es natürlich, wenn man die Sekundärliteratur
hinzunähme, denn damit öffnete sich eine weitere breite Welt, die der
vielfältigen Ricœur-Rezeption!

Nun hat es aber in dieser schwierigen Situation durchaus etwas Tröstliches,

dass Ricœur in seinem allumfassenden Werk immer wieder auf die
Endlichkeit, die Zerbrechlichkeit, die Verwundbarkeit als Grunddimensionen
des menschlichen Lebens zu sprechen kommt. In diesem Kontext weiss er
auch um die Fehlbarkeit, die alle Bemühungen der Menschen prägt, so dass

diese auch immer wieder schuldig werden. Diese Feststellung ruft dazu auf,
mit Gelassenheit einen Aufsatz in Angriff zu nehmen, im Bewusstsein darum,
dass dieser endlich, fehlbar ist, und schliesslich vielleicht auch etwas schuldig
bleibt, sei es dem dargestellten Autor oder den Leserinnen und Lesern der
Zeitschrift!

Ich werde folgendermassen vorgehen: Zunächst wird es darum gehen, wie
es sich in hermeneutischer Perspektive gehört, den Kontext zu schildern, in

1 Der zitierte Satz steht in: P. Ricœur, La fonction herméneutique de la distanciation,
in: ders., Du texte à l'action. Essais d'herméneutique II, Paris 1986, 101-117 (117). Dieser

Aufsatz befindet sich, in leicht veränderter Fassung und unter der Uberschrift
«Philosophische und theologische Hermeneutik» ins Deutsche übersetzt, in: P.

Ricœur, E. Jüngel, Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache. Mit einer Einführung

von P. Gisel (EvTh - Sonderheft), München 1974, 24-45. - Bei den bibliographischen

Angaben gehe ich im Folgenden so vor: Uberall dort, wo eine deutsche

Ubersetzung vorliegt, gebe ich diese an; sonst greife ich auf die französische (oder
englische) Originalversion zurück. Für einen bibliographischen Gesamtüberblick
(Primär- und Sekundärliteratur) sei auf die sehr ausführliche Bibliographie von F.D.
Vansina verwiesen: Paul Ricœur. Bibliographie primaire et secondaire. Primary and

Secondary Bibliography. 1935-2000, Leuven 2000.

ThZ 3/62 (2006) S. 399-419



400 Pierre Bühler

dem Paul Ricœurs Werk steht, indem sein Leben und seine geistige Umwelt
in einigen Grundzügen expliziert werden. Dann soll eine Kategorie erarbeitet
werden, die uns als «Schlüssel» zum gesamten Werk dienen soll. Von dort her
werde ich diachron die Hauptphasen seiner Reflexion nachzeichnen, um
nachher eher synchron die Aspekte zu kennzeichnen, die das zentrale Anliegen

seiner Hermeneutik ausmachen. Schliesslich werde ich versuchen zu
zeigen, wie sich diese auf den Umgang mit einer konkreten Thematik auswirkt,
und zwar soll es hier um die Dimension des Ethisch-Politischen gehen, die
Ricœur stets am Herzen lag. Ab und zu werde ich mich auch auf die in diesem
Heft in deutscher Ubersetzung veröffentlichte Schrift Le mal, Das Böse, beziehen2.

1. Ein paar Hinweise aufRicœurs Leben und geistige Umweht3

Paul Ricœur ist am 27. Februar 1913 in Valence (Südfrankreich) geboren. Er
stammt aus einer reformierten Familie, und diese konfessionelle Verwurzelung

blieb für ihn zeitlebens wichtig. Da er beide Elternteile sehr früh verlor
(seine Mutter starb gleich nach der Geburt, sein Vater 1915 an der Front),
wuchs er bei Grosseltern in der Bretagne auf. In autobiographischen Texten
hat er diesen frühen Verlust der Eltern öfters als einen Grund für seine intensive

Beschäftigung mit dem Problem des Bösen bezeichnet: Schon früh sei die
Erfahrung des Übels in sein Leben eingebrochen. Seine Schulzeit verbrachte
er im Wesentlichen in Rennes, wo er 1933 das Lizentiat in Philosophie
erhielt. Im Jahr darauf schrieb er sich in Paris an der Sorbonne ein und erwarb
1935 eine «agrégation» in Philosophie4. In dieser Zeit der dreissiger Jahre
bewegte er sich in den Kreisen der französischen Existenzphilosophie und war
vor allem mit Gabriel Marcel und dessen Schülern in Kontakt, befasste sich
also intensiv mit Marcels Personalismus. Zugleich engagierte er sich zu dieser
Zeit politisch: Unter dem Einfluss seiner reformierten Herkunft fand er seine

ethisch-politische Heimat im religiösen Sozialismus französischer Prägung,
im sogenannten Christianisme social. Dieser früh schon eingeschlagenen

2 Vgl. oben, S. 379-398. Auch in dieser Schrift kommt der ethische Akzent zum Zuge:
Die Unmöglichkeit, das Theodizeeproblem denkerisch zu lösen, weist auf das Handeln

und das Fühlen.
3 Eine «intellektuelle Autobiographie» hat Ricœur 1995 veröffentlicht: Réflexion faite.

Autobiographie intellectuelle, Paris 1995, 9-82; zu autobiographischen Elementen vgl.
auch (in Form eines Gesprächs): P. Ricœur, La critique et la conviction. Entretien
avec François Azouvi et Marc de Launay, Paris 1995 (in neuer Auflage: Paris 2002).
Wer nach einer ausführlichen Biographie sucht, sei auf das grosse Werk von François
Dosse verwiesen: Paul Ricœur, les sens d'une vie, Paris (2000) 2001.

4 Staatsprüfung für Gymnasiallehrer, mit deren Bestehen die Lehrerlaubnis an höheren
Schulen und gleichzeitig das Anrecht auf Verbeamtung erworben wird.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 401

politischen Richtung wird er zeitlebens treu bleiben. Hatte ihm der Erste
Weltkrieg seinen Vater genommen, so unterbrach der Zweite Weltkrieg
zunächst einmal seine universitäre Laufbahn: 1939 wurde er eingezogen und
kam früh schon nach Pommern in Kriegsgefangenschaft. Die Kriegszeit
hinderte ihn nicht an der Fortführung seiner Arbeiten, sondern förderte sie

sogar: Er hatte bereits vor dem Krieg angefangen, sich mit der Phänomenologie
zu befassen; am Ende des Krieges kam er nach Frankreich zurück mit einer
im Gefangenenlager erarbeiteten französischen Übersetzung von Edmund
Husserls Ideen zu einer reinen Phänomenologie, die 1950 veröffentlicht wurde.
Seither bildete die Beschäftigung mit der Phänomenologie, insbesondere mit
Husserl, aber auch mit dessen Schülern, vor allem Heidegger, eine Lebensaufgabe.

Oder anders gesagt: Die Phänomenologie wurde zur grundlegenden
Schule5.

Nach dem Krieg arbeitete Ricceur zunächst als Lehrer in Le Chambon, im
College cévenol, einer Mittelschule in reformiertem Gebiet. Neben Gabriel
Marcel wurde auch Karl Jaspers zu einer wichtigen Bezugsfigur6. Ende der
vierziger Jahre erhielt er dann eine Anstellung am CNRS, dem französischen
Forschungsfonds, und wurde 1948 Professor an der Universität Strassburg, als

Nachfolger des berühmten Hegel-Spezialisten Jean Hyppolite. Dort arbeitete

er an seinem ersten grossen Werk, das der Willensproblematik gewidmet war.
1957 wurde er Professor für allgemeine Philosophie an der Sorbonne, dann ab

1965 an der Universität Paris-X-Nanterre, wo er am Ende der sechziger Jahre
als Dekan die Studentenunruhen direkt miterlebte. Von diesem Amt trat er
1970 zurück, als der Staat infolge der Studentenproteste massiv in die
Hochschulautonomie eingriff. Im selben Jahr wurde er an der University of Chicago

Lehrstuhlnachfolger von Paul Tillich, wobei er aber die Lehrtätigkeit in
Paris-X-Nanterre phasenweise beibehielt. Stand er in den sechziger Jahren vor
allem im Gespräch mit französischen Kollegen, so etwa den Vertretern der
strukturalistischen Linguistik, so eröffnete sich ihm mit der Berufung nach
Chicago das weite Arbeitsfeld der amerikanischen Universitäten (Northrop
Frye, Mircea Eliade, Charles Taylor, John Rawls wurden zu prägenden
Partnern). Freilich ging der Dialog mit anderen auch im französischen Sprachbereich

weiter (erwähnt seien hier vor allem Emmanuel Lévinas und Jacques
Derrida). Nicht zu vergessen ist ebenfalls, dass Ricceur stets im Gespräch mit
der Theologie stand, nicht zuletzt mit der hermeneutischen Theologie
deutscher Prägung (in den sechziger Jahren gehörten Bultmann und Ebeling zu

5 So die Überschrift eines Sammelbandes mit phänomenologischen Studien: À l'école
de la phénoménologie, Paris 1986.

6 Vgl. dazu die frühen Werke: Karl Jaspers et la philosophie de l'existence, Paris 1948

(in Zusammenarbeit mit M. Dufrenne); Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie
du mystère et philosophie du paradoxe, Paris 1948.



402 Pierre Bühler

seinen wichtigen Gesprächspartnern7). Von 1967 bis 1980 war Ricceur
zugleich Direktor des Zentrums für phänomenologische und hermeneutische
Forschung am CNRS (im Rahmen des Husserl-Archivs, in Zusammenarbeit
mit Leuven). Emeritiert wurde er 1980 in Nanterre und 1992 in Chicago. Damit

war seine intellektuelle Arbeit bei weitem nicht zu Ende. Er las und
kommentierte, trug vor und diskutierte, schrieb weiterhin an grossen Werken, bis
kurz vor seinem Tod am 20. Mai 2005 in Châtenay-Malabry, in der Pariser
Gegend.

2. Aufder Suche nach einem «Schlüssel»: die Verfremdung

Will man die Fülle des Werkes einigermassen erfassen, so ist es sinnvoll,
danach zu fragen, mit welchem Schlüssel es aufgeschlossen werden kann. Der
Schlüssel-Begriff hat zwar hermeneutisch gesehen Tradition, ist jedoch nicht
ungefährlich. Das erklärt die Anführungszeichen, mit denen ich ihn versehen
habe. Allzu schnell könnte er nämlich den Eindruck erwecken, die Sache im
Griff zu haben, die Komplexität reduzieren und alles auf einen Nenner bringen

zu können. Gegen eine solche Beherrschungsgeste sträubt sich gerade
Ricœurs Hermeneutik: Sie warnt davor, es sich in schwierigen Fragen allzu
leicht zu machen, weil man es immer wieder mit Ambivalenzen, Spannungen
und gemischten Wirklichkeiten («réalités mixtes») zu tun hat. Deshalb wird
man sein Werk gerade am besten von dort her verstehen können, wo es

diesem beherrschenden Zugriff Widerstand leistet.
Das führt mich zu meiner «Schlüssel»-Hypothese. Es ist die Grundtendenz

des menschlichen Denkens und Handelns, Schwierigkeiten, Hindernisse,
Verzögerungsmomente möglichst effizient, möglichst rasch, möglichst
elegant zu überwinden, um auch möglichst ungestört zum anvisierten Ziel zu
gelangen. Auch beim Verstehen kann sich das manifestieren, als zügige
Uberwindung des Missverstehens oder des Nichtverstehens. Demgegenüber überlegt

Ricœur, ob nicht gerade den retardierenden Momenten, den Schwierigkeiten,

bei denen das zielstrebige Denken, Handeln oder Verstehen ins
Stocken kommt, den Widerständen und Hindernissen eine entscheidende
Funktion zukommt. Erst wenn man sich dem ausliefert, was sich gegen unse-

7 Vgl. etwa das ausführliche Vorwort zur französischen Übersetzung von Bultmanns
Jesus-Buch, über die Frage der Entmythologisierung: Préface, in: R. Bultmann, Jésus.

Mythologie et Démythologisation, Paris 1968, 7-28. Zu Ebeling vgl.: Ebeling, Foi-éducation,

37 (1967) 36-53 (erscheint demnächst in deutscher Übersetzung in: Hermeneutische

Blätter 2006/1). Biblische Hermeneutik ist bei Ricœur ein bleibendes Anliegen;
vgl. dazu: Penser la Bible, Paris 1998 (zusammen mit einem Alttestamentler von
Chicago, André Lacocque, geschrieben); L'herméneutique biblique, Paris 2001.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 403

ren Zugriff sperrt, dem Widerstand Raum lässt, kann sich einem vielleicht
auch wieder eine neue, fruchtbare, dynamische Perspektive eröffnen.

Das ist in Ricœurs Begrifflichkeit «die hermeneutische Funktion der
Verfremdung»8, und diese prägt sein ganzes Werk. Im deutschen Begriff
«Verfremdung» ist die Auseinandersetzung mit dem, was einem «fremd» ist,
betont, verbunden mit der Aufgabe, die Fremdheit dieses Fremden nicht gleich
aufzuheben, ihr Raum zu lassen9. Im Französischen wird von der «distanciation»

gesprochen. Diesem Begriff liegt der Aspekt der Distanz zugrunde. Es

gilt, beim Denken, Handeln, Verstehen auf Distanz zu gehen, oder besser,
weil «auf Distanz gehen» zu aktiv ist, «sich auf Distanz versetzen zu lassen»,

um die Dinge aus dieser Distanz neu wahrnehmen, betrachten, auslegen,
verstehen zu lernen; das wäre hier die Grundausrichtung. Diese begründet das

ständige Gespräch mit anderen, gegensätzlichen Positionen. Sie macht es nötig,

immer wieder mit sogenannten Uberkreuzungen (auf Französisch:
«entrecroisements») zu arbeiten, aus denen eine neue Verstehensdynamik hervorgehen

kann. Sie rechtfertigt, dass man gerade bei retardierenden Momenten
verweilt, anstatt sie vorschnell hinter sich zu lassen.

Diese Betonung der positiven Funktion der Verfremdung hat Ricœur
öfters in Anspruch genommen, um sich gegenüber dem Grundansatz der
Hermeneutik Gadamers abzugrenzen. In Ricœurs Urteil ist diese allzu sehr durch
eine negative Auffassung der Verfremdung geprägt: «Der besondere Ort, von
welchem her Gadamer spricht, ist der, an dem Verfremdung und Zugehörigkeit

aufeinanderstossen»10. Nicht von ungefähr spricht er hier von einem
«Aufeinanderstossen»: Aneignung als Wiedergewinnung von Zugehörigkeit
kann bei Gadamer nur die Uberwindung der Verfremdung als einer störenden

Negativität sein. Das zeigt sich auch an Gadamers Bestimmung des
Verhältnisses zwischen «Wahrheit» und «Methode»: «Entweder praktizieren wir
das methodische Verhalten, aber verlieren dabei die ontologische Dichte der
erforschten Wirklichkeit, oder wir praktizieren das Wahrheitsverhalten,
müssen aber auf die Objektivität der Humanwissenschaften verzichten.»11

Demgegenüber will Ricœur zwischen Aneignung und Verfremdung ein
positives, kreatives Verhältnis walten lassen, so dass Aneignung nicht gegen Ver-

8 Vgl. den Aufsatz in: Ricœur, Jüngel, Metapher, der meines Erachtens auch den besten

Einstieg in Ricœurs Werk bildet.
9 Ähnlich hat Th. Sundermeier in seiner praktischen Hermeneutik, in der es um den

Umgang mit fremden Menschen geht (Den Fremden verstehen. Eine praktische
Hermeneutik, Göttingen 1996) zwischen einer «Vereinnahmungshermeneutik» und einer
«xenologischen Hermeneutik» unterschieden.

10 Metapher, 26.
11 La fonction herméneutique de la distanciation, 101. Das führt Ricœur zur kritischen

Bemerkung, Gadamers Grundwerk müsste eigentlich eher «Wahrheit oder Methode»
anstatt «Wahrheit und Methode» heissen (Du texte à l'action, 97)!



404 Pierre Bühler

fremdung gilt, sondern, wie wir noch sehen werden, durch Verfremdung, sich

an ihr reibend, ihre Widerständigkeit durcharbeitend geschieht. « [...] dann ist
Verstehen sowohl Aneignung als auch Enteignung.»12

Das sind, knapp angegeben, die Gründe, die mich dazu führen, die Kategorie

der Verfremdung als «Schlüssel» zum gesamten Werk zu wählen. Deshalb

bildet sie im Folgenden den roten Faden.

3. Diachrone Perspektive : ein konstantes Fortschreiben

Lesend denken: Das ist für Ricœur ein wichtiges Anliegen. Das zeigt sich
bereits in den frühen Werken, wo Marcel und Jaspers gelesen, ausgelegt,
kommentiert, diskutiert werden. Diese Haltung wird jedoch das ganze Werk
durchziehen, was es manchmal auch schwer zugänglich macht, denn unablässig

werden Autoren miteinander ins Gespräch gebracht, so dass man, um
Ricœur zu verstehen, nie ganz umhin kommt, auch die Partner kennen zu
lernen, mit denen er sich auseinandersetzt. Auch das hat mit der fruchtbaren
Spannung der Verfremdung zu tun. Eine Spur dieses «lesenden Nachdenkens»
offenbart sich im Werk Lectures, in dem dreibändig «lesende Aufsätze»
Ricœurs versammelt sind13.

Zugleich aber ist das Werk Ricœurs auch wie ein immer wieder in Angriff
genommenes Selbstgespräch, in dem er an seinen Themen noch und noch
weiterarbeitet. In einer mündlichen Äusserung sagte er einmal zu seinem
Werk, eigentlich sei jedes seiner Bücher aus den «Resten» des vorangegangenen

heraus entstanden. Deshalb macht es Sinn, zunächst das Werk diachron,
im Sinne eines konstanten Fortschreibens, zu betrachten.

Lassen wir die frühen, existentialistisch geprägten Jaspers- und Marcel-Ar-
beiten ausser Acht, so bilden den ersten grossen Forschungskomplex im
Werk Ricœurs seine Arbeiten zur Willensthematik, die ihn von den späten
vierziger bis zu den späten fünfziger Jahren beschäftigen und ihren Niederschlag

im dreibändigen Werk Philosophie de la volonté finden14. Der methodische

Ansatz ist zunächst phänomenologisch: Der Wille wird von seinen

vielfältigen Erscheinungen her erfasst. Doch hier findet bereits eine erste
Uberkreuzung statt: In den konkreten Manifestationen des Willens wird das

verwirrende Gemisch des Freiwilligen und des Unfreiwilligen wahrgenom-

12 La fonction herméneutique de la distanciation, 117.
13 Lectures, 3 Bände, Paris 1991-1994: 1. Autour du politique, 1991; 2. La contrée des

philosophes, 1992; 3. Aux frontières de la philosophie, 1994.
14 In Paris 1950-1960 erschienen. Der grosse erste Band, Le volontaire et l'involontaire,

1950, ist nie ins Deutsche übersetzt worden; die zwei weiteren Bände sind auf Deutsch
veröffentlicht worden: Phänomenologie der Schuld, Freiburg i.Br.; Band I: Die Fehl-
barkeit des Menschen, (1989) 32002; Band II: Symbolik des Bösen, (198 8) 32002.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 405

men, und an diesem verfremdenden Punkt muss sich die Phänomenologie mit
den Reflexhandlungen befassen, welche die Verhaltensforschung erkundet.
Aus dieser überraschenden Begegnung heraus stösst Ricœur auf die anthropologische

Grundspannung zwischen Willensfreiheit und Willensunfreiheit.
Diese dem Menschen innewohnende Diskordanz macht auch seine Endlichkeit

und Fehlbarkeit aus und lässt ihn im Vollzug seiner Freiheit immer wieder

schuldig werden. Deshalb führt die Thematik des Willens zur Thematik
der Schuld.

Um jedoch diese Schuld zu erfassen, bedarf es einer weiteren Uberkreuzung:

Die Phänomenologie kann die Fehlbarkeit bis auf die Schwelle zur
Schuld, nicht aber bis in diese hinein verfolgen. Eine weitere Betrachtung
kann erst wieder nach bereits vollzogener Schuld, im Rückblick erfolgen.
Eine solche Nacherzählung des Schuldigwerdens geschieht in den mythologischen

Urgeschichten der Religionen, die diese Schuld in symbolischer Rede
thematisieren. Deshalb widmet sich der dritte Band der Philosophie de la
volonté einer «Symbolik des Bösen», als ausführliche Interpretation der
biblischen Urgeschichte von der Sünde konzipiert, in der sich Ricœur intensiv mit
biblischer Exegese auseinandersetzt. Diese Thematik der Schuld, der Sünde
und des Bösen wird Ricœur nicht mehr loslassen und hinterlässt in seinem
weiteren Werk viele unterschiedliche Spuren, darunter auch die kleine Schrift
über das Böse aus den achtziger Jahren.

Mit seiner Philosophie des Willens endet Ricœur also beim Symbol. Der
Versuch, diese Kategorie zu vertiefen, löst eine neue Periode in seinem Wirken

und Denken aus, die in die frühen sechziger Jahre fällt: Die Psychoanalyse
vollzieht sich als methodische Auslegung von Symbolen, und deshalb

unternimmt es Ricœur, in einem grossen «Versuch über Freud», der 1965

erscheint, in Anlehnung an Freud eine Auffassung dessen zu entfalten, was
Interpretation ist.15 War die Philosophie de la volonté noch streng als

Phänomenologie konzipiert, verschiebt sich jetzt die Perspektive explizit zur
Hermeneutik, als Theorie der Interpretation verstanden. Dabei ist jedoch zu
betonen, dass die Phänomenologie, wie sie Ricœur bei Husserl erlernt hat,
nicht einfach durch die Hermeneutik abgelöst wird, wie er sie mit der Arbeit
über Freud entdeckt. Beide bleiben vielmehr komplex miteinander verbunden,

und Ricœur wird dies immer wieder als Eigenart seines Werkes in
Anspruch nehmen. Die beliebteste Metapher ist hier das Aufpfropfen der
Hermeneutik auf die Phänomenologie.16

Bei Freud entdeckt nun aber Ricœur eine ganz andere Methode als die,
welche er bis jetzt, sowohl in der Phänomenologie als auch in der biblischen

15 Vgl. Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt a.M. 1993.
16 Vgl. zum Beispiel: Réflexion faite, 58 (der Autor betont an dieser Stelle, dass man

ebenso vom Aufpfropfen der Phänomenologie auf die Hermeneutik sprechen
könnte).



406 Pierre Bühler

Exegese, angewendet hat. In diesen Disziplinen kann Auslegung als Ausweitung,

Ausbreitung des Sinns verstanden werden. In diesem Sinne spricht
Ricœur von einer «interprétation amplifiante». Bei Freud erlebt er hingegen
eine Verfremdung: Hier wird durch Hinterfragen interpretiert: Es geht
darum, gewisse Manifestationen auf etwas zurückzuführen, das im Hintergrund
als Unverarbeitetes verborgen liegt, sich jedoch als Schlüssel des Verstehens
erweisen könnte. Deshalb ist Auslegungsarbeit hier Enthüllung. In diesem
Sinne betont Ricœur, dass Freuds Methode «reduktiv», also gerade nicht
ausweitend, ausbreitend, sondern reduzierend, im wörtlichen Sinne: zurückführend

ist, auf Grund des Verdachtes, dass der Sinn einer Erscheinung anderswo
als in ihr selbst liegen könnte. Diese bei Freud gewonnene Einsicht führt
Ricœur zur programmatischen Ausgestaltung seiner «Hermeneutik des
Verdachts» - im Kontrast zur «ausbreitenden Interpretation», die auf einer
Hermeneutik des Vertrauens beruht. In Verbindung mit dieser Hermeneutik des

Verdachts entdeckt Ricœur zugleich die Notwendigkeit, das Moment der Kritik

in die Hermeneutik aufzunehmen, etwa in Gestalt von Ideologiekritik17.
Ahnliches gilt für die Religionskritik, die den Menschen von seinen illusionären

Entfremdungen befreien soll, nicht nur bei Freud, sondern auch bei
Feuerbach, Marx und Nietzsche. Deshalb wird er mit diesen Autoren, die er als

«Meister des Verdachts» bezeichnet, dauernd im Gespräch bleiben.
Den bei der Arbeit über Freud entdeckten Methodenunterschied wird er

als den Gegensatz von Archäologie und Teleologie thematisieren. Während
pychoanalytische Interpretation regressiv arbeitet, psychische Archäologie
betreibt, geht ausbreitende, entfaltende Interpretation progressiv vor, treibt
existentielle Teleologie voran. Am Odipusmotiv kann der Unterschied
illustriert werden, und zwar anhand der beiden verschiedenen Zugänge zur
Schuldthematik: Im Drama von Sophokles geht es um die existentielle
Dialektik von Schuld und Schicksal (Teleologie), in der Psychoanalyse um die

Aufdeckung eines Schuldgefühle stiftenden Ödipuskomplexes (Archäologie).
Derselben Spannung begegnet Ricœur in den sechziger Jahren bei seiner

Beschäftigung mit der Sprachwissenschaft, die parallel zur Auseinandersetzung

mit Freud verläuft. Die Aufgabe, das symbolische Reden der Religionen
zu interpretieren, führt Ricœur zur Erforschung der Sprache als solcher. Sie

vollzieht sich zunächst in der Beschäftigung mit der strukturalistischen
Linguistik (unter anderem mit den Arbeiten von A.J. Greimas). Auch hier
kommt es zu einer Verfremdung: in scharfem Kontrast zum phänomenologischen

Vorgehen und zu den Grundprinzipien der biblischen Hermeneutik
wird hier der Text streng «textimmanent» interpretiert. Anders gesagt: Er
wird als Text von allem anderen abstrahiert und auf seine inhärenten Struk-

17 In diesem Sinne wird er in der Auseinandersetzung zwischen H.G. Gadamer und J.
Habermas eine vermittelnde Position einnehmen: vgl. Herméneutique et critique des

idéologies, in: Du texte à l'action, 333-377.



:Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 407

turen zurückgeführt, mit dem Anliegen, den Text nach wissenschaftlichen

Prinzipien aufzuschliessen, zu erklären. Also wird auch hier wieder reduzierend

vorgegangen. Diesem hermeneutischen Knäuel der sechziger Jahre von
Phänomenologie, Bibelhermeneutik, Psychoanalyse, Strukturalismus und
Religionskritik ist der 1969 publizierte Sammelband hermeneutischer
Untersuchungen gewidmet. Die Uberschrift «Der Konflikt der Interpretationen» 18

bringt klar zum Ausdruck, dass es hier darum geht, die Pluralität der
Interpretationsmethoden wahrzunehmen und zugleich den diesen Methoden
innewohnenden Verzweigungen auf den Grund zu gehen. Interessanterweise
versucht der Autor in diesem Kontext, die hermeneutisch seit Dilthey breit
angenommene Gegenüberstellung von Erklären und Verstehen zu problemati-
sieren: Jedes Verstehen enthält notwendigerweise auch Momente des

Erklärens, und das Erklären richtet sich stets auf das Verstehen als Grundmo-
vens aus. Die verfremdende Uberkreuzung von Erklären und Verstehen darf
und muss kreativ fruchtbar gemacht werden19.

Aus der Beschäftigung mit der Sprachwissenschaft heraus werden in den

siebziger und achtziger Jahren neue Arbeitsphasen einsetzen, zunächst einmal
zur Thematik der Metapher, im Gespräch mit der Poetik des Aristoteles.
Ricceur hatte sich intensiv mit der reduzierenden, ja reduktionistischen
Perspektive des Strukturalismus auseinandergesetzt. Diese Debatte lässt das

Grundanliegen aufkommen, die Sprache gerade in ihrer schöpferischen Kraft
wahrzunehmen, anstatt sie auf mechanistische Weise zu erklären. Doch auch
hier arbeitet Ricœur bewusst verfremdend: Die Tradition (sowohl in der Poetik

als auch in der Rhetorik) hatte die metaphorische Rede abschätzig als

uneigentliche Rede abgetan. Ricœur unternimmt es, im Ringen mit dieser
traditionellen Auffassung diese uneigentliche Rede gerade als die eigentliche
zurückzugewinnen: In der «lebendigen Metapher» erst ist die Sprache wahrhaft
kreativ. In ihr geschieht eine innovative Sinnschöpfung, welche die diskursive,

argumentative Rede nie erreichen kann20. Diese Metaphertheorie hat in
der neutestamentlichen Exegese zu einer ganz neuen Wahrnehmung und
Auslegung von Jesu Gleichnissen geführt21. Aber auch in der systematischen

18 Le conflit des interprétations. Essais d'herméneutique, Paris 1969; eine unvollständige
deutsche Ubersetzung ist in zwei Teilbänden erschienen: Der Konflikt der Interpretationen,

Band I: Hermeneutik und Strukturalismus; Band II: Hermeneutik und
Psychoanalyse, München 1973-1974.

19 Eine systematische Synthese zu dieser Thematik findet sich in: Expliquer et com¬

prendre, in: Du texte à l'action, 161-182.
20 Die lebendige Metapher, München 21990.
21 Vgl. z.B. H. Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktions¬

geschichtliche Analysen und Interpretationen (FRLANT 120), Göttingen 1978.



408 Pierre Bühler

Theologie eröffneten sich damit neue Perspektiven in Hinsicht auf das Reden

von Gott22.
Bei der Metapher war das Zeitproblem ausgeschaltet, denn in ihrer

Lebendigkeit ist sie eine Sinnschöpfung des Augenblicks, die unmittelbar einleuchtet.

Kann die sprachliche Kreativität, die in der Metapher waltet, auch in Hinsicht

auf die erzählerische Verarbeitung der Zeiterfahrung gelten, sozusagen
auf Dauer hin? Ausgehend von Aporien des Zeitverständnisses sowohl bei
Aristoteles als auch bei Augustinus, zeigt Ricceur, dass die Narrativität das

Metaphorische weiterführt und vertieft: In ihr lässt sich, die theoretischen
Aporien überwindend, Zeit sinnschöpferisch darstellen, indem sie erzählt
wird. Auch hier werden, in einem dreibändigen Werk23, Erzähltheorien aus
dem französischen, deutschen und angelsächsischen Bereich ausführlich
besprochen. Dabei vollzieht der Autor eine dynamische Uberkreuzung
zwischen der Nacherzählung der Geschichte beim Historiker und der fiktiven
Erzählung des Schriftstellers. Am Schnittpunkt, da wo Geschichte fiktionali-
siert und Fiktion historisiert wird, wird zum tragenden Moment, dass die
Leserinnen und Leser von Erzählungen immer wieder die Aufgabe der narrati-
ven Identität zugespielt erhalten: In der Erzählung werden ihnen neue
Seinsmöglichkeiten kund, die sie in ihrem Leben ausprobieren und sich aneignen
können24.

Auch hier - sozusagen aus einem erneuten «Rest» - ergibt sich in den
späteren achtziger Jahren, in Verbindung mit den Gifford Lectures in Edinburgh
im Februar 1986, eine intensive Beschäftigung mit der Identitätsthematik, die
ihren Niederschlag in einem 1990 erschienenen Buch findet25. Wie konstituiert

sich das Selbst in seiner Identität? War Descartes davon ausgegangen, dass

das in einer Setzung geschieht, in der das Selbst sich selbst durchsichtig wird,
betont Nietzsche, dass es diese Identität des Selbst gar nicht mehr gibt, dass es

sich in unendliche Verzerrungen auflöst. Das ist die Spannung, in der das
moderne Verständnis des Selbst steht. Um diese Grundalternative aufzuarbeiten
und zu überwinden, unternimmt es Ricceur, das Selbst von seinen
Grunderscheinungen her etappenweise wahrzunehmen. Damit entwickelt sich eine
«Hermeneutik des Selbst», die in einer Reihenfolge von zehn Stadien auf
verschiedenen Ebenen Identitätsformen im ständigen Zusammenspiel mit Alte-
rität wahrnimmt: «das Selbst als ein anderer» erschliesst sich progressiv als be-

22 Vgl. E. Jüngel, Metaphorische Wahrheit. Erwägungen zur theologischen Relevanz der

Metapher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: Metapher, 71-

122.
23 Zeit und Erzählung, 3 Bände, München; Band I: Zeit und historische Erzählung, 1988;

Band II: Zeit und literarische Erzählung, 1989; Band III: Die erzählte Zeit, 1991.
24 Zur theologischen Aufnahme von Ricœurs Erzähltheorien vgl. P. Bühler, J.-F. Haber¬

macher (Hg.), La narration. Quand le récit devient communication, Genf 1988.
25 Das Selbst als ein anderer, München 1996.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 409

zeichnetes, als sprechendes und angesprochenes, als handelndes, als erzählendes,

als urteilendes, als sich verantwortendes und schliesslich als aufgerufenes,
bezeugendes Selbst26. Dass Ricœur nicht davor zurückschreckt, diese Hermeneutik

des Selbst auch radikalen Verfremdungen auszusetzen, zeigt sich etwa
daran, dass er in ein ausführliches und schwieriges Gespräch mit einem
Hirnforscher eintritt27.

Noch einmal setzt Ricœur neu an und nimmt in einem weiteren, mit 87

Jahren publizierten, grossen Werk die Thematik der Geschichte in der
dialektischen Spannung von Gedächtnis und Vergessen auf28. Auch das ist bei ihm
kein neues Thema, sondern ist bereits vielfach in früheren Arbeitsphasen
angelegt, schon in seinem ersten grösseren Sammelband Geschichte und Wahrheit29.

Doch aus den Arbeiten zur Erzählung und zur Identität lassen sich neue
Perspektiven erschliessen. Damit so etwas wie narrative Identität entstehen
kann, bedarf es der Fähigkeit, Vergangenheit schöpferisch zu verarbeiten, in
einem komplexen Zusammenspiel von Gedächtnis und Vergessen. Das Buch
schliesst mit einer eindrücklichen Besinnung zur Thematik des Vergebens, als

einer dritten, grundlegenden Form des Umgangs mit Geschichte, die sich von
den zwei anderen spezifisch abhebt. Es ist erstaunlich, dass Ricœur, der sich
in frühen Werken so intensiv mit der Thematik der Schuld befasst hat, im
Spätwerk ebenso intensiv auf das Vergeben zu sprechen kommt!

Aus diesem Werk geht schliesslich 2004 ein letztes Buch hervor, das dem
Thema der Anerkennung gewidmet ist30. Auf verschiedenen Wegen wird hier
versucht, das vielschichtige Phänomen des Ringens um Anerkennung zu
erfassen, wobei Ricœur sich nicht nur mit Axel Honneths Werk auseinandersetzt,

sondern noch viel stärker mit Hegels Behandlung der Thematik. Zu
berücksichtigen ist hier, dass das französische «reconnaissance» zugleich auch
Dankbarkeit heissen kann. Das Buch schliesst denn auch mit diesem Aspekt
der Dankbarkeit, so dass damit ein schöner Orgelpunkt gegeben ist, in dem
gewissermassen das gesamte Werk mit aufgehoben wird.

26 Zu dieser letzten Etappe vgl. P. Bühler, Das aufgerufene Selbst. Biblisch-theologische
Hermeneutik des Selbst bei Ricœur - als Antwort auf die Krise der Subjektivität, in:
I.U. Dalferth, Ph. Stoellger (Hg.), Krisen der Subjektivität. Problemfelder eines strittigen

Paradigmas, Tübingen 2005, 261-271.
27 Ce qui nous fait penser. La nature et la règle, Paris 1998 (zusammen mit J.P. Chan¬

gea).
28 Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004; in Verbindung damit sei hier auf

zwei kleinere Schriften verwiesen: Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern - Vergessen

- Verzeihen, Göttingen 1998; Geschichtsschreibung und Repräsentation der
Vergangenheit, Berlin 2002.

29 Geschichte und Wahrheit, München 1974; die Sammlung von 1955 wurde in drei suk¬

zessiven Auflagen progressiv mit weiteren Aufsätzen ergänzt.
30 Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M. 2006.



410 Pierre Bühler

4. Synchrone Perspektive: die hermeneutische Grundproblematik

Nach der diachronen Entfaltung ist nun ein weiterer Schritt nötig, bei dem

unsere Aufmerksamkeit auf das zentrale Anliegen des Ganzen fokussiert
wird. Hier stellt sich natürlich die Frage, an welcher Stelle dieser synchrone
Querschnitt vollzogen werden soll. Je nachdem, welcher Zeitpunkt in
Ricœurs Entwicklung gewählt wird, kann er ganz unterschiedlich aussehen.

Ich wähle den Zeitpunkt, an dem die Beziehungen zwischen Text und Leser
am tiefsten und ausführlichsten präzisiert werden, nämlich in den siebziger
Jahren, nachdem Ricœur die hermeneutischen Implikationen seiner Konfrontation

mit der Linguistik gezogen hat; diese Perspektiven kommen dann auch
in den achtziger Jahren, in Verbindung mit der Erzähltheorie, voll zum Zuge.
Wie wir gleich sehen werden, enthalten auch hier die Hauptaspekte
unterschiedliche Komponenten der grundlegenden Verfremdungsthematik.

Hat sich Ricœur am Anfang unter dem Einfluss der Symboltheorie noch
stark mit der Einheit des einzelnen Begriffs beschäftigt, entdeckt er bei der

Begegnung mit der Linguistik, dass die Frage nach dem Sinn sich nur im Rahmen

von grösseren Einheiten angemessen stellen lässt. So stösst er zunächst
auf den Satz, und dann immer mehr auf die Ansammlung von Sätzen in einem
Text, in einem Werk. Sinn lässt sich nur in der syntaktischen Konfiguration
eines Textes als ganzem erschliessen. In diesem Sinne vollzieht sich bei
Ricœur unter dem Einfluss der Linguistik eine klare «Rückkehr zum Text»
als dem eigentlichen Gegenstand der Hermeneutik, und diese Rückkehr
wirkt sich prägend aus. Das zeigt sich etwa an einer ganz klaren kritischen
Abgrenzung gegenüber der von Heidegger und Gadamer markierten Linie.
Hermeneutik wurde allzu sehr zu einer sprachphilosophischen Ontologie,
losgelöst vom konkreten Gegenstand der Interpretation, nämlich dem Text
in seiner ganzen Gegenständlichkeit.

Die Betonung dieser Gegenständlichkeit des Textes führt Ricœur zu einer
zweiten Abgrenzung. Im Text ist das Wort eines Autors Schrift geworden.
Durch diese Verschriftlichung vollzieht sich eine Verfremdung: Das Werk
löst sich von seinem Verfasser. Es wird nun seinen eigenen Weg gehen, und
der Autor hat es nicht mehr im Griff, muss es loslassen. Für die Interpretation
heisst das: Es kann nun nicht mehr darum gehen, im Werk auf die Spur des

Autors zu kommen. Damit vollzieht sich eine Abgrenzung gegenüber der
durch Schleiermacher und Dilthey geprägten Hermeneutik: Der Text ist
nicht mehr einfach der Anlass zu einer Begegnung zwischen Interpret und
Autor in der Welt des Geistes. Durch die Verschriftlichung wird das Werk
entkontextualisiert, dem Autor gegenüber auf Distanz versetzt. Es kann nun
durch jeden Akt des Lesens neu rekontextualisiert werden. Das heisst:
Interpretation geschieht in der Konfrontation zwischen Text und Leser.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 411

Geht man von diesen Prämissen aus, so droht gleich eine weitere Gefahr,
nämlich die der Vereinnahmung: Der Leser könnte sich durch eine allzu
unmittelbare Aneignung den Text zu eigen machen. Auch diesem Zugriff des

Lesers gegenüber muss eine Verfremdung hervorgehoben werden, die im
Text selbst liegt. Ricœur betont hier, dass im Text eine Sache auf dem Spiel
steht, die dem Leser als Anderes, Fremdes begegnet, das er nicht gleich in den
Griff bekommt. Er nimmt damit einen Akzent auf, den Bultmann und Gada-

mer in ihren hermeneutischen Werken setzen. Eine mögliche Aneignung
wird nur durch dieses Moment der Verfremdung hindurch zu erreichen sein.

Damit ist, wie oben bereits betont, Aneignung im Umgang mit dem Text
auch immer Enteignung.

Diesem Aspekt der Sache des Textes verleiht Ricœur einen neuen
Ausdruck, indem er von der Textwelt spricht. «Ein Text ist zu interpretieren als

ein Entwurfvon Welt, die ich bewohnen kann, um eine meiner wesenhaften

Möglichkeiten darein zu entwerfen. Genau dies nenne ich Textwelt, die
diesem einzigen Text eigene Welt.»31 Damit verschärft sich im Verhältnis
zwischen dem Text und dem Leser das Moment der Verfremdung: Der Leser
wird konfrontiert mit neuen Seinsmöglichkeiten, die ihm in der Textwelt
zugespielt werden und von denen her er sich selbst neu verstehen kann. Deshalb
geschieht der Verstehensprozess nicht dadurch, dass man hinter den Text
kommt. Beim Verstehen steht der Leser vor dem Text: «Was ich mir schliesslich

aneigne, ist ein Entwurf von Welt; dieser findet sich nicht hinter dem
Text als dessen verborgene Intention, sondern vor dem Text als das, was das

Werk entfaltet, aufdeckt und enthüllt.» Und damit kommt Ricœur zu seinem
Schlüsselsatz in Hinsicht auf die Beziehung zwischen Text und Leser: «Daher
heisst Verstehen Sich-Verstehen vor dem Text.»32

Dadurch vollzieht sich nun aber eine radikale Umkehr. Auslegen, Verstehen

geschieht nicht als Aktivität: Es geht nicht darum, «dem Text die eigene
begrenzte Fähigkeit des Verstehens aufzuzwingen, sondern sich dem Text
auszusetzen»33. Der Text wird aktiv, und der Leser passiv, beschenkt durch
den Text, denn in ihm kann er «ein erweitertes Sein» erhalten34. Zusammenfassend

formuliert Ricœur diese Umkehr als Umkehr in der Konstitution:
«Nicht das Subjekt konstituiert also das Verstehen, sondern - so wäre wohl
richtiger zu sagen - das Selbst wird durch die «Sache» des Textes konstituiert.»35

31 Metapher, 32.
32 Beide Zitate in: Metapher, 33.
33 A.a.O. Auf Französisch enthält diese Stelle ein schönes Wortspiel: «imposer» (auf¬

zwingen) und «s'exposer» (sich aussetzen).
34 Die deutsche Ubersetzung überträgt allzu aktiv «recevoir» in «gewinnen».
35 A.a.O.



412 Pierre Bühler

Dadurch vollzieht sich noch eine weitere Verfremdung, nämlich im
Verhältnis des Lesers zu sich selbst. In der Textwelt werden ihm neue Seinsmöglichkeiten

zugespielt, wie weiter oben ausgeführt. Um dieses Spielerische zu
betonen, spricht Ricceur von der spielerischen Verwandlung des Ich: Indem
dem Leser neue Seinsmöglichkeiten zugespielt werden, wird er sich selbst

gegenüber auf Distanz versetzt. Er darf sich nun plötzlich in ganz anderen
Perspektiven sehen, die ihn sich selbst gegenüber verfremden. Ricoeur lässt sich

von Husserls Phänomenologie inspirieren; er spricht von den «imaginativen
Variationen des Ich», in denen die Subjektivität des Lesers «in Schwebe
versetzt, aus ihrer Wirklichkeit gelöst und in eine neue Möglichkeit gebracht
wird». Erst von dort her kann er dann wieder zu sich selbst kommen, sich
verändert entdeckend. Und in diesem Sinne gilt der - wohl indirekt durch Mk
8,35 inspirierte - Satz, der diesem Aufsatz als Uberschrift dient: «Als Leser
finde ich mich nur, indem ich mich verliere.»36

In seiner Erzähltheorie schenkt Ricoeur dieser dynamischen Begegnung
zwischen Text und Leser erneut viel Aufmerksamkeit. Er geht davon aus, dass

die Erzählung im aristotelischen Sinne Mimesis-Arbeit, nachahmend-kreative
Darstellung von Wirklichkeit ist. Daran anschliessend entwickelt er eine
Theorie der dreifachen Mimesis. In einer ersten Phase (Mimesis I) holt die
Erzählung ihren Leser dort ab, wo er steht, in seiner unmittelbaren Lebenswelt.
Um dieses erste Moment der narrativen Arbeit zu bezeichnen, spricht Ricoeur
auch von der «Präfiguration». In der zweiten Phase (Mimesis II) zieht die
Erzählung den Leser in die Textwelt hinein: Er wird von sich selbst weggeholt
und kann so in der Erzählung neue Möglichkeiten, neue Perspektiven entdek-
ken, die ihm die Erzählung zuspielt. Dieses zweite Moment bezeichnet
Ricoeur als «Konfiguration». In ihr werden dem Leser Möglichkeiten einer
neuen «narrativen Identität» eröffnet. Schliesslich lässt die Erzählung den
Menschen in seine Lebenswelt zurückkehren (Mimesis III), bereichert durch
die neuen Möglichkeiten, die er in der Textwelt geschenkt bekommen hat.
Nun wird er in seiner Lebenswelt die empfangenen Möglichkeiten narrativer
Identität ausprobieren und sich aneignen können. Dieses dritte Moment
nennt Ricoeur «Refiguration». So kann man in narratologischer Perspektive
sagen: Aneignung im eigentlichen Sinne gibt es nur im Durcharbeiten dieser
dreifachen Mimesis.

5. Von der Hermeneutik zur Ethik und Politik

Wie bereits im biographischen Uberblick beobachtet, hat sich Ricoeur früh
schon politisch engagiert. Das führt dazu, dass er auch schon früh der politi-

36 Zu diesem Gedankengang vgl.: Metapher, 33.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 413

sehen Thematik Aufsätze gewidmet hat. Sie erschienen 1955 in einer ersten
Sammlung unter der Uberschrift Geschichte und Wahrheit1"7. Wie diese
Uberschrift zeigt, wird hier die ethisch-politische Thematik im Horizont der Frage
nach der Geschichte und deren Sinn behandelt. In diesem stark vom religiösen

Sozialismus und von dessen marxistischem Hintergrund geprägten Rahmen

werden das politische Engagement und dessen ethische Grundlage reflektiert.

Von diesem Ausgangspunkt her wird sich nun die ethisch-politische Reflexion

Ricœurs in verschiedenen Etappen durch seine hermeneutischen Ansätze

bereichern lassen. Das geschieht zunächst einmal in einer Reihe von
Aufsätzen, die im Sammelband Du texte a l'action publiziert sind38. Wie diese

Uberschrift zu erkennen gibt, geht Ricœur von der Frage aus, ob es denn
möglich sei, und wenn ja unter welchen Bedingungen, die sinnvolle Handlung

(«action sensée») als einen Text zu betrachten. Diese Frage bejaht er und
versucht schrittweise eine Übertragung der Hermeneutik des Textes auf eine
Hermeneutik der Handlung. Dabei werden natürlich die Unterschiede nicht
verwischt, sondern vielmehr kreativ aufgenommen und fruchtbar gemacht.
Hatte sich in den früheren Arbeiten die Sinnfrage ganz auf die Frage nach dem
Sinn der Geschichte ausgerichtet, so verlagert sie sich nun und wird zur Frage
danach, was eine Handlung zu einer sinnvollen macht. Eine Hermeneutik der
sinnvollen Handlung wird dadurch möglich, dass Handeln auf Auslegungsund

Verstehensstrukturen angewiesen ist, die denen des Textes sehr ähnlich
sind.

Aus dieser Hermeneutik der Handlung heraus kommt Ricœur zu einem
weiteren Aspekt, dem der Einbildungs- oder Vorstellungskraft (auf
Französisch: imagination). Wie oben schon gesehen, spielt dieser Aspekt eine
wichtige Rolle im Umgang des Lesers mit dem Text: In diesem begegnet der
Leser den imaginativen Variationen seines Ich. Dieses poietische Spiel, wie es

Ricœur nennt, in welchem dem Menschen offene Möglichkeiten zugespielt
werden, hat ebenfalls seinen Platz in einer Hermeneutik der Handlung. Auch
hier ist es wichtig, spielerisch, phantasievoll, schöpferisch Sinnperspektiven
zu eröffnen, die dem Handeln Orientierung verleihen können. Diese Dimension

sieht Ricœur in der Sozialphantasie (auf Französisch: imaginaire social),
der er in Du texte a l'action auch mehrere Aufsätze widmet: Jede Gesellschaft
entwickelt Möglichkeiten, sich selbst in ihren geistigen, ethischen und
emotionalen Implikationen darzustellen, und damit auch einzuschätzen, zu
begründen oder zu hinterfragen. Dazu bedarf es einer Einbildungs- und
Vorstellungskraft, die sich philosophisch, dichterisch oder künstlerisch zum Aus-

37 Vgl. Anm. 29. Zum 90. Geburtstag sind weitere Texte aus der frühen politischen
Tätigkeit in Christianisme social veröffentlicht worden: Histoire et civilisation. Neuf
textes jalons pour un Christianisme social, Paris, Nr. 76-77, 2003.

38 Du texte à l'action, 135-277.



414 Pierre Bühler

druck bringen kann. In diesem Rahmen unterscheidet Ricceur zwei
Grundformen der Sozialphantasie: Die eine ist der Gesellschaftsordnung gegenüber
positiv eingestellt und unternimmt es, diese schöpferisch zu begründen und
zu rechtfertigen. Ricceur nennt diese erste Form der Sozialphantasie die
Ideologie, wobei er diesen oft negativ konnotierten Begriff positiv aufnimmt. Die
andere Form der Sozialphantasie steht in einem negativen, kritischen Verhältnis

zur Gesellschaftsordnung, die sie hinterfragen, korrigieren, verwandeln
will. Ihr liegt kreative Subversion zugrunde. Diese zweite Form bezeichnet
Ricceur als Utopie. Diese zwei Gestalten der Sozialphantasie sind immer
aufeinander angewiesen, verbinden sich zu einem dynamischen Verhältnis, aus
dem sie beide ihre Fruchtbarkeit schöpfen39.

Im Kontext seiner Arbeit an der Hermeneutik des Selbst greift Ricœur
auch die ethische Dimension auf und stellt aus seiner hermeneutischen
Perspektive die Frage nach dem ethischen Subjekt. Daraus geht eine Abhandlung
hervor, die er seine «kleine Ethik» nennt. Sie bildet die Studien sieben bis

neun im Buch Das Selbst als ein anderer40. Die Entfaltung erfolgt in drei Schritten.

Zunächst wird die Ethik entwickelt, ausgehend vom Wunsch des Selbst,
mit anderen und für andere in gerechten Institutionen gut zu leben. Diese
ethische Dimension im Selbst ist für Ricœur primär, gleichsam eine Art
anthropologische Vorgegebenheit, eine ursprüngliche Fähigkeit zur Achtung.
Weil dieser Wunsch nach einem guten Leben jedoch immer wieder auf
Gewalt stösst, von ihr und ihren Auswirkungen bedroht und eingeschränkt
wird, braucht es als zweites, schützendes Moment die Moral, die dem Selbst

mit ihren Verboten und Imperativen Anweisungen gibt, wie gegen das

Verhängnis des Bösen anzukämpfen ist. Mit der Ethik und der Moral lassen sich
aber noch nicht alle Schwierigkeiten des konkreten Handelns angehen.
Ricœur spricht hier von der «Tragik der Handlung», die das Selbst stets in
Konflikte hinein führt, die durch die Komplexität des menschlichen
Zusammenlebens entstehen. Deshalb bedarf es drittens einer praktischen Weisheit,
die das menschliche Selbst befähigt, aufgrund der Ethik und der Moral die
Kunst des moralischen Urteils in der jeweiligen Konfliktsituation auszuüben.
Nur wenn das Selbst diese drei Momente der Ethik, der Moral und der
praktischen Weisheit durchschreitet, oder besser, in Anlehnung an Freud:
durcharbeitet, wird es zu einem zurechnungsfähigen, verantwortungsvollen Selbst.

In seiner «kleinen Ethik» hatte sich Ricœur stets bemüht, die Frage nach
dem Selbst so zu behandeln, dass dabei auch die sozialethische Dimension mit
aufgenommen wird. Mit anderen und für andere in gerechten Institutionen
gut leben, so hiess die Grundformel am Ausgangspunkt der Ethik. Deshalb

39 Dieser Thematik hat Ricœur in den achtziger Jahren Vorlesungen gewidmet, die

zuerst auf Englisch erschienen: Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986

(französische Ubersetzung: L'idéologie et l'utopie, Paris 1997).
40 Vgl. oben, Anm. 25.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 415

wird sich Ricœur in der letzten Phase seines Werkes intensiv mit der Frage
nach der Gerechtigkeit in ethischer und sozialethischer Perspektive befassen.

Die Spuren dieser Bemühung sind in den zwei Bänden zu finden, die unter der
schlichten Uberschrift Le juste, Das Gerechte, erschienen sind41. Hier werden,
neben theoretischen Gerechtigkeitsfragen, konkrete sozialethische Probleme

angegangen, z. B. aus der Rechtspraxis (Akt des Urteilens; Strafvollzug,
Rehabilitierung und Vergebung; Gerechtigkeit und Rache) oder der Medizinethik
(das ärztliche Urteilen; die Grenze zwischen normal und pathologisch; Medizin

und Rechtsprechung). Der zweite Band schliesst mit einer Rede aus dem
Zeugenstand: Ricœur wurde 1999 in einem Prozess gegen eine Ministerin wegen

eines Skandals mit AIDS-verseuchtem Blut aufgerufen, um zum Satz «Ich
bin verantwortlich, aber nicht schuldig» aus philosophischer Warte Stellung
zu nehmen.

Durch seine ganze Philosophie hindurch kommt Ricœur immer wieder in
die Nähe der Theologie, weil seine Philosophie ganz stark von biblischen
Wurzeln geprägt ist. An dieser Grenze versucht er aber stets, den Unterschied
zwischen Philosophie und Theologie, zwischen Philosophie und religiöser
Uberzeugung zu wahren. Das gilt in beiden Richtungen: Einerseits besteht
die Aufgabe, «bis zur letzten Zeile einen autonomen philosophischen Diskurs
zu führen», was «die bewusste und entschiedene Ausklammerung der

Uberzeugungen» voraussetzt, die ihn an den biblischen Glauben binden. Ricœur
spricht hier von einer «Askese des Arguments», die ihn dazu führe, «die

Gottesfrage als philosophische Frage ihrerseits in einer Schwebe» zu halten, «die

man agnostisch nennen mag». Andererseits dient die Sorgfalt der Unterscheidung

ebenfalls dem Schutz des Glaubens: «Wenn ich meine philosophischen
Schriften gegen den Vorwurf einer Kryptotheologie verteidige, so hüte ich
mich mit gleicher Sorgfalt davor, dem biblischen Glauben eine kryptophilo-
sophische Funktion zuzuschreiben [...]». Es steht dem Glauben nicht zu, die

Aporien des philosophischen Diskurses endgültig zu lösen. Zugleich aber darf
er Fragen aufnehmen, die ihm dieser zuspielt; er tut dies jedoch in eigener Regie,

aus einer autonomen Perspektive42.
Eine solche dynamische Grenzziehung geschieht auch in ethischer

Perspektive. Am besten zeigt sich das in der Tübinger Rede von 1989 zum Thema
«Liebe und Gerechtigkeit», die 1990 zweisprachig veröffentlicht wurde43.

Dem philosophisch entwickelten Diskurs der Gerechtigkeit gegenüber
kommt in der Liebe ein Uberschuss zum Zuge, von dem her die Dimension
der Gerechtigkeit neu genährt werden kann. Wie an gewissen biblischen
Ausdrücken, wie etwa dem Lob der Liebe oder dem Imperativ der Feindesliebe,

41 Le juste, Paris 1995; Le juste 2, Paris 2001.
42 Alle Zitate aus dem grossen Vorwort zu: Das Selbst als ein anderer, 35f.
43 Liebe und Gerechtigkeit. Amour et Justice, Tübingen 1990. Leider ist die deutsche

Ubersetzung in vielerlei Hinsicht problematisch.



416 Pierre Bühler

zu beobachten ist, kommt in der Liebe etwas Supraethisches zur Sprache, das

mit einer breiten «Ökonomie der Gabe» zusammenhängt. Diese übersteigt
die Ethik in jeder Hinsicht, aus einer Logik der Uberfülle heraus, welche die
Ethik der Gerechtigkeit aufhebt, um sie jedoch zugleich neu zu orientieren.
An dieser Stelle arbeiten Theologie und Philosophie miteinander, indem sie

zwischen der schnellen Vermengung und der reinen Dichotomie stets die
dynamische Spannung untereinander aufrecht erhalten.

Zum Abschluss: einige zusammenfassende Thesenu

1. Die Beschäftigung mit Paul Ricceurs Hermeneutik lädt dazu ein, die theo¬

logische Arbeit (sei das in der Exegese, der Kirchengeschichte, der systematischen

oder der praktischen Theologie) immer mit hermeneutischer
Grundlagenreflexion zu verbinden.

1.1. Eine solche Grundlagenreflexion ist notwendig, weil die theologische Ar¬
beit in all ihren Disziplinen vornehmlich und fundamental Interpretationsarbeit

ist.
1.2. Sie erlaubt eine bewusste und kritische Auseinandersetzung mit den Vor¬

aussetzungen, Implikationen und Grenzen der theologischen Arbeit.
2. Diese Auseinandersetzung kann für Ricœur nur interdisziplinär gesche¬

hen, als Begegnung von Theologie und Philosophie, aber auch immer im
Gespräch mit Humanwissenschaften, wie etwa Sprachwissenschaften,
Ethnologie, Soziologie, Psychoanalyse, usw.

2.1. Philosophisch gesehen entsteht daraus die Aufgabe einer philosophischen
Anthropologie, als Nachdenken über den Menschen, wie er auch in die

theologische Arbeit mit einbezogen wird.
2.2. Diese philosophische Anthropologie konzentriert sich auf das - theolo¬

gisch ebenfalls zentrale - Problem des Bösen, im doppelten Zugang einer
phänomenologischen Beschäftigung mit der Fehlbarkeit {L'homme faillible)

und der symbolischen Rede von Verfehlung {Symbolique du mat),
damit aus verschiedenen Perspektiven die grundlegende Zerrissenheit des

Menschen mit sich selbst beleuchtet wird.
2.3. Daraus folgt die Aufforderung, sich immer wieder mit der Frage nach der

Sünde als einer Tiefendimension der Theologie zu befassen.

3. Ricœurs Hermeneutik grenzt sich gegen hermeneutische Monopolansprü¬
che ab und befasst sich konsequent mit dem «Konflikt der Interpretationen»

im Sinne einer offenen Pluralität von Interpretationsmethoden (z.B.

44 Ich greife hier für diese abschliessende Bündelung auf eine kleine Thesenreihe zurück,
mit der ich vor einigen Jahren ein Seminar zu Ricœurs Hermeneutik und deren
theologischen Implikationen abschloss. Die Thesen erscheinen hier in leicht überarbeiteter

Fassung.



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 417

psychoanalytische, strukturalistisch-linguistische und historisch-kritische
Interpretation) mit unterschiedlichen Voraussetzungen und Ausrichtun-

gen-
3.1. Sie weist auf die konstante Zweiheit von ausweitender, auf Vertrauen ba¬

sierender Interpretation und reduzierender, auf Verdacht basierender

Interpretation hin, und signalisiert deshalb die grundlegende Zweideutigkeit
der zu interpretierenden Gegebenheiten («regressiv - progressiv»,
«Archäologie - Teleologie»).

3.2. Das gilt - theologisch und religionsphilosophisch gesehen - auch für den

Umgang mit dem Heiligen (Zweideutigkeit von Glaube und Religion, von
Symbol und Idol).

3.3. Deshalb entwickelt Ricœur im Gespräch mit den Religionskritikern, die

er als «Meister des Verdachts» bezeichnet (Feuerbach, Marx, Nietzsche,
Freud), seine programmatische «Hermeneutik des Verdachts».

4. Einem Ubergewicht der argumentativen Sprache gegenüber betont
Ricceurs Hermeneutik, dass auf andere Formen der sprachlichen
Sinnschöpfung geachtet werden muss, in denen die Dimension der Phantasie,
der Einbildungskraft, stärker zum Tragen kommt.

4.1. Vom Gespräch mit der Psychoanalyse her betont er in diesem Sinne in den

60er Jahren das Symbol, die symbolische Rede.

4.2. In den 70er Jahren wird die Dimension der kreativen Sinnschöpfung mit
dem Metaphorischen zum Ausdruck gebracht.

4.3. Verbunden mit einer Reflexion über das Zeitproblem kommt es in den
80er Jahren zur intensiven Beschäftigung mit der Erzählung und der nar-
rativen Identität.

4.4. Diese Entdeckung der kreativen, imaginativen Sinnschöpfung hat auch

theologische Implikationen, etwa in Hinsicht auf die unterschiedlichen
Formen der Mitteilung des christlichen Glaubens.

4.5. Ricœurs Beschäftigung mit der Metapher zeitigte in der Exegese gewichti¬

ge Folgen in der Auslegung der Gleichnisse Jesu.
5. Was die Grundausrichtung der Auslegung betrifft, ist es für Ricœur ent¬

scheidend, gegen eine zu direkte und zu schnelle Aneignung anzukämpfen;
deshalb betont er immer wieder das Moment der Verfremdung (distanciation).

5.1. Der Text ist in seiner schriftlichen Gestalt, von seinem Autor distanziert,
rekontextualisiert zu lesen (gegen Schleiermacher und Dilthey).

5.2. Es geht zentral immer um die Sache des Textes, oder besser: um «die Text¬

welt».
5.3. Der Interpret muss sich bei seiner Arbeit darauf einstellen, seinem Gegen¬

stand immer wieder auf Umwegen näher zu kommen; nur so lassen sich
die Zweideutigkeiten und Spannungen angemessen wahrnehmen und
verstehen, die diesem Gegenstand innewohnen.



418 Pierre Bühler

5.4. Verfremdung ist nicht ein Hindernis für das Verstehen, sondern vielmehr
dessen Grundbedingung (gegen Gadamer).

5.5. Inwiefern gehört Verfremdung auch zur Interpretation und Verkündi¬

gung des Evangeliums? Diese Frage spielt Ricœur der theologischen
Hermeneutik als Herausforderung zu.

6. Der Aspekt der Verfremdung hat auch in Hinsicht auf die Beziehung des

Menschen zu sich selbst seine Auswirkungen: Identität gibt es nur in
dialektischer Verbindung mit Alterität.

6.1. Das Selbst entsteht nie durch eine Setzung (gegen Descartes); es löst sich
aber auch nicht in unendlichen Verzerrungen auf (gegen Nietzsche); es findet

sich, indem es auf die langwierige Durcharbeitung seines «Materials»,
seiner unterschiedlichen Erscheinungen, eingeht (was Ricœur die «Hermeneutik

des Selbst» nennt).
6.2. Nur von dort her sind auch die Frage nach Gott und die Frage nach dem

Mitmenschen als Grundfragen der Alterität zu stellen.
7. Hermeneutik ist immer auch auf Ethik und Politik ausgerichtet.
7.1. Dieser Bezug besteht, weil es in Ethik und Politik wie auch in der Herme¬

neutik immer um den konkreten Menschen in seiner konkreten Geschichte

geht (der Sinn der Geschichte bleibt verborgen, Geheimnis, und deshalb

muss man «auf Hegel verzichten»45).
7.2. Die Bewegung «vom Text zur Handlung» hat deshalb zur Folge, dass die

hermeneutische Problematik bis in die Aufgaben der ethischen und politischen

Verantwortung hinein verfolgt werden muss.
7.3. Das ethische Subjekt kann nicht als ein reines, sich selbst setzendes Ich ge¬

dacht werden; es muss aus dem Sprach- und Handlungsgeflecht heraus, das

es prägt, als das zurechnungsfähige, verantwortungsvolle Selbst hervorgehen.

8. Paul Ricœurs Hermeneutik gibt zu denken - auch theologisch ...46

Abstract

Dieser Aufsatz verfolgt das Ziel, in Paul Ricœurs Hermeneutik einzuführen. Zunächst
werden kurz das Leben Ricœurs und seine geistige Umwelt präsentiert. In einem zweiten
Schritt wird, als «Schlüssel» zu seinem gesamten Werk, die Kategorie der Verfremdung
entwickelt. Daraus ergeben sich ein diachroner und ein synchroner Zugang zu den Hauptak-

45 Anspielung auf die Uberschrift eines Kapitels im dritten Band von Zeit und Erzählung
(vgl. Anm. 23), III, 312-333. Ahnlich gilt in der kleinen Schrift Das Böse, dass jeder
Theodizeeversuch in eine Aporie führt, also nur im Rahmen einer «gebrochenen
Dialektik» behandelt werden kann, die aus dem reinen Denken heraus zum Handeln und
zum Fühlen führt.

46 Anspielung auf die Uberschrift des Schlussabschnitts in der Symbolik des Bösen, 395:
«Das Symbol gibt zu denken».



«Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere» 419

zenten seines hermeneutischen Denkens. Schliesslich werden die Implikationen der
Hermeneutik im ethisch-politischen Bereich skizziert.

Pierre Bühler, Zürich/Neuchätel


	"Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere" : zur Einführung in die Hermeneutik Paul Ricœurs

