
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 3

Artikel: Das Böse : eine Herausforderung für Philosophie und Theologie

Autor: Ricœur, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Böse

Eine Herausforderung für Philosophie und Theologie"

Das Böse stellt für die Philosophie wie für die Theologie eine Herausforderung

ohnegleichen dar: Die bedeutendsten Denker beider Disziplinen geben
dies zu, oft unter Seufzen. Wobei es nicht auf das Eingeständnis selbst
ankommt, sondern auf die Art und Weise, wie man die Herausforderung und
auch das Risiko des Scheiterns annimmt: Als Einladung, weniger zu denken,
oder als Anstoss, mehr zu denken - oder gar anders zu denken?

Beim Problem des Bösen kommt ein bestimmtes Denken in Schwierigkeiten,
nämlich jenes, das sich den Forderungen logischer Kohärenz unterwirft,

das heisst dem Gesetz der Widerspruchsfreiheit und der systematischen Totalität.

Dieses Denken herrscht in den meisten Versuchen zur Theodizee (im
fachspezifischen Sinn des Wortes) vor. So verschieden die Antworten auch
sein mögen, das Problem wird immer mit ähnlichen Begriffen definiert. Etwa:
Wie kann man folgenden drei Aussagen zustimmen, ohne sich in Widersprüche

zu verwickeln: Gott ist allmächtig; Gott ist absolut gut; dennoch existiert
das Böse. Die Theodizee erscheint dann wie ein Ringen um Kohärenz, als

Antwort auf den Einwand, dass nur zwei dieser Aussagen miteinander vereinbar

sind, niemals aber alle drei. Nicht hinterfragt wird dabei die Art der
Problemstellung selbst und ihre Voraussetzungen, das heisst die Satzstruktur der
Begriffe, die ihr zugrunde liegen, und die Regel der Kohärenz, der die Lösung
genügen sollte.

Ebenso wird nicht bedacht, dass diese Sätze einem «onto-theologischen»
Denken entsprechen, das erst in einem fortgeschrittenen Stadium der
spekulativen Philosophie, in der vorkantischen Metaphysik, erreicht wurde, als

sich die Bekenntnissprache der Religion mit dem Diskurs vom Ursprung aller
Dinge verband. Die Theodizee von Leibniz zeigt dieses Denken auf vollkommene

Weise. Ebenfalls nicht bedacht wird, dass die Aufgabe - gleichzeitig
Gott und das Böse angesichts Gottes zu denken - sich nicht erschöpfend lösen
lässt mit einer auf logische Widerspruchsfreiheit und systematische Totalität
angelegten Vernunft.

Um aufzuzeigen, dass das Problem des Bösen im argumentativen Rahmen
der Theodizee nur beschränkt und relativ entfaltet werden kann, gilt es, zu-

Aus dem Französischen von Laurent Kareis, überarbeitet von Anna Stüssi. ® TVZ
Theologischer Verlag Zürich.
Der Essay wurde erstmals unter dem Titel «Le mal. Un défi à la philosophie et à la

théologie» 1986 bei Labor et Fides, Genf, herausgegeben und erscheint im September
auf Deutsch: Paul Ricoeur, Das Böse, Theologischer Verlag Zürich 2006.

ThZ 3/62 (2006) S. 379-398



380 Paul Ricœur

erst die ganze Tragweite und Komplexität des Problems mit den Mitteln einer
Phänomenologie der Erfahrung des Bösen auszumessen. Danach sollen die
verschiedenen Diskursebenen untersucht werden, die bei der Spekulation
über den Ursprung und den Sinn des Bösen durchlaufen worden sind.
Schliesslich soll die Denkarbeit, die sich am Rätsel des Bösen entzündet, mit
den Antworten verbunden werden, die sich aus dem Handeln und dem Fühlen

ergeben.

Die Erfahrung des Bösen: Zwischen Tadel und Klage

Zum ganzen Rätsel des Bösen trägt bei, dass wir - zumindest in der
jüdischchristlichen Tradition des Westens - so unterschiedliche Phänomene wie Sünde,

Leiden und Tod mit demselben Begriff fassen. Man kann sogar sagen, dass

sich in dem Masse, in dem das Leiden1 konsequent als Bezugspunkt genommen

wird, sich das Problem des Bösen von jenem der Sünde oder der Schuld
unterscheidet. Bevor wir also sagen, was im Phänomen des begangenen und
des erlittenen Bösen auf eine gemeinsame, rätselhafte Abgründigkeit hindeutet,

ist es wichtig, vorerst ihre grundsätzliche Verschiedenheit zu betonen.

Streng genommen meint das moralisch Böse - in religiöser Sprache: die
Sünde - das, was eine menschliche Handlung zum Gegenstand von Schuldzuweisung,

Anklage und Tadel macht. Die Schuldzuweisung besteht darin,
einem verantwortlichen Subjekt eine Handlung zuzuschreiben, die moralisch
beurteilbar ist. Die Anklage beschreibt eine Handlung als etwas, was den in
einer bestimmten Gemeinschaft herrschenden Moralkodex verletzt. Der Tadel

ist Zeichen des Urteils, aufgrund dessen der Täter für schuldig erklärt wird
und Strafe verdient. An diesem Punkt überschneiden sich das moralisch Böse
und das Leiden, insofern die Strafe ein auferlegtes Leiden ist.

Das Leiden wiederum, wenn man auch es im strengen Wortsinn nimmt,
unterscheidet sich von der Sünde durch gegensätzliche Merkmale. Während
in der Schuldzuweisung das moralisch Böse einem verantwortlich Handelnden

zugeschrieben wird, gehört zum Leiden, dass es erlitten wird. Wir
verursachen es nicht, es widerfährt uns. Deshalb auch die erstaunliche Vielfalt
seiner Ursachen: Feindlichkeit der Natur, Krankheit und Behinderung von Körper

und Geist, Trauer über den Tod Nahestehender, Angst vor der eigenen
Sterblichkeit, Gefühl der persönlichen Unwürde und so fort. Im Gegensatz
zur Anklage, die eine moralische Abweichung anzeigt, erweist sich das Leiden
als pures Gegenteil von Lust, als Nicht-Lust, das heisst als Minderung unserer
körperlichen, seelischen und geistigen Integrität. Und dann, schliesslich und

1 Anm. d. Ubers.: Franz. le mal heisst - sowohl das Böse wie das Weh, das Leiden - wie
das deutsche Wort «Übel».



Das Böse 381

vor allem, stellt das Leiden dem Tadel etwas entgegen: das Klagen. Denn
wenn die Verfehlung den Menschen schuldig macht, so macht ihn das Leiden

zum Opfer, und das wird im Klagen herausgeschrien.
Was nun bringt die Philosophie und die Theologie dazu, trotz dieser

unwiderlegbaren Polarität das Böse als gemeinsame Wurzel von Sünde und Leiden

zu denken? Da ist zunächst die besondere Verflechtung der beiden
Phänomene zu nennen. Einerseits ist die Bestrafung ein körperliches und
seelisches Leiden, das zum moralischen Bösen noch hinzukommt, etwa als

körperliche Züchtigung, Freiheitsentzug, Schande oder Gewissensbisse. Deshalb

nennt man die Strafe auch «Pein»2, ein Terminus, der die Kluft zwischen
begangenem und erlittenem Bösen überbrückt. Andererseits ist eine der

Hauptursachen von Leiden die Gewalt, die Menschen antun. Uberhaupt: Böses

tun bedeutet in Wirklichkeit immer direkt oder indirekt andern Unrecht
tun, also ihnen Leiden zufügen. Aufgrund seiner (dialogischen) Beziehungsstruktur

findet das Böse, das der eine begeht, seine Entsprechung im Bösen,
das der andere erleidet. Hier, an diesem entscheidenden Schnittpunkt ertönt
der Klageschrei am lautesten: Wenn sich der Mensch als Opfer der Boshaftig-
keit des Menschen erlebt. Davon zeugen die Psalmen Davids ebenso wie
Marx' Analyse von der Entfremdung des Menschen, die ihren Grund in seiner

Herabminderung zur Ware hat.
Wir bewegen uns einen Schritt weiter in die Richtung eines einzigartigen

Geheimnisses des Übels, wenn wir ahnen, dass Sünde, Leiden und Tod auf
verschiedene Weise dasselbe ausdrücken: das menschliche Dasein in seiner
Tiefe und Ganzheit. In der Tat sind wir jetzt am Punkt angelangt, wo die
Phänomenologie des Bösen abgelöst wird von einer Hermeneutik der Symbole
und Mythen, die für eine verworrene und stumme Erfahrung eine erste
sprachliche Vermittlung anbieten. Zwei Merkmale der Erfahrung des Bösen
weisen in Richtung der erwähnten tiefen Einheit. Nehmen wir zuerst das
moralisch Böse: Durch die Anschuldigung eines verantwortlichen Täters hebt
sich von einem dunklen Hintergrund hell erleuchtet die Sphäre der Erfahrung
von Schuld ab. In ihrem Innersten verbirgt sich das Gefühl, von höheren
Mächten verführt worden zu sein - die der Mythos unschwer dämonisieren
kann. Wenn er dies tut, macht er nichts anderes als dass er dem Gefühl
Ausdruck gibt, in eine Geschichte des Bösen einbezogen zu sein, das schon längst
vor ihm begonnen hat. Die deutlichste Auswirkung dieser seltsamen Erfahrung

von Passivität im Herzen des Unrechttuns ist, dass der Mensch sich
gerade in seinem Schuldigsein als Opfer fühlt. Die gleiche Verwischung der
Grenze zwischen Schuldigem und Opfer lässt sich aber auch vom andern Pol
her beobachten: Wenn man davon ausgeht, dass die Strafe ein verdientes Lei-

2 Anm. d. Ubers.: Franz. peine heisst Strafe im juristischen Sinn, aber auch Leiden,
Qual, Mühe.



382 Paul Ricœur

den ist, wer kann dann wissen, ob nicht jedes Leiden auf die eine oder andere
Weise die Strafe für ein persönliches oder kollektives, bekanntes oder
unbekanntes Fehlverhalten ist? Diese Frage, die die Erfahrung der Trauer bis in
unsere säkularisierten Gesellschaften hinein aufwirft (wir werden später darauf
zurückkommen), erhält Verstärkung durch die gleichzeitige Dämonisierung,
die im Leiden und in der Sünde dieselben unheilvollen Mächte am Werk sieht.
Dies ist der dunkle, niemals völlig entmythisierte Hintergrund, der aus dem
Bösen ein einziges Rätsel macht.

Die Diskursebenen in der Spekulation über das Böse

Will man sich den Theodizeeversuchen im engeren Sinn zuwenden, die
Widerspruchsfreiheit und systematische Totalität anstreben, muss man die
verschiedenen Diskursebenen durchlaufen, in denen sich eine zunehmende
Rationalität entfaltet.

Die Ebene des Mythos

Der Mythos ist sicherlich der erste wichtige Entwicklungsschritt. Und zwar
in verschiedener Hinsicht. Die Ambivalenz des Heiligen, das tremendum fas-
cinosum nach Rudolf Otto, gibt dem Mythos die Macht, sich sowohl der hellen

wie der dunklen Seite des menschlichen Daseins anzunehmen. Sodann
lässt der Mythos die fragmentarische Erfahrung des Bösen in die grossen
Ursprungserzählungen einfliessen, in denen die Entstehung des Menschen ein
Teil der Entstehung des Kosmos wird, wie das Werk von Mircea Eliade
nachweist. Wenn der Mythos von der Weltentstehung erzählt, erzählt er, wie das

menschliche Dasein in seiner insgesamt elenden Verfassung erzeugt wurde.
Die grossen Religionen haben von dieser globalen Erkenntnisleistung des
Mythos die wichtigste ideologische Funktion aufbewahrt, die nach Clifford
Geertz darin besteht, Ethos und Kosmos in einer umfassenden Vision zu
verbinden. Und das ist auch der Grund, weshalb das Problem des Bösen in
späteren Stadien zur grossen Krise der Religion wird.

Der Ordnung stiftenden Funktion des Mythos, die nach Georges Dumézil
mit seiner kosmischen Reichweite zu tun hat, steht als Folge und Korrektiv
die verschwenderische Fülle seiner Erklärungsmuster gegenüber. Wie die
Literaturen des Alten Orients, Indiens und des Fernen Ostens zeigen, ist der
Mythos ein Tummelfeld für Experimente, ja für Spielereien mit verschiedensten

fantastischen Hypothesen. In diesem riesigen Laboratorium ist keine
Möglichkeit unversucht geblieben, das grosse Ganze der Welt und also auch
das Rätsel des Bösen zu denken. Um diese unendliche Vielfalt in den Griff zu



Das Böse 383

bekommen, haben die vergleichende Religionsgeschichte und die Anthropologie

Typologien eingeführt, welche die mythischen Erklärungen in Monismus,

Dualismus, Mischformen, usw. unterteilen. Der abstrakte Charakter
dieser Klassifikationen, entstanden aus einem unvermeidlichen methodologischen

Kunstgriff, sollte uns nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Mehrzahl
der Mythen die Ambivalenzen und Paradoxien sorgfältig pflegen, gerade

wenn es darum geht, den Ursprung des Bösen zu erklären. Davon zeugt die
biblische Erzählung vom Sündenfall, die noch viele andere Deutungsmöglichkeiten

offen lässt als jene, die - hauptsächlich in der Nachfolge Augustins
- im christlichen Abendland vorherrschend geworden ist. Die abstrakten
Klassifikationen sollten auch nicht verdecken, dass es innerhalb des Mythischen

erhebliche Schwankungen gibt: zwischen Darstellungen, die sich nach

unten an Legende und volkstümliche Erzählung anlehnen, und andern, die
sich nach oben der spekulativen Metaphysik annähern, wie etwa die grossen
Abhandlungen des Hinduismus. Die dämonische Erfahrung des Bösen jedoch
findet vor allem in den volkstümlichen Seiten des Mythos ihren Niederschlag:
Hier bekommt sie eine Sprache. Andererseits hat der Mythos mit seiner
spekulativen Seite den rationalen Theodizeen den Weg gewiesen, indem er den
Akzent auf das Problem des Ursprungs legte. Damit ist die Frage für Philosophien

und Theologien gestellt: Wo kommt das Böse her?

Das Stadium der Weisheit

Konnte der Mythos den Erwartungen der handelnden und leidenden
Menschen ganz genügen? Teilweise und insofern er auf das Fragen einging, das in
den unaufhörlichen Klagerufen laut wurde: «Bis wann? Warum?» Als
Antwort bot der Mythos allerdings nur den Trost der Ordnung an, indem er die
Klage des Flehenden in den Rahmen eines riesigen Universums stellte. Der
Mythos liess aber jenen wichtigen Teil der Frage unbeantwortet, der nicht
nur fragt: Warum?, sondern: Warum gerade ich? Hier wird die Klage zur
Anklage und verlangt von der Gottheit Rechenschaft. In der Bibel zum Beispiel
ist es ein wichtiger Aspekt des Bundes, dass zur partnerschaftlichen Rollenteilung

auch der Prozess gehört. Wenn aber der Herr seinem Volk den Prozess
macht, so macht auch das Volk seinem Gott den Prozess.

An diesem Punkt muss der Mythos den Ton ändern. Er kann nicht mehr
nur von den Ursprüngen erzählen, um zu erklären, wie ganz allgemein das

menschliche Dasein das geworden ist, was es ist, er muss jetzt argumentieren
und erklären, warum es für jeden Einzelnen so ist. Damit sind wir im Stadium
der Weisheit angekommen. Die erste und nachhaltigste Erklärung, welche die
Weisheit anbietet, ist diejenige der Vergeltung: Alles Leiden ist verdient, weil
es die Strafe für eine individuelle oder kollektive, bewusste oder unbewusste



384 Paul Ricœur

Verfehlung ist. Diese Erklärung hat zumindest den Vorteil, dass sie das Leiden
als solches ernst nimmt, als einen vom moralisch Bösen zu unterscheidenden
Pol. Aber sie bemüht sich sogleich, diesen Unterschied wieder aufzuheben,
indem sie aus der Gesamtordnung der Dinge eine moralische Ordnung
macht. In diesem Sinn ist die Theorie der Vergeltung die erste moralische
Weltanschauung, um einen Ausdruck zu brauchen, den Hegel auf Kant
angewandt hat. Nun hat sich aber die Weisheit, weil sie argumentiert, zu einer
immensen Auseinandersetzung mit sich selbst ausgewachsen, ja zu einer
dramatischen Debatte im Innern der Weisen selbst. Denn die Idee der Vergeltung
konnte nicht mehr befriedigen, sobald eine gewisse Rechtsordnung entstanden

war, die die Guten von den Bösen unterschied und die Strafe nach dem
Mass der Schuld jedes Einzelnen zu bemessen suchte. Einem auch nur ansatzweise

entwickelten Gerechtigkeitssinn muss die existierende Verteilung der
Übel nur als willkürlich, rücksichtslos, unverhältnismässig erscheinen: Warum

stirbt dieser Mensch an Krebs und jener nicht? Warum sterben Kinder?
Warum so viel Leiden, weit über das hinaus, was einfache sterbliche Menschen
normalerweise ertragen können?

Wenn das Buch Hiob in der Weltliteratur einen so wichtigen Platz
einnimmt, dann wohl vor allem deswegen, weil es sich der Klage, die zur Anklage

wird, annimmt, und diese Anklage zum Protest erhebt. Angenommen es

geht in der Erzählung um das Schicksal eines leidenden Gerechten, eines
untadeligen Gerechten, der den schwersten Prüfungen unterworfen wird, dann
erkennen wir in den kraftvollen Argumenten im Dialog Hiobs mit seinen
Freunden die interne Auseinandersetzung der Weisheit, die sich an der Un-
verhältnismässigkeit von moralisch Bösem und erlittenem Bösen entzündet.
Aber das Buch Hiob berührt uns vielleicht noch viel mehr durch seinen
rätselhaften und vielleicht absichtlich doppeldeutigen Schluss: Die Theopha-
nie am Ende des Buches gibt keine direkte Antwort auf das persönliche Leiden

Hiobs. Deshalb ist der Raum für spekulative Deutungen in verschiedene
Richtungen offen. Das Bild eines Schöpfers mit unergründlichen Plänen,
eines Architekten, dessen Masseinheiten unvereinbar sind mit den Widerwärtigkeiten

des menschlichen Lebens, provoziert verschiedene Gedanken: Der
Trost ist eschatologisch hinausgeschoben; die Klage ist nicht angebracht, fehl
am Platz angesichts eines Gottes, der Herr über Gut und Böse ist (gemäss Je-
saja 45,7: «Ich bin der HERR, der das Licht bildet und die Finsternis schafft,
der Heil vollbringt und Unheil schafft»), oder: Die Klage selbst muss durch
eine der läuternden Prüfungen hindurchgehen, wie wir es im dritten Teil
ausführen werden. Lautet nicht Hiobs letztes Wort: «Darum widerrufe ich und
bereue im Staub und in der Asche»? Welche Reue könnte gemeint sein, wenn
nicht das Bereuen der Klage selbst? Und bewirkt nicht diese Reue, dass Hiob
Gott ohne Grund lieben kann - entgegen der Wette Satans zu Beginn der
Rahmenerzählung?



Das Böse 385

Wir kommen im dritten Teil auf diese Fragen zurück und beschränken

uns im Augenblick darauf, den Faden der durch die Weisheit eröffneten
Spekulation wieder aufzunehmen.

Das Stadium der Gnosis und der anti-gnostischen Gnosis

Das Denken würde sich nicht von der Weisheit zur Theodizee entwickelt
haben, wenn die Gnosis die Spekulation nicht zu einer Gigantomachie gesteigert

hätte, bei der die Kräfte des Guten mit den Armeen des Bösen in gnadenlosem

Kampf liegen, um alle Teilchen des Lichts zu befreien, die in der
Finsternis der Materie gefangen sind. Auf diese tragische Vision, die alle Gestalten

des Bösen in ein Gesamtprinzip des Bösen einbindet, hat Augustin die

Antwort gegeben und damit einen der Pfeiler des westlichen Denkens errichtet.

Da unser Thema hier nicht Sünde und Schuld heisst, beschränken wir uns
auf diejenigen Aspekte der Lehre Augustins, die den Stellenwert des Leidens
in einer Gesamtinterpretation des Bösen betreffen. Tatsächlich verdankt es

das westliche Denken der Gnosis, dass das Böse als problematische Ganzheit
zum Thema gemacht wurde: Unde malum? Woher kommt das Böse?

Wenn sich Augustin gegen die tragische Vision der Gnosis stellen konnte
(die man üblicherweise zu den dualistischen Lösungen zählt, ohne dabei die

spezifische epistemologische Ebene dieses besonderen Dualismus zu
berücksichtigen), dann zunächst deshalb, weil er aus der Philosophie, aus dem Neu-
platonismus, ein konzeptuelles System übernehmen konnte, das geeignet

war, die Scheinkonzepte eines rationalisierten Mythos zunichte zu machen.
Von den Philosophen übernimmt Augustin, dass das Böse nicht als Substanz
verstanden werden kann, weil über das «Sein» nachzudenken bedeutet, das

«Intelligible», das «Eine» und das «Gute» zu denken. Das philosophische Denken

schliesst also alle Fantasien über ein substantielles, wesenhaftes Böses aus.
Im Gegenzug entsteht eine neue Idee des «Nichts», das ex nihilo, welche in der
Idee einer Schöpfung, die vollständig und ohne Rest ist, enthalten ist. Gleichzeitig

tritt, in Verbindung mit dem eben genannten, ein anderes negatives
Konzept auf den Plan, dasjenige einer ontischen Distanz zwischen Schöpfer
und Geschöpf, das erlaubt, von der Schwachheit des Geschaffenen als
solchem zu sprechen. Aufgrund dieser Schwachheit wird verständlich, dass

Geschöpfe, denen die Entscheidungsfreiheit gegeben ist, sich von Gott «abwenden»

und sich dem «zuwenden» können, was weniger Sein hat, nämlich dem
Nichts.

Dieser erste Grundzug der Lehre Augustins verdient besondere Aufmerksamkeit:

Er verbindet nämlich Ontologie und Theologie in einem neuartigen
Diskurs, dem der Onto-Theo-Logie.



386 Paul Ricœur

Die wichtigste logische Folge aus der Negation der Wesenhaftigkeit des

Bösen ist, dass das Zugeständnis, dass es dennoch Böses gibt, eine ausschliesslich

moralische Sichtweise des Bösen begründet. Wenn die Frage: Unde
malum? ihren ontologischen Sinn verliert und durch die Frage: Unde malum
faciamus? (Woher kommt es, dass wir Böses tun?) ersetzt wird, verlagert sich
das ganze Problem des Bösen in den Bereich des Handelns, des Willens, der

Entscheidungsfreiheit. Mit der Sünde wird ein Nichts besonderer Art eingeführt,

ein nihil privativum, für das der Sündenfall allein verantwortlich ist,
derjenige der Menschen, aber auch der höheren Wesen, der Engel. Für dieses

Nichts braucht kein Grund ausserhalb des jeweiligen schlechten Willens
gesucht zu werden. Augustins Schrift Contra Fortunatum zieht aus dieser
moralischen Sicht des Bösen den Schluss, der für uns hier am wichtigsten ist: dass

alles Böse entweder peccatum (Sünde) oder poena (Strafe) sei. Diese rein moralische

Sicht des Bösen hat ihrerseits zur Folge, dass die ganze Geschichte im
Licht der Strafe erscheint: Keine Seele wird zu Unrecht ins Unglück gestürzt.

Der Preis, der für die Kohärenz der Lehre gezahlt werden muss, ist sehr
hoch. Das wird vor allem im Streit mit den Pelagianern deutlich, der mehrere
Jahrzehnte nach dem Streit mit den Manichäern stattfand. Um glaubwürdig
zu machen, dass alles Leiden - sei es noch so ungerecht verteilt und noch so

übertrieben - eine Vergeltung für Sünde sei, muss diese auf eine über-indivi-
duelle Ebene gehoben werden, auf eine Ebene, die mit der Geschichte, ja sogar
der Fortpflanzung des Menschen zu tun hat. Die Antwort darauf ist die Lehre

von der «Ursünde» oder der «Natursünde». Wir wollen hier nicht die Phasen

ihrer Entstehung nachzeichnen (wörtliche Interpretation von Genesis 3,
verbunden mit der paulinischen Emphase in Römer 5,12-19, Rechtfertigung der
Kindertaufe usw.). Wir unterstreichen nur den epistemologischen Status oder
die Diskursebene des Dogmas der Ursünde. Dieses erfasst einen grundlegenden

Aspekt der Erfahrung des Bösen: die zugleich individuelle und kollektive
Erfahrung, dass der Mensch ohnmächtig ist angesichts der dämonischen
Macht des Bösen, die immer schon da ist, bevor etwas Böses geschieht, das

einer bewussten Absicht zugeschrieben werden könnte. Aber dieses Rätsel der
immer schon anwesenden Macht des Bösen wird in die falsche Klarheit einer
scheinbar rationalen Erklärung gehüllt. Im Konzept der Natursünde werden
zwei heterogene Begriffe miteinander verbunden: die biologische Übertragung

in der Zeugung und die individuelle Zurechnung von Schuld. So

erscheint der Begriff der Ursünde als falsches Konzept, das man einer anti-gno-
stischen Gnosis zuordnen kann. Der Inhalt der Gnosis wird geleugnet, aber
die Form des Diskurses der Gnosis wird rekonstruiert, nämlich die eines
rationalisierten Mythos.

Augustin erscheint deshalb tiefgründiger als Pelagius, weil er erkannt hat,
dass das nihil privativum zugleich eine höhere Macht ist, die dem Wollen des

Einzelnen und jedem Willensakt überlegen ist. Hingegen erscheint Pelagius



Das Böse 387

realistischer, weil er jedem Menschen die Freiheit seiner eigenen Verantwortung

lässt - genauso wie Jeremia und Ezechiel, die einst bestritten, dass die
Kinder für die Fehler der Väter zu zahlen hätten.

Schwerer wiegt, dass sowohl Augustin als auch Pelagius, die zwei
gegensätzliche Versionen einer streng moralischen Sicht des Bösen bieten, keine
Antwort geben auf das Aufbegehren gegen das ungerechte Leiden. Augustin
verurteilt es zum Schweigen, indem er das ganze Menschengeschlecht unter
Generalanklage stellt, Pelagius sieht darüber hinweg, indem er die Verantwortung

zur höchsten ethischen Aufgabe macht.

Das Stadium der Theodizee

Von Theodizee darf nur gesprochen werden, a) wenn die Darlegung des
Problems des Bösen auf Aussagen beruht, die auf Eindeutigkeit abzielen (was bei
den drei generell erhobenen Behauptungen der Fall ist: Gott ist allmächtig;
seine Güte ist unendlich; das Böse existiert), b) wenn das Ziel der Argumentation

eindeutig apologetisch ist: Gott ist für das Böse nicht verantwortlich, c)

wenn die eingesetzten Mittel der Logik der Widerspruchsfreiheit und der
systematischen Totalität genügen sollen. Diese Bedingungen sind aber nur im
Rahmen der Onto-Theologie erfüllt worden, wo sich Begriffe aus dem religiösen

Diskurs, insbesondere Gott, mit Begriffen aus der (z. B. platonischen oder
cartesianischen) Metaphysik wie Sein, Nichts, erste Ursache, Finalität, unendlich,

endlich, usw. verbunden haben. Die Theodizee im strengen Sinn ist die
höchste Blüte der Onto-Theologie.

In dieser Hinsicht bleibt die Theodizee von Leibniz das Modell der
Gattung. Einerseits werden hier alle Formen des Bösen, nicht nur das moralisch
Böse (wie in der augustinschen Tradition), sondern auch das Leiden und der
Tod in die Betrachtung einbezogen und unter den Oberbegriff des metaphysisch

Bösen gestellt. Dieses ist der unvermeidliche Makel jeden geschaffenen
Wesens, wenn es stimmt, dass Gott keinen anderen Gott schaffen kann.
Andererseits erfährt die klassische Logik eine Bereicherung: Dem Prinzip der
Widerspruchsfreiheit wird der Satz vom zureichenden Grund hinzugefügt, der
zum Prinzip des Besten wird, sobald man die Schöpfung auffasst als Ergebnis
eines im göttlichen Denken sich abspielenden Wettstreits zwischen verschiedenen

Welt-Modellen, von denen nur eines ein Maximum an Vollkommenheit
und ein Minimum an Mängeln aufweist. Der Begriff der besten aller Welten,

von Voltaire im Candide nach der Erdbebenkatastrophe von Lissabon so

verspottet, wird nicht verstanden, solange seine rationale Triebfeder nicht
erkannt wird, nämlich die Berechnung von Maximum und Minimum, deren
Ergebnis unser Welt-Modell ist. So kann der Satz vom zureichenden Grund den

Abgrund zwischen dem logisch Möglichen, das heisst dem Nicht-Unmögli-



388 Paul Ricœur

chen, und dem Zufälligen, das heisst dem, was auch anders sein könnte,
überwinden.

Das Scheitern der Theodizee innerhalb des von der Onto-Theologie
abgesteckten Denkraums rührt daher, dass ein begrenzter menschlicher Verstand,
der keinen Zugang hat zu den Daten dieser grossartigen Rechnung, sich darauf

beschränken muss, die spärlichen Zeichen des Ubermasses der Vollkommenheit

gegenüber den Unvollkommenheiten in die Waagschalen von Gut
und Böse zu werfen. Wer behaupten will, dass die Bilanz insgesamt positiv sei,
braucht also einen soliden menschlichen Optimismus. Und da wir immer nur
Brosamen vom Prinzip des Besten erhaschen, müssen wir uns mit seinem
ästhetischen Korollarium zufrieden geben, wonach der Kontrast zwischen
Negativem und Positivem zur Harmonie des Ganzen beiträgt. Genau dieser
Anspruch aber, im Ausgleich von Gut und Böse auf einer quasi ästhetischen Ebene

eine positive Bilanz herstellen zu wollen, schlägt fehl, sobald wir es mit
Übeln, mit Schmerzen zu tun haben, deren Übermass mit keinem bekannten
Guten ausgeglichen werden kann. Einmal mehr ist es die Klage, die Anklage
des leidenden Gerechten, welche die Vorstellung eines Ausgleichs des Bösen
durch das Gute zunichte macht, genauso wie sie schon die Idee der Vergeltung
zunichte gemacht hat.

Kant war es, der den härtesten Schlag - wenn auch nicht gerade den Todes-
stoss - gegen die Grundlage des onto-theologischen Diskurses geführt hat, auf
die die Theodizee von Augustin bis Leibniz aufbaute. Sein unerbittlicher Ver-
riss der rationalen Theologie in der Kritik der reinen Vernunft, im Abschnitt
über die Dialektik, ist bekannt. Ohne ihre ontologische Stütze fällt die Theodizee

unter die Rubrik «transzendentale Illusion». Womit nicht gesagt ist, dass

das Problem des Bösen von der Bühne der Philosophie verschwindet. Ganz
im Gegenteil. Aber es gehört jetzt nur noch in den Bereich der praktischen
Vernunft, wie alles, was nicht sein darf und durch Handeln bekämpft werden
soll. Das Denken befindet sich also wieder in einer ähnlichen Lage wie bei
Augustin: Kant kann nicht mehr fragen, woher das Böse kommt, die Frage ist
vielmehr, woher es kommt, dass wir es tun. Und wie zu Zeiten Augustins
wird das Problem des Leidens dem Problem des moralisch Bösen geopfert.
Mit zwei Unterschieden immerhin:

Einerseits wird das Leiden nicht mehr als Bestrafung gesehen und mit dem
Bereich der Moral verbunden. Es gehört höchstens in die Zuständigkeit des

teleologischen Urteils in der Kritik der Urteilskraft, das übrigens eine relativ
optimistische Einschätzung der dem Menschen von Natur aus gegebenen
Veranlagungen zulässt. Dazu gehören die Anlagen zur Gemeinschaftsfähigkeit und



Das Böse 389

zur Persönlichkeit, die der Mensch pflegen soll. Im Zusammenhang mit dieser
moralischen Aufgabe wird das Leiden indirekt berücksichtigt: einmal auf
individueller Ebene, vor allem aber auf der Ebene, die Kant «weltbürgerlich»
nennt. Was die Frage nach dem Ursprung des erlittenen Bösen angeht, so hat
sie jede philosophische Relevanz verloren.

Andererseits bricht Kant bei der Problematik des radikal Bösen (zu Beginn
der Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft) freimütig mit der
Problematik der Ursünde, auch wenn gewisse Ähnlichkeiten zu bestehen
scheinen. So wie er mit keinem Rückgriff auf rechtliche oder biologische
Schemata dem radikal Bösen einen Schimmer trügerischer Vernünftigkeit
gibt (Kant wäre insofern eher pelagianisch als augustinisch), so steht bei ihm
das Prinzip des Bösen auch nicht am Ursprung, im zeitlichen Sinn des Wortes.
Es ist nur die oberste Maxime, die als letzte subjektive Grundlage für all die
schlechten Handlungsmaximen unseres freien Willens dient. Diese oberste
Maxime legt den Hang zum Bösen ins Menschengeschlecht als Ganzes (hierin
steht Kant wieder auf der Seite Augustins), im Gegensatz zur Anlage zum
Guten, die grundlegend für den guten Willen ist. Aber der Daseinsgrund dieses

radikal Bösen ist unerforschlich: «... für uns ist also kein begreiflicher Grund
da, woher das moralische Böse in uns zuerst gekommen sein könne.»3 Wie
Karl Jaspers bewundere ich dieses letzte Eingeständnis. Wie Augustin, und
vielleicht wie das mythische Denken, hat Kant den dämonischen Grund der
menschlichen Freiheit erkannt, aber mit der Nüchternheit eines Denkens, das

immer darauf bedacht ist, die Grenzen der Erkenntnis nicht zu überschreiten
und den Abstand zwischen Denken und Erkenntnis des Objekts (Ding an sich)
aufrechtzuerhalten.

Und dennoch: Das spekulative Denken kapituliert nicht vor dem Problem
des Bösen. Kant hat der rationalen Theologie kein Ende gesetzt, er hat sie

gezwungen, andere Ressourcen zu nutzen, nämlich jenes Denken, welches
durch die Begrenzung der Erkenntnis des Objekts in den Hintergrund
gedrängt worden war. Das beweist die ausserordentliche Fülle von neuen Systemen

in der Zeit des deutschen Idealismus: Fichte, Schelling, Hegel, ganz zu
schweigen von andern Geistesriesen wie Hamann, Jacobi, Novalis.

Das Beispiel Hegels ist aus der Sicht der Diskursebenen, die uns hier
interessieren, besonders bemerkenswert wegen der Rolle der dialektischen Denkweise

und der Negativität, die innerhalb der Dialektik für Dynamik sorgt. Es
ist die Negativität, die auf allen Ebenen jede Figur des Geistes dazu zwingt,
sich in ihr Gegenteil zu verkehren und eine neue Gestalt hervorzubringen,
welche die vorhergehende zugleich ablöst und bewahrt, gemäss dem doppelten

Sinn der Hegeischen Aufhebung. So bewirkt die Dialektik, dass in allen

3 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, in: Werke
in zwölf Bänden, Wiesbaden 1956, Bd. 8, 693, Anm. 44.



390 Paul Ricœur

Dingen das Tragische mit dem Logischen zusammenfällt: Es muss etwas
sterben, damit etwas Grösseres geboren werde. In diesem Sinne ist das Unheil
überall da, aber auch überall überwunden, insofern die Versöhnung stets über
die Zerrissenheit siegt. So kann Hegel das Problem der Theodizee an dem
Punkt wieder aufnehmen, an dem es Leibniz aufgegeben hatte, weil ihm kein
anderes Denkmittel zur Verfügung stand als der Satz des zureichenden Grundes.

Zwei Texte sind in diesem Zusammenhang bedeutsam. Der erste findet
sich in Kapitel VI der Phänomenologie des Geistes und betrifft die Auflösung
der moralischen Sicht der Welt; es ist nicht uninteressant, dass er am Ende
eines langen Abschnitts mit dem Titel «Der seiner selbst gewisse Geist» und vor
Kapitel VII über «Religion» steht. Dieser Text trägt den Titel «Die schöne Seele,

das Böse und seine Verzeihung» und zeigt den in sich selbst gespaltenen
Geist zwischen der «Uberzeugung», welche die bedeutenden Tatmenschen
beseelt und sich in ihren Leidenschaften verkörpert (ohne die «nichts Grosses
in der Welt» geschieht!4) und dem «beurteilenden Bewusstsein», dargestellt in
«der schönen Seele», von der später gesagt wird, dass sie zwar saubere Hände,
aber eben doch keine Hände habe. Das beurteilende Bewusstsein prangert die
Gewalt des Uberzeugungstäters an, die das Resultat der Besonderheit, der

Kontingenz und der Willkür seiner Genialität ist. Aber auch es muss seine

eigene Begrenztheit zugeben, seine Besonderheit, die sich in seinem Anspruch
auf Universalität verbirgt, und schliesslich die Heuchelei einer Verteidigung
des moralischen Ideals, die sich allein in Worte flüchtet. In dieser Einseitigkeit
und Hartherzigkeit entlarvt sich das beurteilende Bewusstsein als ein Böses,
das dem des handelnden Bewusstseins gleichkommt. In Vorwegnahme der
Genealogie der Moral Nietzsches entdeckt Hegel das Böse in der Anklage
selbst, aus der die moralische Sicht des Bösen entsteht. Worin besteht also

demnach die «Verzeihung»? Im parallelen Verzicht der zwei Momente des

Geistes, in der gegenseitigen Anerkennung ihrer Besonderheit und in ihrer
Versöhnung. Diese Versöhnung ist nichts anderes als der «(endlich) seiner
selbst gewisse Geist». Wie bei Paulus entsteht die Rechtfertigung aus der
Aufhebung des Urteils der Verdammung. Aber im Gegensatz zu Paulus ist der
Geist, zumindest in diesem Stadium der Dialektik, unterschiedslos menschlich

und göttlich. Die letzten Worte des Kapitels lauten: «Das versöhnende Ja,
worin beide Ich von ihrem entgegengesetzten Dasein ablassen, ist das Dasein
des zur Zweiheit ausgedehnten Ichs, das darin sich gleich bleibt und in seiner
vollkommenen Entäusserung und Gegenteile die Gewissheit seiner selbst hat;

4 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Werke in zwan¬
zig Bänden, Frankfurt a.M. 1970, Bd. 12, 38. Im Folgenden wird nach dieser Ausgabe
zitiert.



Das Böse 391

- es ist der erscheinende Gott mitten unter ihnen, die sich als das reine Wissen
wissen.»5

Hier stellt sich nun die Frage, ob diese Dialektik nicht den Optimismus
von Leibniz wieder herstellt, mit logischen Mitteln zwar, über die dieser nicht
verfügte, aber aus derselben Kühnheit und vielleicht mit noch grösserer rationaler

Hybris. Welches Los ist eigentlich dem Leiden der Opfer in einer Weltsicht

zugedacht, in der der Pantragismus immer wieder vom Panlogismus
vereinnahmt wird?

Unser zweiter Text antwortet direkter auf diese Frage, indem er die
Versöhnung, von der gerade die Rede war, völlig von jedem Trost trennt, der sich

an den Menschen als Opfer richten würde. Es handelt sich um den
wohlbekannten Abschnitt der Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte,
welcher der «List der Vernunft» gewidmet ist, die vielleicht selbst die letzte List
der Theodizee darstellt. Dass dieses Thema im Rahmen einer Geschichtsphilosophie

auftritt, ist bereits ein Hinweis darauf, dass das Geschick der Einzelnen

völlig dem Schicksal des Volksgeistes und dem des Weltgeistes untergeordnet
ist. Genauer noch: Der Endzweck des Geistes - nämlich die vollständige

Verwirklichung der Freiheit - lässt sich im modernen Staat, der erst im Entstehen

begriffen ist, erkennen. Die List der Vernunft besteht nun darin, dass sich
der Weltgeist der Leidenschaften der grossen Menschen, die Geschichte
machen, bedient: Er verfolgt ohne ihr Wissen eine zweite Absicht, die sich hinter
der ersten Absicht ihrer selbstsüchtigen Ziele verbirgt, welche sie mit ihren
Leidenschaften zu erreichen suchen. Diese ungewollten Wirkungen des
individuellen Handelns dienen den Plänen des Weltgeistes insofern, als sie zu den
bevorstehenden Zielen beitragen, die über jeden «Volksgeist» hinaus verfolgt
werden und im entsprechenden Staat verkörpert sind.

Die Ironie der Hegeischen Geschichtsphilosophie (geht man davon aus,
dass sie den grossen Bewegungen der Geschichte einen verständlichen Sinn
gibt - eine Frage, die hier nicht zur Diskussion steht) beruht genau darauf,
dass die Frage von Glück und Unglück aufgehoben wird. Es heisst, dass die

Weltgeschichte nicht der «Boden des Glücks» ist6. Wenn die grossen Männer
der Geschichte um das Glück betrogen werden durch die Geschichte, die
ihnen mitspielt, was soll man dann von den anonymen Opfern sagen? Für uns,
die wir Hegel nach den namenlosen Katastrophen und Leiden des vergangenen

Jahrhunderts lesen, ist die von der Geschichtsphilosophie vollzogenene
Trennung von Trost und Versöhnung zu einer wahren Quelle der Ratlosigkeit

geworden: Je besser es dem System geht, desto mehr werden die Opfer an
den Rand gedrängt. Der Erfolg des Systems macht sein Scheitern aus. Das
Leiden, laut geworden in der Klage, schliesst sich selbst aus dem System aus.

5 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Bd. 3, 494.
6 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Gschichte, Bd. 12, 42.



392 Paul Ricœur

Sollen wir also darauf verzichten, über das Böse nachzudenken? Die Theo-
dizee hat mit Leibniz und dem Prinzip des Besten einen ersten und mit der
Dialektik von Hegel einen zweiten Höhepunkt erreicht. Gäbe es nicht eine
andere Verwendung der Dialektik als die allumfassende Dialektik?

Diese Frage werden wir an die christliche Theologie stellen. Oder genauer
gesagt: an eine Theologie, die mit der Verwechslung von Menschlichem und
Göttlichem unter dem zweideutigen Titel des Geistes gebrochen hat und auch
mit der Vermischung zwischen dem religiösen Diskurs und dem philosophischen

Diskurs in der Onto-Theologie aufgehört hat, die also, kurz gesagt, auf
das Vorhaben der Theodizee selbst verzichtet. Das Beispiel, das wir gewählt
haben, ist Karl Barth, der auf Hegel antwortet. Ein anderes Beispiel, das hier
nicht ausgeführt werden kann, ist Paul Tillich, der auf Schelling antwortet.

Das Stadium der «gebrochenen» Dialektik

Zu Beginn des berühmten Paragraphen der Kirchlichen Dogmatik unter dem
Titel «Gott und das Nichtige»7 räumt Barth ein, dass sich nur eine «gebrochene»

Theologie, das heisst eine Theologie, die auf die systematische Totalität
verzichtet hat, auf den gefährlichen Weg des Denkens über das Böse begeben
kann. Die Frage wird sein, ob er diesem anfänglichen Bekenntnis bis zum
Schluss treu geblieben ist.

Gebrochen ist in der Tat eine Theologie, die dem Bösen eine mit der Güte
Gottes und der Güte der Schöpfung unvereinbare Realität zuerkennt. Für diese

Wirklichkeit hat Barth den Begriff des Nichtigen reserviert, um sie gänzlich
von der negativen Seite der menschlichen Erfahrung zu unterscheiden, die
Leibniz und Hegel als Einzige berücksichtigt haben. Das Nichtige muss
gedacht werden als etwas, das Gott feindlich gegenübersteht, das nicht nur
Schwachheit und Mangel meint, sondern auch Verderben und Vernichtung.
So wird nicht nur der Intuition Kants über den unerforschlichen Charakter
des moralisch Bösen - verstanden als das radikal Böse - Genüge getan,
sondern auch dem Protest des menschlichen Leidens, das sich weigert, in den
Kreislauf des moralisch Bösen im Sinne der Vergeltung einbezogen und sogar
unter das Banner der Vorsehung - ein anderer Name für die Güte der Schöpfung

- gerufen zu werden. Wenn das der Ausgangspunkt ist, wie kann man
dann mehr denken als die klassischen Theodizeen? Indem anders gedacht wird!
Und wie wird anders gedacht? Indem in der Christologie der grundsätzliche
Nexus der Lehre gesucht wird. Genau hier erkennt man Barths Unnachgie-
bigkeit: Das Nichtige ist das, was von Christus besiegt wurde, indem er sich
selbst am Kreuz zunichte machte. Wenn wir von Christus auf Gott zurück-

7 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, Band III/3, § 50, Zürich 1992, 327-425.



Das Böse 393

gehen, heisst das, dass Gott in Jesus Christus dem Nichtigen begegnet ist, es

bekämpft hat, und dass wir darum das Nichtige «kennen». Das impliziert eine

hoffnungsvolle Note: Da die Auseinandersetzung mit dem Nichtigen Gottes
eigene Sache ist, sind wir in unseren Kämpfen gegen das Böse Mitkämpfer.
Mehr noch: Wenn wir glauben, dass Gott in Christus das Böse besiegt hat,
dann müssen wir auch glauben, dass uns das Böse nicht mehr zunichte
machen kann. Wir dürfen von ihm nicht mehr so sprechen, als hätte es noch
Macht, als läge seine Uberwindung erst in der Zukunft. Deshalb sollte der
Gedanke, der zunächst bedrückend wurde, als er die Realität des Nichtigen
anerkannt hatte, dann auch leicht und sogar fröhlich werden, wenn er feststellt,
dass das Nichtige ja schon besiegt wurde. Es fehlt einzig noch die vollständige
Offenbarung seiner Beseitigung. (Nebenbei sei darauf hingewiesen, dass Barth
den Begriff der permissio aus der alten Dogmatik nur aufgreift, um diesen
Abstand zwischen dem bereits erreichten und dem manifesten Sieg kenntlich zu
machen: Gott «lässtzu», dass wir seine Herrschaft noch nicht sehen und noch
vom Nichtigen bedroht sind.) In Wirklichkeit ist der Feind bereits Knecht
geworden - «ein wunderlicher Knecht [...], dafür wird gesorgt sein». (425)

Würden wir hier die Darlegung der Barth'schen Lehre vom Bösen
unterbrechen, so hätten wir nicht gezeigt, inwiefern diese Dialektik, obwohl sie
gebrochen ist, den Namen «Dialektik» verdient.

Tatsächlich riskiert es Barth, mehr darüber zu sagen - einige würden
sagen: zu viel. Was sagt er über das Verhältnis Gottes zum Nichtigen, was nicht
bereits im Bekenntnis enthalten ist, dass Gott in Christus dem Bösen begegnet
ist und es besiegt hat? Folgendes: Dass das Nichtige auch in Gottes Zuständigkeit

gehört, aber in einem ganz anderen Sinne als die gute Schöpfung, nämlich
dass erwählen im Sinne der biblischen Erwählung für Gott bedeutet, ein
Etwas zu verwerfen, das, weil verworfen, im Modus des Nichtigen existiert.
Dieser Aspekt der Verwerfung ist gewissermassen die «linke Hand» Gottes.
«Das Nichtige ist das, was Gott nicht will. Nur davon lebt es, dass es das ist,
was Gott nicht will» (406). Mit anderen Worten: Das Böse existiert nur als

Gegenstand seines Zornes. Damit ist die Souveränität Gottes intakt, obwohl seine

Herrschaft über das Nichts nicht mit seiner Herrschaft voller Güte über
die gute Schöpfung zu vereinbaren ist. Der erste Aspekt bildet das opus alie-

num Gottes, im Unterschied zu seinem opus proprium, das ganz Gnade ist.
Ein Satz fasst diese seltsame Denkbewegung zusammen: «Indem Gott auch

zur Linken Herr ist, ist er der Grund und Herr auch des Nichtigen.» (405)
Tatsächlich ein seltsam anmutender Gedanke, diese Zusammenschau ohne

Vermittlung zwischen der rechten und der linken Hand Gottes. Man kann
sich zunächst fragen, ob Barth nicht in letzter Minute auf das Dilemma
antworten wollte, das die Theodizee in Bewegung gesetzt hat: Wenn sich die
Güte Gottes wirklich darin zeigt, dass er seit Beginn der Schöpfung das Böse

bekämpft, wie es der Bezug auf das ursprüngliche Chaos in der Genesiserzäh-



394 Paul Ricœur

lung nahe legt, fällt dann die Macht Gottes nicht seiner Güte zum Opfer? Und
umgekehrt: Wenn Gott «auch zur Linken» Herr ist, ist seine Güte dann nicht
durch seinen Zorn begrenzt, durch seine Verwerfung, auch wenn diese einem
Nicht-Wollen gleichgesetzt wird?

Wollte man dieser Interpretationslinie folgen, dann müsste man sagen,
dass Barth aus der Theodizee und ihrer Logik der Vermittlung nicht
herausgekommen ist. Anstelle einer gebrochenen Dialektik gäbe es dann nur einen
schwachen Kompromiss. Eine andere Interpretation bietet sich an: Dass nämlich

Barth zwar das Dilemma akzeptiert hat, das zur Theodizee führt, aber die

Logik der Widerspruchsfreiheit und der systematischen Totalität ablehnte,
die alle Lösungen von Theodizee bestimmt. Es müssen daher alle seine

Aussagen nach der Kierkegaard'schen Logik des Paradoxes gelesen und die leisesten

Andeutungen von Vermittlung aus seinen rätselhaften Formulierungen
gestrichen werden.

Aber wir können uns eine noch radikalere Frage stellen: Hat Barth nicht
die Grenzen eines streng christologischen Diskurses, die er sich selbst gesetzt
hatte, überschritten? Und hat er damit nicht wieder den Weg für Spekulationen

über die dämonische Seite der Gottheit geöffnet, den die Denker der
Renaissance und dann - und mit welcher Kraft! - Schelling beschritten hat? Paul
Tillich hat sich vor diesem Schritt nicht gefürchtet, den Barth nahelegt und
zugleich ablehnt. Wie aber kann sich das Denken vor der Trunkenheit schützen,

die Kant mit dem Begriff der Schwärmerei bezeichnet, was sowohl
«Begeisterung» als auch «mystische Torheit» heisst? Besteht die Weisheit nicht
darin, den aporetischen Charakter des Denkens über das Böse anzuerkennen,
der gerade durch die Bemühung errungen wird, weiter und anders zu denken?

DENKEN, HANDELN, FÜHLEN

Zum Schluss möchte ich unterstreichen, dass das Problem des Bösen nicht
nur spekulativ ist: Es verlangt Konvergenz zwischen Denken, Handeln (im
moralischen und politischen Sinn) und eine spirituelle Veränderung der
Gefühle.

Denken

Auf der Ebene des Denkens, auf der wir uns bewegen, seitdem wir das Stadium

des Mythos verlassen haben, kann man das Problem des Bösen berechtigterweise

eine «Herausforderung» nennen, eine Herausforderung allerdings,
die durch Anreicherung ständig anspruchsvoller geworden ist. Zuerst zeigt sie

sich als Scheitern der voreiligen Synthesen, dann als der Antrieb, mehr und



Das Böse 395

anders zu denken. Von der alten Theorie der Vergeltung bis zu Hegel und
Barth hat sich die Denkarbeit immer mehr angereichert, angespornt von der
Frage nach dem Warum, die in den Klagen der Opfer enthalten ist. Trotzdem
haben wir die Onto-Theologien aller Zeiten scheitern sehen. Doch dieses

Scheitern hat nie einfach zur Kapitulation eingeladen, sondern zur Verfeinerung

der spekulativen Logik. In dieser Hinsicht sind die triumphierende
Dialektik Hegels und die gebrochene Dialektik Barths aufschlussreich: Das Rätsel
ist eine Anfangsschwierigkeit, ähnlich dem Klageruf; die Aporie ist eine
Abschlussschwierigkeit, die durch die Denkarbeit selbst erzeugt wird. Diese
Arbeit ist aber in der Aporie nicht zunichte gemacht, sondern in ihr aufgehoben.

Es ist nun Aufgabe des Handelns und der Spiritualität, für diese Aporie
zwar nicht eine Lösung, aber eine Antwort zu finden, welche die Aporie
produktiv machen soll. Das heisst: Dass sich die Denkarbeit auf der Ebene des

Handelns und Fühlens fortsetzt.

Handeln

Für das Handeln ist das Böse zuerst einmal all das, was nicht sein darf,
sondern bekämpft werden muss. In diesem Sinne kehrt das Handeln die
Blickrichtung um. Unter dem Einfluss des Mythos wendet sich das spekulative
Denken zum Ursprung zurück und fragt: «Woher kommt das Böse?» Die
Antwort des Handelns - nicht aber die Lösung! - lautet: «Was ist gegen das

Böse zu tun?» Damit richtet sich der Blick auf die Zukunft mit der Idee einer
Aufgabe, die es zu erfüllen gilt, und antwortet so auf die Frage nach dem

Ursprung.
Man glaube nicht, dass durch die Betonung des praktischen Kampfes gegen

das Böse einmal mehr der Blick auf das Leiden verloren gehe. Ganz im Gegenteil:

Alles Böse, vom einen begangen, wird (wie wir gesehen haben) vom
anderen erlittenes Böses. Böses tun heisst den anderen leiden machen. Die
Gewalt stellt die Einheit zwischen moralisch Bösem und Leiden immer wieder
neu her. Von daher trägt jedes ethische oder politische Handeln, das die
Gewalt, die Menschen einander antun, verringert, dazu bei, das Ausmass des
Leidens in der Welt zu mindern. Man ziehe das Leiden, das Menschen anderen
zufügen, ab und sehe dann, was an Leiden in der Welt übrig bleibt - ehrlich
gesagt, wir wissen es nicht, weil das Leiden so stark von der Gewalt
durchdrungen ist.

Diese praktische Antwort bleibt nicht ohne Wirkung auf der spekulativen
Ebene: Lasst uns, bevor wir Gott Vorwürfe machen oder über einen
dämonischen Ursprung des Bösen in Gott selbst spekulieren, ethisch und
politisch gegen das Böse vorgehen.



396 Paul Ricœur

Dagegen wäre einzuwenden, dass die praktische Antwort nicht ausreicht.
Zunächst einmal ist das von Menschen zugefügte Leiden, wie wir zu Beginn
gesagt haben, willkürlich und blind verteilt, so dass es von zahllosen
Menschen als unverdient empfunden wird. Die Vorstellung bleibt bestehen, dass

es unschuldige Opfer gibt, wie es der von René Girard beschriebene grausame
Mechanismus des Sündenbocks zeigt.8 Darüber hinaus gibt es Leiden, das
jenseits der Ungerechtigkeit, die Menschen einander antun, seinen Ursprung hat:
Naturkatastrophen (vergessen wir nicht den durch das Erdbeben in Lissabon
ausgelösten Streit), Krankheiten und Epidemien (denken wir an die demografischen

Verheerungen wie Pest, Cholera und heute noch die Lepra, vom
Krebs ganz zu schweigen), Alter und Tod. Dann wird die Frage nicht «Warum?»,

sondern «Warum gerade ich?» lauten. Die praktische Antwort darauf
kann dann nicht mehr genügen.

Fühlen

Die emotionale Antwort, die ich der praktischen beifügen möchte, betrifft
die Gefühle, die sich in der Klage und Anklage ausdrücken. Sie können unter
dem Einfluss der Weisheit und der sie bereichernden philosophischen und
theologischen Meditation eine Transformation durchmachen. Als Modell
einer solchen Verwandlung nehme ich die Trauerarbeit, wie Sigmund Freud sie

in einem berühmten Aufsatz mit dem Titel Frauer und Melancholie
beschreibt.9 Dort wird die Trauer als schrittweises Loslassen aller Bindungen
beschrieben, die uns den Verlust eines Liebesobjekts als Verlust unserer selbst

empfinden lassen. Dieses Loslassen, das Freud «Trauerarbeit» nennt, macht
uns für neue affektive Bindungen frei.

Ich möchte nun erwägen, wie die Weisheit mit ihren philosophischen und
theologischen Weiterführungen eine spirituelle Hilfe für die Trauerarbeit sein

könnte, die auf eine qualitative Veränderung von Klage und Anklage zielt.
Der Weg, den ich hier beschreibe, erhebt überhaupt keinen Anspruch auf
exemplarische Gültigkeit. Er stellt einen möglichen Pfad dar, auf dem Denken,
Handeln und Fühlen gemeinsam gehen können.

Die erste Möglichkeit, die intellektuelle Aporie produktiv zu machen,
besteht darin, das Unwissen, das sie hervorruft, in die Trauerarbeit einzubezie-
hen. Angesichts der Tendenz Uberlebender, sich für den Tod ihres Liebesobjekts

schuldig zu fühlen, oder schlimmer noch, angesichts der Tendenz der
Opfer, sich selbst Vorwürfe zu machen und das grausame Spiel des Sühneopfers

mitzuspielen, müssen wir entgegnen können: Nein, Gott hat das nicht ge-

8 René Girard, Der Sündenbock, Zürich 1988.
9 Sigmund Freud, Trauer und Melancholie, in: ders., Studienausgabe Bd. 3, Frankfurt

a.M. 1975, 193-212.



Das Böse 397

wollt, und viel weniger noch hat er mich bestrafen wollen. Hier muss das

Scheitern der Theorie der Vergeltung auf spekulativer Ebene in die Trauerarbeit

einbezogen werden, als Befreiung von der Anschuldigung, wodurch das

Leiden gewissermassen blossgestellt wird, und zwar als unverdientes.10 Das

Eingeständnis: «Ich weiss nicht warum; es geschieht einfach so; es gibt halt
Zufall auf der Welt», ist der Nullpunkt der Klage, die einfach auf sich selbst

zurückgeführt wird.
Ein zweites Stadium der Spiritualisierung der Klage ist erreicht, wenn sie

sich zur Anklage gegen Gott auswachsen darf. Das ist der Weg, den Elie Wiesel

in seinem gesamten Werk eingeschlagen hat. Die Bundesbeziehung - insofern

sie ein Prozess ist, den beide Seiten, Gott und Mensch, miteinander führen

- lädt dazu ein, diesen Weg einzuschlagen bis hin zum Artikulieren einer
«Theologie des Protests».11 Wogegen sie protestiert, ist der Gedanke der

göttlichen permissio, die als Notbehelf so vieler Theodizeen dient und die
selbst Barth neu zu denken versucht, wenn er den bereits errungenen Sieg
über das Böse von der vollständigen Offenbarung dieses Sieges unterscheidet.
Die Anklage Gottes ist hier die Ungeduld der Hoffnung. Sie hat ihren
Ursprung im Schrei des Psalmisten: «Bis wann, Herr?»

Ein drittes Stadium der Spiritualisierung der Klage, ist, geschult durch die

Aporie der Spekulation, die Entdeckung, dass die Gründe, an Gott zu glauben,

nichts mit dem Bedürfnis zu tun haben, den Ursprung des Leidens zu
erklären. Das Leiden ist nur für jenen Glauben ein Skandalon, der Gott als

Quelle alles Guten in der Schöpfung versteht - zu dem durchaus auch das

Aufbegehren gegen das Böse, der Mut, es zu ertragen, und die Regung des

Mitgefühls gegenüber den Opfern des Bösen gehören. So glauben wir also an Gott
trotz des Bösen (ich kenne das Glaubensbekenntnis einer christlichen Konfession,

deren Artikel alle nach einem trinitarischen Muster mit dem Wort trotzdem

anfangen). An Gott zu glauben trotz das ist eine der Weisen, die
spekulative Aporie in die Trauerarbeit zu integrieren.

Uber diese Schwelle hinaus haben sich einige Weise einsam auf den Weg
gewagt, der zu einem völligen Verzicht auf die Klage selbst führt. Einigen von
ihnen gelingt es, im Leiden einen pädagogischen und läuternden Wert zu
entdecken. Aber es muss sofort hinzugefügt werden, dass dieser Sinn nicht
gelehrt werden kann - er kann nur gefunden oder wieder gefunden werden; und
es darf ein berechtigtes pastorales Anliegen sein, zu verhindern, dass dieser
Sinn das Opfer, das ihn sich zu eigen macht, zu Selbstvorwürfen und
Selbstzerstörung zurückführt. Andere, noch weiter vorangekommen auf dem Weg
des Verzichts auf Klage, finden einen Trost ohnegleichen in dem Gedanken,

10 In diesem Zusammenhang ist das kleine Buch des Rabbiners Harold S. Kushner,
Wenn guten Menschen Böses widerfährt (GTB), Gütersloh 1988, von grosser
seelsorgerischer Tragweite.

11 Wie die von John K. Roth in: Encountering Evil, Atlanta 1981.



398 Paul Ricœur

dass Gott selbst leidet und dass der Bundesschluss, über seine konfliktreichen
Aspekte hinaus, in der Teilhabe Gottes an der Erniedrigung Christi, des

Schmerzensmannes, gipfelt. Die Theologie des Kreuzes - das heisst die Theologie,

derzufolge Gott selbst in Christus gestorben ist - hat keine Bedeutung
ausserhalb der entsprechenden Verwandlung der Klage. Der Horizont, auf
den sich diese Weisheit hinbewegt, scheint mir ein Verzicht auf den Wunsch
selbst zu sein, der, wenn er verletzt wird, die Klage provoziert: Verzicht auf
den Wunsch, für seine Tugenden belohnt zu werden, Verzicht auf das Verlangen,

vom Leiden verschont zu bleiben, Verzicht auf die infantile Komponente
des Wunsches nach Unsterblichkeit - was helfen würde, den eigenen Tod

als einen Anteil am Negativen anzunehmen, das Karl Barth sorgfältig vom
aggressiven Nichtigen unterschieden hat. Eine derartige Weisheit zeichnet sich
vielleicht am Ende des Buches Hiob ab, wenn es heisst, dass es Hiob gelungen
sei, Gott ohne Grund zu lieben, so dass Satan seine anfängliche Wette verliert.
Gott grundlos lieben bedeutet, völlig aus dem Kreislauf der Vergeltung
herauszutreten, in dem die Klage noch gefangen ist, solange sich das Opfer über
sein ungerechtes Los beklagt.

Dieser Horizont der Weisheit im jüdisch-christlichen Abendland
überschneidet sich vielleicht mit dem der buddhistischen Weisheit in einigen
Punkten, die nur in einem ausführlichen Dialog zwischen der jüdisch-christlichen

Tradition und der buddhistischen ausgemacht werden könnten.
Ich möchte diese einsamen Weisheitserkenntnisse nicht vom ethischen

und politischen Kampf gegen das Böse trennen, der alle Menschen guten Willens

vereinen kann. In Hinsicht auf diesen Kampf sind diese Weisheitserfahrungen,

ähnlich wie die Äusserungen des gewaltfreien Widerstands, gleichnishafte

Vorwegnahmen eines menschlichen Daseins, in dem, wenn die Gewalt
einmal überwunden sein wird, das Rätsel des wahren Leidens, des nicht
reduzierbaren Leidens, offenbar würde.

Paul Ricœur


	Das Böse : eine Herausforderung für Philosophie und Theologie

