
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Handeln Gottes in der Geschichte : Anmerkungen eines
Kirchenhistorikers zu den Problemen einer Geschichtstheologie

Autor: Brennecke, Hanns Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Handeln Gottes in der Geschichte

Anmerkungen eines Kirchenhistorikers zu den Problemen einer
Geschichtstheologie

Ist Gottes Handeln in der Geschichte der Menschheit, in unserer Geschichte
also, erkenn- und dann auch aussag- oder sogar nachweisbar? Dabei handelt es

sich auch um die Frage nach dem Proprium eines Faches Kirchen- oder
Christentumsgeschichte als theologischer und nicht zuerst oder gar ausschliesslich
historischer Disziplin. Aber es geht dabei auch um eine Frage, die eigentlich
die Theologie als solche und damit alle theologischen Disziplinen ganz unmittelbar

angeht1 und ein Gespräch zwischen den mehr und mehr auseinanderstrebenden

theologischen Disziplinen geradezu erzwingt.2
Können oder dürfen wir überhaupt nach dem Handeln oder Wirken Gottes

in der Geschichte fragen? Und das heisst ja in der Geschichte von uns
Menschen in dieser unserer Welt, so wie sie nun einmal ist? Können wir zumindest
Spuren des Handelns Gottes als empirisch arbeitende Historiker oder
Kirchenhistoriker gleichsam wissenschaftlich feststellen? Immerhin hat Wolfhard

Pannenberg immer wieder und dezidiert die Disziplin Kirchengeschichte
und ihre akademischen Vertreter dazu aufgefordert.3
Was können überhaupt Spuren bei dieser Fragestellung bedeuten? Jeder

Karl-May-Leser und Krimifreund weiss ganz genau: Spuren sind oft nur
undeutliche, manchmal auch dem erfahrenen Kenner kaum sichtbare und daher
oft nur schwer zu deutende Hinweise auf ein Handeln in der Vergangenheit.
Wenn solche Spuren aber erkennbar und dem mehr oder weniger geübten

1 Die folgenden Überlegungen habe ich im November 2004 in Erfurt auf einem Konvent

mit Pfarrern im Ruhestand und im Januar 2005 auf dem jährlichen Treffen
zwischen der Bamberger und Erlanger Theologischen Fakultät zur Diskussion stellen
dürfen und danke für mancherlei Anregungen. Es kann und soll sich dabei nicht um
eine grundsätzliche systematische Klärung des Problems handeln, sondern nur um
eine Problemanzeige aus der alltäglichen praktischen Arbeit eines Kirchenhistorikers
und Patristikers.

2 Rudolf Brändle, dem dieses Nachdenken über eine immer wieder an unser Fach

gestellte Anfrage anlässlich seines Ausscheidens aus dem akademischen Lehramt als

Gruss zugeeignet sein soll, hat als langjähriger Baseler Gemeindepfarrer und akademischer

Vertreter zweier Disziplinen, des Neuen Testaments und der Kirchengeschichte,

diese Brücke zwischen den Disziplinen, die für ein theologisches Gespräch
unerlässlich ist, immer wieder schlagen können.

3 W. Pannenberg fasst seine jahrzehntelange Arbeit knapp und pointiert zusammen:
Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie VIII (W. Pannenberg),
TRE 12, Berlin/New York 1984, 661-674, bes. 666-670 (unter Hinweis auf die Arbeiten

von E. Voegelin und die ökumenische Dimension dieser Fragestellung).

ThZ 2/62 (2006) S. 341-356



342 Hanns Christof Brennecke

Auge des Suchers auch deutbar sind, dann sind sie - bei vorausgesetzter
ausreichender Kenntnis und Erfahrung des Spurensuchers - unwiderlegbare
Beweise für das, was da - in welchem zeitlichen Abstand auch immer - passiert
ist.

Können wir also mit der nötigen Erfahrung und dem passenden
Handwerkszeug Gottes Handeln in der menschlichen Geschichte an einzelnen
historischen Ereignissen, die ihre mehr oder weniger erkennbaren Spuren
hinterlassen haben, nachweisen?

Daraus ergibt sich die nächste Frage: Wollen wir das? Und als letzte Frage:
Ist das theologisch überhaupt legitim? Also: dürfen wir das? Können wir das

überhaupt theologisch verantworten?
Ohne Zweifel haben Theologen und unter ihnen vor allem die Kirchenhistoriker

das immer wieder zu können, zu dürfen, ja sogar zu müssen gemeint,
wie z.B. Euseb von Caesarea, der Verfasser der ersten Darstellung der
Kirchengeschichte, die diesen Namen verdient, der auch in dieser Hinsicht viele
Nachfolger von der Spätantike bis in die jüngste Vergangenheit gefunden
hat.4 Euseb wollte das Wirken Gottes und seines Logos in der Geschichte der
Kirche von der Auferstehung und Himmelfahrt Jesu bis in seine Gegenwart,
die von der für die Zeitgenossen in vieler Hinsicht als unmittelbares Eingreifen

Gottes für seine Kirche angesehenen konstantinischen Wende geprägt
war, aufzeigen. Der Christ gewordene Kaiser Constantin wird für Euseb so

zum unmittelbaren Werkzeug Gottes.5 Die Problematik dieser Deutung der
Person Constantins liegt auf der Hand und hat bekanntlich dazu beigetragen,
den Ruf Eusebs als eines Theologen ziemlich zu ruinieren.6

Spätestens seit der Aufklärung stellt sich die Frage: Kann der Historiker,
der Kirchenhistoriker, der ja im Prinzip die Kirchengeschichte erforscht und

4 Zu Euseb als Historiker der Geschichte der Kirche in den ersten drei Jahrhunderten
vgl. zuletzt: Eusebius von Caesarea Q. Ulrich), LACL3, Freiburg i.Br. 2002, 240-245

(Lit.!); ders., Eusebius als Kirchengeschichtsschreiber, in: E.-M. Becker (Hg.), Die
antike Historiographie und die Anfänge der christlichen Geschichtsschreibung
(BZNW 129), Berlin/New York 2005, 277-287; H.C. Brennecke, Die Kirche als

AIAAIXAI TON AHOZTOAflN. Das Programm der EKKAHXIAZTIKH IXTOPIA des

Euseb von Casearea (Eus., h.e. I 1), in: O. Wischmeyer, E.-M. Becker (Hg.), Was ist
ein Text?, Neutestamentliche Entwürfe zur Theologie 1, Tübingen/Basel 2001, 81-93.

5 Dazu die Vorträge auf dem XII. Europäischen Kongress für Theologie: «Religion,
Politik und Gewalt» in Berlin vom 18.-22.9.2005 von J. Ulrich, Politische Eschatologie

bei Euseb von Caesarea, und H.C. Brennecke, Constantin und die Idee eines Imperium

christianum (im Druck, erscheinen voraussichtlich 2006 in den Akten des

Kongresses).
6 K. Nowak, Der erste christliche Kaiser. Konstantin der Große und das «Konstantini¬

sche Zeitalter» im Widerstreit der neueren Kirchengeschichte, in: E. Mühlenberg
(Hg.), Die konstantinische Wende (Veröffentlichungen der Gesellschaft für
Wissenschaftliche Theologie 13), Gütersloh 1998, 186-233.



Handeln Gottes in der Geschichte 343

erforschen muss etsi deus non daretur, zu dieser Frage nach dem aufweisbaren
Handeln Gottes in der menschlichen Geschichte irgendetwas sagen? Der
Deismus des 17. und 18. Jahrhunderts hatte das bekanntlich verneint. Aber der
Kirchenhistoriker ist nicht nur auch, sondern in erster Linie Theologe und
von daher - anders als der Historiker7 - hier auch in der Pflicht, Rechenschaft
abzulegen, indem er auch Schriftausleger und Prediger ist.

Aber gehört nicht das Wissen um Gottes Wirken auch in der Geschichte
und je an mir zu den Grundbekenntnissen unserer Kirche, unseres christlichen

Glaubens, unabhängig von der jeweiligen Konfession? Ich denke, es ist
nicht nötig, das im Einzelnen an Grundtexten der verschiedenen konfessionellen

Traditionen aufzuzeigen, der Sachverhalt dürfte unstrittig sein.
Gerade auch der reiche Liederschatz unserer Kirchen gibt davon immer

wieder Zeugnis. Auch da erscheint es nicht nötig, einzelne Beispiele anzuführen;

jeder und jede kennt viele Lieder, die ihm oder ihr ganz besonders teuer
sind, und die von dieser Gewissheit Zeugnis ablegen: Unser Leben ist in Gottes

Hand; Gott handelt mit und an uns in der Geschichte jedes einzelnen, der
Kirche, des Volkes oder der ganzen Christenheit.

Lieder, und dazu gehört ein ganz grosser Teil der Psalmen, bekennen die

persönlich erfahrene Führung oder Bewahrung durch Gott, aber auch
Gottverlassenheit. Sie sind Ausdruck des Glaubens, der immer nur persönlich
erfahren und erlebt werden kann.

Wir lernen das, wir singen oder beten das. Lieder, die vom Handeln Gottes
am einzelnen, an der Kirche oder einem Volk reden, sind Bekenntnisse. Aber:
Können wir so, wie unsere Lieder in Form von Bekenntnissen, von Gottes
Wirken in der Geschichte im Sinne eines historisch nachweisbaren Handelns
Gottes reden? Das gerade tun die Psalmen und auch unsere Lieder von der
Reformation bis zur Gegenwart als Bekenntnisse nicht. Vor allem angesichts der
Katastrophen des gerade vergangenen zwanzigsten Jahrhunderts, aber auch
schon wieder angesichts all der Katastrophen des noch so jungen einundzwanzigsten

Jahrhunderts erscheint dies unmöglich. Hier stellt sich natürlich
immer sofort die alte Theodizeefrage: Wie kann Gott das alles zulassen? Schon
Immanuel Kant hat bekanntlich alle einfachen Antworten hier ein für alle
Male unmöglich gemacht.8

Natürlich kann ein jeder persönlich erfahren und dann auch bekennen,
Gottes Handeln in je seiner eigenen Geschichte erfahren zu haben, wie es die
Psalmen, unsere Lieder und Gebete eben als Bekenntnisse tun. Die Frage
bleibt, ob der Kirchenhistoriker quasi professionell und mit dem nötigen
handwerklichen und methodischen Rüstzeug versehen am je einzelnen histo-

7 Den unter Theologen stark verbreiteten Ausdruck «Profanhistoriker» halte ich für
wenig glücklich und vermeide ihn daher.

8 Vgl. Theodizee IV. Dogmatisch (H. Rosenau), TRE 33, Berlin/New York 2001, 222-

229.



344 Hanns Christof Brennecke

tischen Ereignis wirklich Gottes Handeln oder Nichthandeln in der
Geschichte aufzeigen kann.

Eigentlich geht es dabei natürlich gar nicht um eine Frage an die
Kirchenhistoriker, sondern um eine grundsätzliche und ja auch viel verhandelte
dogmatische Frage: nämlich um den schwierigen und in der ganzen Kirchengeschichte

immer umstrittenen locus deProvidentia dei, wie das in der alten Dog-
matik heisst.

Und in jeder Dogmatik kann man dann auch etwas darüber nachlesen, was
allerdings selten befriedigen kann. Welche Antwort kann hier der Kirchenhistoriker

geben, dessen Aufgabe es bekanntlich ist, die Geschichte der
Kirche^) oder des Christentums9 als ganz und gar menschliche Antwort auf die
in Zeit und Geschichte geschehene Offenbarung Gottes in Jesus Christus zu
erforschen und nachzuerzählen. Dabei überlassen seit der Aufklärung die
neuzeitlichen Kirchenhistoriker im Unterschied etwa zu Euseb von Caesarea
die Antwort auf die Frage nach dem Handeln Gottes in der Geschichte und
seinen Spuren im Allgemeinen lieber den Dogmatikern. Karl Barth hat ganz
zu Beginn seiner Kirchlichen Dogmatik Anfang der dreissiger Jahre des

vergangenen Jahrhunderts den Kirchenhistorikern deshalb nämlich den Status

von Theologen abgesprochen, weil die Kirchengeschichte seiner Meinung
nach keine Antwort auf die selbständig zu stellende Frage hinsichtlich der
christlichen Rede von Gott gibt.10 Ich bin mir sicher, dass der grosse Baseler

Theologe hier gründlich geirrt und theologisch auch daneben gegriffen hat.11

Bekanntlich hat er sich am Ende seines Lebens an dieser Stelle auch etwas
korrigiert.12

Jeder Historiker - und das gilt zunächst grundsätzlich auch für den
Kirchenhistoriker, auch als Theologen - erforscht und erzählt die Geschichte

von Christentum und Kirche (n) als einer menschlichen Einrichtung dieser
Welt. Zu erforschender und dann zu beschreibender Gegenstand der
theologischen Disziplin Kirchengeschichte ist also nicht die im Bekenntnis als eine
bekannte Kirche des 3. Glaubensartikels.13 Die Kirchengeschichte als wissen-

9 Zum Konzept einer Kirchengeschichte als Geschichte des Christentums vgl. Christen¬

tum II. Kirchengeschichtlich (Ch. Markschies), RGG4 2, Tübingen 1999, 196-209.
10 K. Barth, Kirchliche Dogmatik I 1, Zürich 1932, 3: «Die so genannte Kirchenge¬

schichte antwortet auf keine selbständig zu stellende Frage hinsichtlich der christlichen

Rede von Gott und ist darum nicht als selbständige theologische Disziplin
aufzufassen. Sie ist die unentbehrliche Hilfswissenschaft der exegetischen, der dogmatischen

und der praktischen Theologie».
11 Zur Kritik vgl. auch K.-V. Selge, Einführung in das Studium der Kirchengeschichte,

Darmstadt 1982, 4-7.
12 K. Barth, Einführung in die evangelische Theologie, Zürich 31985 (zuerst 1962

erschienen).
13 Selge, Einführung, 1-25; Kirchengeschichtsschreibung 3. Zum theologischen Selbst¬

verständnis der Kirchengeschichte (E. Stove), TRE 18, Berlin/New York 1989, 553-



Handeln Gottes in der Geschichte 345

schaftliche theologische Disziplin kann wissenschaftlich verantwortlich nur
vom Handeln des Menschen, nicht dagegen vom Handeln Gottes in der
Geschichte der Kirche oder der Menschheit allgemein reden.

Allerdings - und das unterscheidet dann die Kirchengeschichte von der
allgemeinen Geschichte - sie spricht vom Handeln des Menschen angesichts der

Offenbarung Gottes in Christus, von der Konfrontation des Menschen mit
dem Anspruch der Offenbarung.14

Aber es ist den Kirchenhistorikern, die methodisch mit demselben
Instrumentarium wie die übrigen Historiker arbeiten, verwehrt, die erforschte
Geschichte, auch die des Christentums oder der christlichen Kirchen, in einen
menschlichen und einen göttlichen Teil aufzuteilen. Als Historiker und auch
als Kirchenhistoriker kann ich jedenfalls kein Urteil z.B. darüber abgeben,
inwieweit Gott oder der Teufel bei der Widervereinigung Deutschlands im Jahre

1990 gehandelt haben. Es ist nicht nur zu vermuten, sondern offensichtlich,
dass es - je nach politischer Einschätzung - beide Deutungen gibt.

Nur im Glauben kann Gottes Handeln erfahren und im persönlichen
Bekenntnis ausgesagt werden, aber nicht auf dem Wege historischer Beweisführung,

nicht mit dem noch so feinen Handwerkszeug des Historikers nachgewiesen

und plausibel gemacht werden. Augustinus hat in seiner grossen und
in vieler Hinsicht ja auch grossartigen apologetischen Schrift De civitate dei
das eigentlich ein für allemal klargemacht.15 Das Reich Gottes und das Reich
der Welt oder auch des Teufels sind so miteinander verwoben {corpus permix-
tum), dass wir sie nicht voneinander scheiden können. Er hatte diesen Gedanken

schon früher in seiner Auseinandersetzung mit den Donatisten um den
rechten Kirchenbegriff entwickelt,16 in civ. dei dann aber auf die Sicht der
gesamten Weltgeschichte ausgeweitet. Gott handelt in der Geschichte im
Verborgenen, die Dialektik von Verborgenheit und Offenbarung ist uns jedenfalls

nicht mit Mitteln der Wissenschaft sozusagen objektiv zugänglich.17

560.
14 Stove, ebd.
15 Zum Geschichtsverhältnis in Augustins Schrift De civitate dei vgl. E. Mühlenberg,

HDThG I, Göttingen 21999, 432-445.
16 Mühlenberg, ebd.
17 Dass Gott im Verborgenen als Dens absconditus handelt, hat Luther vor allem, aber

nicht nur in seiner Auseinandersetzung mit Erasmus in De servo arbitrio entfaltet.
Schon in der Heidelberger Disputation zeigt Luther, dass und wie jeder Versuch, Gottes

Handeln in der Geschichte offenbar zu machen, zur Vereinnahmung Gottes durch
den Menschen und zu einer Theologia gloriae führt; vgl. dazu in der Konfrontation
einer sich lutherisch verstehenden Geschichtstheologie der ersten Hälfte des zwanzigsten

Jahrhunderts mit Luthers Vorstellung vom Deus absconditus von seiner
Kreuzestheologie her B. Hamm, Schuld und Verstrickung der Kirche. Vorüberlegungen zu
einer Darstellung der Erlanger Theologie in der Zeit des Nationalsozialismus, in: W.



346 Hanns Christof Brennecke

Das Suchen, Auffinden und Beweisen von Spuren von Gottes Handeln in
der Geschichte, von Spuren also im Sinne objektiver Beweise, ist also ziemlich
problematisch, nicht nur für den Kirchenhistoriker als Historiker, sondern
grundsätzlich theologisch. Man kann und muss eigentlich auch eine solche
Spurensuche sogar für theologisch ziemlich waghalsig und gefährlich halten.

Das wichtigste Bekenntnis unserer Kirchen von Anfang an ist, dass sich in
Jesus Christus Gott offenbart hat - und zwar endgültig,18 ein für allemal.
Aber auch hier handelt es sich um ein Bekenntnis,19 das seit dem frühesten
Christentum auf uns überliefert worden ist. Es geht auch hierbei natürlich
nicht um einen historisch nachweisbaren Tatbestand. Historisch beweisen
kann man bekanntlich nur, dass Jesus von Nazareth gelebt hat, hingerichtet
und als Auferstandener erfahren wurde.

Natürlich hat es, wie schon an Euseb von Caesarea deutlich geworden
war, dennoch immer Versuche gegeben, Gottes direktes und unmittelbares
Handeln in der Geschichte nachzuweisen. Das soll hier an einigen Beispielen
aus der Alten Kirche verdeutlicht werden, die auch die daraus erwachsenden
Probleme überdeutlich zeigen können. Aber es geht hier nicht nur um die
Alte Kirche.

In unserer jüngeren Vergangenheit haben sich besonders im Ersten Weltkrieg

alle beteiligten Parteien, die sich ja - anders als dann im Zweiten Weltkrieg

- alle als Christen verstanden, auf das Handeln Gottes in der Geschichte
berufen. Das Ergebnis ist bekannt und sollte zur Vorsicht mahnen.20 Mit dem
Ende des Ersten Weltkrieges war diese in tausenden von Kriegspredigten auf
allen Seiten zu findende geschichtstheologische Deutung des Krieges eigentlich

zusammengebrochen. Die junge Dialektische Theologie hatte daraus die

Konsequenz einer strikten Konzentration auf die Theologie und das sie als

christlich definierende Christusereignis gezogen. Die daraus folgende
grundsätzliche Verdammung aller sogenannten natürlichen Theologie war eine Folge,

die dann allerdings in neue und erhebliche theologische Probleme führte,

Stegemann (Hg.), Kirche und Nationalsozialismus, Stuttgart/Berlin/Köln 21992, 13-

49 (hier bes. 42-47).
18 Rom 6,10; Hebr 7,27; 9,12; 10,10.
19 Glaubensbekenntnisse IV. Neues Testament (K. Wengst), TRE 12, Berlin/New York

1984, 392-399;
20 W. Pressel, Die Kriegspredigt 1914-1918 in der evangelischen Kirche Deutschlands

(APTh 5), Göttingen 1967; zu den Kriegspredigten von Karl Holl und den geschichts-
theologischen Konsequenzen vgl. B. Hamm, Hanns Rückert als Schüler Karl Holls.
Das Paradigma einer theologischen Anfälligkeit für den Nationalsozialismus, in: Th.
Kaufmann, H. Oelke (Hg.), Evangelische Kirchenhistoriker im «Dritten Reich»
(Veröffentlichungen der Gesellschaft für Wissenschaftliche Theologie 21), Gütersloh 2002,
273-309.



Handeln Gottes in der Geschichte 347

nämlich doch wohl in einen ziemlich eklatanten Widerspruch zu zumindest
Teilen des biblischen Zeugnisses.21

Nur wenige Jahre später haben durchaus auch bedeutende theologische
Lehrer und Kirchenführer der grossen christlichen Konfessionen in Deutschland,

auf Namen und Einzelfälle soll hier verzichtet werden, sowie zahllose
Pfarrer und theologische Laien am Ende der Weimarer Republik und im
Beginn der Herrschaft des Nationalsozialismus und ganz besonders in der Person

Adolf Hitlers völlig konfessionsunabhängig und -übergreifend unmittelbar

Gott in der Geschichte des deutschen Volkes und am deutschen Volk handeln

sehen oder jedenfalls sehen wollen. Die Herrschaft Hitlers, ja Hitler
selbst als der «von Gott geschenkte Führer» wurde von vielen Christen als

Offenbarung Gottes nun allein an das deutsche Volk angesehen.22

Spätestens hier werden die Probleme deutlich, besondere Ereignisse der
Geschichte unmittelbar als Wirken oder Eingreifen Gottes in die Geschichte

zu deuten. Hier wird Theologie zur Ideologie, indem geschichtliche Ereignisse
und Kräfte je nach persönlicher Einschätzung, die durchaus primär

politisch motiviert sein kann,23 in besonderer Weise als Handeln Gottes gedeutet
und damit übrigens auch menschlicher Kritik oder Infragestellung entzogen
werden. Gerade an dieser Stelle, bei der Frage nach der Erkennbarkeit und Er-
fahrbarkeit von Gottes Handeln in der Geschichte, liegt das Einfallstor für
dem christlichen Glauben eigentlich fremde Ideologien. Und der Wunsch
nach einer geschichtstheologischen Deutung historischer Ereignisse macht
christlichen Glauben und christliche Theologie immer wieder für Ideologien
anfällig. Und offenbar hilft da auch die Erfahrung der Deutung des Jahres
1933 in Deutschland nicht, wie zahlreiche andere und neuere Deutungen von
geschichtlichen Ereignissen als unmittelbare Eingriffe Gottes in die Geschichte

zeigen. Darf man ohne weiteres den totalen Zusammenbruch des
nationalsozialistischen Deutschland im Jahr 1945 dann im entgegengesetzten Sinn als

göttliche Strafe deuten? Auch das hat es bekanntlich gegeben. Auch viele
Formen von Befreiungstheologien sind für solche theologischen Geschichtsdeutungen

zumindest immer wieder anfällig, menschliches Handeln als unmittel-

21 Natürliche Theologie (W. Sparn), TRE 24, Berlin/New York 1994, 85-98, der die aus
der Ablehnung aller natürlichen Theologie entstehende Problematik deutlich
aufzeigt.

22 Zu Hans Preuß, dem Erlanger Kirchenhistoriker seit 1914, der diese Auffassung in
unendlich vielen populären Schriften verbreitet hat, vgl. H.C. Brennecke, Zwischen
Luthertum und Nationalismus. Kirchengeschichte in Erlangen, in: H. Neuhaus (Hg.),
Geschichtswissenschaft in Erlangen (Erlanger Studien zur Geschichte 6), Erlangen/
Jena 2000, 262-267.

23 Das zeigt immer wieder eindrucksvoll in seiner noch unveröffentlichten Erlanger Dis¬

sertation R. Liebenberg am Beispiel der Kriegspredigten von Paul Althaus im Ersten
Weltkrieg; zur nach 1945 neu akzentuierten Geschichtstheologie bei Paul Althaus vgl.
Hamm, Schuld und Verstrickung.



348 Hanns Christof Brennecke

bares Handeln Gottes zu sehen und so unhinterfragbar zu legitimieren. Auch
die unterschiedlichen Deutungen amerikanischer militärischer Aktionen der
jüngsten Vergangenheit wie z.B. die des Irak-Krieges, wie sie gelegentlich aus
den USA zu hören sind, gehören in diesen Zusammenhang.

Christliche Kirche und Theologie als Funktion und Grundlagenbestimmung

der Kirche sind bekanntlich in erster Linie an die Schrift gebunden.
Israel hat nach seinem eigenen Zeugnis in seinen heiligen Schriften seinen Gott
in allererster Linie in seiner Geschichte mit diesem Gott erfahren und hat dies
auch in seinen vielfältigen Bekenntnissen zum Ausdruck gebracht hat. Er-
wählung-Bund-Exodus, das sind nur ein paar Stichworte, die deutlich machen
sollen, was gemeint ist. Israels Erfahrung mit seinem Gott ist die Erfahrung
von Gottes Handeln in der Geschichte.24 Nach dem grundlegenden Bekenntnis

Israels Dt 26, 5-15 hat Gott selbst Israel aus Ägypten geführt und ihm das

Land Kanaan gegeben. Und das schliesst übrigens ein unmittelbares
militärisches Engagement Gottes für sein erwähltes Volk nicht aus. Die Begründung

der zehn Gebote Ex 20,2 lautet: Ich bin der Herr, dein Gott, der dich
aus Ägyptenland aus der Knechtschaft geführt hat.

Im Grunde sind die heiligen Schriften Israels, das gesamte Alte
Testament,25 wie es das Christentum als ebenfalls seine heiligen Schriften übernommen

hat und auf das sich die Schriften des Neuen Testaments immer wieder
beziehen, ein Bekenntnis Israels dazu, dass Gott an seinem Volk Israel in
seiner Geschichte gehandelt hat. Und so können auch alle politischen Katastrophen

- vor allem in der prophetischen Uberlieferung - als Strafen Gottes für
den Ungehorsam seines Volkes gedeutet werden. Militärische Niederlagen
können ebenfalls als Strafe oder Erziehungshandeln Gottes gesehen werden.
Das Bekenntnis Israels zu seinem Gott ist also in vielen Fällen ein Bekenntnis
zu seinem erkennbaren und deutbaren Handeln in der Geschichte seines Volkes.

Aber können wir seit dem Christusgeschehen wie noch Israel vom Handeln

Gottes an seinem Volk in der Geschichte reden? Können Juden nach der
Shoah noch so vom offenbaren Handeln Gottes in der Geschichte sprechen?
Die Frage nach der Möglichkeit, Geschichte als offenbares Wirken Gottes zu
deuten, hat angesichts der Geschichte des Judentums im zwanzigsten
Jahrhundert tiefe Verunsicherung auch und gerade bei vielen Juden hinterlassen.26

24 G.v. Rad, Theologie des Alten Testaments I/II, München 1957/60 (seither mehrere

Auflagen); Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie II. Altes Testament

(K. Koch), TRE 12, Berlin/New York, 1984, 569-586.
25 Ich bleibe bei diesem Ausdruck, da der heute oft benutzte und angeblich korrektere

Begriff «Hebräische Bibel» eher in die Irre führt.
26 Vgl. Geschichtstheologie (T. Rendtorff), RGG4 3, Tübingen 2000, 813-817 (817);

wichtig hier vor allem die Arbeiten von E. Wiesel; vgl. auch I. Maybaum, The Face of
God after Auschwitz, Amsterdam 1965; R. Rubenstein, After Auschwitz, Indianapo-



Handeln Gottes in der Geschichte 349

Christlicher Theologie und christlichem Bekenntnis war dieser Weg
eigentlich von Anfang an versperrt. Und wo dieser Weg einer Deutung der
Geschichte der Kirche als nachweisbare Geschichte der unmittelbaren Wirkung
Gottes in der Geschichte gegangen worden ist, hat er eigentlich immer in die

Irre, nicht selten in Katastrophen geführt, nicht erst in der Neuzeit mit ihren
ideologischen Verlockungen, sondern bereits in der Geschichte der Alten Kirche,

die eben auch ihre ideologischen Verlockungen kannte und ihnen nicht
gerade selten erlegen war.

Mit den Schriften des Neuen Testaments ist das frühe Christentum ja
bereits in seiner Geschichte, indem die Schriften, die man später zum Neuen
Testament zusammengefügt hat, bekanntlich das früheste schriftliche
Glaubenszeugnis des jungen Christentums sind.27

Im grossen und eigentlich erstaunlichen Unterschied zu den Schriften des

Alten Testaments, die ja ganz und gar die Folie für das Neue Testament abgeben

und sich häufig darauf beziehen, zeigen aber die neutestamentlichen Texte,

die ja immer auf dem Hintergrund des Alten Testaments interpretiert werden

müssen, an dieser Stelle so gut wie keinen Anknüpfungspunkt an das Alte
Testament. Gott handelt in der Geschichte, in der Schöpfung und in der
Offenbarung in Jesus Christus. Von einem anderen erkenn- oder gar nachprüfbaren

Handeln Gottes in der Geschichte ist im Neuen Testament eigentlich
nicht oder nur sehr zurückhaltend die Rede. Allerdings handelt und wirkt
Gott durch sein Wort in der apostolischen Predigt. Eigentlich allein in Jesus
Christus hat sich Gott in Zeit und Geschichte offenbart. Das allerdings
scheint den neutestamentlichen Zeugnissen wichtig zu sein. Das Christusereignis

ist kein Mythos, sondern in nachprüfbarer Zeit und Geschichte
passiert.28 Das Matthäusevangelium stellt die Geburt Jesu in den Zusammenhang
der jüdischen Geschichte zur Zeit des allgemein bekannten Herodes; das

Lukasevangelium verbindet die Geburt Jesu mit der Herrschaft des römischen
Kaisers Augustus und einem Census in Judäa. Die Passionsgeschichten aller
vier Evangelien deuten den Tod Jesu auf dem Hintergrund des Alten
Testaments und binden ihn wiederum an die Geschichte Judäas unter der

Iis 1966; J.B. Metz, Kirche nach Auschwitz, in: Stegemann, Kirche und Nationalsozialismus,

65-76; vgl. auch Hamms Hinweis (Schuld und Verstrickung, 46, Anm. 54) auf
ein Interwiev mit M. Reich-Ranicki von September 1989.

27 Insofern hat die nur noch ganz selten anzutreffende Verbindung der theologischen
Disziplinen Neues Testament und alte Kirchengeschichte, wie sie Rudolf Brändle bisher

in Basel vertreten hat, nicht nur historisch, sondern auch theologisch ihre gute
Begründung und ihr gutes Recht.

28 Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie IV. Neues Testament (U.
Luz), TRE 12, Berlin/New York 1984, 595-604. Zur Diskussion um die Evangelien
als Geschichtsschreibung vgl. Becker, Die antike Historiographie, sowie ihre noch
unveröffentlichte Erlanger Habilitationsschrift zu diesem Thema.



350 Hanns Christof Brennecke

römischen Herrschaft, als deren Repräsentant der ebenfalls auch sonst
bekannte Pontius Pilatus29 erscheint. Erstaunlicherweise wird aber in der luka-
nischen Apostelgeschichte, die die Ausbreitung des Evangeliums von Jerusalem

nach Rom und darüber hinaus <bis an die Enden der Erde> zum Thema
hat, diese Ausbreitung nicht explizit als Gottes Eingriff in die nachprüfbare
Geschichte angesehen. Natürlich wirkt Gott durch sein Wort in der Predigt
des Petrus und des Paulus, in den mancherlei Wundern, die von den Aposteln
erzählt werden, und im Heiligen Geist, der zu Pfingsten der Gemeinde gegeben

wird. Aber vom so und als solches unmittelbar erkennbaren Wirken Gottes

in der Geschichte wird eigentlich nicht ausdrücklich gesprochen. Erst auf
dem Hintergrund der Schriften des Alten Testaments, in denen Israel
selbstverständlich von Gottes unmittelbarem Eingriff in seiner Geschichte reden
und dies bekennen konnte, wird der enorme Unterschied gerade zur
Apostelgeschichte deutlich, bei der es ja auch um die Geschichte des jungen Christentums

ging. Die neutestamentlichen Schriften sind also ausserordentlich
zurückhaltend darin, Spuren des irdischen Eingreifens Gottes in die
Geschichte des jungen Christentums aufweisen zu wollen. Das ist umso erstaunlicher,

als sich ja das junge Christentum gerade als Fortsetzung Israels als des

Gottesvolkes verstand, als ein neues oder sogar das wahre Israel.30

Wenn sich die Kirche als neues oder wahres Israel verstand, hätte sie dann
nicht gerade an dieser Stelle an die Tradition des Alten Testaments anknüpfen
können oder gar müssen und Gottes unmittelbares Handeln in seinem neuen
Volk, seiner Kirche aufzeigen müssen?

In der Tat ist es auffallend, dass immer dann, wenn die Kirche sich sehr
deutlich als neues oder wahres Israel verstand, die Vorstellung, Gottes Handeln

in der Geschichte seines nun neuen Volkes nachweisen zu können, stärker

betont worden ist. Dieser Gedanke ist auch bis in die Neuzeit immer wieder

ausserordentlich verführerisch gewesen. Nach meinen bisherigen
Beobachtungen könnte man das ziemlich einfach und einigermassen plastisch
durch sehr weite Teile der Kirchengeschichte nachzeichnen. Und gerade bei
den Beispielen aus der frühen Neuzeit bis hin in das gerade zu Ende gegangene
zwanzigste Jahrhundert31 werden dann auch wieder die ideologischen Gefah-

29 PIR2 P 815; G. Alföldy, Pontius Pilatus und das Tibereum von Caesarea Maritima
(SCI 18), Jerusalem 1999, 85-108 (Lit.!).

30 Vgl. H.C. Brennecke, Die Kirche als das wahre und neue Israel, in: P. Gemeinhardt,
U. Kühneweg (Hg.), Patristica et Oecumenica, FS W. Bienert (MThSt 85), Marburg
2004, 3-16; eine wesentlich ausführlichere Fassung ders., Die Kirche als wahres Israel.
Ein apologetischer Topos in der Auseinandersetzung mit Markion und der Gnosis?
in: A.v. Stockhausen, C. Schubert, Ad veram religionem reformare. Frühchristliche
Apologetik zwischen Anspruch und Wirklichkeit (ErF Reihe A 109), Erlangen 2006,
47-73.

31 Eine Verbindung von Erwählungsbewusstsein und einer ausgeprägten Geschichts¬

theologie liesse sich z.B. bei Müntzer, Cromwell, teilweise auch in der Geschichte der



Handeln Gottes in der Geschichte 351

ren deutlich, wenn Gottes Handeln in der Geschichte vor allem im Beistand
bei durchaus sehr fragwürdigen militärischen Aktionen gesehen wird.

Auf zwei überaus folgenreiche Beispiele aus der Geschichte der Alten Kirche

für den Versuch, Gottes unmittelbares Eingreifen in die Geschichte nahezu

wissenschaftlich nachzuweisen, soll hier etwas ausführlicher eingegangen
werden.

Zunächst aber zeigt sich etwa dasselbe Bild wie in der lukanischen
Apostelgeschichte in der Alten Kirche recht häufig, die allerdings in ihrer Rede

von Gott eine sehr grosse Vielfalt aufweisen kann.
Eine wichtige Frage schon für die Zeitgenossen war die nach der erstaunlich

schnellen Ausbreitung des Christentums32 durch die Welt des Imperium
Romanum in ungeheuer kurzer Zeit. Eine Erfolgsgeschichte, die förmlich
nach einer theologischen Deutung verlangte. Konnte man hier nicht Gottes
Eingreifen in die Geschichte zugunsten seines neuen Gottesvolkes förmlich
mit Händen greifen? Natürlich hat es solche Antworten gelegentlich gegeben,
aber die in unendlich vielen Versionen in der christlichen Antike überlieferte
Legende von der Aufteilung der Welt in je einem Apostel zugeordnete
Missionsgebiete, die die schnelle Ausbreitung des christlichen Glaubens erklären
sollte,33 liefert nun gerade keine geschichtstheologische Deutung z.B. nach
dem Vorbild des Exodus, sondern führt die erfolgreiche Mission einfach auf
den Befehl des Auferstandenen34 und die Wirkung des Heiligen Geistes in der
Kirche zurück.

Origenes, der erste wirkliche christliche Dogmatiker, hat in seiner
zusammenfassenden Dogmatik (De principiis) eben nicht auf Gottes aufzeigbaren
Eingriff in die Geschichte verwiesen, sondern theologisch viel differenzierter
und vor allem vorsichtiger gesagt, dass die ungeheuer schnelle Ausbreitung
des Christentums für ihn jenseits des menschlichen Erklärungsvermögens
liege-35

Für die Theologen, die, wie eben auch Origenes, vom Johannesprolog her
den philosophischen Logosbegriff aufnahmen, um vom Logosbegriff her das

USA nachweisen; zu Cromwell vgl. jetzt M. Ohst, Erwählung und Gewalt. Zur
Legitimation des Krieges in der englischen Revolution, Vortrag auf dem XII.
Europäischen Kongress für Theologie, Berlin 18.-22. September 2005 (im Druck, erscheint
2006 in den Akten des Kongresses).

32 Ch. Markschies, Warum hat das Christentum in der Antike überlebt? Ein Beitrag
zum Gespräch zwischen Kirchengeschichte und systematischer Theologie (ThLZ.F
13), Leipzig 2004.

33 Eus., h.e. III 1.
34 Mt 28,16-20; Mk 16,15; vgl. H.C. Brennecke, Ecclesia est in re publica, id est in imperio

romano (Optatus III 3). Das Christentum in der Gesellschaft an der Wende zum
«konstantinischen Zeitalter», JBTh VII (1992) 209-239.

35 Orig., princ. IV 1,2.



352 Hanns Christof Brennecke

Christusereignis zu deuten, war es der Logos, der seit der Schöpfung in der
Welt wirkte.36 Der Gottesbegriff konnte sich übrigens bei ihnen in Richtung
auf einen Deismus hin beinahe verflüchtigen. In der Welt wirkt seit der

Schöpfung der Logos Gottes, der in der Inkarnation als Christus in dieser
Welt zu unserer Erlösung erscheint. Nach Ostern und Himmelfahrt wirkt er
durch den Heiligen Geist.

Und so findet man in den ganz verschiedenen altkirchlichen Bekenntnissen37

im Unterschied zu den Bekenntnissen Israels im Alten Testament auch
keine ausdrückliche Erwähnung des Wirken Gottes in der Geschichte oder
speziell in der Geschichte der Kirche. Von Gott ist vor allem und eigentlich
nur als Schöpfer die Rede, nicht dagegen von seinem Handeln in der
Geschichte. Das zeigt sich sehr deutlich an den vielerlei Ausprägungen der so
genannten régula fidei, der Glaubensregel, die ja inhaltlich fest war, aber in der
Formulierung weithin frei, bis hin zu den auch im Wortlaut dann fest formulierten

vielen Synodalbekenntnissen. Gott handelt für uns erkennbar in
seinem Schöpfungshandeln und in seinem Erlösungswerk in Jesus Christus, in
der Kirche durch den heiligen Geist.

Es ist also festzuhalten: die gesamte altkirchliche Bekenntnisbildung
spricht nicht von Gottes erkennbarem und so auch deutbarem Handeln in der
Geschichte, obwohl natürlich die Geschichte überhaupt und im besonderen
die Geschichte der Kirche als in Gottes Hand erfahren und geglaubt wurde.

Interessanterweise kann bei Autoren, die die Kirche in besonderer Weise
als neues und wahres Israel ansehen und interpretieren, vom aufweisbaren
Handeln Gottes in der Geschichte gesprochen werden. Und bei diesen

Deutungen der Geschichte des Christentums wird dann auch gleich wieder die

theologische Problematik, ja Gefahr solcher theologischer Geschichtsinterpretation,

solcher Geschichtstheologie sogar ziemlich krass vor Augen
geführt.

Als Beispiel soll hier - weil besonders drastisch - zunächst der lateinische
Theologe Laktanz38 dienen, Rhetor im Umfeld des kaiserlichen Hofes in Ni-
komedien, der um 300 als Erwachsener Christ wurde, in Nikomedien den
Beginn der schlimmsten aller antiken Christenverfolgungen unter Diokletian
erlebte und auch im Zusammenhang der antichristlichen Massnahmen sein

36 Vgl., Ch. Stead, Philosophie und Theologie I. Die Zeit der Alten Kirche (Theologi¬
sche Wissenschaft 14,4), Stuttgart u.a. 1990; Logos (Ch. Stead), TRE 21, Berlin/New
York 1991, 432-444.

37 J.N.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und Theologie,
Göttingen 31972; Glaubensbekenntnisse V. Alte Kirche (A.M. Ritter), TRE 13,
Berlin/New York 1984, 399-412.

38 A. Wlosok, L.Caecilius Firmianus Lactantius, in: R. Herzog (Hg.), Restauration und
Erneuerung. Die lateinische Literatur von 284 bis 374 n. Christus, HLL 5 (HAW VIII
5), München 1989, 375-404.



Handeln Gottes in der Geschichte 353

Amt verlor. Von ihm gibt es eine kleine, in der alten Kirche seither ungeheuer
beliebte Schrift: De mortuis persecutorum,39 in der er ganz direkt zeigen will,
dass und wie Gott die Christenverfolger als Strafe für ihr Vorgehen gegen die
Kirche eines grauenvollen Todes hatte sterben lassen. Gott greift hier ganz
unmittelbar in den Gang der Geschichte ein und straft.

Bevor er auf die selbsterlebte diokletianische Verfolgung sehr ausführlich
eingeht, zeigt er, wie alle bisherigen Verfolger der Kirche Christi eines
grausamen Todes gestorben sind.40

Besonders ausführlich und mit Lust am Detail schildert er den Tod des Ga-
lerius, der 311 an Krebs gestorben war,41 und den er, so meine ich jedenfalls,

wegen seiner bekannten Krankheit zum Hauptschuldigen der ganzen Verfolgung

macht.42
Dieses Beispiel ist vielleicht genug geeignet, die theologischen Gefahren

solcher Geschichtstheologie deutlich zu machen. Laktanz hat offensichtlich
auch noch durchaus Spass daran, in allen Details die Krankheit des Kaisers als

Strafe auszumalen. Historisch scheint sich übrigens gerade Galerius nicht
besonders intensiv an den antichristlichen Massnahmen beteiligt zu haben43 -
seine Krankheit und sein Tod boten aber Laktanz den Beweis, dass Gott ihn
gestraft hatte. Hier wird eine weitere theologische Problematik zugespitzt
deutlich, die in der Seelsorge bis heute immer wieder eine Rolle spielt: Krankheit

als Beweis für eine unmittelbare göttliche Strafe. So hat übrigens auch
Athanasius eine eigene kleine Schrift über den Tod des Arius geschrieben,44
in der er den Tod des Häretikers, der allerdings hoch in den Siebzigern, wenn
nicht sogar noch älter gewesen sein muss,45 als unmittelbares göttliches
Eingreifen, als Strafe deutet. Uber die immer wieder diskutierte Frage, ob und
wie Krankheit als Strafe angesehen werden kann, ist in der Kirchengeschichte
und besonders der alten Kirche viel debattiert worden, obwohl Jesus diesen

39 CPL 91; Wlosok, L.Caecilius Firmianus Lactantius, 394-398.
40 Kap. 2,7: Nero; 3,3: Domitian; 4,2: Decius; 5,1-7: Valerian.
41 Zu Galerius vgl. D. Kienast, Römische Kaisertabelle, Darmstadt 1990, 279-283; C.G.

Valerius Maximianus (B. Bleckmann), DNP 4, Stuttgart 1998, 757-759.
42 Diokletian bot sich da weniger an, da er einigermassen gesund abgetreten war; vgl.

Kienast, Römische Kaisertabelle, 262-265; Diocletianus (B. Bleckmann), DNP 3, Stuttgart

1997, 577-587 (wahrscheinlicher Selbstmord Diocletians im Jahre 313?); vgl. aber

Eus., h.e. VIII App., wo er von einer schweren Krankheit Diokletians spricht, die von
ihm ebenfalls als Strafe Gottes für die Christenverfolgung geschichtstheologisch
gedeutet wird.

43 Aus dem Herrschaftsgebiet des Galerius sind wenige Martyrien überliefert; vgl. auch:
Galerius, (H.D. Altendorf), RAC 8, Stuttgart 1972, 786-796.

44 CPG 2125: Epistula ad Serapionem de morte Arii, AW II (ed. H.-G. Opitz), 178-180.
45 Da Arius zu Beginn der Auseinandersetzungen mit seinem Bischof Alexander schon

als Greis galt, muss er spätestens in den 60er Jahren des 3. Jahrhunderts geboren sein.
Das Datum seines Todes ist nicht ganz sicher.



354 Hanns Christof Brennecke

Kausalzusammenhang bekanntlich nach Joh 9,2 strikt abgelehnt hatte.46
Jüdischer Tradition lag er durch ihre Sicht des aufzeigbaren Eingreifens Gottes
in die Geschichte durchaus nahe. Der Bericht des Laktanz über den schrecklichen

Tod des Kaisers Galerius hat sein literarisches Vorbild im Bericht vom
Tod des Tempelschänders Antiochus IV. Epiphanes in II Makk 9.47

Durchaus ähnlich wie bei Laktanz verhält es sich mit der für die Zukunft
noch viel wirkungsvolleren Kirchengeschichte des Euseb.48

Laktanz und Euseb betonen die Kirche übrigens als neues Israel, als Fort-
setzerin des alten und heilsgeschichtlich nun abgelösten Israel.

Auch in der Kirchengeschichte des Euseb lohnt und straft Gott immer
wieder ganz unmittelbar durch für Euseb deutliche und nachweisbare Eingriffe

in den Lauf der Geschichte. Die Geschichte des jüdischen Volkes deutet er

ganz massiv als Strafe für den Abfall von Gottes Geboten, wobei er zum
Beweis übrigens die Propheten heranzieht. In den ersten Kapiteln des 3. Buches
wird die katastrophale Niederlage im Krieg gegen die Römer und die seitherige

Zerstreuung als Strafe für die Kreuzigung Jesu gedeutet.49 Die Ausbreitung
des Christentums sieht Euseb viel klarer als z.B. Origenes als unmittelbaren
Gnadenakt Gottes an.50 Ganz ähnlich wie sein Zeitgenosse Laktanz sieht er
Gott die Verfolger unmittelbar strafen. Die ganze Kirchengeschichte ist von
Gottes unmittelbarem Eingreifen in die Geschichte bestimmt.

Vor allem die diokletianische Verfolgung, die er ja auch selbst miterlebt
hatte, deutet er nun interessanterweise im Grunde parallel zu seiner Deutung
der jüdischen Niederlage im Krieg gegen die Römer als Strafe Gottes an den
Christen für ihren Unglauben.51 Das Ende der Verfolgung interpretiert er
ebenso unmittelbar als Akt der Fürsorge Gottes.52

Als ideologische Geschichtsschreibung wird heute vielfach gesehen, wie
Euseb Constantins Aufstieg zur Macht ebenfalls als unmittelbares Eingreifen
Gottes als Lohn für die Pietas des Kaisers deutet.53 Auch hier wird ganz deut-

46 Vgl. H.C. Brennecke, Heil und Heilung in der Alten Kirche, in: Eschatologie und
Schöpfung, FS E. Gräßer, hg.v. M. Evang, H. Merklein, M. Wolter (BZNW 89), Berlin

1997, 23-45.
47 Vgl. dagegen die Notizen über den Tod des Judas Mt 27,5 u. Apg 1,18.
48 In der Kirchengeschichte bietet Euseb in den Büchern VHIf. ebenfalls eine geschichts-

theologische Deutung der Verfolgungen und vor allem auch des Endes der Verfolger;
Buch X und vor allem die Vita Constantini bieten eine geschichtstheologische Deutung

des Aufstiegs und der Herrschaft Constantins.
49 Eus., h.e. III 5-9.
50 Eus., h.e. I 1. Im Grunde bildet dies das Thema der gesamten Kirchengeschichte

Eusebs.
51 Eus., h.e. VIII 1, 7.
52 Eus., h.e. VIII 16.
53 Eus., h.e. IX 10-X 3. 5ff. Im Grunde ist das dann das Programm des Nachrufs auf den

Kaiser; vgl. Brennecke, Constantin und die Idee eines Imperium christianum (dort



Handeln Gottes in der Geschichte 355

lieh Theologie zur Ideologie. Christliche Geschichtsschreibung dient hier der
theologischen Legitimierung eines Herrschers. Aber diese Deutung ist in Eu-
sebs Geschichtstheologie angelegt.

Mehr Beispiele aus dem reichen Arsenal einer theologischen Geschichtsdeutung

nicht nur bei Laktanz und Euseb, sondern darüber hinaus bis in die

allerjüngste Vergangenheit sind kaum nötig, um die grundsätzliche theologische

Problematik deutlich zu machen.

Augustin hat in seiner grossen Schrift De civitate dei in vieler Hinsicht
einen Gegenentwurf geliefert. Gottes Handeln in der Welt und der Geschichte
ist verborgen. Er handelt offenbar in Jesus Christus.

Die Alte Kirche zeigt also grosse Unterschiede und auch Unsicherheiten,
manchmal bei ein und demselben Autor, in der Suche nach beweisbaren Spuren

von Gottes Handeln und Wirken in der Geschichte. So wie Israel kann
das frühe Christentum offensichtlich nicht vom nachweisbaren Handeln
Gottes in der Geschichte sprechen, besonders die altkirchlichen Bekenntnisse
machen das deutlich. Wo die Kirche besonders als das neue Israel gesehen und
interpretiert wurde, lag eine gewisse Anlehnung an alttestamentliche
Deutungsmodelle von Geschichte nahe, wobei besonders die von Laktanz und
Euseb vorgestellten Beispiele die theologische Fragwürdigkeit und auch

Ideologieanfälligkeit deutlich werden lassen; das Problem bleibt bis in die

Gegenwart.

Augustin hat in Einzelzügen durchaus auch gelegentlich Geschichte als

unmittelbaren Eingriff Gottes deuten können,54 aber im Ganzen liefert er
einen Gegenentwurf zu Euseb. Wir können und dürfen nicht Ereignisse der
Geschichte als unmittelbaren Eingriff Gottes deuten. Gott handelt in dieser Welt
im Verborgenen (absconditus). Dabei hat Augustin in seinen Confessiones
seinen eigenen Lebensweg durchaus als von Gott geleitet erfahren und im
Bekenntnis (und nichts anderes sind ja seine Confessiones) zum Ausdruck
gebracht. Ich denke, dass Augustin hier ein bedenkenswertes Beispiel gegeben
hat.

Kirchengeschichte als akademische theologische Disziplin kann nicht die
Geschichte fein säuberlich und wissenschaftlich nachweisbar in göttliches
und menschliches Handeln aufteilen. In der Geschichte dieser Welt und ihrer
Kirche handelt Gott als der verborgene.

auch über durchaus unterschiedliche Konzeptionen bei Euseb und Constantin).
54 Vor allem bei Orosius, der seine Weltgeschichte bekanntlich auf Anregung Augustins

verfasste, ist in einem deutlichen Gegensatz zu Augustin daraus ebenfalls in vieler
Hinsicht ein geschichtstheologischer Entwurf mit all den genannten Problemen
geworden.



356 Hanns Christof Brennecke

Wir können immer nur vom Handeln Gottes in seinem Wort reden.
Allein in seinem Wort bringt er sich zur Wirkung.55

Abstract

Kann und darf die Kirchengeschichte als theologische und historische Disziplin versuchen,
das Handeln Gottes in der Geschichte historisch zu zeigen oder nachzuweisen? Handeln
Gottes wird im Glauben erfahren und im Bekenntnis ausgesprochen, kann aber nie Gegenstand

historischer Forschung und Beweisführung sein. Gott handelt in der Geschichte im
Verborgenen. Der Versuch, historische Ereignisse unmittelbar als göttliche Einwirkung,
als lohnendes oder strafendes Handeln Gottes zu interpretieren, führt in ideologische
Verstrickungen, wie an Beispielen von Geschichtstheologie aus der Alten Kirche sowie der

jüngsten Vergangenheit deutlich wird. Christlicher Glaube kann nicht mehr wie noch
Israel vom nachweisbaren unmittelbaren Eingriff Gottes in der Geschichte reden. In Jesus
Christus hat sich Gott offenbart. Von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus in Zeit
und Geschichte her wird jede Geschichtstheologie als das Einfallstor von Ideologien deutlich.

Hanns ChristofBrennecke, Erlangen

55 Vgl. auch Markschies, Warum hat das Christentum in der Antike überlebt, 59-65 im
Gespräch mit systematischen Entwürfen.


	Handeln Gottes in der Geschichte : Anmerkungen eines Kirchenhistorikers zu den Problemen einer Geschichtstheologie

