Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Handeln Gottes in der Geschichte : Anmerkungen eines
Kirchenhistorikers zu den Problemen einer Geschichtstheologie

Autor: Brennecke, Hanns Christof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Handeln Gottes in der Geschichte

Anmerkungen eines Kirchenhistorikers zu den Problemen einer
Geschichtstheologie

Ist Gottes Handeln in der Geschichte der Menschheit, in unserer Geschichte
also, erkenn- und dann auch aussag- oder sogar nachweisbar? Dabei handelt es
sich auch um die Frage nach dem Proprium eines Faches Kirchen- oder Chri-
stentumsgeschichte als theologischer und nicht zuerst oder gar ausschliesslich
historischer Disziplin. Aber es geht dabei auch um eine Frage, die eigentlich
die Theologie als solche und damit alle theologischen Disziplinen ganz unmit-
telbar angeht! und ein Gesprich zwischen den mehr und mehr auseinander-
strebenden theologischen Disziplinen geradezu erzwingt.?

Kénnen oder diirfen wir iiberhaupt nach dem Handeln oder Wirken Got-
tes in der Geschichte fragen? Und das heisst ja in der Geschichte von uns Men-
schen in dieser unserer Welt, so wie sie nun einmal ist? Kénnen wir zumindest
Spuren des Handelns Gottes als empirisch arbeitende Historiker oder Kir-
chenhistoriker gleichsam wissenschaftlich feststellen? Immerhin hat Wolf-
hard Pannenberg immer wieder und dezidiert die Disziplin Kirchengeschich-
te und ihre akademischen Vertreter dazu aufgefordert.?

Was konnen iiberhaupt Spuren bei dieser Fragestellung bedeuten? Jeder
Karl-May-Leser und Krimifreund weiss ganz genau: Spuren sind oft nur un-
deutliche, manchmal auch dem erfahrenen Kenner kaum sichtbare und daher
oft nur schwer zu deutende Hinweise auf ein Handeln in der Vergangenheit.
Wenn solche Spuren aber erkennbar und dem mehr oder weniger geiibten

! Die folgenden Uberlegungen habe ich im November 2004 in Erfurt auf einem Kon-
vent mit Pfarrern im Ruhestand und im Januar 2005 auf dem jihrlichen Treffen zwi-
schen der Bamberger und Erlanger Theologischen Fakultit zur Diskussion stellen
diirfen und danke fiir mancherlei Anregungen. Es kann und soll sich dabei nicht um
eine grundsitzliche systematische Klirung des Problems handeln, sondern nur um
eine Problemanzeige aus der alltiglichen praktischen Arbeit eines Kirchenhistorikers
und Patristikers.

2 Rudolf Brindle, dem dieses Nachdenken iiber eine immer wieder an unser Fach
gestellte Anfrage anlisslich seines Ausscheidens aus dem akademischen Lehramt als
Gruss zugeeignet sein soll, hat als langjahriger Baseler Gemeindepfarrer und akademi-
scher Vertreter zweier Disziplinen, des Neuen Testaments und der Kirchenge-
schichte, diese Briicke zwischen den Disziplinen, die fiir ein theologisches Gesprich
unerlisslich ist, immer wieder schlagen konnen.

3 W. Pannenberg fasst seine jahrzehntelange Arbeit knapp und pointiert zusammen:
Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie  VIII (W. Pannenberg),
TRE 12, Berlin/New York 1984, 661-674, bes. 666-670 (unter Hinweis auf die Arbei-
ten von E. Voegelin und die 6kumenische Dimension dieser Fragestellung).

ThZ 2/62 (2006) S. 341-356



342 Hanns Christof Brennecke

Auge des Suchers auch deutbar sind, dann sind sie - bei vorausgesetzter aus-
reichender Kenntnis und Erfahrung des Spurensuchers - unwiderlegbare Be-
weise fiir das, was da - in welchem zeitlichen Abstand auch immer - passiert
ist.

Konnen wir also mit der notigen Erfahrung und dem passenden Hand-
werkszeug Gottes Handeln in der menschlichen Geschichte an einzelnen hi-
storischen Ereignissen, die ithre mehr oder weniger erkennbaren Spuren hin-
terlassen haben, nachweisen?

Daraus ergibt sich die nichste Frage: Wollen wir das? Und als letzte Frage:
Ist das theologisch tiberhaupt legitim? Also: diirfen wir das? Konnen wir das
iberhaupt theologisch verantworten?

Ohne Zweifel haben Theologen und unter ihnen vor allem die Kirchenhi-
storiker das immer wieder zu kénnen, zu diirfen, ja sogar zu miissen gemeint,
wie z.B. Euseb von Caesarea, der Verfasser der ersten Darstellung der Kir-
chengeschichte, die diesen Namen verdient, der auch in dieser Hinsicht viele
Nachfolger von der Spatantike bis in die jiingste Vergangenheit gefunden
hat.* Euseb wollte das Wirken Gottes und seines Logos in der Geschichte der
Kirche von der Auferstehung und Himmelfahrt Jesu bis in seine Gegenwart,
die von der fiir die Zeitgenossen in vieler Hinsicht als unmittelbares Eingrei-
fen Gottes fiir seine Kirche angesehenen konstantinischen Wende geprigt
war, aufzeigen. Der Christ gewordene Kaiser Constantin wird fiir Euseb so
zum unmittelbaren Werkzeug Gottes.> Die Problematik dieser Deutung der
Person Constantins liegt auf der Hand und hat bekanntlich dazu beigetragen,
den Ruf Eusebs als eines Theologen ziemlich zu ruinieren.®

Spitestens seit der Aufklirung stellt sich die Frage: Kann der Historiker,
der Kirchenhistoriker, der ja im Prinzip die Kirchengeschichte erforscht und

4 Zu Euseb als Historiker der Geschichte der Kirche in den ersten drei Jahrhunderten
vgl. zuletzt: Eusebius von Caesarea (J. Ulrich), LACL?, Freiburg 1.Br. 2002, 240-245
(Lit.l); ders., Eusebius als Kirchengeschichtsschreiber, in: E.-M. Becker (Hg.), Die
antike Historiographie und die Anfinge der christlichen Geschichtsschreibung
(BZNW 129), Berlin/New York 2005, 277-287; H.C. Brennecke, Die Kirche als
AIAAIXAI TON ATIOZTOAQN. Das Programm der EKKAHZIAXTIKH IZTOPIA des
Euseb von Casearea (Eus., h.e. I 1), in: O. Wischmeyer, E.-M. Becker (Hg.), Was ist
ein Text?, Neutestamentliche Entwiirfe zur Theologie 1, Tiibingen/Basel 2001, 81-93.

> Dazu die Vortrige auf dem XII. Europidischen Kongress fiir Theologie: «Religion,
Politik und Gewalt» in Berlin vom 18.-22.9.2005 von J. Ulrich, Politische Eschatolo-
gie bei Euseb von Caesarea, und H.C. Brennecke, Constantin und die Idee eines Impe-
rium christianum (im Druck, erscheinen voraussichtlich 2006 in den Akten des
Kongresses).

6 K. Nowak, Der erste christliche Kaiser. Konstantin der Grofe und das «Konstantini-
sche Zeitalter» im Widerstreit der neueren Kirchengeschichte, in: E. Miihlenberg
(Hg.), Die konstantinische Wende (Veroffentlichungen der Gesellschaft fiir Wissen-
schaftliche Theologie 13), Giitersloh 1998, 186-233.



Handeln Gottes in der Geschichte 343

erforschen muss etsi deus non daretur, zu dieser Frage nach dem aufweisbaren
Handeln Gottes in der menschlichen Geschichte irgendetwas sagen? Der De-
ismus des 17. und 18. Jahrhunderts hatte das bekanntlich verneint. Aber der
Kirchenhistoriker ist nicht nur auch, sondern in erster Linie Theologe und
von daher - anders als der Historiker” — hier auch in der Pflicht, Rechenschaft
abzulegen, indem er auch Schriftausleger und Prediger ist.

Aber gehort nicht das Wissen um Gottes Wirken auch in der Geschichte
und je an mir zu den Grundbekenntnissen unserer Kirche, unseres christli-
chen Glaubens, unabhingig von der jeweiligen Konfession? Ich denke, es ist
nicht nétig, das im Einzelnen an Grundtexten der verschiedenen konfessio-
nellen Traditionen aufzuzeigen, der Sachverhalt diirfte unstrittig sein.

Gerade auch der reiche Liederschatz unserer Kirchen gibt davon immer
wieder Zeugnis. Auch da erscheint es nicht nétig, einzelne Beispiele anzufiih-
ren; jeder und jede kennt viele Lieder, die ihm oder ihr ganz besonders teuer
sind, und die von dieser Gewissheit Zeugnis ablegen: Unser Leben ist in Got-
tes Hand; Gott handelt mit und an uns in der Geschichte jedes einzelnen, der
Kirche, des Volkes oder der ganzen Christenheit.

Lieder, und dazu gehért ein ganz grosser Teil der Psalmen, bekennen die
personlich erfahrene Fithrung oder Bewahrung durch Gott, aber auch Gott-
verlassenheit. Sie sind Ausdruck des Glaubens, der immer nur personlich er-
fahren und erlebt werden kann.

Wir lernen das, wir singen oder beten das. Lieder, die vom Handeln Gottes
am einzelnen, an der Kirche oder einem Volk reden, sind Bekenntnisse. Aber:
Ko6nnen wir so, wie unsere Lieder in Form von Bekenntnissen, von Gottes
Wirken in der Geschichte im Sinne eines historisch nachweisbaren Handelns
Gottes reden? Das gerade tun die Psalmen und auch unsere Lieder von der Re-
formation bis zur Gegenwart als Bekenntnisse nicht. Vor allem angesichts der
Katastrophen des gerade vergangenen zwanzigsten Jahrhunderts, aber auch
schon wieder angesichts all der Katastrophen des noch so jungen einundzwan-
zigsten Jahrhunderts erscheint dies unmaglich. Hier stellt sich natiirlich im-
mer sofort die alte Theodizeefrage: Wie kann Gott das alles zulassen? Schon
Immanuel Kant hat bekanntlich alle einfachen Antworten hier ein fiir alle
Male unmdglich gemacht.®

Natiirlich kann ein jeder personlich erfahren und dann auch bekennen,
Gottes Handeln in je seiner eigenen Geschichte erfahren zu haben, wie es die
Psalmen, unsere Lieder und Gebete eben als Bekenntnisse tun. Die Frage
bleibt, ob der Kirchenhistoriker quasi professionell und mit dem nétigen
handwerklichen und methodischen Riistzeug versehen am je einzelnen histo-

7 Den unter Theologen stark verbreiteten Ausdruck «Profanhistoriker» halte ich fiir
wenig gliicklich und vermeide ihn daher.

8 Vgl. Theodizee IV. Dogmatisch (H. Rosenau), TRE 33, Berlin/New York 2001, 222-
229.



344 Hanns Christof Brennecke

rischen Ereignis wirklich Gottes Handeln oder Nichthandeln in der Ge-
schichte aufzeigen kann.

Eigentlich geht es dabei natiirlich gar nicht um eine Frage an die Kirchen-
historiker, sondern um eine grundsitzliche und ja auch viel verhandelte dog-
matische Frage: nimlich um den schwierigen und in der ganzen Kirchenge-
schichte immer umstrittenen locus de providentia dei, wie das in der alten Dog-
matik heisst.

Und in jeder Dogmatik kann man dann auch etwas dariiber nachlesen, was
allerdings selten befriedigen kann. Welche Antwort kann hier der Kirchenhi-
storiker geben, dessen Aufgabe es bekanntlich ist, die Geschichte der Kir-
che(n) oder des Christentums® als ganz und gar menschliche Antwort auf die
in Zeit und Geschichte geschehene Offenbarung Gottes in Jesus Christus zu
erforschen und nachzuerzihlen. Dabei iberlassen seit der Aufklirung die
neuzeitlichen Kirchenhistoriker im Unterschied etwa zu Euseb von Caesarea
die Antwort auf die Frage nach dem Handeln Gottes in der Geschichte und
seinen Spuren im Allgemeinen lieber den Dogmatikern. Karl Barth hat ganz
zu Beginn seiner Kirchlichen Dogmatik Anfang der dreissiger Jahre des ver-
gangenen Jahrhunderts den Kirchenhistorikern deshalb nimlich den Status
von Theologen abgesprochen, weil die Kirchengeschichte seiner Meinung
nach keine Antwort auf die selbstindig zu stellende Frage hinsichtlich der
christlichen Rede von Gott gibt.'? Ich bin mir sicher, dass der grosse Baseler
Theologe hier griindlich geirrt und theologisch auch daneben gegriffen hat.!!
Bekanntlich hat er sich am Ende seines Lebens an dieser Stelle auch etwas kor-
rigiert.!

Jeder Historiker - und das gilt zunichst grundsitzlich auch fiir den Kir-
chenhistoriker, auch als Theologen - erforscht und erzihlt die Geschichte
von Christentum und Kirche(n) als einer menschlichen Einrichtung dieser
Welt. Zu erforschender und dann zu beschreibender Gegenstand der theolo-
gischen Disziplin Kirchengeschichte ist also nicht die im Bekenntnis als eine
bekannte Kirche des 3. Glaubensartikels.!> Die Kirchengeschichte als wissen-

Zum Konzept einer Kirchengeschichte als Geschichte des Christentums vgl. Christen-

tum II. Kirchengeschichtlich (Ch. Markschies), RGG* 2, Tiibingen 1999, 196-209.

10 K. Barth, Kirchliche Dogmatik I 1, Ziirich 1932, 3: «Die so genannte Kirchenge-
schichte antwortet auf keine selbstindig zu stellende Frage hinsichtlich der christli-
chen Rede von Gott und ist darum nicht als selbstindige theologische Disziplin
aufzufassen. Sie ist die unentbehrliche Hilfswissenschaft der exegetischen, der dogma-
tischen und der praktischen Theologie».

11 Zur Kritik vgl. auch K.-V. Selge, Einfithrung in das Studium der Kirchengeschichte,
Darmstadt 1982, 4-7.

12 K. Barth, Einfiihrung in die evangelische Theologie, Ziirich 1985 (zuerst 1962
erschienen).

13 Selge, Einfiihrung, 1-25; Kirchengeschichtsschreibung 3. Zum theologischen Selbst-

verstindnis der Kirchengeschichte (E. Stove), TRE 18, Berlin/New York 1989, 553-



Handeln Gottes in der Geschichte 345

schaftliche theologische Disziplin kann wissenschaftlich verantwortlich nur
vom Handeln des Menschen, nicht dagegen vom Handeln Gottes in der Ge-
schichte der Kirche oder der Menschheit allgemein reden.

Allerdings — und das unterscheidet dann die Kirchengeschichte von der all-
gemeinen Geschichte - sie spricht vom Handeln des Menschen angesichts der
Offenbarung Gottes in Christus, von der Konfrontation des Menschen mit
dem Anspruch der Offenbarung.!

Aber es ist den Kirchenhistorikern, die methodisch mit demselben Instru-
mentarium wie die iibrigen Historiker arbeiten, verwehrt, die erforschte Ge-
schichte, auch die des Christentums oder der christlichen Kirchen, in einen
menschlichen und einen géttlichen Teil aufzuteilen. Als Historiker und auch
als Kirchenhistoriker kann ich jedenfalls kein Urteil z.B. dariiber abgeben, in-
wieweit Gott oder der Teufel bei der Widervereinigung Deutschlands im Jah-
re 1990 gehandelt haben. Es ist nicht nur zu vermuten, sondern offensichtlich,
dass es - je nach politischer Einschitzung - beide Deutungen gibr.

Nur im Glauben kann Gottes Handeln erfahren und im personlichen Be-
kenntnis ausgesagt werden, aber nicht auf dem Wege historischer Beweisfiih-
rung, nicht mit dem noch so feinen Handwerkszeug des Historikers nachge-
wiesen und plausibel gemacht werden. Augustinus hat in seiner grossen und
in vieler Hinsicht ja auch grossartigen apologetischen Schrift De civitate dei
das eigentlich ein fiir allemal klargemacht.® Das Reich Gottes und das Reich
der Welt oder auch des Teufels sind so miteinander verwoben (corpus permix-
tum), dass wir sie nicht voneinander scheiden kdnnen. Er hatte diesen Gedan-
ken schon frither in seiner Auseinandersetzung mit den Donatisten um den
rechten Kirchenbegriff entwickelt,'® in civ. dei dann aber auf die Sicht der ge-
samten Weltgeschichte ausgeweitet. Gott handelt in der Geschichte im Ver-
borgenen, die Dialektik von Verborgenheit und Offenbarung ist uns jeden-
falls nicht mit Mitteln der Wissenschaft sozusagen objektiv zuginglich.!

560.

14 St5ve, ebd.

15 Zum Geschichtsverhiltnis in Augustins Schrift De civitate dei vgl. E. Miihlenberg,
HDThG I, Gottingen 21999, 432-445.

16 Miihlenberg, ebd.

17 Dass Gott im Verborgenen als Deus absconditus handelt, hat Luther vor allem, aber
nicht nur in seiner Auseinandersetzung mit Erasmus in De servo arbitrio entfaltet.
Schon in der Heidelberger Disputation zeigt Luther, dass und wie jeder Versuch, Got-
tes Handeln in der Geschichte offenbar zu machen, zur Vereinnahmung Gottes durch
den Menschen und zu einer Theologia gloriae fihrt; vgl. dazu in der Konfrontation
einer sich lutherisch verstehenden Geschichtstheologie der ersten Hilfte des zwanzig-
sten Jahrhunderts mit Luthers Vorstellung vom Deus absconditus von seiner Kreuzes-
theologie her B. Hamm, Schuld und Verstrickung der Kirche. Voriiberlegungen zu
einer Darstellung der Erlanger Theologie in der Zeit des Nationalsozialismus, in: W.



346 Hanns Christof Brennecke

Das Suchen, Auffinden und Beweisen von Spuren von Gottes Handeln in
der Geschichte, von Spuren also im Sinne objektiver Beweise, ist also ziemlich
problematisch, nicht nur fiir den Kirchenhistoriker als Historiker, sondern
grundsitzlich theologisch. Man kann und muss eigentlich auch eine solche
Spurensuche sogar fiir theologisch ziemlich waghalsig und gefahrlich halten.

Das wichtigste Bekenntnis unserer Kirchen von Anfang an ist, dass sich in
Jesus Christus Gott offenbart hat - und zwar endgiltig,® ein fiir allemal.
Aber auch hier handelt es sich um ein Bekenntnis,!® das seit dem frithesten
Christentum auf uns tiberliefert worden ist. Es geht auch hierbei natiirlich
nicht um einen historisch nachweisbaren Tatbestand. Historisch beweisen
kann man bekanntlich nur, dass Jesus von Nazareth gelebt hat, hingerichtet
und als Auferstandener erfahren wurde.

Natiirlich hat es, wie schon an Euseb von Caesarea deutlich geworden
war, dennoch immer Versuche gegeben, Gottes direktes und unmittelbares
Handeln in der Geschichte nachzuweisen. Das soll hier an einigen Beispielen
aus der Alten Kirche verdeutlicht werden, die auch die daraus erwachsenden
Probleme iiberdeutlich zeigen konnen. Aber es geht hier nicht nur um die
Alte Kirche.

In unserer jingeren Vergangenheit haben sich besonders im Ersten Welt-
krieg alle beteiligten Parteien, die sich ja - anders als dann im Zweiten Welt-
krieg - alle als Christen verstanden, auf das Handeln Gottes in der Geschichte
berufen. Das Ergebnis ist bekannt und sollte zur Vorsicht mahnen.?’ Mit dem
Ende des Ersten Weltkrieges war diese in tausenden von Kriegspredigten auf
allen Seiten zu findende geschichtstheologische Deutung des Krieges eigent-
lich zusammengebrochen. Die junge Dialektische Theologie hatte daraus die
Konsequenz einer strikten Konzentration auf die Theologie und das sie als
christlich definierende Christusereignis gezogen. Die daraus folgende grund-
sitzliche Verdammung aller sogenannten natiirlichen Theologie war eine Fol-
ge, die dann allerdings in neue und erhebliche theologische Probleme fiihrte,

Stegemann (Hg.), Kirche und Nationalsozialismus, Stuttgart/Berlin/Kéln 21992, 13-
49 (hier bes. 42-47).

18 Rém 6,10; Hebr 7,27; 9,12; 10,10,

19 Glaubensbekenntnisse IV. Neues Testament (K. Wengst), TRE 12, Berlin/New York
1984, 392-399;

2 W. Pressel, Die Kriegspredigt 1914-1918 in der evangelischen Kirche Deutschlands
(APTh 5), Gottingen 1967; zu den Kriegspredigten von Karl Holl und den geschichts-
theologischen Konsequenzen vgl. B. Hamm, Hanns Riickert als Schiiler Karl Holls.
Das Paradigma einer theologischen Anfilligkeit fiir den Nationalsozialismus, in: Th.
Kaufmann, H. Oelke (Hg.), Evangelische Kirchenhistoriker im «Dritten Reich» (Ver-
offentlichungen der Gesellschaft fiir Wissenschaftliche Theologie 21), Giitersloh 2002,
273-309.



Handeln Gottes in der Geschichte 347

nimlich doch wohl in einen ziemlich eklatanten Widerspruch zu zumindest
Teilen des biblischen Zeugnisses.?!

Nur wenige Jahre spiter haben durchaus auch bedeutende theologische
Lehrer und Kirchenfiihrer der grossen christlichen Konfessionen in Deutsch-
land, auf Namen und Einzelfille soll hier verzichtet werden, sowie zahllose
Pfarrer und theologische Laien am Ende der Weimarer Republik und im Be-
ginn der Herrschaft des Nationalsozialismus und ganz besonders in der Per-
son Adolf Hitlers vollig konfessionsunabhingig und -iibergreifend unmittel-
bar Gott in der Geschichte des deutschen Volkes und am deutschen Volk han-
deln sehen oder jedenfalls sehen wollen. Die Herrschaft Hitlers, ja Hitler
selbst als der «von Gott geschenkte Fiihrer» wurde von vielen Christen als Of-
fenbarung Gottes nun allein an das deutsche Volk angesehen.?

Spitestens hier werden die Probleme deutlich, besondere Ereignisse der
Geschichte unmittelbar als Wirken oder Eingreifen Gottes in die Geschichte
zu deuten. Hier wird Theologie zur Ideologie, indem geschichtliche Ereignis-
se und Krifte je nach personlicher Einschitzung, die durchaus primir poli-
tisch motiviert sein kann,? in besonderer Weise als Handeln Gottes gedeutet
und damit ibrigens auch menschlicher Kritik oder Infragestellung entzogen
werden. Gerade an dieser Stelle, bei der Frage nach der Erkennbarkeit und Er-
fahrbarkeit von Gottes Handeln in der Geschichte, liegt das Einfallstor fiir
dem christlichen Glauben eigentlich fremde Ideologien. Und der Wunsch
nach einer geschichtstheologischen Deutung historischer Ereignisse macht
christlichen Glauben und christliche Theologie immer wieder fiir Ideologien
anfillig. Und offenbar hilft da auch die Erfahrung der Deutung des Jahres
1933 in Deutschland nicht, wie zahlreiche andere und neuere Deutungen von
geschichtlichen Ereignissen als unmittelbare Eingriffe Gottes in die Geschich-
te zeigen. Darf man ohne weiteres den totalen Zusammenbruch des national-
sozialistischen Deutschland im Jahr 1945 dann im entgegengesetzten Sinn als
gottliche Strafe deuten? Auch das hat es bekanntlich gegeben. Auch viele For-
men von Befreiungstheologien sind fiir solche theologischen Geschichtsdeu-
tungen zumindest immer wieder anfillig, menschliches Handeln als unmittel-

21 Natiirliche Theologie (W. Sparn), TRE 24, Berlin/New York 1994, 85-98, der die aus
der Ablehnung aller natiirlichen Theologie entstehende Problematik deutlich auf-
zeigt.

22 Zu Hans Preuff, dem Erlanger Kirchenhistoriker seit 1914, der diese Auffassung in
unendlich vielen populiren Schriften verbreitet hat, vgl. H.C. Brennecke, Zwischen
Luthertum und Nationalismus. Kirchengeschichte in Erlangen, in: H. Neuhaus (Hg.),
Geschichtswissenschaft in Erlangen (Erlanger Studien zur Geschichte 6), Erlangen/
Jena 2000, 262-267.

2 Das zeigt immer wieder eindrucksvoll in seiner noch unveroffentlichten Erlanger Dis-
sertation R. Liebenberg am Beispiel der Kriegspredigten von Paul Althaus im Ersten
Weltkrieg; zur nach 1945 neu akzentuierten Geschichtstheologie bei Paul Althaus vgl.
Hamm, Schuld und Verstrickung.



348 Hanns Christof Brennecke

bares Handeln Gottes zu sehen und so unhinterfragbar zu legitimieren. Auch
die unterschiedlichen Deutungen amerikanischer militirischer Aktionen der
jingsten Vergangenheit wie z.B. die des Irak-Krieges, wie sie gelegentlich aus
den USA zu héren sind, gehoren in diesen Zusammenhang,.

Christliche Kirche und Theologie als Funktion und Grundlagenbestim-
mung der Kirche sind bekanntlich in erster Linie an die Schrift gebunden. Is-
rael hat nach seinem eigenen Zeugnis in seinen heiligen Schriften seinen Gott
in allererster Linie in seiner Geschichte mit diesem Gott erfahren und hat dies
auch in seinen vielfiltigen Bekenntnissen zum Ausdruck gebracht hat. Er-
wihlung-Bund-Exodus, das sind nur ein paar Stichworte, die deutlich machen
sollen, was gemeint ist. Israels Erfahrung mit seinem Gott ist die Erfahrung
von Gottes Handeln in der Geschichte.?* Nach dem grundlegenden Bekennt-
nis Israels Dt 26, 5-15 hat Gott selbst Israel aus Agypten gefiihrt und thm das
Land Kanaan gegeben. Und das schliesst iibrigens ein unmittelbares milita-
risches Engagement Gottes fiir sein erwiahltes Volk nicht aus. Die Begriin-
dung der zehn Gebote Ex 20,2 lautet: Ich bin der Herr, dein Gott, der dich
aus Agyptenland aus der Knechtschaft gefiihrt hat.

Im Grunde sind die heiligen Schriften Israels, das gesamte Alte Testa-
ment,? wie es das Christentum als ebenfalls seine heiligen Schriften tibernom-
men hat und auf das sich die Schriften des Neuen Testaments immer wieder
beziehen, ein Bekenntnis Israels dazu, dass Gott an seinem Volk Israel in sei-
ner Geschichte gehandelt hat. Und so kénnen auch alle politischen Katastro-
phen - vor allem in der prophetischen Uberlieferung - als Strafen Gottes fiir
den Ungehorsam seines Volkes gedeutet werden. Militdrische Niederlagen
konnen ebenfalls als Strafe oder Erziehungshandeln Gottes gesehen werden.
Das Bekenntnis Israels zu seinem Gott ist also in vielen Fillen ein Bekenntnis
zu seinem erkennbaren und deutbaren Handeln in der Geschichte seines Vol-
kes.

Aber kénnen wir seit dem Christusgeschehen wie noch Israel vom Han-
deln Gottes an seinem Volk in der Geschichte reden? Kénnen Juden nach der
Shoah noch so vom offenbaren Handeln Gottes in der Geschichte sprechen?
Die Frage nach der Moglichkeit, Geschichte als offenbares Wirken Gottes zu
deuten, hat angesichts der Geschichte des Judentums im zwanzigsten Jahr-
hundert tiefe Verunsicherung auch und gerade bei vielen Juden hinterlassen.?

2% G.v. Rad, Theologie des Alten Testaments I/II, Miinchen 1957/60 (seither mehrere
Auflagen); Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie II. Altes Testa-
ment (K. Koch), TRE 12, Berlin/New York, 1984, 569-586.

2> Ich bleibe bei diesem Ausdruck, da der heute oft benutzte und angeblich korrektere
Begriff «Hebriische Bibel» eher in die Irre fiihrt.

% Vgl. Geschichtstheologie (T. Rendtorff), RGG* 3, Tibingen 2000, 813-817 (817);
wichtig hier vor allem die Arbeiten von E. Wiesel; vgl. auch I. Maybaum, The Face of
God after Auschwitz, Amsterdam 1965; R. Rubenstein, After Auschwitz, Indianapo-



Handeln Gottes in der Geschichte 349

Christlicher Theologie und christlichem Bekenntnis war dieser Weg ei-
gentlich von Anfang an versperrt. Und wo dieser Weg einer Deutung der Ge-
schichte der Kirche als nachweisbare Geschichte der unmittelbaren Wirkung
Gottes in der Geschichte gegangen worden ist, hat er eigentlich immer in die
Irre, nicht selten in Katastrophen gefithrt, nicht erst in der Neuzeit mit ihren
ideologischen Verlockungen, sondern bereits in der Geschichte der Alten Kir-
che, die eben auch ihre ideologischen Verlockungen kannte und ihnen nicht
gerade selten erlegen war.

Mit den Schriften des Neuen Testaments ist das frithe Christentum ja be-
reits in seiner Geschichte, indem die Schriften, die man spiter zum Neuen Te-
stament zusammengefiigt hat, bekanntlich das friiheste schriftliche Glau-
benszeugnis des jungen Christentums sind.?”

Im grossen und eigentlich erstaunlichen Unterschied zu den Schriften des
Alten Testaments, die ja ganz und gar die Folie fiir das Neue Testament abge-
ben und sich hiufig darauf beziehen, zeigen aber die neutestamentlichen Tex-
te, die ja immer auf dem Hintergrund des Alten Testaments interpretiert wer-
den miissen, an dieser Stelle so gut wie keinen Ankniipfungspunkt an das Alte
Testament. Gott handelt in der Geschichte, in der Schépfung und in der Of-
fenbarung in Jesus Christus. Von einem anderen erkenn- oder gar nachpriif-
baren Handeln Gottes in der Geschichte ist im Neuen Testament eigentlich
nicht oder nur sehr zuriickhaltend die Rede. Allerdings handelt und wirkt
Gott durch sein Wort in der apostolischen Predigt. Eigentlich allein in Jesus
Christus hat sich Gott in Zeit und Geschichte offenbart. Das allerdings
scheint den neutestamentlichen Zeugnissen wichtig zu sein. Das Christuser-
eignis ist kein Mythos, sondern in nachpriifbarer Zeit und Geschichte pas-
siert.”® Das Matthiusevangelium stellt die Geburt Jesu in den Zusammenhang
der jiidischen Geschichte zur Zeit des allgemein bekannten Herodes; das Lu-
kasevangelium verbindet die Geburt Jesu mit der Herrschaft des romischen
Kaisers Augustus und einem Census in Judia. Die Passionsgeschichten aller
vier Evangelien deuten den Tod Jesu auf dem Hintergrund des Alten Testa-
ments und binden ihn wiederum an die Geschichte Judias unter der

lis 1966; J.B. Metz, Kirche nach Auschwitz, in: Stegemann, Kirche und Nationalsozia-
lismus, 65-76; vgl. auch Hamms Hinweis (Schuld und Verstrickung, 46, Anm. 54) auf
ein Interwiev mit M. Reich-Ranicki von September 1989.

2 Insofern hat die nur noch ganz selten anzutreffende Verbindung der theologischen
Disziplinen Neues Testament und alte Kirchengeschichte, wie sie Rudolf Brindle bis-
her in Basel vertreten hat, nicht nur historisch, sondern auch theologisch ihre gute
Begriindung und ihr gutes Recht.

2 Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie IV. Neues Testament (U.
Luz), TRE 12, Berlin/New York 1984, 595-604. Zur Diskussion um die Evangelien
als Geschichtsschreibung vgl. Becker, Die antike Historiographie, sowie ihre noch
unverdffentlichte Erlanger Habilitationsschrift zu diesem Thema.



350 Hanns Christof Brennecke

romischen Herrschaft, als deren Reprisentant der ebenfalls auch sonst be-
kannte Pontius Pilatus? erscheint. Erstaunlicherweise wird aber in der luka-
nischen Apostelgeschichte, die die Ausbreitung des Evangeliums von Jerusa-
lem nach Rom und dariiber hinaus <bis an die Enden der Erde> zum Thema
hat, diese Ausbreitung nicht explizit als Gottes Eingriff in die nachpriifbare
Geschichte angesehen. Natiirlich wirkt Gott durch sein Wort in der Predigt
des Petrus und des Paulus, in den mancherlei Wundern, die von den Aposteln
erzihlt werden, und im Heiligen Geist, der zu Pfingsten der Gemeinde gege-
ben wird. Aber vom so und als solches unmittelbar erkennbaren Wirken Got-
tes in der Geschichte wird eigentlich nicht ausdriicklich gesprochen. Erst auf
dem Hintergrund der Schriften des Alten Testaments, in denen Israel selbst-
verstindlich von Gottes unmittelbarem Eingriff in seiner Geschichte reden
und dies bekennen konnte, wird der enorme Unterschied gerade zur Apostel-
geschichte deutlich, bei der es ja auch um die Geschichte des jungen Christen-
tums ging. Die neutestamentlichen Schriften sind also ausserordentlich
zuruckhaltend darin, Spuren des irdischen Eingreifens Gottes in die Ge-
schichte des jungen Christentums aufweisen zu wollen. Das ist umso erstaun-
licher, als sich ja das junge Christentum gerade als Fortsetzung Israels als des
Gottesvolkes verstand, als ein neues oder sogar das wahre Israel.*

Wenn sich die Kirche als neues oder wahres Israel verstand, hitte sie dann
nicht gerade an dieser Stelle an die Tradition des Alten Testaments ankniipfen
koénnen oder gar miissen und Gottes unmittelbares Handeln in seinem neuen
Volk, seiner Kirche aufzeigen miissen?

In der Tat ist es auffallend, dass immer dann, wenn die Kirche sich sehr
deutlich als neues oder wahres Israel verstand, die Vorstellung, Gottes Han-
deln in der Geschichte seines nun neuen Volkes nachweisen zu kénnen, stir-
ker betont worden ist. Dieser Gedanke ist auch bis in die Neuzeit immer wie-
der ausserordentlich verfithrerisch gewesen. Nach meinen bisherigen Beob-
achtungen konnte man das ziemlich einfach und einigermassen plastisch
durch sehr weite Teile der Kirchengeschichte nachzeichnen. Und gerade bei
den Beispielen aus der frithen Neuzeit bis hin in das gerade zu Ende gegangene
zwanzigste Jahrhundert’! werden dann auch wieder die ideologischen Gefah-

#  PIR? P 815; G. Alféldy, Pontius Pilatus und das Tibereum von Caesarea Maritima
(SCI 18), Jerusalem 1999, 85-108 (Lit.!).

3 Vgl. H.C. Brennecke, Die Kirche als das wahre und neue Israel, in: P. Gemeinhardkt,
U. Kithneweg (Hg.), Patristica et Oecumenica, FS W. Bienert (MThSt 85), Marburg
2004, 3-16; eine wesentlich ausfiihrlichere Fassung ders., Die Kirche als wahres Israel.
Ein apologetischer Topos in der Auseinandersetzung mit Markion und der Gnosis?
in: A.v. Stockhausen, C. Schubert, Ad veram religionem reformare. Friihchristliche
Apologetik zwischen Anspruch und Wirklichkeit (ErF Reihe A 109), Erlangen 2006,
47-73.

31 Eine Verbindung von Erwihlungsbewusstsein und einer ausgeprigten Geschichts-
theologie liesse sich z.B. bei Miintzer, Cromwell, teilweise auch in der Geschichte der



Handeln Gottes in der Geschichte 351

ren deutlich, wenn Gottes Handeln in der Geschichte vor allem im Beistand
bei durchaus sehr fragwiirdigen militirischen Aktionen gesehen wird.

Auf zwei tiberaus folgenreiche Beispiele aus der Geschichte der Alten Kir-
che fiir den Versuch, Gottes unmittelbares Eingreifen in die Geschichte nahe-
zu wissenschaftlich nachzuweisen, soll hier etwas ausfiihrlicher eingegangen
werden.

Zunichst aber zeigt sich etwa dasselbe Bild wie in der lukanischen Apo-
stelgeschichte in der Alten Kirche recht hiufig, die allerdings in ihrer Rede
von Gott eine sehr grosse Vielfalt aufweisen kann.

Eine wichtige Frage schon fiir die Zeitgenossen war die nach der erstaun-
lich schnellen Ausbreitung des Christentums®? durch die Welt des Imperium
Romanum in ungeheuer kurzer Zeit. Eine Erfolgsgeschichte, die f6rmlich
nach einer theologischen Deutung verlangte. Konnte man hier nicht Gottes
Eingreifen in die Geschichte zugunsten seines neuen Gottesvolkes férmlich
mit Hinden greifen? Natiirlich hat es solche Antworten gelegentlich gegeben,
aber die in unendlich vielen Versionen in der christlichen Antike tiberlieferte
Legende von der Aufteilung der Welt in je einem Apostel zugeordnete Missi-
onsgebiete, die die schnelle Ausbreitung des christlichen Glaubens erkliren
sollte,?® liefert nun gerade keine geschichtstheologische Deutung z.B. nach
dem Vorbild des Exodus, sondern fithrt die erfolgreiche Mission einfach auf
den Befehl des Auferstandenen® und die Wirkung des Heiligen Geistes in der
Kirche zurtick.

Origenes, der erste wirkliche christliche Dogmatiker, hat in seiner zusam-
menfassenden Dogmatik (De prmczpzzs) eben nicht auf Gottes aufzeigbaren
Eingriff in die Geschichte verwiesen, sondern theologisch viel differenzierter
und vor allem vorsichtiger gesagt, dass die ungeheuer schnelle Ausbreitung
des Christentums fiir ihn jenseits des menschlichen Erklirungsverméogens lie-
ge.’s

Fiir die Theologen, die, wie eben auch Origenes, vom Johannesprolog her
den philosophischen Logosbegriff aufnahmen, um vom Logosbegriff her das

USA nachweisen; zu Cromwell vgl. jetzt M. Ohst, Erwihlung und Gewalt. Zur Legi-
timation des Krieges in der englischen Revolution, Vortrag auf dem XII. Euro-
piischen Kongress fiir Theologie, Berlin 18.-22. September 2005 (im Druck, erscheint
2006 in den Akten des Kongresses).

32 Ch. Markschies, Warum hat das Christentum in der Antike iiberlebt? Ein Beitrag
zum Gesprich zwischen Kirchengeschichte und systematischer Theologie (ThLZ.F
13), Leipzig 2004.

3 Eus., he III1.

3 Mt 28,16-20; Mk 16,15; vgl. H.C. Brennecke, Ecclesia est in re publica, id est in imperio
romano (Optatus III 3). Das Christentum in der Gesellschaft an der Wende zum «kon-
stantinischen Zeitalter», JBTh VII (1992) 209-239.

% Orig., princ. IV 1,2.



352 Hanns Christof Brennecke

Christusereignis zu deuten, war es der Logos, der seit der Schopfung in der
Welt wirkte.’® Der Gottesbegriff konnte sich tibrigens bei thnen in Richtung
auf einen Deismus hin beinahe verfliichtigen. In der Welt wirkt seit der
Schopfung der Logos Gottes, der in der Inkarnation als Christus in dieser
Welt zu unserer Erlosung erscheint. Nach Ostern und Himmelfahrt wirkt er
durch den Heiligen Geist.

Und so findet man in den ganz verschiedenen altkirchlichen Bekenntnis-
sen*” im Unterschied zu den Bekenntnissen Israels im Alten Testament auch
keine ausdriickliche Erwahnung des Wirken Gottes in der Geschichte oder
speziell in der Geschichte der Kirche. Von Gott ist vor allem und eigentlich
nur als Schopfer die Rede, nicht dagegen von seinem Handeln in der Ge-
schichte. Das zeigt sich sehr deutlich an den vielerler Ausprigungen der so ge-
nannten regula fidei, der Glaubensregel, die ja inhaltlich fest war, aber in der
Formulierung weithin frei, bis hin zu den auch im Wortlaut dann fest formu-
lierten vielen Synodalbekenntnissen. Gott handelt fiir uns erkennbar in sei-
nem Schopfungshandeln und in seinem Erlosungswerk in Jesus Christus, in
der Kirche durch den heiligen Geist.

Es ist also festzuhalten: die gesamte altkirchliche Bekenntnisbildung
spricht nicht von Gottes erkennbarem und so auch deutbarem Handeln in der
Geschichte, obwohl natiirlich die Geschichte tiberhaupt und im besonderen
die Geschichte der Kirche als in Gottes Hand erfahren und geglaubt wurde.

Interessanterweise kann bei Autoren, die die Kirche in besonderer Weise
als neues und wahres Israel ansehen und interpretieren, vom aufweisbaren
Handeln Gottes in der Geschichte gesprochen werden. Und bei diesen Deu-
tungen der Geschichte des Christentums wird dann auch gleich wieder die
theologische Problematik, ja Gefahr solcher theologischer Geschichtsinter-
pretation, solcher Geschichtstheologie sogar ziemlich krass vor Augen ge-
fihrt.

Als Beispiel soll hier - weil besonders drastisch — zunichst der lateinische
Theologe Laktanz®® dienen, Rhetor im Umfeld des kaiserlichen Hofes in Ni-
komedien, der um 300 als Erwachsener Christ wurde, in Nikomedien den Be-
ginn der schlimmsten aller antiken Christenverfolgungen unter Diokletian
erlebte und auch im Zusammenhang der antichristlichen Massnahmen sein

36 Vgl., Ch. Stead, Philosophie und Theologie 1. Die Zeit der Alten Kirche (Theologi-
sche Wissenschaft 14,4), Stuttgart u.a. 1990; Logos (Ch. Stead), TRE 21, Berlin/New
York 1991, 432-444.

7 JN.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und Theologie,
Gottingen 31972; Glaubensbekenntnisse V. Alte Kirche (A.M. Ritter), TRE 13, Ber-
lin/New York 1984, 399-412.

3% A. Wlosok, L.Caecilius Firmianus Lactantius, in: R. Herzog (Hg.), Restauration und
Erneuerung. Die lateinische Literatur von 284 bis 374 n. Christus, HLL 5 (HAW VIII
5), Miinchen 1989, 375-404.



Handeln Gottes in der Geschichte 353

Amt verlor. Von thm gibt es eine kleine, in der alten Kirche seither ungeheuer
beliebte Schrift: De mortuis persecutorum,* in der er ganz direkt zeigen will,
dass und wie Gott die Christenverfolger als Strafe fiir ihr Vorgehen gegen die
Kirche eines grauenvollen Todes hatte sterben lassen. Gott greift hier ganz
unmittelbar in den Gang der Geschichte ein und straft.

Bevor er auf die selbsterlebte diokletianische Verfolgung sehr ausfithrlich
eingeht, zeigt er, wie alle bisherigen Verfolger der Kirche Christi eines grau-
samen Todes gestorben sind.*

Besonders ausfuhrlich und mit Lust am Detail schildert er den Tod des Ga-
lerius, der 311 an Krebs gestorben war,* und den er, so meine ich jedenfalls,
wegen seiner bekannten Krankheit zum Hauptschuldigen der ganzen Verfol-
gung macht.*

Dieses Beispiel ist vielleicht genug geeignet, die theologischen Gefahren
solcher Geschichtstheologie deutlich zu machen. Laktanz hat offensichtlich
auch noch durchaus Spass daran, in allen Details die Krankheit des Kaisers als
Strafe auszumalen. Historisch scheint sich iibrigens gerade Galerius nicht be-
sonders intensiv an den antichristlichen Massnahmen beteiligt zu haben® -
seine Krankheit und sein Tod boten aber Laktanz den Beweis, dass Gott ihn
gestraft hatte. Hier wird eine weitere theologische Problematik zugespitzt
deutlich, die in der Seelsorge bis heute immer wieder eine Rolle spielt: Krank-
heit als Beweis fiir eine unmittelbare gottliche Strafe. So hat tibrigens auch
Athanasius eine eigene kleine Schrift iiber den Tod des Arius geschrieben,*
in der er den Tod des Hiretikers, der allerdings hoch in den Siebzigern, wenn
nicht sogar noch ilter gewesen sein muss,* als unmittelbares gottliches Ein-
greifen, als Strafe deutet. Uber die immer wieder diskutierte Frage, ob und
wie Krankheit als Strafe angesehen werden kann, ist in der Kirchengeschichte
und besonders der alten Kirche viel debattiert worden, obwohl Jesus diesen

¥ CPL 91; Wlosok, L.Caecilius Firmianus Lactantius, 394-398.

4 Kap. 2,7: Nero; 3,3: Domitian; 4,2: Decius; 5,1-7: Valerian.

# - Zu Galerius vgl. D. Kienast, Romische Kaisertabelle, Darmstadt 1990, 279-283; C.G.
Valerius Maximianus (B. Bleckmann), DNP 4, Stuttgart 1998, 757-759.

4 Diokletian bot sich da weniger an, da er einigermassen gesund abgetreten war; vgl.
Kienast, Romische Kaisertabelle, 262-265; Diocletianus (B. Bleckmann), DNP 3, Stutt-
gart 1997, 577-587 (wahrscheinlicher Selbstmord Diocletians im Jahre 313?); vgl. aber
Eus., h.e. VIII App., wo er von einer schweren Krankheit Diokletians spricht, die von
ithm ebenfalls als Strafe Gottes fiir die Christenverfolgung geschichtstheologisch
gedeutet wird.

4 Aus dem Herrschaftsgebiet des Galerius sind wenige Martyrien iiberliefert; vgl. auch:
Galerius, (H.D. Altendorf), RAC 8, Stuttgart 1972, 786-796.

#  CPG 2125: Epistula ad Serapionem de morte Arii, AW II (ed. H.-G. Opitz), 178-180.

% Da Arius zu Beginn der Auseinandersetzungen mit seinem Bischof Alexander schon
als Greis galt, muss er spitestens in den 60er Jahren des 3. Jahrhunderts geboren sein.
Das Datum seines Todes ist nicht ganz sicher.



354 Hanns Christof Brennecke

Kausalzusammenhang bekanntlich nach Joh 9,2 strikt abgelehnt hatte.* Jii-
discher Tradition lag er durch ihre Sicht des aufzeigbaren Eingreifens Gottes
in die Geschichte durchaus nahe. Der Bericht des Laktanz {iber den schreck-
lichen Tod des Kaisers Galerius hat sein literarisches Vorbild im Bericht vom
Tod des Tempelschinders Antiochus IV. Epiphanes in II Makk 9.4

Durchaus dhnlich wie bei Laktanz verhalt es sich mit der fiir die Zukunft
noch viel wirkungsvolleren Kirchengeschichte des Euseb.*

Laktanz und Euseb betonen die Kirche iibrigens als neues Israel, als Fort-
setzerin des alten und heilsgeschichtlich nun abgelsten Israel.

Auch in der Kirchengeschichte des Euseb lohnt und straft Gott immer
wieder ganz unmittelbar durch fiir Euseb deutliche und nachweisbare Eingrif-
fe in den Lauf der Geschichte. Die Geschichte des jiidischen Volkes deutet er
ganz massiv als Strafe fiir den Abfall von Gottes Geboten, wobei er zum Be-
weis tibrigens die Propheten heranzieht. In den ersten Kapiteln des 3. Buches
wird die katastrophale Niederlage im Krieg gegen die Rémer und die seitheri-
ge Zerstreuung als Strafe fiir die Kreuzigung Jesu gedeutet.*® Die Ausbreitung
des Christentums sieht Euseb viel klarer als z.B. Origenes als unmittelbaren
Gnadenakt Gottes an.®® Ganz dhnlich wie sein Zeitgenosse Laktanz sieht er
Gott die Verfolger unmittelbar strafen. Die ganze Kirchengeschichte ist von
Gottes unmittelbarem Eingreifen in die Geschichte bestimmt.

Vor allem die diokletianische Verfolgung, die er ja auch selbst miterlebt
hatte, deutet er nun interessanterweise im Grunde parallel zu seiner Deutung
der jiidischen Niederlage im Krieg gegen die Romer als Strafe Gottes an den
Christen fiir thren Unglauben.’! Das Ende der Verfolgung interpretiert er
ebenso unmittelbar als Akt der Fiirsorge Gottes.>?

Als ideologische Geschichtsschreibung wird heute vielfach gesehen, wie
Euseb Constantins Aufstieg zur Macht ebenfalls als unmittelbares Eingreifen
Gottes als Lohn fiir die Pietas des Kaisers deutet.’® Auch hier wird ganz deut-

*  Vgl. H.C. Brennecke, Heil und Heilung in der Alten Kirche, in: Eschatologie und
Schopfung, FS E. Grifler, hg.v. M. Evang, H. Merklein, M. Wolter (BZN'W 89), Ber-
lin 1997, 23-45.

4 Vgl. dagegen die Notizen tiber den Tod des Judas Mt 27,5 u. Apg 1,18.

#  In der Kirchengeschichte bietet Euseb in den Biichern VIIIf. ebenfalls eine geschichts-
theologische Deutung der Verfolgungen und vor allem auch des Endes der Verfolger;
Buch X und vor allem die Vita Constantini bieten eine geschichtstheologische Deu-
tung des Aufstiegs und der Herrschaft Constantins.

4 Eus., h.e. ITI 5-9.

0 Eus., h.e. I 1. Im Grunde bildet dies das Thema der gesamten Kirchengeschichte
Eusebs.

51 Eus., h.e. VIII 1, 7.

52 Fus., h.e. VIII 16.

> Eus., h.e. IX 10-X 3. 5ff. Im Grunde ist das dann das Programm des Nachrufs auf den
Kaiser; vgl. Brennecke, Constantin und die Idee eines Imperium christianum (dort



Handeln Gottes in der Geschichte 355

lich Theologie zur Ideologie. Christliche Geschichtsschreibung dient hier der
theologischen Legitimierung eines Herrschers. Aber diese Deutung ist in Eu-
sebs Geschichtstheologie angelegt.

Mehr Beispiele aus dem reichen Arsenal einer theologischen Geschichts-
deutung nicht nur bei Laktanz und Euseb, sondern dariiber hinaus bis in die
allerjiingste Vergangenheit sind kaum nétig, um die grundsitzliche theologi-
sche Problematik deutlich zu machen.

Augustin hat in seiner grossen Schrift De civitate dei in vieler Hinsicht ei-
nen Gegenentwurf geliefert. Gottes Handeln in der Welt und der Geschichte
ist verborgen. Er handelt offenbar in Jesus Christus.

Die Alte Kirche zeigt also grosse Unterschiede und auch Unsicherheiten,
manchmal bei ein und demselben Autor, in der Suche nach beweisbaren Spu-
ren von Gottes Handeln und Wirken in der Geschichte. So wie Israel kann
das frithe Christentum offensichtlich nicht vom nachweisbaren Handeln
Gottes in der Geschichte sprechen, besonders die altkirchlichen Bekenntnisse
machen das deutlich. Wo die Kirche besonders als das neue Israel gesehen und
interpretiert wurde, lag eine gewisse Anlehnung an alttestamentliche Deu-
tungsmodelle von Geschichte nahe, wobei besonders die von Laktanz und
Euseb vorgestellten Beispiele die theologische Fragwiirdigkeit und auch
Ideologieanfilligkeit deutlich werden lassen; das Problem bleibt bis in die Ge-
genwart.

Augustin hat in Einzelziigen durchaus auch gelegentlich Geschichte als
unmittelbaren Eingriff Gottes deuten konnen,> aber im Ganzen liefert er ei-
nen Gegenentwurf zu Euseb. Wir kénnen und diirfen nicht Ereignisse der Ge-
schichte als unmittelbaren Eingriff Gottes deuten. Gott handelt in dieser Welt
im Verborgenen (¢bsconditus). Dabei hat Augustin in seinen Confessiones sei-
nen eigenen Lebensweg durchaus als von Gott geleitet erfahren und im Be-
kenntnis (und nichts anderes sind ja seine Confessiones) zum Ausdruck ge-
bracht. Ich denke, dass Augustin hier ein bedenkenswertes Beispiel gegeben
hat.

Kirchengeschichte als akademische theologische Disziplin kann nicht die
Geschichte fein siuberlich und wissenschaftlich nachweisbar in géttliches
und menschliches Handeln aufteilen. In der Geschichte dieser Welt und ihrer
Kirche handelt Gott als der verborgene.

auch tiber durchaus unterschiedliche Konzeptionen bei Euseb und Constantin).

3 Vor allem bei Orosius, der seine Weltgeschichte bekanntlich auf Anregung Augustins
verfasste, ist in einem deutlichen Gegensatz zu Augustin daraus ebenfalls in vieler
Hinsicht ein geschichtstheologischer Entwurf mit all den genannten Problemen
geworden.



356 Hanns Christof Brennecke

Wir konnen immer nur vom Handeln Gottes in seinem Wort reden. Al-
lein in seinem Wort bringt er sich zur Wirkung.>

Abstract

Kann und darf die Kirchengeschichte als theologische und historische Disziplin versuchen,
das Handeln Gottes in der Geschichte historisch zu zeigen oder nachzuweisen? Handeln
Gottes wird im Glauben erfahren und im Bekenntnis ausgesprochen, kann aber nie Gegen-
stand historischer Forschung und Beweisfiithrung sein. Gott handelt in der Geschichte im
Verborgenen. Der Versuch, historische Ereignisse unmittelbar als gottliche Einwirkung,
als lohnendes oder strafendes Handeln Gottes zu interpretieren, fiihrt in ideologische Ver-
strickungen, wie an Beispielen von Geschichtstheologie aus der Alten Kirche sowie der
jiingsten Vergangenheit deutlich wird. Christlicher Glaube kann nicht mehr wie noch Is-
rael vom nachweisbaren unmittelbaren Eingriff Gottes in der Geschichte reden. In Jesus
Christus hat sich Gott offenbart. Von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus in Zeit
und Geschichte her wird jede Geschichtstheologie als das Einfallstor von Ideologien deut-

lich.

Hanns Christof Brennecke, Erlangen

5 Vgl. auch Markschies, Warum hat das Christentum in der Antike iiberlebt, 59-65 im
Gesprich mit systematischen Entwiirfen.



	Handeln Gottes in der Geschichte : Anmerkungen eines Kirchenhistorikers zu den Problemen einer Geschichtstheologie

