
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: "Ego sum ostium" : Kirchenportale und andere Türen im antiken
Christentum

Autor: Wallraff, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ego sum ostium»

Kirchenportale und andere Türen im antiken Christentum

Spätantike ist in mehrfacher Hinsicht Schwellenzeit, Zeit des Übergangs. In
der traditionellen Epocheneinteilung der Historiker steht die Spätantike
zwischen Antike und Mittelalter; das Begriffspaar «Antike und Christentum»
charakterisiert diese Übergangszeit. Wenn im vorliegenden Beitrag diese Rede

vom Übergang - besser noch: von der Schwelle - einmal ganz wörtlich
genommen wird, so mag dies gerade einer Festschrift angemessen sein, die ja
auch in gewissem Sinne transitus, rite de passage darstellt. Mit dankbarem
Gruss an den verehrten Kollegen und Jubilar soll also davon die Rede sein,
wie sich an Türschwellen und Portalen der Übergang von der paganen Antike
zum christlichen Mittelalter manifestiert, wie Türe und Tore gestaltet und
gedeutet werden als Ausdruck des Lebensgefühls einer Schwellenzeit, als
Ausdruck auch der Religiosität dieser Zeit. Dahinter steht die These, dass gerade
diese Stellen in besonderer Weise sinntragend sind oder werden, und zwar
sinntragend nicht nur oder jedenfalls nicht in erster Linie im Sinne theologischer

Theoriebildung, sondern im ganz konkreten, alltäglichen Sinne gelebter
Frömmigkeit.

Gerade weil das so ist, möchte ich den Aufsatztitel in umgekehrter Reihenfolge

abarbeiten: Zunächst ist die Rede von «anderen Türen», also Türen, die
nicht zu Kirchen gehören, dann geht es um Kirchenportale, und zum Schluss
kommt das programmatische Jesus-Zitat aus dem Johannesevangelium in den
Blick: Ego sum ostium, ich bin die Tür (Joh 10,9). Es geht also nicht nur um
grosse, spektakuläre Türen, monumental gestaltete Kirchenportale, sondern
ebenso um bescheidene Türen von Wohnungen, Häusern, Hütten, Kapellen.
Dabei interessiert grundsätzlich alles, was an diesen Türen angebracht wurde,
womit sie ausgestaltet und gedeutet wurden: Bilder und Statuen, diverse
Dekorationselemente und vor allem immer wieder: Inschriften - alles, was da an
und über den Türen gekritzelt, geschrieben, eingemeisselt wurde, was willentlich

oder unbewusst deutet und Sinn stiftet1.
Was also wurde da gedeutet, welcher Sinn wurde den Türen gegeben? Das

Naheliegende, ja geradezu Funktional-Banale zuerst: Türen sollen ordentlich
beschriftet sein, damit man schon von aussen sieht, was sich dahinter verbirgt.

1 Türen und Portale sind kein häufiges Thema der antiken Kirchengeschichte. Wichtige
(doch meist ältere) Äusserungen zum Thema: C.M. Kaufmann, Handbuch der
altchristlichen Epigraphik, Freiburg 1917, 390-422; F.J. Dölger, Das Fisch-Symbol in
frühchristlicher Zeit (IX0TI 1), Münster 21928, 243-248; Porte (H. Leclerq), DACL
14,1, Paris 1939, 1504-1523; F.W. Deichmann, Einführung in die christliche Archäologie,

Darmstadt 1983, 93-96.

ThZ 2/62 (2006) S. 321-337



322 Martin Wallraff

Das ist heute so und war in der Antike nicht anders: Namensschilder an Hausund

Wohnungstüren helfen der praktischen Orientierung. Wo allerdings die
Städte hinreichend überschaubar und die Fremden hinreichend selten waren,
konnte man darauf verzichten, dieses Element zur festen Regel zu machen;
das scheint in der Antike weithin der Fall gewesen zu sein. Etwas anders

liegen die Dinge bei dem Handwerker, der über der Tür auf die Art seines
Gewerbes hinweist, oder bei dem Geschäft, das Kundschaft anlockt. Diese Fälle
gehen über die pure Informationsvermittlung schon hinaus, der Aspekt der
Werbung kommt ins Spiel. Doch auch dies war offenbar der Antike nicht so
wichtig, wie es der Moderne ist.

Das sei an einem Beispiel aus der Tourismus-Branche illustriert - heutzutage

gewiss ein «werbeintensiver» Sektor. Auf diesem Hintergrund muss eine
Hotelinschrift aus dem fünften Jahrhundert in Qal'at-Sem'än in Syrien auffallen.

Qal'at-Sem'än war ein wichtiges Pilgerzentrum in der Spätantike; wenn
der Ausdruck Massentourismus überhaupt für diese Zeit verwendet werden
darf, dann dort. Die Hauptattraktion bestand in der Säule, auf der Simeon,
der berühmte Säulenheilige, lebte; diese Säule zog die Pilger scharenweise an2.

Entsprechend blühten der Souvenirhandel und das Hotelgewerbe; die
Konkurrenz war dabei sicherlich scharf.

Der uns interessierende Hotelier teilt nun auf dem Türsturz mit, wann seine

Herberge gebaut wurde, nämlich im Oktober 479, und im Anschluss
erfährt man nicht etwa, wie gross und sauber die Zimmer oder wie niedrig die
Preise sind, sondern es steht dort ganz unverblümt der Wunsch: den Hausherren

ùyteta Kai Képôoç, Gesundheit und Gewinn3. Zu zweiterem, dem
Gewinn, mag ja die Kundschaft (und damit die potentiellen Leser) beitragen,
auch wenn man sich fragt, wie anziehend dieser eigentlich verständliche
Wunsch gewirkt haben mag. Doch offenbar richtet sich diese Inschrift gar
nicht in erster Linie an den Kunden oder potentiellen Leser, sondern sie hat
religiösen Charakter: Gesundheit und Gewinn verspricht sich der Gastwirt
von göttlicher Seite.

Noch deutlicher ist dieser Charakter an einer anderen Hoteltür in der
gleichen Strasse. Wiederum erfährt man das Datum des Baues, und danach:
«Christus, hilf! Symeones richtete [die Herberge] ein, möge man seiner
gedenken!»4 Beispiele dieser Art sind überaus zahlreich. An Privathäusern in
Syrien konnte man, gerahmt von Kreuzen, über der Tür etwa lesen: «Herr, hilf
diesem Haus und denen, die darin wohnen.»5 Oder: «Wenn Gott für uns ist,

2 Vgl. zuletzt Qalaat Seman (G. Koch), RGG4 6, Tübingen 2003, Sp. 1850 mit weiterer
Literatur.

3 üyia TOtç rupiotç amoû Kai KÉpSoç. IGLS 2,417, aus Telanissos (unweit Qal'at-Sem'än,
an der via sacra zum Heiligtum, der «rue des hôtelleries»), dat. 479.

4 Xpiarè ßofiöt. Lupemvriç è7toiîioev, pvr|a0fj. IGLS 2,416, gleicher Ort, gleiches
Datum.



«Ego sum ostium» 323

wer kann dann wider uns sein? Ruhm sei ihm überall!»6 Oder eines der wenigen

Beispiele aus dem lateinischen Bereich: «Jesus Christus, König der Könige,

Herr über die Herrschaften: Mögen deine Augen Tag und Nacht mit Milde

geöffnet sein über diesem Haus.»7 Dass übrigens ein grosser Teil der
erhaltenen Zeugnisse aus Syrien stammt, hängt weniger damit zusammen, dass die

dortige Kultur eine besonders tiefe Liebe zu Türen hatte, sondern schlicht mit
der Tatsache, dass die Zeugnisse, auf die es hier ankommt, in anderen Gegenden

längst verloren sind. Wo nach dem Ausgang der Antike weitergelebt und
weitergebaut wurde, waren die Symbole und Schriftzüge auf Türstürzen von
Privathäusern schnell verschwunden.

Die genannten Segenswünsche sind inhaltlich verständlich und leicht
nachvollziehbar, doch warum werden sie gerade an den Türen angebracht?
Würde man solche Segenswünsche nicht eher im Inneren erwarten, etwa über
dem Bett (so wie heute gelegentlich) oder in der Nähe eines Hausaltars, gewis-
sermassen im «Herrgottswinkel»? Dass gerade die Türen diese religiöse
Valenz erhielten, hängt mit einem grundlegenden Unterschied zwischen dem
Weltbild der Antike und dem der Moderne zusammen. Die Welt des antiken
Menschen war erfüllt von Dämonen, die in unterschiedlicher Art und in
diversen Wirkweisen für die Übel in der Welt verantwortlich gemacht wurden:
Verlust wichtiger Gegenstände, Impotenz, Beziehungsprobleme, Krankheiten,

Tod - alles wusste man auf Dämonen zurückzuführen, die die Welt
durchzogen. Dieser Dämonenglaube hörte nicht etwa mit dem Christentum
auf, sondern bildete in der Antike einen wichtigen Teil desselben. Exorzismen

spielen darum etwa in der Taufe von Anfang an eine wichtige Rolle.
Gerade diese Dämonenfurcht bildet nun das Gegenstück zu den

Segenswünschen auf den Türinschriften: «Christi ist der Sieg; Satan, flieh, ^Eüye, 2a-
xavö.»8, liest man da, oder: «Unser Herr Jesus Christus, der Sohn und das Wort
Gottes, wohnt hier; nichts Böses kehre ein!»9 - diese letztere folgt übrigens
einem alten, auch nicht-christlich schon belegten Formular, sie hat eine fast
wörtliche Parallele in einer auf Herakles bezogenen paganen Inschrift aus
Griechenland10. Die Türinschriften haben also nicht selten auch apotropäi-

5 t Kupte, ßofiöi xrà oiKto xouxcp Kai xoîç ÜKOüatv èv aùxà>, 'Apriv. f IGLS 4,1451, aus der
nördlichen Apamene.

6 f Ei 0eôç Û7tèp ùprâv, xiç ô Ka0' ùpôv; 86i;a aùxrô itâvxoxe. f IGLS 4,1449, vom gleichen
Ort, mit Bezug auf Rom 8,31; nach dem selben Formular auch die Nummern 1448

und 1450.
7 Iesu Christe, rex regum, Domine [dominantium], sint oculi tui aperti die a[c node super

dojmum istam clementer. CIL 3,2674 ILCV 2395 A, aus Salona, Dalmatien.
8 X(piaxo)ü xö vîkoç. Oeüye, Xaxavä. IGLS 4,1443, aus der nördlichen Apamene.
9 'O 8eo7toxTiç r||acôv, 'I(riaoû)ç X(piaxô)ç o uiôç Kai Xoyoç x(o)ù 0(eo)ù, èv0à8e [Kjaxoixer

pr]8èv ialxco kokov. IGLS 4,1579, aus der Apamene, dat. 523/24; ganz ähnliche Texte
auch IGLS 7,4050 und SEG 7,812.

10 'HpaKXrjç èv0à8e KaxoiKeï. priSèv eiaix[(o ko]köv. SEG 40,343. Auf die Parallelen im



324 Martin Wallraff

sehe Funktion, sie dienen der Abwehr böser Mächte. Hier begreift man sehr
wohl, wieso dies gerade an der Tür geschieht: Es ist die Grenze zwischen
Innen und Aussen, zwischen öffentlichem Raum und Privatraum, zwischen
meinem Raum und dem Welt-Raum. An der Türschwelle muss geschieden
werden, was herein darf und was nicht, wer willkommen ist und wer nicht;
hier scheiden sich - ganz buchstäblich - die Geister. Das individuelle Heil, die
Unversehrtheit der - modern gesprochen - Privatsphäre steht auf dem Spiel.
Über dem Bett oder im Herrgottswinkel ist es dafür zu spät; so weit dürfen
die Dämonen gar nicht erst vordringen. Eine besondere Funktion hat in
diesem Zusammenhang oft das Kreuz. Man versprach sich von diesem Symbol
besonders wirksamen Schutz vor Dämonen, etwa auf einer weiteren Inschrift
aus Syrien: «Wo das Kreuz zugegen ist, wird der Feind nichts anhaben.»11

Oder noch expliziter: «Dieses Hauses Eingang und Ausgang wird der Herr
bewachen; da das Kreuz ihm vorgesetzt ist, wird kein übles Auge bestehen.»12

Es greift zu kurz, wenn man solche Vorstellungen als primitive
Volksfrömmigkeit abqualifiziert (von der Problematik dieses Begriffs einmal gar
nicht zu reden). Die Dämonenangst als solche war Teil des antiken Weltbildes,

sie wurde durchaus auch von Intellektuellen und Theologen geteilt. Ephraim

der Syrer gibt in seinem theologischen Traktat über das Kreuz explizit
den Ratschlag: «Darum wollen wir das Leben spendende Kreuz auf unseren
Türen anbringen. Bei seinem Anblick erschaudern nämlich die feindlichen
Mächte.»13 Damit forderte er nun freilich die Kritik des Christenbekämpfers
Julian heraus14.

Bis heute ist die Segensinschrift an Türen im Christentum lebendig
(vornehmlich im katholischen Bereich), wenn nämlich um den 6. Januar die

Sternsinger in die Häuser kommen und mit Kreide über die Tür schreiben:

paganen Bereich hat F.J. Dölger, Beiträge zur Geschichte des Kreuzzeichens VII, JAC
7 (1964) 5-38 (21) aufmerksam gemacht (dort auch weiteres Material).

11 [Toü ai]aupoù jia[p]évToç, ÈK0pàç où K[artct]xùci. IGLS 2,493, aus dem Gebiet von
Antiochien, dat. 550.

12 [Toû o'(ko]u toutou KÙpioç Siapu/àÇet rriv tafoSov Kai eÇoSov]- (t)o(ù) oraupoû yàp itpo-
Kipevou où(k) (î)oxù[0et 6(|)0al.|t6ç ßdtcncajvoi;. W.K. Prentice, Syria. Publications of
the Princeton University Archeological Expedition to Syria in 1904-5 and 1909. Division

III. Greek and Latin Inscriptions. Section B. Northern Syria, Leiden 1922, 8f.,
Nr. 822, dat. 547, mit Bezug auf Ps 121,8. Die Ergänzung zum «bösen Blick (6(|>0aL|iôç

ßaoKavoq)» ist nicht völlig zwingend, doch bleibt der Sinn jedenfalls bestehen. Eine
ähnliche Formel auch in der Inschrift Prentice Nr. 944. Für eine Parallele im Westen

vgl. F.J. Dölger, Zum Türsegen Signum salutis am Kastell von Oviedo, AuC 6 (1940/
50) 68f.

13 Sermo de communi resurrectione, de paenitentia et de caritate, et in secundum adven-

tum d. n. I. C., CPG 3945.
14 Contra Galilaeos fr. 43 Masaracchia (zitiert bei Kyrill von Alexandrien, Contra Iulia-

num 6 [PG 76,796f.]).



<Ego sum ostium» 325

C-M-B, gerahmt von der Jahreszahl und häufig gekoppelt mit Kreuzzeichen
(20 + C + M + B + 06). Jedenfalls verspricht man sich davon Segen für das Haus
zum neuen Jahr, auch wenn die Bedeutung der Buchstaben unklar ist;
unterschiedliche Interpretationen sind im Umlauf. Populär wird das Kürzel meist
auf Caspar, Melchior, Balthasar gedeutet, also die seit dem Frühmittelalter
belegten Namen der biblischen Magier, die zu den «Heiligen Drei Königen»
mutiert waren15. In Konkurrenz dazu wird gelegentlich die Auflösung als «Christus

mansionem benedicat», «Christus segne dieses Haus» vertreten, doch lässt
sich hier ein Ursprung in Frühmittelalter oder Spätantike nicht erweisen16.

Eine weitere Funktion von Türinschriften mag als die «bekenntnishafte»
bezeichnet werden (wie etwa im Wahlkampf in England an den Haustüren
und Fenstern gern Schilder angebracht werden mit Aufschriften wie «Dieses
Haus wählt Labour» oder «Hier wohnen Tories»). Sie spielte eine Rolle in
Situationen konfrontativer Auseinandersetzung zwischen Christen und «Heiden»

in der Spätantike. Rufin berichtet in seiner Kirchengeschichte ausführlich

vom Sturm auf das Sarapeion in Alexandrien, eines der bedeutendsten
und reichsten Heiligtümer der Antike, das vom aufgebrachten christlichen
Mob geschleift wurde. In der Folge habe die Bevölkerung an den Türpfosten
und Fenstern ihrer Häuser allenthalben die Sarapisbilder weggerissen und
durch das Kreuzzeichen ersetzt17. Hier spiegelt sich eine Art Besitzerwechsel,
der Ubergang von einer Schutzgottheit zu einer anderen. Natürlich spielt
dabei die apotropäische Funktion ebenfalls mit hinein, doch hatte das neue
Zeichen auch Bekenntnischarakter: Hier wohnen Christen, wir gehören zur
Christus-Partei. Nicht selten wird das Zeichen wohl auch ohne grosse
Uberzeugung angebracht worden sein, einfach um dabei zu sein: Wir gehen mit der
Zeit, wir hängen der Partei an, die die stärkste Unterstützung hat. Für solche
Fälle hatten sich die Alexandriner eine schöne Erklärung zurecht gelegt, die
gleichfalls von Rufin etwas blauäugig überliefert wird: Das Kreuz sei ja, so sagte

man, im Grunde eine alte ägyptische Hieroglyphe und stehe für das «neue
Leben»18. Mit dieser Begründung konnte nun schlechterdings jedermann das

Kreuzzeichen an seiner Tür anbringen, und so muss es wohl auch gekommen
sein.

15 Vgl. H. Kehrer, Die Heiligen drei Könige in Literatur und Kunst, 2 Bde., Leipzig
1908-09, 1, 64-75 zu den Namen der Magier.

16 Vgl. H.J. auf der Maur, Feiern im Rhythmus der Zeit I. Herrenfeste in Woche und
Jahr (GdK 5), Regensburg 1983, 161; Kehrer, Die Heiligen drei Könige, 1, 78f.;
C.M.B. (P. Sartori), HWDA 2, Berlin 1930 (Nachdruck 2000), lf.

17 h.e. 11,29.
18 signum hoc nostrum dominicae crucis inter illas, quas dicunt hieraticas, id est sacerdotales

litteras, habere Aegyptii dicuntur, velut unum ex ceteris litterarum quae apud illos sunt
elementis. cuius litterae seu vocabuli banc esse adserunt interpretationem: vita Ventura.
h.e. 11,29 (GCS N.F. 6,2, 1035,5-9 Mommsen).



326 Martin Wallraff

Überzeugtere Christen gaben ihrem Bekenntnis an der Tür ein etwas
theologischeres Gepräge. «Gott ist nur einer allein (Étç Geôç uôvoç)»19, ist da etwa
zu lesen, oder mit biblischen Bezügen: «Der Herr ist mein Hirte, mir wird
nichts mangeln»20 (Ps 23,1) und: «Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf
Erden den Menschen seines Wohlgefallens»21 (Lk 2,14) - dies auch wohlbekannt

aus der Liturgie. Die verschiedenen Funktionen schliessen einander im
übrigen selbstverständlich nicht aus: Segenswunsch, apotropäische und
bekenntnishafte Funktion gehen oft miteinander einher; wo einfach nur ein
Kreuz an der Tür steht, werden in der Regel alle drei Sinnebenen mitschwingen,

ebenso bei einem häufig gewählten, besonders schönen Symbol: dem

Kreuz, gebildet aus den Buchstaben <|)(ôç und Çcori, Licht und Leben22:

ZQH
Z

Was im Privaten gilt, liesse sich nun ebenso im öffentlichen Raum zeigen:
an den Stadttoren. Auch hier geht es um das Zusammentreffen von Innen und
Aussen, von geschütztem und ungeschütztem Raum; auch hier konzentriert
sich in besonderer Weise Suche nach Schutz und Segen, mitunter auch einfach
Bürgerstolz und Heimatliebe - so etwa, wenn in Emmaus-Nikopolis in Palästina

an einem Tor zu lesen ist: «Im Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes. Schön ist die Stadt der Christen.»23 Oder man brachte
dort die Reihe der Wohltäter an, derjenigen, denen man den Schutz der Stadt
verdankte. In Zentralsyrien hatte eine befestigte Stadt die folgenden eùepyé-

19 Für diese Formel ist immer noch auf die mustergültige Untersuchung von E. Peter¬

son, EIS 0EOE. Epigraphische, formgeschichtliche und religionsgeschichtliche
Untersuchungen (FRLANT 41), Göttingen 1926 (Nachdruck geplant) zu verweisen; dort ist
das einschlägige Material gesammelt (siehe etwa die Nummern 33, 49, 74, 82). Übrigens

ist die Formel als solche keineswegs auf den christlichen Bereich beschränkt; erst
beim Hinzutreten weiterer Epitheta kann sie eindeutig dafür in Anspruch genommen
werden (hier ist aus heutiger Sicht noch mehr Vorsicht als bei Peterson geboten).

20 K(ûpio)ç Jioipévfei) ps Kai oùSév pot üax£pf|a(et). IGLS 4,1472, aus der nördlichen
Apamene.

21 A6i;a èv û\|/icxotç 9[e]w Kai stA [y]"nç eipf|vr|, èv àvGpokoiç eüüoKta. IGLS 4,1454, aus

Kapropera in der nördlichen Apamene, ähnlich auch IGLS 4,1455.1478.1482.
22 Vgl. Kreuz. I. Vorikonoklastisch (E. Dinkler-von Schubert), RBK 5, Stuttgart 1995, 1-

219 (22) sowie noch immer Dölger, Fisch-Symbol, 247f. Beide sind nützlich für die

Deutung des Befundes, doch in der Sammlung des Materials hängen sie immer noch
von Hans Lucas ab: M. von Oppenheim, H. Lucas, Griechische und lateinische
Inschriften aus Syrien, Mesopotamien und Kleinasien, ByZ 14 (1905) 1-72, hier 34,

Nr. 36 und 44, Nr. 54 (beide mit Abb.), auf 34f. auch weitere Belege.
23 'Ev [ôv6]paxi Jtaxpôç Kai mo[ü Kai] àyton Txveupaxfoç1 Ka]M) h Jto^tç Xpia[xi]avôSv. RB

13,100f.



«Ego sum ostium» 327

tat in Statuen- und Inschriftform über dem Tor verewigt: Christus, die Kaiser,

den Kommandanten, den Obersten der Prätorianer, den Bischof und den

Ingenieur24. Bei dieser umfassenden Zusammenstellung konnte wirklich
nichts passieren; es ist für alle Eventualitäten gesorgt.

In höherem Masse als Haustüren haben Stadttore mitunter tatsächlich und
buchstäblich abwehrende Funktion. Das apotropäische Element bezieht sich
hier gleichermassen auf nicht sichtbare Dämonen wie auf sichtbare und oft
nur allzu konkret greifbare Gegner im militärischen Sinne. Ende des vierten
Jahrhunderts reiste die Nonne Egeria in den Orient und führte dabei
Tagebuch. Auf ihrer Fahrt kam sie nicht nur nach Jerusalem (dieser Teil der
Reisebeschreibung wird häufig zitiert, da er eine Hauptquelle für die Liturgie
dort ist), sondern auch nach Edessa in Mesopotamien. Mit grossen Ehren
wird sie dort von den Honoratioren der Stadt empfangen und bekommt die

Hauptsehenswürdigkeiten gezeigt. Dazu gehört ein Denkmal des Königs Ab-

gar - ganz hübsch, aber ein wenig altmodisch, wie Egeria sich erlaubt
anzumerken25. Doch der wertvollste Besitz der Stadt ist ein von Jesus selbst
geschriebener Brief: König Abgar hatte sich brieflich an Jesus gewandt und um
Heilung gebeten. Jesus schrieb zurück, dass er zwar nicht selbst kommen könne,

aber gleich nach seinem Tod einen seiner Apostel schicken werde. Die
Legende von diesem Briefwechsel gehört zu den beliebtesten Erzählstücken der
christlichen Antike26, und entsprechend verständlich ist der Stolz, mit dem

man in Edessa das angebliche Original des Jesus-Briefes aufbewahrte. Seine

Bedeutung ging aber über den rein touristisch-archivalischen Aspekt weit hinaus:

Die Stadt verdankte diesem Brief Rettung und Heil. In Edessa waren
Angriffe durch die Perser häufig, und in einer solchen Situation äusserster
Bedrängnis trug Abgar - so die Legende, die Egeria erzählt bekommt27 - den
Brief heraus ans Stadttor. Am Tor betete Abgar laut und vernehmlich zu
Jesus, und in der Folge zogen die Feinde ab. Es ist keineswegs der Inhalt des

Briefes, der die Feinde so sehr beeindruckt, dass sie Frieden geben - es ist keine

Rede davon, dass er überhaupt verlesen wurde. Vielmehr wirkt der Brief
gewissermassen als Gebetsverstärker am Tor. Der Brief als solcher hat abwehrende

Funktion, die sich auch später immer wieder bewähren sollte, wenn die
Stadt angegriffen wurde28. Und nicht nur dies: Das Tor, durch das der Brief
in die Stadt hereingebracht wurde, galt seither als heilig. Nichts Unreines
durfte dort hindurchgehen, was konkret bedeutete: keine Leiche durfte
hindurch getragen werden, keiner, der Trauer trug, durfte es durchschreiten29.

24 CIG 4,8712, aus Beroia/Aleppo, 6. Jh.
25 valde pulchra, sedfacta more antiquo. peregr. 19,18 (FChr 20, 202,16f. Röwekamp).
26 Vgl. H.J.W. Drijvers, Abgarsage, in: NTApo5 1, Tübingen 1987, 389-695.
27

peregr. 19,9.
28

peregr. 19,13.
29 ne quis immundus, ne quis lugubris per ipsam portam transeat, sed nec corpus alicuius



328 Martin Wallraff

Umgekehrt war es ein Ort des Gebets: Der Bischof las Egeria am Tor den
Brief vor, betete mit ihr und segnete sie30. Die Nonne zeigte sich tief
beeindruckt und empfing mit grosser Dankbarkeit eine Abschrift des Briefwechsels
als Andenken. Zwar hatte sie schon ein Exemplar zu Hause, aber eine direkte
Abschrift des Originals ist natürlich vorzuziehen. Der gebotene Text ist
vollständiger und besser, so schreibt sie31, und gegen die Dämonen ist er sicher
wirkungsvoller, so wird sie gedacht haben.

Es mag wohl sein, dass sich in Edessa ein regelrechter Handel mit Kopien
des Jesus-Briefes etabliert hatte. Jedenfalls war er ungemein beliebt als Schutz

an Stadt- und Haustüren. Die Belege dafür sind zahlreich und geographisch
weit gestreut32.

Dies alles ist zu bedenken und zu erinnern, wenn es nun im folgenden um
Kirchenportale geht. Was zu den Stadt- und Haustüren zu sagen war, bildet
den kulturellen Hintergrund für die Kirchenportale; es ist zum Verständnis
viel wichtiger als Erwägungen und Erwartungen abstrakter Theologie oder
tiefsinniger Symbolik, vor allem wenn sie ex post (womöglich mit einem
Abstand von vielen Jahrhunderten) an das Material herangetragen werden. Der
Hinweis, dass Kirchentüren dafür da sind, um in die Kirche hineinzugehen,
dass sie also zum Durchgehen gedacht sind, erscheint auf den ersten Blick wie
eine überflüssige Banalität. Wozu sollen Türen auch sonst gut sein? So banal
ist die Angelegenheit indessen keineswegs, denn hier wird ein fundamentaler
Unterschied zum Sakralbau der Antike im allgemeinen deutlich: Tempel in
der Antike waren keineswegs zum Hineingehen gedacht, ihre Portale daher

keineswegs zum Hindurchgehen. Sie trennten vielmehr den öffentlichen Aus-

senraum vom nicht zugänglichen Innenraum, vom Heiligtum; der geläufige
Terminus technicus bringt genau dies zum Ausdruck: Das äüuxov ist der
Bereich, in den man nicht eintreten darf, bzw. der Bereich, der bestimmten
Gelegenheiten oder dem eingeweihten Kultpersonal vorbehalten ist33. Ganz
anders bei den christlichen Kirchen, bei den einfachen Hauskirchen der älteren
Zeit ebenso wie bei den monumentalen Basiliken ab der konstantinischen
Zeit: Sie sind Gemeinderäume, Versammlungsräume. 'EKicMicüa bedeutet
eben genau dies, ebenso wie übrigens auch ouvcr/or/n - für Synagogen gilt das

hier Gesagte in genau gleicher Weise. Das Portal trennt also nicht ein Innen
und Aussen im Sinne eines «wir da draussen» und «das Heilige da drinnen»,
sondern im Sinne eines «wir da drinnen» und «die Welt da draussen». Dieser
grundlegende Perspektivenwechsel hat Folgen für Sinn und Bedeutung der

mortui eiciaturper ipsam portam. peregr. 19,17 (FChr 20, 202,12-14 Röwekamp).
30

peregr. 19,16.
31

peregr. 19,19.
32 Vgl. Drijvers, Abgarsage, 390.
33 Vgl. M.P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 2 Bde (HAW 5,2), München

31967-74, Bd. 1, 75-77.



:Ego sum ostium» 329

Portale, und in diesem Perspektivenwechsel liegt auch der Grund, weshalb als

Verständnishintergrund ganz normale Haustüren viel wichtiger sind als etwa
die uralte Symbolik orientalischer Tempeltore34.

Wenn gesagt wird, dass die Türen zum Hindurchgehen dienten, so ist
damit noch etwas anderes gemeint: Die Kirchenportale dienten mehr der
Verbindung zwischen Innenraum und Aussenraum, der Kommunikation
zwischen beiden Bereichen, als der Abgrenzung voneinander. Konkret soll das

heissen, dass diese Portale ihre eigentliche Funktion mehr im geöffneten
Zustand als im geschlossenen erfüllten. Sie dienten nicht so sehr dazu, die feiernde

Gemeinde gegen den Rest der Welt abzuschliessen, sondern mehr dazu, sie

in Beziehung zu ihr zu setzen. Es mag aus der Sicht des modernen Menschen

merkwürdig erscheinen, beim Beten die Türen offen zu lassen, und schon gar
nicht würde jemand heutzutage zuhause bei seinem persönlichen Gebet auf
die offene Wohnungstür hin beten. Subkutan, vielleicht allzu intensiv haben
wir alle den Satz Jesu aus Mt 6,6 verinnerlicht: «Du aber geh in deine Kammer,

wenn du betest, und schliess die Tür zu; dann bete zu deinem Vater, der
im Verborgenen ist.» Beten ist Privatsache, gehört in die Intimsphäre, ist eine

Angelegenheit, die der einzelne mit seinem Gott ganz allein ausmacht. Zu dieser

verbreiteten Auffassung hat der Protestantismus (und innerhalb desselben
der Pietismus) gewollt oder ungewollt sicher massiv beigetragen, doch diese

Zusammenhänge nachzuzeichnen, ist hier nicht der Ort35.
Indessen hat doch der zitierte Jesus-Satz seine Bedeutung und seinen Sinn

gerade deshalb, weil er allen antiken Vorstellungen und Gewohnheiten strikt
zuwiderläuft! Es war dem antiken Menschen eine zutiefst merkwürdige
Vorstellung, ausgerechnet zum Beten die Tür zuzumachen und das persönliche
Gespräch mit einem angeblich verborgenen Vater zu suchen. Man betete im
Freien oder, wo das nicht möglich oder ratsam war, im Haus zum offenen
Fenster oder zur offenen Tür hin. Welchen Sinn soll es auch haben, die Hände
und das Herz zum Himmel zu erheben, wenn man den Himmel überhaupt
nicht sieht? Schon Daniel betete im babylonischen Exil am offenen Fenster
nach Jerusalem hin (Dan 6,11). Besonders interessant ist eine Erörterung, die

Origenes in seiner Schrift über das Gebet anstellt. Er erklärt dort seinen

Lesern, dass und warum Christen nach Osten gerichtet beten36 - eine alte Tra-

34 Vgl. dazu "II® Sa'ar (E. Otto), ThWAT 8, Stuttgart 1995, 358-403, bes. 390-393 (dort
auch weitere Literaturangaben).

35 Vgl. immerhin die knappen Hinweise zur Wirkungsgeschichte des oben zitierten Mt-
Verses bei U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 1 (EKK 1/1), Neukirchen-
Vluyn 52002, 426.

36 Vgl. zu den Anfängen des Brauches M. Wallraff, Die Ursprünge der christlichen
Gebetsostung, ZKG 111 (2000) 169-184 und zu den Auswirkungen auf den Kirchbau
ders., Gerichtetes Gebet. Wie und warum richten Juden und Christen in der Spätantike

ihre Sakralbauten aus? in: Dialog oder Monolog? Zur liturgischen Beziehung zwi-



330 Martin Wallraff

dition, die gleich im Zusammenhang des Kirchbaus noch relevant wird. Eine
Schwierigkeit tritt nun allerdings auf, wenn jemand in seinem Haus zufällig
weder Tür noch Fenster in Richtung Osten hat. Was soll er dann tun?
Dennoch zur offenen Tür hin beten, auch wenn diese Richtung nicht Osten ist?

Oder auf jeden Fall nach Osten, auch wenn dort nur eine geschlossene Wand
ist? Origenes empfiehlt die zweite Möglichkeit: Die Ostrichtung geht vor,
also ein abstraktes Prinzip, doch mag dies seinen Fesern teilweise gegen den
Strich gegangen sein37.

Was bedeutet das alles nun für die Kirchenportale? Blieben auch sie beim
Gebet der versammelten Gemeinde offen? Auch wenn es aus moderner Sicht
erstaunlich wirkt: Die Antwort lautet im Regelfalle Ja. Man kann sich sogar
in vielen Fällen fragen, ob die Portale überhaupt geschlossen werden konnten,

ob also überhaupt Türflügel aus Holz vorhanden waren. Erhalten haben
sich solche Türflügel etwa in S. Sabina in Rom, es gibt einige wenige weitere
Beispiele38. Sehr häufig befanden sich jedenfalls Vorhänge vor den Türen, die
sich leider archäologisch nicht oder nur in ganz geringen Resten erhalten
haben. Diese Vorhänge konnten zur Seite oder nach oben gezogen werden, um
den Zugang und den Fichteinfall zu ermöglichen39. Doch unabhängig von der

Frage «Feste Tür oder Vorhang»: Warum sollten die Portale zum Gottesdienst

offen geblieben sein?

Nehmen wir einen konkreten Fall, nämlich die Bischofskirche Augustins
in Hippo Regius40. Diese Kirche war wie fast alle frühchristlichen Gemeindekirchen

seit Konstantin ein basilikaler Bau, das bedeutet ein langgestreckter
Raum, an dessen einem Ende sich eine Apsis, am anderen Ende ein Portal
befand. Der Bischofsthron befand sich in der Apsis, von dort aus predigte
Augustin. Viele dieser Predigten sind erhalten, und sehr häufig schliessen sie mit
der Wendung: Conversi ad Dominum oremus, wörtlich: «Fasst uns beten, um¬

sehen Judentum und Christentum, hg.v. A. Gerhards und H.H. Henrix (QD 208),

Freiburg 2004, 110-127.
37 or. 32.
38 Vgl. G. Jeremias, Die Holztür der Basilika S. Sabina in Rom (Bilderhefte des Deut¬

schen Archäologischen Instituts Rom 7), Tübingen 1980, zu den (wenigen) anderen
erhaltenen Holztüren aus dem 1. Jahrtausend bes. 111-117.

39 Ein literarisches Zeugnis hat sich bei Epiphanios von Salamis erhalten (Brief an Kaiser
Theodosios, hg.v. K. Holl, Die Schriften des Epiphanius gegen die Bilderverehrung,
in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, Bd. 2, Tübingen 1928, 351-387

[361], Nr. 23, und Brief an Johannes von Jerusalem, im Briefcorpus des Hieronymus,
ep. 51). Zu erhaltenen Vorhang(stücken) vgl. Deichmann, Einführung, 385-387. In
einigen Fällen sind zwar nicht die Vorhänge erhalten, sehr wohl aber die Haken am
Türsturz, an denen sie befestigt waren. Das ist etwa der Fall bei der Hagia Sophia in
Konstantinopel, vgl. H. Kähler, Die Hagia Sophia. Mit einem Beitrag von C. Mango
über die Mosaiken, Berlin 1967, Abb. 22.

40 Vgl. Hippo Regius (N. Duval), RAC 15, Stuttgart 1991, 442-466 (456f.).



«Ego sum ostium» 331

gewendet zum Herrn.»41 Was soll das bedeuten? Die Antwort ist relativ
einfach, wenn man sich vor Augen führt, dass die Apsis der Kirche nach Westen,
das Portal nach Osten wies. Die Gemeinde hörte dem Bischof zu und wandte
sich dann um 180° nach Osten zum Gebet, ganz der alten Tradition folgend,
die schon Origenes bezeugt. Ahnlich wie in den Privathäusern, von denen

Origenes spricht, ist es nun schwer vorstellbar, dass man sich zum Gebet vor
die geschlossenen Türen gestellt hat. Im Gegenteil war es die natürlichste
Sache der Welt, dass man die Kirchen zunächst genau so gebaut hat, dass das von
Origenes beschriebene Problem gar nicht erst auftrat, also so, dass man gleichzeitig

nach Osten und zur geöffneten Tür beten konnte. Diese Anordnung -
Ostung des Portals, nicht der Apsis - findet sich in den ältesten konstantinischen

Kirchen, etwa der Bischofskirche in Rom am Lateran oder der Peterskirche

am Vatikan (übrigens ist das bis heute dort so), ebenso bei den grossen
konstantinischen Basiliken in Palästina: in Jerusalem und Tyros. Gerade im
zweiten Fall haben wir durch die Kirchweihrede des Euseb ein schönes Zeugnis

für die theologische Deutung der Portale. Euseb vergleicht das Hauptportal
mit Gott Vater, die beiden Seitenportale mit Jesus Christus und dem

Heiligen Geist als «den zweiten Strahlen des Lichtes»42. Von den problematischen
Implikationen dieser Metapher im Blick auf die trinitätstheologischen (ariani-
schen) Debatten einmal abgesehen: Es ist nicht gut möglich, diesen Lichtcharakter

der Türen so besonders hervorzuheben, wenn diese während des
Gottesdienstes geschlossen waren, ja, einige römische Basiliken zeichnen sich

sogar durch das völlige Fehlen von Portal und Fassade aus: die Fassade ist hier
aufgelöst in eine offene Säulenstellung, die das Licht auf ganzer Breite einfallen

lässt43. Noch die Portalinschriften der Peterskirche, die Anfang des siebten
Jahrhunderts angebracht wurden, nehmen theologischen Bezug auf den
Lichtcharakter der Türen44.

41 Belege und Diskussion des Befundes bei Conuersi ad Dominum (M. Klöckener),
AugL 1, Basel 1986-94, 1280-1282; F. Dolbeau, L'oraison «Conversi ad Dominum».
Un bilan provisoire des recensions existants, in: ALw 41 (1999) 295-322.

42 Xpiaxoù 5è Kai àyiou Ttveviraxoç nap' ÉKàxepa xfiç xoù Ttaxpôç aùSevxlaç xàç ôeuxépaç
aùyàç xoû ^wxôç Ttapaaxôpevoç. h.e. 10,4,65 (GCS N.F. 6,2, 881,9-11 Schwartz), vgl.
auch §38.

43 Es handelt sich um Bauten des späten 4. und frühen 5. Jahrhundert: SS. Giovanni e

Paolo, S. Clemente, S. Vitale, S. Sisto Vecchio, S. Pietro in Vincoli, vgl. H. Brandenburg,

Die frühchristlichen Kirchen Roms vom 4. bis zum 7. Jahrhundert. Der Beginn
der abendländischen Kirchenbaukunst, Regensburg 2004, 162.

44 Lumine sed magno vibrare ianua cerno,
astriferumque polum indicat ipse nitor.

Terreor et vultus servantum limina sacra:
geminis in portis ora iucunda nitent.

Die Inschrift ist literarisch in diversen Handschriften überliefert, ICUR 2, 53.78.123.
144.145.



332 Martin Wallraff

Die Situation der zum offenen Portal gewandten, betenden Gemeinde
wird freilich erst plausibel, wenn man bedenkt, dass der Altar erstens
überhaupt noch nicht in derselben Weise wie heute Zentrum der liturgischen Feier

war und dass er zweitens nicht selten weit vorgezogen im Mittelschiff
stand. Mit dem Aufkommen fester Altäre in der Apsis ergab sich natürlich ein
Konflikt. Nun wurden die Vorzüge des anderen Ostungstyps, nämlich der
Ausrichtung der Apsis nach Osten, deutlich; bei dieser Anordnung konnte
man gleichzeitig in Richtung Osten und zum Altar blicken. Daher setzte sich
dieser Typus durch - im Mittelalter und teilweise bis heute. Das Interesse an
den Türen als Fokus des Gebets schwand.

Umgekehrt entstand im Laufe des vierten Jahrhunderts eine Tendenz, die
ein Interesse an den Türen als abgrenzendes, ausgrenzendes Moment mit sich
brachte. In vielen orientalischen Liturgien - von den ältesten Textzeugen und
bis heute - findet sich der Ruf des Diakons direkt vor der Eucharistiefeier:
«xàç 9t>paç, die Türen.»45 Ob damit wirklich in allen Fällen gemeint war, dass

an dieser Stelle die (vorher geöffneten) Türen geschlossen werden sollten, wie
manche Quellen den Satz deuten46, ist schwer zu entscheiden. Ebenso kann
auch einfach gemeint sein: «Gebt acht an den Türen!» - in dem Sinne, dass ab

nun keine unberufenen Personen mehr hineinkommen sollten. In jedem Falle
unterstreicht dieser Satz den abgrenzenden Aspekt der Türen, Trennung von
Innen und Aussen, Scheidung der zur Feier zugelassenen Getauften und der
nicht eingeweihten Katechumenen, Interessenten, Aussenstehenden.

Wenn wir uns nun, nach den Überlegungen zur liturgischen Bedeutung
der Türen, wieder den Inschriften, den Bildern der Portale zuwenden, so
überrascht die erste Feststellung vielleicht nicht: Solche Gestaltungs- und
Deutungselemente finden sich nicht nur aussen, sondern auch innen an den
Portalen. Eine der prächtigsten mosaizierten Inschriften dieser Art befindet
sich etwa innen über der (schon genannten) Tür von S. Sabina in Rom47. Der
Text bezieht sich auf Stiftungs- und Baugeschichte, die dazugehörigen Bilder
machen eine bemerkenswerte theologische Aussage: Wie zwei Schwestern
stehen dort Judenkirche und Heidenkirche als allegorische Frauengestalten
nebeneinander, also ganz anders als in vergleichbaren mittelalterlichen
Darstellungen mit stark antisemitischer Tendenz. Die Präsenz der Gemeinde
verdichtet sich symbolisch an der Innenwand des Eingangsbereichs. Inschriftliche

Zeugnisse über die Baugeschichte finden sich auch sonst häufig über den

45 Pars pro toto sei auf den Beleg in dem berühmten Cod. Barb. gr. 336 (8. Jh.), den älte¬

sten erhaltenen Zeugen der Chrysostomos-Liturgie verwiesen, St. Parenti, E. Velkov-
ska, L'Eucologio Barberini gr. 336 (BEL.S 80), Rom 1995, 31, Nr. 31.

46 Etwa Const. App. 8,11,11. Zu beachten ist dabei, dass dort ein apsisgeosteter Raum

vorausgesetzt ist, also eine andere Situation als in vielen der ältesten Kirchen Roms
und des Ostens, wo die Portalseite zugleich die Lichtseite war.

47 ILCV 1778.



<Ego sum ostium» 333

Portalen, am ausführlichsten vielleicht an einer Kirche in Narbonne, wo alle
wesentlichen Daten und Sponsoren genannt werden - bis hin zu einer
Aufstellung der Einzelposten48.

Theologisch interessant sind solche Inschriften natürlich dort, wo die
Baugeschichte den Ubergang vom paganen zum christlichen Kult dokumentiert
- der Fall, dass heidnische Tempel zu Kirchen umfunktioniert wurden, war
ja zumindest im Osten nicht selten. Am Portal einer Kirche im Hauran im
Süden Syriens liest man etwa: «Ein Haus Gottes ward der Wohnsitz der

Dämonen; erlösendes Licht flammte auf, wo Finsternis verhüllte. Wo [einst] Opfer

der Idole, [sind] nun Chöre der Engel; wo [einst] Gott zum Zorne gereizt
wurde, wird jetzt Gott gewogen gestimmt.»49 Aus der polemischen
Gegenüberstellung von Licht und Finsternis lernt man auch etwas Wichtiges und
Zutreffendes über den jeweiligen Kult: Der Innenraum paganer Tempel war
tatsächlich nicht zugänglich und daher dunkel, Kirchen waren dagegen
Versammlungsräume, die Licht brauchten und daher in der Regel viele Fenster

hatten.
Auf diesem Hintergrund sind weitere zeitgenössische symbolisch-theologische

Deutungen der Türen und Portale zu sehen; einige heben explizit auf
den Aspekt des Durchgangs, Ubergangs, transitus ab. Apollinaris Sidonius
beschreibt in einer Inschrift die Situation in seiner Heimatstadt Lyon, wo die
Kathedrale zwischen einer viel befahrenen Strasse und einem schiffbaren
Fluss lag; zwischen den Reisenden hier und dort bietet sich das Kirchenportal
als «Mittelweg», als Strasse zum Heil50. Ganz ähnlich überliefert Paulinus von
Nola eine von ihm selbst verfasste Inschrift an einer Tür, die von einem Garten

in das Felix-Heiligtum von Cimitile-Nola führte; darin gibt er folgende
Deutung: Dem Eingang vom irdischen Garten in die Kirche entspricht der
Ausgang von der Kirche in den Himmelsgarten des Paradieses51. Die Kirche,

48 ILCV 1806 CIL 12,5336, datiert auf den 29.11.445, vgl. dazu H.I. Marrou, Le dos¬

sier épigraphique de l'évêque Rusticus de Narbonne, RivAC 46 (1970) 331-349, mit
Text (332f.) und Abbildungen.

49 Der literarisch und theologisch anspruchsvolle Text ist publiziert CIG 4,8627, dat.

um 500:

0eoü yéyovev oikoç tö xràv Saipovtov Kaxaywytov
(j)CÛÇ OCOTliplOV ÊÀCX|JA|/eV, 0710t) okoxoç ÈKàLiOTxev
0710t) Guoiat eiScoXcov, vùv yopol àyyéLwv
Ö7iot) 0eôç 7tapcopyiÇexo, vùv 9eôç èÇeupevtÇexca.

50 Apollinaris Sidonius, ep. 2,10,4.
51 Caelestes intrate vias per amoena virecta, \ Christicolae; et laetis decet hue ingressus ab

hortis, | Unde sacrum meritis datur exitus in paradisum. ep. 32,12 (FChr 25/2, 774,IIIS
Skeb). Zum literarischen Charakter des Briefcorpus vgl. S. Mratschek, Der

Briefwechsel des Paulinus von Nola. Kommunikation und soziale Kontakte zwischen
christlichen Intellektuellen (Hypomnemata 134), Göttingen 2002. Zum archäologischen

Befund in Nola vgl. T. Lehmann, Paulinus Nolanus und die Basilica Nova in



334 Martin Wallraff

speziell aber die Tür wird also zum Durchgang, zur Überführung von der
Erde zum Himmel. Der berühmte Brief 32 des Paulinus von Nola, der diese

Inschrift überliefert, liest sich übrigens insgesamt wie ein Musterbuch von
Kircheninschriften (und ist wohl auch so gedacht). Geradezu als Klassiker
kann eine Inschrift bezeichnet werden, die ein häufiges Motiv ausdeutet, nämlich

das Kreuz, das von einem Kranz umgeben ist. Diese Kombination von
Kreuz als Marterwerkzeug und Kranz als Siegeszeichen versteht Paulinus so:
«Sieh, dass über der Halle das gekrönte Kreuz Christi, des Herrn steht, das der
harten Strapaze hohe Belohnungen verspricht! Nimm das Kreuz, wenn du die
Krone erlangen möchtest.»52

Das Kreuz ist häufig auf, an und über Kirchenportalen angebracht worden
(ähnlich wie an Haustüren) - manchmal mit Bezug auf eine begleitende
Inschrift oder ein begleitendes Bild, manchmal ohne solchen Bezug. Mitunter
erscheint es auch als Christogramm, oder es ist durch den ikonographischen
Kontext christologisch gedeutet. Dies letztere ist der Fall an dem wohl
prominentesten noch erhaltenen Kirchenportal der Spätantike, dem Hauptportal
der Hagia Sophia in Konstantinopel. Der bronzene Türsturz des justinianischen

Baus ist rechts und links jeweils durch ein Kreuz mit ausschwingenden
Enden geschmückt. In der Mitte steht die Hetoimasia, der zur endzeitlichen
Wiederkunft bereitete Thron; darauf liegt aufgeschlagen das Evangelienbuch
mit den Worten: «Ich bin die Tür der Schafe; wer durch mich hineingeht,
wird ein- und ausgehen und Weide finden.»53 Es ist der locus classicus aus dem
Johannesevangelium, die Schriftätiologie für jede christologisch gedeutete
Tür schlechthin.

Jesus als die Tür - durch Jesus hineingehen: Damit erhält die Tür zentrale
heilsvermittelnde Bedeutung. Was im Evangelium abstrakte Metapher war,
wird nun konkret architektonisch umgesetzt. Aus christlicher Sicht ist mit
dieser Deutung des Portals eine neue Stufe der theologischen Sinnverdichtung
erreicht. Damit soll weder gesagt sein, dass der Bezug auf Joh 10 implizit von
Anfang an und in allen Fällen den christlichen Kirchenportalen zugrunde
liegt, noch dass andere Sinnebenen wegfallen oder nach und nach zurücktreten.

Im Gegenteil sind etwa auch die apotropäische und die bekenntnishafte

Cimitile, Nola. Studien zu einem zentralen Denkmal der spätantik-frühchristlichen
Architektur, Wiesbaden 2004.

52 Cerne coronatum domini super atri Christi, \ Stare crucem duro spondentem celsa labori
| Praemia; tolle crucem, qui vis auferre coronam. ep. 32,12 (FChr 25/2, 774,5-7 Skeb,
Us. ebd.).

53 Eircev ô KÙpioç' èyco ei|ii h Gupa xwv rcpoßdutov. Ai' egou èdv xtç eicé/Ofl eiaeZetiosxai
Kai è^eÀeûoexai Kai vopfiv eùpf|crei. Nach Joh 10,7.9. Vgl. Dinkler-von Schubert,
Keuz, 92f. (interessant dort der Hinweis auf Bultmann, dessen Einsichten zur
Redaktionskritik in gewisser Weise durch die Textauswahl vorweggenommen werden);
Fotografien bei Kahler, Die Hagia Sophia, Abb. 22 und 62.



«Ego sum ostium» 335

Funktion, wie sie bei den Haustüren begegnet war, bei den Kirchenportalen
immer mit in Anschlag zu bringen. Es fehlt auch nicht an theologisch
reflektierten Portalgestaltungen, die ohne christologischen Bezug auf das Johannes-
Zitat auskommen, sondern dafür andere biblische Interpretationen finden. In
Syrien hat sich die folgende Inschrift erhalten: «Dies ist die Pforte des Herrn;
die Gerechten werden durch sie eingehen. Auf diesen Fels will ich meine Kirche

bauen, und die Pforten des Hades werden sie nicht überwinden.»54 Die
Verbindung zu dem Fels-Wort aus Mt 16,18 ist freilich etwas gekünstelt - zur
Stichwortverknüpfung genügen die «Pforten des Hades». Der im ersten Teil
zugrunde liegende Psalmvers (Ps 118,20) ist hingegen häufig in diesem
Zusammenhang verwendet worden - nicht zuletzt auch im Katharinenkloster am
Sinai, einem der schönsten und theologisch tiefsinnigsten Portal-Ensembles.
Dort ist neben dem Psalmvers über der Tür der Satz aus der Gottesoffenbarung

an Moses (Ex 3,14f.) zu lesen: «Ich bin der Gott deiner Väter, der Gott
Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs. Ich bin der, der ist.»55 Wer
die Tür durchschreitet, dessen Blick fällt auf das Apsismosaik mit dem herrlichen

Mosaik der Verklärung Jesu zwischen Moses und Elias. Die Offenbarung

an Moses erhält damit eine christologische Sinnebene, und die Tür wird
zum Ort der Theophanie, gedeutet auf Christus.

Der Satz Jesu «Ich bin die Tür» sollte nicht als die Summe der Theologie
des frühchristlichen Kirchenportals betrachtet werden, wie es überhaupt die

Theologie des Kirchenportals nicht gibt. Sehr wohl aber trägt er bei zu einer
beachtlichen und zugleich zu wenig beachteten theologischen Sinnverdichtung

an den Portalen. Was üblicherweise am Anfang steht, möge hier zum
Schluss erlaubt sein, nämlich der Versuch, die Ausführungen mit ein paar
Sätzen in der Forschungsdiskussion zu verorten.

Es gab in der Forschung den verständlichen Wunsch, mit dem Kirchbau
der Spätantike tiefsinnige Deutungen zu verbinden, sie in Beziehung zu
setzen zur Theologie der Kirchenväter. So wurde die frühchristliche Basilika als

Bild des himmlischen Jerusalem gesehen und Kuppelbauten als Bild des Himmels.

Sodann gab es Versuche, ekklesiologische Metaphern der Kirchenväter
auf die Baudeutung zu applizieren, etwa Kirche als Schiff, als Leib Christi, als

Gemeinschaft unter dem Kreuz56. Alle diese Versuche sind im Grunde als

gescheitert anzusehen, oder - genauer gesagt - sie bieten legitime theologische

54 Aw| ti 7rûÀ,ri xoû Kupiou, 5iicai[oi eia£/]eü<j[o]vxat èv aüxr\. ['Ercji xaüxr) xfj rcéxpa oiko-
8o|ir|a[co pou tpv eicJicXriaiav, Kai [ai 7tük]ai ä8ou où pp Kaxi0xhc[ouaiv aù-rii]ç. IGLS
2,271, aus Mou'allaq, dat. 606/07.

55 'Eycb eipi ô 0(eô)ç xcöv jiaxépeov aou, ô 0(eà)ç 'Appaàp Kai ô 0(eo)ç 'IcaàK Kai ô 0(eô)ç
'IaKcoß. t Eyd> eipi ô tov. f I. Sevcenko, The Early Period of the Sinai Monastery in the

Light of Its Inscriptions, DOP 20 (1966) 255-264 (262, Nr. 2,1).
56 Als einer unter mehreren sei nur L. Kitschelt, Die frühchristliche Basilika als Darstel¬

lung des himmlischen Jerusalem, München 1938 genannt.



336 Martin Wallraff

Deutungen, die der Architektur selbst gegenüber sekundär sind; sie tragen
nicht zum Verständnis ihrer Gestaltung bei. Aus diesem Grunde hat sich die
Diskussion der vergangenen Jahre von solchen Fragen abgewendet und auf
die Entstehung von Architekturtypen und die Vorgeschichte einzelner
Bauelemente konzentriert57. Indessen hat man vielleicht zu früh den theologischen

Diskurs dispensiert. So wenig fruchtbar die Diskussion über Architektur
als Bedeutungsträger im Hinblick auf den gesamten Kirchbau ist, so sehr

lassen sich doch einzelne Bausteine und Elemente benennen. Die beiden
wichtigsten sinntragenden Elemente sind Apsis und Portal. Während das erste
etwa bei den grossen Apsismosaiken buchstäblich offen-sichtlich ist und
daher auch immer wieder diskutiert wurde, ist Sinn und Bedeutung der Türen
noch zu wenig beachtet.

Zu den Gründen gehört sicher die Tatsache, dass Türen im allgemeinen in
der modernen kulturellen Welt ihre Bedeutung verändert haben. Weder
haben Haustüren eine geistig-geistliche Funktion als Ort der Dämonenabwehr
und Segensvermittlung noch haben Kirchentüren in unserem religiösen
Empfinden eine besondere liturgische Bedeutung. Ja, das Gebet zum offenen
Kirchenportal hin, durch das die Sonnenstrahlen einfallen, widerspricht unserem
Gottesdienstverständnis.

Eingangs war die Rede von der Spätantike als einer Schwellenzeit, Zeit des

Ubergangs, transitus von der Antike ins Mittelalter. Während Türe und Tore
in der Moderne ihre kulturelle Bedeutung gewandelt haben, stand das Mittelalter

der Antike noch näher. Man kann den theologischen Reichtum
mittelalterlicher Kirchenportale nicht verstehen ohne die Wurzeln in der Spätantike.

Das Portal als Ort der Christus-Präsenz zieht immer weitere Sinnebenen

an sich58. Eine Theologie des mittelalterlichen Kirchenportals kann hier nicht
entwickelt, ja nicht einmal angedeutet werden; man kann auch fragen, ob es

die Theologie des Portals überhaupt gibt (es liesse sich darüber sinngemäss
ähnliches sagen wie über die Forschungsdiskussion der Spätantike). Immerhin

sollte darauf hingewiesen werden, dass in einem wesentlichen Punkt eine

Verschiebung gegenüber der Spätantike stattfindet. Christus ist im Mittelalter
am Portal präsent in der spezifischen Funktion des Weltenrichters. Die Ge-

57 Aus der ausgeweiteten Diskussion über die Ursprünge der christlichen Basilika sei nur
auf einen zu wenig beachteten, da etwas abgelegen publizierten Beitrag verwiesen: J.

Christern, Die «Gerichtsbasilika» beim Forum von Tipasa (Neuaufnahme), ihre
Funktion und die Frage nach Vorbildern für den basilikalen Kirchenbau, in: Studien

zur spätantiken und byzantinischen Kunst, FS F.W. Deichmann, hg.v. O. Feld und
U. Peschlow, Bd. 1 (Römisch-Germanisches Zentralmuseum. Forschungsinstitut für
Vor- und Frühgeschichte. Monographien 10,1), Bonn 1986, 163-204.

58 Immer noch nützlich ist das materialreiche Buch von J. Sauer, Symbolik des Kirchen¬

gebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters, Freiburg 21924

(Nachdruck Münster 1964), hier besonders 308-374.



«Ego sum ostium» 337

richtsszene wird die klassische Darstellung an dieser Stelle, sie findet sich
zunächst innen (etwa in der Kathedrale von Torcello in der Lagune von Venedig,

eine Reminiszenz an den antiken Blick von innen aufs Portal), später
meist aussen, so auf den grossen Tympana der französischen Sakralarchitektur

(etwa in Conques oder Autun). Christus als Weltenrichter: So sehr dieses

Bild die christologische Sinngebung des Portals in der Spätantike voraussetzt,
so sehr verändert es doch auch die Deutung. Das Portal ist nicht mehr
Himmelslicht für die innen versammelte Gemeinde, Öffnung zur Welt, heilbringender

Ubergang von der Erde zum Paradies, sondern Ort der Trennung
zwischen Innen und Aussen, Geretteten und Verdammten, Kirche und Welt. Mit
diesen Bemerkungen sind jedoch die zeitlichen und inhaltlichen Grenzen des

vorliegenden Beitrags schon weit überschritten.

Abstract

Schon seit langer Zeit sind Theologen bestrebt, Verbindungen zwischen theologischer
Theoriebildung und der beginnenden christlichen Monumentalarchitektur der Spätantike
zu finden. Diese Suche kann insofern als gescheitert gelten, als der frühchristliche Kirchbau
seine konkrete Gestalt nicht primär theologischen Überlegungen verdankt. Sehr wohl
allerdings gibt es einzelne theologisch sinntragende Bauelemente. Unter diesen sind die Türen

bzw. Portale oft unterschätzt worden.
Der vorliegende Beitrag wendet sich diesem Thema zu. Dabei vertritt er die These, dass

die Deutung eher von «alltäglichen» Türen und Toren als etwa vom Symbolismus des

Tempeltors ihren Ausgang nehmen muss. Haustüren wurden etwa durch Inschriften apo-
tropäisch, bekenntnishaft oder als Segenswunsch gedeutet. Ahnlich erscheint das Kirchenportal

als Übergang von der Sphäre dieser Welt in die himmlische Welt. Dabei sind diese
Portale (anders als später im Mittelalter) Stätten des Lichtes und der Verbindung zum Himmel.

Sie blieben während des Gottesdienstes geöffnet und konnten christologisch gedeutet
werden.

Martin Wallraff, Basel




	"Ego sum ostium" : Kirchenportale und andere Türen im antiken Christentum

