Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: "Ego sum ostium" : Kirchenportale und andere Tiren im antiken
Christentum

Autor: Wallraff, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ego sum ostium»

Kirchenportale und andere Tiren im antiken Christentum

Spitantike ist in mehrfacher Hinsicht Schwellenzeit, Zeit des Ubergangs. In
der traditionellen Epocheneinteilung der Historiker steht die Spatantike zwi-
schen Antike und Mittelalter; das Begriffspaar «Antike und Christentum»
charakterisiert diese Ubergangszeit. Wenn im vorliegenden Beitrag diese Rede
vom Ubergang - besser noch: von der Schwelle - einmal ganz wortlich ge-
nommen wird, so mag dies gerade einer Festschrift angemessen sein, die ja
auch in gewissem Sinne transitus, rite de passage darstellt. Mit dankbarem
Gruss an den verehrten Kollegen und Jubilar soll also davon die Rede sein,
wie sich an Tiirschwellen und Portalen der Ubergang von der paganen Antike
zum christlichen Mittelalter manifestiert, wie Tiire und Tore gestaltet und ge-
deutet werden als Ausdruck des Lebensgefiihls einer Schwellenzeit, als Aus-
druck auch der Religiositit dieser Zeit. Dahinter steht die These, dass gerade
diese Stellen in besonderer Weise sinntragend sind oder werden, und zwar
sinntragend nicht nur oder jedenfalls nicht in erster Linie im Sinne theologi-
scher Theoriebildung, sondern im ganz konkreten, alltaglichen Sinne gelebter
Frommigkeit.

Gerade weil das so ist, mochte ich den Aufsatztitel in umgekehrter Reihen-
folge abarbeiten: Zunichst ist die Rede von «anderen Tiiren», also Tiiren, die
nicht zu Kirchen gehoren, dann geht es um Kirchenportale, und zum Schluss
kommt das programmatische Jesus-Zitat aus dem Johannesevangelium in den
Blick: Ego sum ostium, ich bin die Tiir (Joh 10,9). Es geht also nicht nur um
grosse, spektakulire Tiiren, monumental gestaltete Kirchenportale, sondern
ebenso um bescheidene Tiiren von Wohnungen, Hiusern, Hiitten, Kapellen.
Dabeti interessiert grundsitzlich alles, was an diesen Tiiren angebracht wurde,
womit sie ausgestaltet und gedeutet wurden: Bilder und Statuen, diverse De-
korationselemente und vor allem immer wieder: Inschriften - alles, was da an
und iiber den Tiiren gekritzelt, geschrieben, eingemeisselt wurde, was willent-
lich oder unbewusst deutet und Sinn stiftet'.

Was also wurde da gedeutet, welcher Sinn wurde den Tiiren gegeben? Das
Naheliegende, ja geradezu Funktional-Banale zuerst: Tiiren sollen ordentlich
beschriftet sein, damit man schon von aussen sieht, was sich dahinter verbirgt.

! Tiiren und Portale sind kein hiufiges Thema der antiken Kirchengeschichte. Wichtige
(doch meist iltere) Ausserungen zum Thema: C.M. Kaufmann, Handbuch der alt-
christlichen Epigraphik, Freiburg 1917, 390-422; F.J. Délger, Das Fisch-Symbol in
frithchristlicher Zeit (IXOYZE 1), Miinster 21928, 243-248; Porte (H. Leclerq), DACL
14,1, Paris 1939, 1504-1523; F.W. Deichmann, Einfithrung in die christliche Archiolo-
gie, Darmstadt 1983, 93-96.

ThZ 2/62 (2006) S. 321-337



322 Martin Wallraff

Das ist heute so und war in der Antike nicht anders: Namensschilder an Haus-
und Wohnungstiiren helfen der praktischen Orientierung. Wo allerdings die
Stiadte hinreichend {iberschaubar und die Fremden hinreichend selten waren,
konnte man darauf verzichten, dieses Element zur festen Regel zu machen;
das scheint in der Antike weithin der Fall gewesen zu sein. Etwas anders lie-
gen die Dinge bei dem Handwerker, der iber der Tiir auf die Art seines Ge-
werbes hinweist, oder bei dem Geschift, das Kundschaft anlockt. Diese Fille
gehen iiber die pure Informationsvermittlung schon hinaus, der Aspekt der
Werbung kommt ins Spiel. Doch auch dies war offenbar der Antike nicht so
wichtig, wie es der Moderne ist.

Das sei an einem Beispiel aus der Tourismus-Branche illustriert - heutzu-
tage gewiss ein «werbeintensiver» Sektor. Auf diesem Hintergrund muss eine
Hotelinschrift aus dem fiinften Jahrhundert in Qal‘at-Sem‘an in Syrien auffal-
len. Qal‘at-Sem<an war ein wichtiges Pilgerzentrum in der Spitantike; wenn
der Ausdruck Massentourismus iiberhaupt fiir diese Zeit verwendet werden
darf, dann dort. Die Hauptattraktion bestand in der Siule, auf der Simeon,
der berithmte Saulenheilige, lebte; diese Siule zog die Pilger scharenweise an?.
Entsprechend blithten der Souvenirhandel und das Hotelgewerbe; die Kon-
kurrenz war dabei sicherlich scharf.

Der uns interessierende Hotelier teilt nun auf dem Tiirsturz mit, wann sei-
ne Herberge gebaut wurde, namlich im Oktober 479, und im Anschluss er-
fihrt man nicht etwa, wie gross und sauber die Zimmer oder wie niedrig die
Preise sind, sondern es steht dort ganz unverbliimt der Wunsch: den Hausher-
ren Vyiela kai képdog, Gesundheit und Gewinn?®. Zu zweiterem, dem Ge-
winn, mag ja die Kundschaft (und damit die potentiellen Leser) beitragen,
auch wenn man sich fragt, wie anziehend dieser eigentlich verstindliche
Wunsch gewirkt haben mag. Doch offenbar richtet sich diese Inschrift gar
nicht in erster Linie an den Kunden oder potentiellen Leser, sondern sie hat
religiosen Charakter: Gesundheit und Gewinn verspricht sich der Gastwirt
von gottlicher Seite.

Noch deutlicher ist dieser Charakter an einer anderen Hoteltlir in der glei-
chen Strasse. Wiederum erfihrt man das Datum des Baues, und danach:
«Christus, hilf! Symeones ... richtete [die Herberge] ein, mége man seiner ge-
denken!»* Beispiele dieser Art sind {iberaus zahlreich. An Privathiusern in Sy-
rien konnte man, gerahmt von Kreuzen, tiber der Tiir etwa lesen: «Herr, hilf
diesem Haus und denen, die darin wohnen.»® Oder: «Wenn Gott fiir uns ist,

2 Vgl. zuletzt Qalaat Seman (G. Koch), RGG* 6, Tiibingen 2003, Sp. 1850 mit weiterer
Literatur.

3 Yyla 1oig kupiorg avrod xai képdoc. IGLS 2,417, aus Telanissos (unweit Qal‘at-Sem<an,
an der via sacra zum Heiligtum, der «rue des hotelleries»), dat. 479.

4 Xprow Ponbr. Zvpedvng ... £noinoev, pwnodi. IGLS 2,416, gleicher Ort, gleiches
Datum.



«Ego sum ostium» 323

wer kann dann wider uns sein? Ruhm sei ihm tiberall!»® Oder eines der weni-
gen Beispiele aus dem lateinischen Bereich: «Jesus Christus, Konig der Koni-
ge, Herr iiber die Herrschaften: Mogen deine Augen Tag und Nacht mit Mil-
de geoffnet sein iiber diesem Haus.»” Dass iibrigens ein grosser Teil der erhal-
tenen Zeugnisse aus Syrien stammt, hingt weniger damit zusammen, dass die
dortige Kultur eine besonders tiefe Liebe zu Tiiren hatte, sondern schlicht mit
der Tatsache, dass die Zeugnisse, auf die es hier ankommt, in anderen Gegen-
den lingst verloren sind. Wo nach dem Ausgang der Antike weitergelebt und
weitergebaut wurde, waren die Symbole und Schriftziige auf Tiirstiirzen von
Privathdusern schnell verschwunden.

Die genannten Segenswiinsche sind inhaltlich verstindlich und leicht
nachvollziehbar, doch warum werden sie gerade an den Tiren angebracht?
Wiirde man solche Segenswiinsche nicht eher im Inneren erwarten, etwa iiber
dem Bett (so wie heute gelegentlich) oder in der Nihe eines Hausaltars, gewis-
sermassen im «Herrgottswinkel»? Dass gerade die Tiiren diese religiose Va-
lenz erhielten, hingt mit einem grundlegenden Unterschied zwischen dem
Weltbild der Antike und dem der Moderne zusammen. Die Welt des antiken
Menschen war erfiillt von Dimonen, die in unterschiedlicher Art und in di-
versen Wirkweisen fur die Ubel in der Welt verantwortlich gemacht wurden:
Verlust wichtiger Gegenstinde, Impotenz, Beziehungsprobleme, Krankhei-
ten, Tod - alles wusste man auf Dimonen zuriickzufithren, die die Welt
durchzogen. Dieser Dimonenglaube horte nicht etwa mit dem Christentum
auf, sondern bildete in der Antike einen wichtigen Teil desselben. Exorzis-
men spielen darum etwa in der Taufe von Anfang an eine wichtige Rolle.

Gerade diese Dimonenfurcht bildet nun das Gegenstiick zu den Segens-
wiinschen auf den Tiirinschriften: «Christi ist der Sieg; Satan, flieh, oetye, Za-
tavd»3, liest man da, oder: «Unser Herr Jesus Christus, der Sohn und das Wort
Gottes, wohnt hier; nichts Boses kehre einl»® - diese letztere folgt tibrigens ei-
nem alten, auch nicht-christlich schon belegten Formular, sie hat eine fast
wortliche Parallele in einer auf Herakles bezogenen paganen Inschrift aus
Griechenland!®. Die Tirinschriften haben also nicht selten auch apotropii-

> F Kipte, Borbt 1d oikw 100t Kol 1oig VkoDowy £&v avt®d, ‘Aufv. T IGLS 4,1451, aus der
nordlichen Apamene.

¢ F Ei Be0g Umep Vudv, Tig O kB’ Lpdv; 86Ea ot ndvrote. T IGLS 4,1449, vom gleichen

Ort, mit Bezug auf R6m 8,31; nach dem selben Formular auch die Nummern 1448

und 1450.

lesu Christe, rex regum, Domine [dominantium], sint oculi tui aperti die afc nocte super

doJmum istam clementer. CIL 3,2674 = ILCV 2395 A, aus Salona, Dalmatien.

X(p1ot0)b 10 vikog. Pedye, Tatavd. IGLS 4,1443, aus der nérdlichen Apamene.

‘0 deondtng Nudv, T(nood)g X(protd)g 6 V10g kol Adyog ©(0) B(€0)D, evOdde [k]atoikel

undev iottw koxév. IGLS 4,1579, aus der Apamene, dat. 523/24; ganz ihnliche Texte

auch IGLS 7,4050 und SEG 7,812.

10 "Hpoxiiic évOdde xatoixel. undév eicitfw xalkév. SEG 40,343, Auf die Parallelen im



324 Martin Wallraff

sche Funktion, sie dienen der Abwehr boser Michte. Hier begreift man sehr
wohl, wieso dies gerade an der Tiir geschieht: Es ist die Grenze zwischen In-
nen und Aussen, zwischen offentlichem Raum und Privatraum, zwischen
meinem Raum und dem Welt-Raum. An der Tiirschwelle muss geschieden
werden, was herein darf und was nicht, wer willkommen ist und wer nicht;
hier scheiden sich - ganz buchstiblich - die Geister. Das individuelle Heil, die
Unversehrtheit der - modern gesprochen - Privatsphire steht auf dem Spiel.
Uber dem Bett oder im Herrgottswinkel ist es dafiir zu spit; so weit diirfen
die Diamonen gar nicht erst vordringen. Eine besondere Funktion hat in die-
sem Zusammenhang oft das Kreuz. Man versprach sich von diesem Symbol
besonders wirksamen Schutz vor Dimonen, etwa auf einer weiteren Inschrift
aus Syrien: «Wo das Kreuz zugegen ist, wird der Feind nichts anhaben.»!!
Oder noch expliziter: «Dieses Hauses Eingang und Ausgang wird der Herr be-
wachen; da das Kreuz ithm vorgesetzt ist, wird kein iibles Auge bestehen.»!?

Es greift zu kurz, wenn man solche Vorstellungen als primitive Volks-
frommigkeit abqualifiziert (von der Problematik dieses Begriffs einmal gar
nicht zu reden). Die Dimonenangst als solche war Teil des antiken Weltbil-
des, sie wurde durchaus auch von Intellektuellen und Theologen geteilt. Eph-
raim der Syrer gibt in seinem theologischen Traktat iiber das Kreuz explizit
den Ratschlag: «Darum wollen wir das Leben spendende Kreuz auf unseren
Tiiren anbringen. ... Bei seinem Anblick erschaudern namlich die feindlichen
Michte.»"? Damit forderte er nun freilich die Kritik des Christenbekimpfers
Julian heraus!.

Bis heute ist die Segensinschrift an Tiiren im Christentum lebendig (vor-
nehmlich im katholischen Bereich), wenn nimlich um den 6. Januar die
Sternsinger in die Hiuser kommen und mit Kreide tiber die Tiir schreiben:

paganen Bereich hat F.J. Dolger, Beitrige zur Geschichte des Kreuzzeichens VII, JAC
7 (1964) 5-38 (21) aufmerksam gemacht (dort auch weiteres Material).

11 [Tob ot]avpod mafplévioc, £xOpoc ov k[otiolyvor. IGLS 2,493, aus dem Gebiet von
Antiochien, dat. 550.

12 [Tod oixo]uv to0t0u KVpLog dradpuvAidEer v iofodov xal ££0dov] (1)o(D) otovpoD ydap npo-
Kipévou ov(x) (Voyxv[oer 000oiudg Bdokalvoc. W.K. Prentice, Syria. Publications of
the Princeton University Archeological Expedition to Syria in 1904-5 and 1909. Divi-
sion III. Greek and Latin Inscriptions. Section B. Northern Syria, Leiden 1922, 8f.,
Nr. 822, dat. 547, mit Bezug auf Ps 121,8. Die Erginzung zum «bdsen Blick (6¢8ainog
Baokavog)» ist nicht vollig zwingend, doch bleibt der Sinn jedenfalls bestehen. Eine
ihnliche Formel auch in der Inschrift Prentice Nr. 944. Fiir eine Parallele im Westen
vgl. F.J. Délger, Zum Tiirsegen Signum salutis am Kastell von Oviedo, AuC 6 (1940/
50) 68f.

13 Sermo de communi resurrectione, de paenitentia et de caritate, et in secundum adven-
tum d. n. I. C., CPG 3945.

14 Contra Galilaeos fr. 43 Masaracchia (zitiert bei Kyrill von Alexandrien, Contra Iulia-
num 6 [PG 76,7961.]).



«Ego sum ostium» 325

C-M-B, gerahmt von der Jahreszahl und hiufig gekoppelt mit Kreuzzeichen
(20+ C+M + B +06). Jedenfalls verspricht man sich davon Segen fiir das Haus
zum neuen Jahr, auch wenn die Bedeutung der Buchstaben unklar ist; unter-
schiedliche Interpretationen sind im Umlauf. Populir wird das Kiirzel meist
auf Caspar, Melchior, Balthasar gedeutet, also die seit dem Frithmittelalter be-
legten Namen der biblischen Magier, die zu den «Heiligen Drei K6nigen» mu-
tiert waren'. In Konkurrenz dazu wird gelegentlich die Auflésung als «Chri-
stus mansionem benedicat», «Christus segne dieses Haus» vertreten, doch lisst
sich hier ein Ursprung in Frithmittelalter oder Spitantike nicht erweisen’®.

Eine weitere Funktion von Tiirinschriften mag als die «<bekenntnishafte»
bezeichnet werden (wie etwa im Wahlkampf in England an den Haustiiren
und Fenstern gern Schilder angebracht werden mit Aufschriften wie «Dieses
Haus wiahlt Labour» oder «Hier wohnen Tories»). Sie spielte eine Rolle in Si-
tuationen konfrontativer Auseinandersetzung zwischen Christen und «Hei-
den» in der Spitantike. Rufin berichtet in seiner Kirchengeschichte ausfiihr-
lich vom Sturm auf das Sarapeion in Alexandrien, eines der bedeutendsten
und reichsten Heiligtiimer der Antike, das vom aufgebrachten christlichen
Mob geschleift wurde. In der Folge habe die Bevilkerung an den Tiirpfosten
und Fenstern ihrer Hiuser allenthalben die Sarapisbilder weggerissen und
durch das Kreuzzeichen ersetzt?. Hier spiegelt sich eine Art Besitzerwechsel,
der Ubergang von einer Schutzgottheit zu einer anderen. Natiirlich spielt da-
bei die apotropiische Funktion ebenfalls mit hinein, doch hatte das neue Zei-
chen auch Bekenntnischarakter: Hier wohnen Christen, wir gehoren zur
Christus-Partei. Nicht selten wird das Zeichen wohl auch ohne grosse Uber-
zeugung angebracht worden sein, einfach um dabei zu sein: Wir gehen mit der
Zeit, wir hingen der Partei an, die die stirkste Unterstiitzung hat. Fiir solche
Fille hatten sich die Alexandriner eine schone Erklirung zurecht gelegt, die
gleichfalls von Rufin etwas blauiugig tiberliefert wird: Das Kreuz sei ja, so sag-
te man, im Grunde eine alte dgyptische Hieroglyphe und stehe fiir das «<neue
Leben»'®. Mit dieser Begriindung konnte nun schlechterdings jedermann das
Kreuzzeichen an seiner Tiir anbringen, und so muss es wohl auch gekommen
sein,

15 Vgl. H. Kehrer, Die Heiligen drei Konige in Literatur und Kunst, 2 Bde., Leipzig
1908-09, 1, 64-75 zu den Namen der Magier.

16 Vgl. H.J. auf der Maur, Feiern im Rhythmus der Zeit I. Herrenfeste in Woche und
Jahr (GdK 5), Regensburg 1983, 161; Kehrer, Die Heiligen drei Konige, 1, 78f;
C.M.B. (P. Sartori), HWDA 2, Berlin 1930 (Nachdruck 2000), 1f.

7 he. 11,29,

8 signum hoc nostrum dominicae crucis inter illas, quas dicunt hieraticas, id est sacerdotales
litteras, habere Aegyptii dicuntur, velut unum ex ceteris litterarum quae apud illos sunt
elementis. cuius litterae seu vocabuli hanc esse adserunt interpretationem: vita ventura.
h.e. 11,29 (GCS N.F. 6,2, 1035,5-9 Mommsen).



326 Martin Wallraff

Uberzeugtere Christen gaben ihrem Bekenntnis an der Tiir ein etwas theo-
logischeres Geprage. «Gott ist nur einer allein (Eig 8£0g pévog)»'?, ist da etwa
zu lesen, oder mit biblischen Beziigen: «Der Herr ist mein Hirte, mir wird
nichts mangeln»? (Ps 23,1) und: «Ehre sei Gott in der Hohe und Friede auf
Erden den Menschen seines Wohlgefallens»?! (Lk 2,14) - dies auch wohlbe-
kannt aus der Liturgie. Die verschiedenen Funktionen schliessen einander im
tibrigen selbstverstindlich nicht aus: Segenswunsch, apotropiische und be-
kenntnishafte Funktion gehen oft miteinander einher; wo einfach nur ein
Kreuz an der Tiir steht, werden in der Regel alle drei Sinnebenen mitschwin-
gen, ebenso bei einem hiufig gewihlten, besonders schonen Symbol: dem
Kreuz, gebildet aus den Buchstaben ¢@g und {en, Licht und Leben?*:

D
ZQH
z

Was im Privaten gilt, liesse sich nun ebenso im 6ffentlichen Raum zeigen:
an den Stadttoren. Auch hier geht es um das Zusammentreffen von Innen und
Aussen, von geschiitztem und ungeschiitztem Raum; auch hier konzentriert
sich in besonderer Weise Suche nach Schutz und Segen, mitunter auch einfach
Biirgerstolz und Heimatliebe - so etwa, wenn in Emmaus-Nikopolis in Pali-
stina an einem Tor zu lesen ist: «Im Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes. Schon ist die Stadt der Christen.»? Oder man brachte
dort die Reihe der Wohltiter an, derjenigen, denen man den Schutz der Stadt
verdankte. In Zentralsyrien hatte eine befestigte Stadt die folgenden evepyé-

19 Fur diese Formel ist immer noch auf die mustergiiltige Untersuchung von E. Peter-
son, EIX ©EOZX. Epigraphische, formgeschichtliche und religionsgeschichtliche Unter-
suchungen (FRLANT 41), Géttingen 1926 (Nachdruck geplant) zu verweisen; dort ist
das einschligige Material gesammelt (siehe etwa die Nummern 33, 49, 74, 82). Ubri-
gens ist die Formel als solche keineswegs auf den christlichen Bereich beschrinkt; erst
beim Hinzutreten weiterer Epitheta kann sie eindeutig dafiir in Anspruch genommen
werden (hier ist aus heutiger Sicht noch mehr Vorsicht als bei Peterson geboten).

20 K(Upro)g mowuév(er) pe xai 00dév pot votepno(el). IGLS 4,1472, aus der nérdlichen
Apamene.

21 AbEa &v Dyiototg B[e]d kol £mi [y]ig eipivn, &v avBpomorg evdokia. IGLS 4,1454, aus
Kapropera in der nordlichen Apamene, dhnlich auch IGLS 4,1455.1478.1482.

22 Vgl. Kreuz. L. Vorikonoklastisch (E. Dinkler-von Schubert), RBK 5, Stuttgart 1995, 1-
219 (22) sowie noch immer Délger, Fisch-Symbol, 247{. Beide sind niitzlich fiir die
Deutung des Befundes, doch in der Sammlung des Materials hingen sie immer noch
von Hans Lucas ab: M. von Oppenheim, H. Lucas, Griechische und lateinische
Inschriften aus Syrien, Mesopotamien und Kleinasien, ByZ 14 (1905) 1-72, hier 34,
Nr. 36 und 44, Nr. 54 (beide mit Abb.), auf 34f. auch weitere Belege.

23 "By [6vo]uott motpog kol vio[D kai] dylov nvedpatog xo]in f) moAig Xpio[tijavidv. RB
13,1001,



«Ego sum ostium» 27

ot in Statuen- und Inschriftform tiber dem Tor verewigt: Christus, die Kai-
ser, den Kommandanten, den Obersten der Pritorianer, den Bischof und den
Ingenieur?*. Bei dieser umfassenden Zusammenstellung konnte wirklich
nichts passieren; es ist fiir alle Eventualititen gesorgt.

In hoherem Masse als Haustliren haben Stadttore mitunter tatsichlich und
buchstiblich abwehrende Funktion. Das apotropiische Element bezieht sich
hier gleichermassen auf nicht sichtbare Dimonen wie auf sichtbare und oft
nur allzu konkret greifbare Gegner im militirischen Sinne. Ende des vierten
Jahrhunderts reiste die Nonne Egeria in den Orient und fithrte dabei Tage-
buch. Auf ihrer Fahrt kam sie nicht nur nach Jerusalem (dieser Teil der Rei-
sebeschreibung wird hiufig zitiert, da er eine Hauptquelle fiir die Liturgie
dort ist), sondern auch nach Edessa in Mesopotamien. Mit grossen Ehren
wird sie dort von den Honoratioren der Stadt empfangen und bekommt die
Hauptsehenswiirdigkeiten gezeigt. Dazu gehort ein Denkmal des Konigs Ab-
gar - ganz hiibsch, aber ein wenig altmodisch, wie Egeria sich erlaubt anzu-
merken?. Doch der wertvollste Besitz der Stadt ist ein von Jesus selbst ge-
schriebener Brief: Konig Abgar hatte sich brieflich an Jesus gewandt und um
Heilung gebeten. Jesus schrieb zuriick, dass er zwar nicht selbst kommen kon-
ne, aber gleich nach seinem Tod einen seiner Apostel schicken werde. Die Le-
gende von diesem Briefwechsel gehort zu den beliebtesten Erzihlstiicken der
christlichen Antike?, und entsprechend verstandlich ist der Stolz, mit dem
man in Edessa das angebliche Original des Jesus-Briefes aufbewahrte. Seine
Bedeutung ging aber iiber den rein touristisch-archivalischen Aspekt weit hin-
aus: Die Stadt verdankte diesem Brief Rettung und Heil. In Edessa waren An-
griffe durch die Perser hiufig, und in einer solchen Situation dusserster Be-
dringnis trug Abgar - so die Legende, die Egeria erzihlt bekommt? - den
Brief heraus ans Stadttor. Am Tor betete Abgar laut und vernehmlich zu Je-
sus, und in der Folge zogen die Feinde ab. Es ist keineswegs der Inhalt des
Briefes, der die Feinde so sehr beeindruckt, dass sie Frieden geben - es ist kei-
ne Rede davon, dass er iiberhaupt verlesen wurde. Vielmehr wirkt der Brief
gewissermassen als Gebetsverstirker am Tor. Der Brief als solcher hat abweh-
rende Funktion, die sich auch spiter immer wieder bewihren sollte, wenn die
Stadt angegriffen wurde?®. Und nicht nur dies: Das Tor, durch das der Brief
in die Stadt hereingebracht wurde, galt seither als heilig. Nichts Unreines
durfte dort hindurchgehen, was konkret bedeutete: keine Leiche durfte hin-
durch getragen werden, keiner, der Trauer trug, durfte es durchschreiten®.

2 CIG 4,8712, aus Beroia/Aleppo, 6. Jh. (?).

3 valde pulchra, sed facta more antiquo. peregr. 19,18 (FChr 20, 202,16f. R6wekamp).

2% Vgl. H.J.W. Drijvers, Abgarsage, in: NTApo® 1, Tiibingen 1987, 389-695.

27 peregr. 19,9.

8 peregr. 19,13.

2 .. ne quis immundus, ne quis lugubris per ipsam portam transeat, sed nec corpus alicuius



328 Martin Wallraff

Umgekehrt war es ein Ort des Gebets: Der Bischof las Egeria am Tor den
Brief vor, betete mit ihr und segnete sie’®. Die Nonne zeigte sich tief beein-
druckt und empfing mit grosser Dankbarkeit eine Abschrift des Briefwechsels
als Andenken. Zwar hatte sie schon ein Exemplar zu Hause, aber eine direkte
Abschrift des Originals ist natiirlich vorzuziehen. Der gebotene Text ist voll-
stindiger und besser, so schreibt sie®!, und gegen die Dimonen ist er sicher
wirkungsvoller, so wird sie gedacht haben.

Es mag wohl sein, dass sich in Edessa ein regelrechter Handel mit Kopien
des Jesus-Briefes etabliert hatte. Jedenfalls war er ungemein beliebt als Schutz
an Stadt- und Haustiiren. Die Belege dafiir sind zahlreich und geographisch
weit gestreut.

Dies alles ist zu bedenken und zu erinnern, wenn es nun im folgenden um
Kirchenportale geht. Was zu den Stadt- und Haustiiren zu sagen war, bildet
den kulturellen Hintergrund fiir die Kirchenportale; es ist zum Verstindnis
viel wichtiger als Erwigungen und Erwartungen abstrakter Theologie oder
tiefsinniger Symbolik, vor allem wenn sie ex post (womoglich mit einem Ab-
stand von vielen Jahrhunderten) an das Material herangetragen werden. Der
Hinweis, dass Kirchentiiren dafiir da sind, um in die Kirche hineinzugehen,
dass sie also zum Durchgehen gedacht sind, erscheint auf den ersten Blick wie
eine iiberfliissige Banalitat. Wozu sollen Tiiren auch sonst gut sein? So banal
ist die Angelegenheit indessen keineswegs, denn hier wird ein fundamentaler
Unterschied zum Sakralbau der Antike im allgemeinen deutlich: Tempel in
der Antike waren keineswegs zum Hineingehen gedacht, ihre Portale daher
keineswegs zum Hindurchgehen. Sie trennten vielmehr den 6ffentlichen Aus-
senraum vom nicht zuginglichen Innenraum, vom Heiligtum; der geldufige
Terminus technicus bringt genau dies zum Ausdruck: Das édvtov ist der Be-
reich, in den man nicht eintreten darf, bzw. der Bereich, der bestimmten Ge-
legenheiten oder dem eingeweihten Kultpersonal vorbehalten ist**. Ganz an-
ders bei den christlichen Kirchen, bei den einfachen Hauskirchen der ilteren
Zeit ebenso wie bei den monumentalen Basiliken ab der konstantinischen
Zeit: Sie sind Gemeinderiume, Versammlungsriume. 'ExxAncia bedeutet
eben genau dies, ebenso wie iibrigens auch cuvaywyn - fiir Synagogen gilt das
hier Gesagte in genau gleicher Weise. Das Portal trennt also nicht ein Innen
und Aussen im Sinne eines «wir da draussen» und «das Heilige da drinnen»,
sondern im Sinne eines «wir da drinnen» und «die Welt da draussen». Dieser
grundlegende Perspektivenwechsel hat Folgen fiir Sinn und Bedeutung der

mortui eiciatur per ipsam portam. peregr. 19,17 (FChr 20, 202,12-14 Réwekamp).

3 peregr. 19,16.

31 peregr. 19,19.

32 Vgl. Drijvers, Abgarsage, 390.

33 Vgl. M.P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 2 Bde (HAW 5,2), Miinchen
31967-74, Bd. 1, 75-77.



«Ego sum ostium» 329

Portale, und in diesem Perspektivenwechsel liegt auch der Grund, weshalb als
Verstindnishintergrund ganz normale Haustiiren viel wichtiger sind als etwa
die uralte Symbolik orientalischer Tempeltore*.

Wenn gesagt wird, dass die Tiiren zum Hindurchgehen dienten, so ist da-
mit noch etwas anderes gemeint: Die Kirchenportale dienten mehr der Ver-
bindung zwischen Innenraum und Aussenraum, der Kommunikation zwi-
schen beiden Bereichen, als der Abgrenzung voneinander. Konkret soll das
heissen, dass diese Portale ihre eigentliche Funktion mehr im gedffneten Zu-
stand als im geschlossenen erfiillten. Sie dienten nicht so sehr dazu, die feiern-
de Gemeinde gegen den Rest der Welt abzuschliessen, sondern mehr dazu, sie
in Beziehung zu ihr zu setzen. Es mag aus der Sicht des modernen Menschen
merkwiirdig erscheinen, beim Beten die Tiiren offen zu lassen, und schon gar
nicht wiirde jemand heutzutage zuhause bei seinem personlichen Gebet auf
die offene Wohnungstiir hin beten. Subkutan, vielleicht allzu intensiv haben
wir alle den Satz Jesu aus Mt 6,6 verinnerlicht: «Du aber geh in deine Kam-
mer, wenn du betest, und schliess die Tiir zu; dann bete zu deinem Vater, der
im Verborgenen ist.» Beten ist Privatsache, gehort in die Intimsphire, ist eine
Angelegenheit, die der einzelne mit seinem Gott ganz allein ausmacht. Zu die-
ser verbreiteten Auffassung hat der Protestantismus (und innerhalb desselben
der Pietismus) gewollt oder ungewollt sicher massiv beigetragen, doch diese
Zusammenhinge nachzuzeichnen, ist hier nicht der Ort®.

Indessen hat doch der zitierte Jesus-Satz seine Bedeutung und seinen Sinn
gerade deshalb, weil er allen antiken Vorstellungen und Gewohnheiten strikt
zuwiderlauft! Es war dem antiken Menschen eine zutiefst merkwiirdige Vor-
stellung, ausgerechnet zum Beten die Tir zuzumachen und das personliche
Gesprich mit einem angeblich verborgenen Vater zu suchen. Man betete im
Freien oder, wo das nicht moglich oder ratsam war, im Haus zum offenen
Fenster oder zur offenen Tiir hin. Welchen Sinn soll es auch haben, die Hinde
und das Herz zum Himmel zu erheben, wenn man den Himmel iiberhaupt
nicht sieht? Schon Daniel betete im babylonischen Exil am offenen Fenster
nach Jerusalem hin (Dan 6,11). Besonders interessant ist eine Erorterung, die
Origenes in seiner Schrift iber das Gebet anstellt. Er erklirt dort seinen Le-
sern, dass und warum Christen nach Osten gerichtet beten® - eine alte Tra-

3 Vgl. dazu "9 Sa‘ar (E. Otto), ThWAT 8, Stuttgart 1995, 358-403, bes. 390-393 (dort
auch weitere Literaturangaben).

3 Vgl. immerhin die knappen Hinweise zur Wirkungsgeschichte des oben zitierten Mt-
Verses bei U. Luz, Das Evangelium nach Matthius, Bd. 1 (EKK 1/1), Neukirchen-
Vluyn 52002, 426.

% Vgl. zu den Anfingen des Brauches M. Wallraff, Die Urspriinge der christlichen
Gebetsostung, ZKG 111 (2000) 169-184 und zu den Auswirkungen auf den Kirchbau
ders., Gerichtetes Gebet. Wie und warum richten Juden und Christen in der Spitan-
tike ihre Sakralbauten aus? in: Dialog oder Monolog? Zur liturgischen Beziehung zwi-



330 Martin Wallraff

dition, die gleich im Zusammenhang des Kirchbaus noch relevant wird. Eine
Schwierigkeit tritt nun allerdings auf, wenn jemand in seinem Haus zufillig
weder Tiir noch Fenster in Richtung Osten hat. Was soll er dann tun? Den-
noch zur offenen Tiir hin beten, auch wenn diese Richtung nicht Osten ist?
Oder auf jeden Fall nach Osten, auch wenn dort nur eine geschlossene Wand
ist? Origenes empfiehlt die zweite Moglichkeit: Die Ostrichtung geht vor,
also ein abstraktes Prinzip, doch mag dies seinen Lesern teilweise gegen den
Strich gegangen sein’’.

Was bedeutet das alles nun fiir die Kirchenportale? Blieben auch sie beim
Gebet der versammelten Gemeinde offen? Auch wenn es aus moderner Sicht
erstaunlich wirkt: Die Antwort lautet im Regelfalle Ja. Man kann sich sogar
in vielen Fillen fragen, ob die Portale iiberhaupt geschlossen werden konn-
ten, ob also tiberhaupt Tiirfliigel aus Holz vorhanden waren. Erhalten haben
sich solche Tiirfliigel etwa in S. Sabina in Rom, es gibt einige wenige weitere
Beispiele®s. Sehr hiufig befanden sich jedenfalls Vorhinge vor den Tiiren, die
sich leider archiologisch nicht oder nur in ganz geringen Resten erhalten ha-
ben. Diese Vorhinge konnten zur Seite oder nach oben gezogen werden, um
den Zugang und den Lichteinfall zu ermdglichen®. Doch unabhingig von der
Frage «Feste Tiir oder Vorhang»: Warum sollten die Portale zum Gottes-
dienst offen geblieben sein?

Nehmen wir einen konkreten Fall, nimlich die Bischofskirche Augustins
in Hippo Regius*. Diese Kirche war wie fast alle frithchristlichen Gemeinde-
kirchen seit Konstantin ein basilikaler Bau, das bedeutet ein langgestreckter
Raum, an dessen einem Ende sich eine Apsis, am anderen Ende ein Portal be-
fand. Der Bischofsthron befand sich in der Apsis, von dort aus predigte Au-
gustin. Viele dieser Predigten sind erhalten, und sehr hiufig schliessen sie mit
der Wendung: Conversi ad Dominum oremus, wortlich: «Lasst uns beten, um-

schen Judentum und Christentum, hg.v. A. Gerhards und H.H. Henrix (QD 208),
Freiburg 2004, 110-127.

¥ pr 32,

3% Vgl. G. Jeremias, Die Holztiir der Basilika S. Sabina in Rom (Bilderhefte des Deut-
schen Archiologischen Instituts Rom 7), Tiibingen 1980, zu den (wenigen) anderen
erhaltenen Holztiiren aus dem 1. Jahrtausend bes. 111-117.

3 Ein literarisches Zeugnis hat sich bei Epiphanios von Salamis erhalten (Brief an Kaiser
Theodosios, hg.v. K. Holl, Die Schriften des Epiphanius gegen die Bilderverehrung,
in: ders., Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte, Bd. 2, Tiibingen 1928, 351-387
[361], Nr. 23, und Brief an Johannes von Jerusalem, im Briefcorpus des Hieronymus,
ep. 51). Zu erhaltenen Vorhang(stiicken) vgl. Deichmann, Einfihrung, 385-387. In
einigen Fillen sind zwar nicht die Vorhinge erhalten, sehr wohl aber die Haken am
Tiirsturz, an denen sie befestigt waren. Das ist etwa der Fall bei der Hagia Sophia in
Konstantinopel, vgl. H. Kahler, Die Hagia Sophia. Mit einem Beitrag von C. Mango
iiber die Mosaiken, Berlin 1967, Abb. 22.

% Vgl. Hippo Regius (N. Duval), RAC 15, Stuttgart 1991, 442-466 (456f.).



«Ego sum ostium» 331

gewendet zum Herrn.»* Was soll das bedeuten? Die Antwort ist relativ ein-
fach, wenn man sich vor Augen fiihrt, dass die Apsis der Kirche nach Westen,
das Portal nach Osten wies. Die Gemeinde horte dem Bischof zu und wandte
sich dann um 180° nach Osten zum Gebet, ganz der alten Tradition folgend,
die schon Origenes bezeugt. Ahnlich wie in den Privathausern, von denen
Origenes spricht, ist es nun schwer vorstellbar, dass man sich zum Gebet vor
die geschlossenen Turen gestellt hat. Im Gegenteil war es die natiirlichste Sa-
che der Welt, dass man die Kirchen zunichst genau so gebaut hat, dass das von
Origenes beschriebene Problem gar nicht erst auftrat, also so, dass man gleich-
zeitig nach Osten und zur geoffneten Tiir beten konnte. Diese Anordnung -
Ostung des Portals, nicht der Apsis - findet sich in den iltesten konstantini-
schen Kirchen, etwa der Bischofskirche in Rom am Lateran oder der Peters-
kirche am Vatikan (tibrigens ist das bis heute dort so0), ebenso bei den grossen
konstantinischen Basiliken in Palistina: in Jerusalem und Tyros. Gerade im
zweiten Fall haben wir durch die Kirchweihrede des Euseb ein schones Zeug-
nis fiir die theologische Deutung der Portale. Euseb vergleicht das Hauptpor-
tal mit Gott Vater, die beiden Seitenportale mit Jesus Christus und dem Hei-
ligen Geist als «den zweiten Strahlen des Lichtes»*2. Von den problematischen
Implikationen dieser Metapher im Blick auf die trinitdtstheologischen (ariani-'
schen) Debatten einmal abgesehen: Es ist nicht gut moglich, diesen Lichtcha-
rakter der Tiiren so besonders hervorzuheben, wenn diese wihrend des Got-
tesdienstes geschlossen waren, ja, einige romische Basiliken zeichnen sich so-
gar durch das véllige Fehlen von Portal und Fassade aus: die Fassade ist hier
aufgelost in eine offene Siulenstellung, die das Licht auf ganzer Breite einfal-
len lisst*. Noch die Portalinschriften der Peterskirche, die Anfang des siebten
Jahrhunderts angebracht wurden, nehmen theologischen Bezug auf den
Lichtcharakter der Tiiren*.

4 Belege und Diskussion des Befundes bei Conuersi ad Dominum (M. Kléckener),
Augl 1, Basel 1986-94, 1280-1282; F. Dolbeau, L’oraison «Conversi ad Dominums.
Un bilan provisoire des recensions existants, in: ALw 41 (1999) 295-322.

2 ... Xpotod 8¢ kol dylov tvebuotog tap’ £xdtepa Tig 10D matpodg ovBevTiog Thg devtépag
avyag 100 dwtog napacyduevos. h.e. 10,4,65 (GCS N.F. 6,2, 881,9-11 Schwartz), vgl.
auch §38.

4 Es handelt sich um Bauten des spiten 4. und frithen 5. Jahrhundert: SS. Giovanni e
Paolo, S. Clemente, S. Vitale, S. Sisto Vecchio, S. Pietro in Vincoli, vgl. H. Branden-
burg, Die frihchristlichen Kirchen Roms vom 4. bis zum 7. Jahrhundert. Der Beginn
der abendlindischen Kirchenbaukunst, Regensburg 2004, 162.

#  Lumine sed magno vibrare ianua cerno,

astriferumque polum indicat ipse nitor.
Terreor et vultus servantum limina sacra:

geminis in portis ora incunda nitent.
Die Inschrift ist literarisch in diversen Handschriften iiberliefert, ICUR 2, 53.78.123.
144.145.



332 Martin Wallraff

Die Situation der zum offenen Portal gewandten, betenden Gemeinde
wird freilich erst plausibel, wenn man bedenkt, dass der Altar erstens iiber-
haupt noch nicht in derselben Weise wie heute Zentrum der liturgischen Fei-
er war und dass er zweitens nicht selten weit vorgezogen im Mittelschiff
stand. Mit dem Autkommen fester Altdre in der Apsis ergab sich natiirlich ein
Konflikt. Nun wurden die Vorziige des anderen Ostungstyps, nimlich der
Ausrichtung der Apsis nach Osten, deutlich; bei dieser Anordnung konnte
man gleichzeitig in Richtung Osten und zum Altar blicken. Daher setzte sich
dieser Typus durch - im Mittelalter und teilweise bis heute. Das Interesse an
den Tiiren als Fokus des Gebets schwand.

Umgekehrt entstand im Laufe des vierten Jahrhunderts eine Tendenz, die
ein Interesse an den Tiiren als abgrenzendes, ausgrenzendes Moment mit sich
brachte. In vielen orientalischen Liturgien - von den iltesten Textzeugen und
bis heute - findet sich der Ruf des Diakons direkt vor der Eucharistiefeier:
«tag 00pog, die Tiiren.»* Ob damit wirklich in allen Fillen gemeint war, dass
an dieser Stelle die (vorher gedffneten) Tiiren geschlossen werden sollten, wie
manche Quellen den Satz deuten*, ist schwer zu entscheiden. Ebenso kann
auch einfach gemeint sein: «Gebt acht an den Tiiren!» - in dem Sinne, dass ab
nun keine unberufenen Personen mehr hineinkommen sollten. In jedem Falle
unterstreicht dieser Satz den abgrenzenden Aspekt der Tiiren, Trennung von
Innen und Aussen, Scheidung der zur Feier zugelassenen Getauften und der
nicht eingeweihten Katechumenen, Interessenten, Aussenstehenden.

Wenn wir uns nun, nach den Uberlegungen zur liturgischen Bedeutung
der Tiiren, wieder den Inschriften, den Bildern der Portale zuwenden, so
iiberrascht die erste Feststellung vielleicht nicht: Solche Gestaltungs- und
Deutungselemente finden sich nicht nur aussen, sondern auch innen an den
Portalen. Eine der prichtigsten mosaizierten Inschriften dieser Art befindet
sich etwa innen tiber der (schon genannten) Tiir von S. Sabina in Rom*. Der
Text bezieht sich auf Stiftungs- und Baugeschichte, die dazugehorigen Bilder
machen eine bemerkenswerte theologische Aussage: Wie zwei Schwestern
stehen dort Judenkirche und Heidenkirche als allegorische Frauengestalten
nebeneinander, also ganz anders als in vergleichbaren mittelalterlichen Dar-
stellungen mit stark antisemitischer Tendenz. Die Prisenz der Gemeinde ver-
dichtet sich symbolisch an der Innenwand des Eingangsbereichs. Inschriftli-
che Zeugnisse tiber die Baugeschichte finden sich auch sonst hiufig tiber den

# - Pars pro toto sei auf den Beleg in dem beriihmten Cod. Barb. gr. 336 (8. Jh.), den ilte-
sten erhaltenen Zeugen der Chrysostomos-Liturgie verwiesen, St. Parenti, E. Velkov-
ska, L’Eucologio Barberini gr. 336 (BEL.S 80), Rom 1995, 31, Nr. 31.

% Etwa Const. App. 8,11,11. Zu beachten ist dabei, dass dort ein apsisgeosteter Raum
vorausgesetzt ist, also eine andere Situation als in vielen der iltesten Kirchen Roms

und des Ostens, wo die Portalseite zugleich die Lichtseite war.
4 ILCV 1778.



«Ego sum ostium» 333

Portalen, am ausfiihrlichsten vielleicht an einer Kirche in Narbonne, wo alle
wesentlichen Daten und Sponsoren genannt werden - bis hin zu einer Auf-
stellung der Einzelposten®.

Theologisch interessant sind solche Inschriften natiirlich dort, wo die Bau-
geschichte den Ubergang vom paganen zum christlichen Kult dokumentiert
- der Fall, dass heidnische Tempel zu Kirchen umfunktioniert wurden, war
ja zumindest im Osten nicht selten. Am Portal einer Kirche im Hauran im
Stiden Syriens liest man etwa: «Ein Haus Gottes ward der Wohnsitz der Di-
monen; erlésendes Licht flammte auf, wo Finsternis verhiillte. Wo [einst] Op-
fer der Idole, [sind] nun Chére der Engel; wo [einst] Gott zum Zorne gereizt
wurde, wird jetzt Gott gewogen gestimmt.»* Aus der polemischen Gegen-
tiberstellung von Licht und Finsternis lernt man auch etwas Wichtiges und
Zutreffendes tiber den jeweiligen Kult: Der Innenraum paganer Tempel war
tatsichlich nicht zuginglich und daher dunkel, Kirchen waren dagegen
Versammlungsriume, die Licht brauchten und daher in der Regel viele Fen-
ster hatten.

Auf diesem Hintergrund sind weitere zeitgendssische symbolisch-theolo-
gische Deutungen der Tiiren und Portale zu sehen; einige heben explizit auf
den Aspekt des Durchgangs, Ubergangs, transitus ab. Apollinaris Sidonius be-
schreibt in einer Inschrift die Situation in seiner Heimatstadt Lyon, wo die
Kathedrale zwischen einer viel befahrenen Strasse und einem schiffbaren
Fluss lag; zwischen den Reisenden hier und dort bietet sich das Kirchenportal
als «Mittelweg», als Strasse zum Heil*®. Ganz ihnlich iiberliefert Paulinus von
Nola eine von ithm selbst verfasste Inschrift an einer Tiir, die von einem Gar-
ten in das Felix-Heiligtum von Cimitile-Nola fiihrte; darin gibt er folgende
Deutung: Dem Eingang vom irdischen Garten in die Kirche entspricht der
Ausgang von der Kirche in den Himmelsgarten des Paradieses®'. Die Kirche,

# ILCV 1806 = CIL 12,5336, datiert auf den 29.11.445, vgl. dazu H.I. Marrou, Le dos-
sier épigraphique de 1’évéque Rusticus de Narbonne, RivAC 46 (1970) 331-349, mit
Text (332f.) und Abbildungen.

4 Der literarisch und theologisch anspruchsvolle Text ist publiziert CIG 4,8627, dat.
um 500:

©£0D yEyovey 01K0g 10 TOV SaHOVaV Kataydylov:
ddc cwtpLov EAopyey, 6mov oKkdTog EKGAUTTEV"
6mov Buoial 8LV, VOV xopol ayyérmv:

onov B¢ napwpyileto, viv Beog £€evpeviletal.

0 Apollinaris Sidonius, ep. 2,10,4.

31 Caelestes intrate vias per amoena virecta, | Christicolae; et laetis decet huc ingressus ab
hortis, | Unde sacrum meritis datur exitus in paradisum. ep. 32,12 (FChr 25/2, 774,11-
13 Skeb). Zum literarischen Charakter des Briefcorpus vgl. S. Mratschek, Der Brief-
wechsel des Paulinus von Nola. Kommunikation und soziale Kontakte zwischen
christlichen Intellektuellen (Hypomnemata 134), Gottingen 2002. Zum archiologi-
schen Befund in Nola vgl. T. Lehmann, Paulinus Nolanus und die Basilica Nova in



334 Martin Wallraff

speziell aber die Tiir wird also zum Durchgang, zur Uberfithrung von der
Erde zum Himmel. Der beriihmte Brief 32 des Paulinus von Nola, der diese
Inschrift iiberliefert, liest sich tibrigens insgesamt wie ein Musterbuch von
Kircheninschriften (und ist wohl auch so gedacht). Geradezu als Klassiker
kann eine Inschrift bezeichnet werden, die ein hiufiges Motiv ausdeutet, nim-
lich das Kreuz, das von einem Kranz umgeben ist. Diese Kombination von
Kreuz als Marterwerkzeug und Kranz als Siegeszeichen versteht Paulinus so:
«Sieh, dass iiber der Halle das gekronte Kreuz Christi, des Herrn steht, das der
harten Strapaze hohe Belohnungen verspricht! Nimm das Kreuz, wenn du die
Krone erlangen mochtest.»*?

Das Kreuz ist hiufig auf, an und tiber Kirchenportalen angebracht worden
(dhnlich wie an Haustiiren) - manchmal mit Bezug auf eine begleitende In-
schrift oder ein begleitendes Bild, manchmal ohne solchen Bezug. Mitunter
erscheint es auch als Christogramm, oder es ist durch den ikonographischen
Kontext christologisch gedeutet. Dies letztere ist der Fall an dem wohl pro-
minentesten noch erhaltenen Kirchenportal der Spitantike, dem Hauptportal
der Hagia Sophia in Konstantinopel. Der bronzene Tiirsturz des justiniani-
schen Baus ist rechts und links jeweils durch ein Kreuz mit ausschwingenden
Enden geschmiickt. In der Mitte steht die Hetoimasia, der zur endzeitlichen
Wiederkunft bereitete Thron; darauf liegt aufgeschlagen das Evangelienbuch
mit den Worten: «Ich bin die Tiir der Schafe; wer durch mich hineingeht,
wird ein- und ausgehen und Weide finden.»** Es ist der locus classicus aus dem
Johannesevangelium, die Schriftitiologie fiir jede christologisch gedeutete
Tiir schlechthin.

Jesus als die Tiir - durch Jesus hineingehen: Damit erhilt die Tiir zentrale
heilsvermittelnde Bedeutung. Was im Evangelium abstrakte Metapher war,
wird nun konkret architektonisch umgesetzt. Aus christlicher Sicht ist mit
dieser Deutung des Portals eine neue Stufe der theologischen Sinnverdichtung
erreicht. Damit soll weder gesagt sein, dass der Bezug auf Joh 10 implizit von
Anfang an und in allen Fillen den christlichen Kirchenportalen zugrunde
liegt, noch dass andere Sinnebenen wegfallen oder nach und nach zuriicktre-
ten. Im Gegenteil sind etwa auch die apotropiische und die bekenntnishafte

Cimitile, Nola. Studien zu einem zentralen Denkmal der spatantik-frithchristlichen
Architektur, Wiesbaden 2004.

52 Cerne coronatum domini super atri Christi, | Stare crucem duro spondentem celsa labori
| Praemia; tolle crucem, qui vis auferre coronam. ep. 32,12 (FChr 25/2, 774,5-7 Skeb,
Us. ebd.).

53 Einev 0 x0prog £yd eipt 1 00pa 1@v mpoPdtmv. At’ £uod €dv Tic e16éA0n eloeievoetan
xai £€eledoetal kol vopnyv evpnoet. Nach Joh 10,7.9. Vgl. Dinkler-von Schubert,
Keuz, 921. (interessant dort der Hinweis auf Bultmann, dessen Einsichten zur Redakti-
onskritik in gewisser Weise durch die Textauswahl vorweggenommen werden); Foto-
grafien bei Kihler, Die Hagia Sophia, Abb. 22 und 62.



«Ego sum ostium» 335

Funktion, wie sie bei den Haustiiren begegnet war, bei den Kirchenportalen
immer mit in Anschlag zu bringen. Es fehlt auch nicht an theologisch reflek-
tierten Portalgestaltungen, die ohne christologischen Bezug auf das Johannes-
Zitat auskommen, sondern dafiir andere biblische Interpretationen finden. In
Syrien hat sich die folgende Inschrift erhalten: «Dies ist die Pforte des Herrn;
die Gerechten werden durch sie eingehen. Auf diesen Fels will ich meine Kir-
che bauen, und die Pforten des Hades werden sie nicht iiberwinden.»** Die
Verbindung zu dem Fels-Wort aus Mt 16,18 ist freilich etwas gekiinstelt - zur
Stichwortverkniipfung geniigen die «Pforten des Hades». Der im ersten Teil
zugrunde liegende Psalmvers (Ps 118,20) ist hingegen héufig in diesem Zusam-
menhang verwendet worden - nicht zuletzt auch im Katharinenkloster am Si-
nai, einem der schonsten und theologisch tiefsinnigsten Portal-Ensembles.
Dort ist neben dem Psalmvers tiber der Tir der Satz aus der Gottesoffenba-
rung an Moses (Ex 3,14f.) zu lesen: «Ich bin der Gott deiner Viter, der Gott
Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs. Ich bin der, der ist.»*» Wer
die Tiir durchschreitet, dessen Blick fillt auf das Apsismosaik mit dem herrli-
chen Mosaik der Verklirung Jesu zwischen Moses und Elias. Die Offenba-
rung an Moses erhilt damit eine christologische Sinnebene, und die Tiir wird
zum Ort der Theophanie, gedeutet auf Christus.

Der Satz Jesu «Ich bin die Tiir» sollte nicht als die Summe der Theologie
des frithchristlichen Kirchenportals betrachtet werden, wie es iiberhaupt die
Theologie des Kirchenportals nicht gibt. Sehr wohl aber trigt er bei zu einer
beachtlichen und zugleich zu wenig beachteten theologischen Sinnverdich-
tung an den Portalen. Was iiblicherweise am Anfang steht, mége hier zum
Schluss erlaubt sein, nimlich der Versuch, die Ausfihrungen mit ein paar
Sitzen in der Forschungsdiskussion zu verorten.

Es gab in der Forschung den verstindlichen Wunsch, mit dem Kirchbau
der Spitantike tiefsinnige Deutungen zu verbinden, sie in Beziehung zu set-
zen zur Theologie der Kirchenviter. So wurde die frithchristliche Basilika als
Bild des himmlischen Jerusalem gesehen und Kuppelbauten als Bild des Him-
mels. Sodann gab es Versuche, ekklesiologische Metaphern der Kirchenviter
auf die Baudeutung zu applizieren, etwa Kirche als Schiff, als Leib Christi, als
Gemeinschaft unter dem Kreuz®. Alle diese Versuche sind im Grunde als ge-
scheitert anzusehen, oder - genauer gesagt - sie bieten legitime theologische

5 Adn 1 moAn 10D kvplov, dixaor eioed]evo]o]vton &v aOti). [Eni to0tm T nétpq oiko-
Souno[® pov Ty €xlxAnciav, kol [al mHAJar ddov ol ui katioyvolovowv avtile. IGLS
2,271, aus Mou‘allaq, dat. 606/07.

5% By eiul 6 0(ed)¢ 1@V notépwv cov, 6 B(e0)g "APpadu kol 6 B(e0)¢ Toaax kol 0 6(e0)g
TakdP. T Eyo eipi 0 dv. T L. Sevéenko, The Early Period of the Sinai Monastery in the
Light of Its Inscriptions, DOP 20 (1966) 255-264 (262, Nr. 2,1).

5%  Als einer unter mehreren sei nur L. Kitschelt, Die frithchristliche Basilika als Darstel-
lung des himmlischen Jerusalem, Miinchen 1938 genannt.



336 Martin Wallraff

Deutungen, die der Architektur selbst gegeniiber sekundir sind; sie tragen
nicht zum Verstindnis ihrer Gestaltung bei. Aus diesem Grunde hat sich die
Diskussion der vergangenen Jahre von solchen Fragen abgewendet und auf
die Entstehung von Architekturtypen und die Vorgeschichte einzelner Bau-
elemente konzentriert”. Indessen hat man vielleicht zu friih den theologi-
schen Diskurs dispensiert. So wenig fruchtbar die Diskussion tiber Architek-
tur als Bedeutungstriger im Hinblick auf den gesamten Kirchbau ist, so sehr
lassen sich doch einzelne Bausteine und Elemente benennen. Die beiden wich-
tigsten sinntragenden Elemente sind Apsis und Portal. Wahrend das erste
etwa bei den grossen Apsismosaiken buchstiblich offen-sichtlich ist und da-
her auch immer wieder diskutiert wurde, ist Sinn und Bedeutung der Tiiren
noch zu wenig beachtet.

Zu den Griinden gehort sicher die Tatsache, dass Tiiren im allgemeinen in
der modernen kulturellen Welt ihre Bedeutung verindert haben. Weder ha-
ben Haustiiren eine geistig-geistliche Funktion als Ort der Dimonenabwehr
und Segensvermittlung noch haben Kirchentiiren in unserem religiésen Emp-
finden eine besondere liturgische Bedeutung. Ja, das Gebet zum offenen Kir-
chenportal hin, durch das die Sonnenstrahlen einfallen, widerspricht unserem
Gottesdienstverstindnis.

Eingangs war die Rede von der Spitantike als einer Schwellenzeit, Zeit des
Ubergangs, transitus von der Antike ins Mittelalter. Wihrend Tiire und Tore
in der Moderne ihre kulturelle Bedeutung gewandelt haben, stand das Mittel-
alter der Antike noch niher. Man kann den theologischen Reichtum mittel-
alterlicher Kirchenportale nicht verstehen ohne die Wurzeln in der Spitanti-
ke. Das Portal als Ort der Christus-Prisenz zieht immer weitere Sinnebenen
an sich®®. Eine Theologie des mittelalterlichen Kirchenportals kann hier nicht
entwickelt, ja nicht einmal angedeutet werden; man kann auch fragen, ob es
die Theologie des Portals tiberhaupt gibt (es liesse sich dariiber sinngemiss
dhnliches sagen wie iiber die Forschungsdiskussion der Spitantike). Immer-
hin sollte darauf hingewiesen werden, dass in einem wesentlichen Punkt eine
Verschiebung gegeniiber der Spitantike stattfindet. Christus ist im Mittelalter
am Portal prisent in der spezifischen Funktion des Weltenrichters. Die Ge-

57 Aus der ausgeweiteten Diskussion iiber die Urspriinge der christlichen Basilika sei nur
auf einen zu wenig beachteten, da etwas abgelegen publizierten Beitrag verwiesen: J.
Christern, Die «Gerichtsbasilika» beim Forum von Tipasa (Neuaufnahme), ihre
Funktion und die Frage nach Vorbildern fiir den basilikalen Kirchenbau, in: Studien
zur spitantiken und byzantinischen Kunst, FS F.W. Deichmann, hg.v. O. Feld und
U. Peschlow, Bd. 1 (R6misch-Germanisches Zentralmuseum. Forschungsinstitut fiir
Vor- und Friihgeschichte. Monographien 10,1), Bonn 1986, 163-204.

58 Immer noch niitzlich ist das materialreiche Buch von J. Sauer, Symbolik des Kirchen-
gebiudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters, Freiburg 21924
(Nachdruck Miinster 1964), hier besonders 308-374.



«Ego sum ostium» 337

richtsszene wird die klassische Darstellung an dieser Stelle, sie findet sich zu-
nichst innen (etwa in der Kathedrale von Torcello in der Lagune von Vene-
dig, eine Reminiszenz an den antiken Blick von innen aufs Portal), spiter
meist aussen, so auf den grossen Tympana der franzdsischen Sakralarchitek-
tur (etwa in Conques oder Autun). Christus als Weltenrichter: So sehr dieses
Bild die christologische Sinngebung des Portals in der Sp'a'.tantike voraussetzt,
so sehr verindert es doch auch die Deutung. Das Portal ist nicht mehr Him-
melslicht fiir die innen versammelte Gemeinde, Offnung zur Welt, heilbrin-
gender Ubergang von der Erde zum Paradies, sondern Ort der Trennung zwi-
schen Innen und Aussen, Geretteten und Verdammten, Kirche und Welt. Mit
diesen Bemerkungen sind jedoch die zeitlichen und inhaltlichen Grenzen des
vorliegenden Beitrags schon weit iiberschritten.

Abstract

Schon seit langer Zeit sind Theologen bestrebt, Verbindungen zwischen theologischer
Theoriebildung und der beginnenden christlichen Monumentalarchitektur der Spitantike
zu finden. Diese Suche kann insofern als gescheitert gelten, als der frithchristliche Kirchbau
seine konkrete Gestalt nicht primir theologischen Uberlegungen verdankt. Sehr wohl al-
lerdings gibt es einzelne theologisch sinntragende Bauelemente. Unter diesen sind die Ti-
ren bzw. Portale oft unterschitzt worden.

Der vorliegende Beitrag wendet sich diesem Thema zu. Dabei vertritt er die These, dass
die Deutung eher von «alltiglichen» Tiiren und Toren als etwa vom Symbolismus des
Tempeltors ihren Ausgang nehmen muss. Haustiiren wurden etwa durch Inschriften apo-
tropiisch, bekenntnishaft oder als Segenswunsch gedeutet. Ahnlich erscheint das Kirchen-
portal als Ubergang von der Sphire dieser Welt in die himmlische Welt. Dabei sind diese
Portale (anders als spiter im Mittelalter) Stitten des Lichtes und der Verbindung zum Him-
mel. Sie blieben wihrend des Gottesdienstes gedffnet und konnten christologisch gedeutet
werden.

Martin Wallraff, Basel






	"Ego sum ostium" : Kirchenportale und andere Türen im antiken Christentum

