Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Zur Einfuhrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom
Autor: Brenk, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Einfithrung des Kultes der heiligen Kosmas und
Damian in Rom

Nach dem tiberzeugenden Nachweis von Domenico Palombi', dass bis zum
2. Jh. Jahrhundert n.Chr. im Umfeld von SS. Cosma e Damiano und der Ma-
xentiusbasilika medizinische Vorlesungen abgehalten und Arzneimittel ver-
kauft worden sind, stellt sich die Frage, was Konig Theoderich veranlasst ha-
ben kénnte, zwischen 526 und 530 in dem Bibliothekssaal des Forum Pacis
eine Kirche einzurichten, die den beiden Arzt-Heiligen Kosmas und Damian
geweiht wurde. Prima vista scheint die Annahme naheliegend, dass es sich
hier um eine bewusste Wahl seitens Theoderichs gehandelt haben kénnte, mit
welcher die medizinische Aktivitit der Heiden durch eine viel wirksamere
christliche Heilkunst ersetzt werden sollte, zumal die Legende? der Heiligen
besagt, dass sie ihre Behandlungen gratis ausfiihrten. Da sie aber lingst gestor-
ben waren, ist die Frage der Gratisbehandlung nur eine theoretische, denn die
Pflicht eines Heiligen besteht bekanntlich darin, Wunder zu vollbringen und
nicht darin, das Berufsethos der Arzte mit Gratisbehandlungen zu unterlau-
fen. Im Falle von Kosmas und Damian wissen wir, dass sie thre Patienten im
Schlaf heilten. Wenn bei der Kirche von SS. Cosma e Damiano ein Raum fiir
die Inkubation vorhanden gewesen wiire, dann wiire eine mehr oder weniger
seriose medizinische Behandlung der Patienten durch die Praxis der Inkubati-
on abgeldst worden, aber das ist nicht wirklich beweisbar®. Kurzum: Es geht
hier keineswegs um die Kontinuitit eines Kultes, sondern hochstens um die
Kontinuitit einer drztlichen Tiatigkeit, und selbst diese Kontinuitit nachzu-
weisen ist ein Ding der Unmoglichkeit.

1 D. Palombi, Compitum Acilium: la scoperta, il monumento e la tradizione medica del
quartiere, Rendiconti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 70 (1997-98)
115-135; es ist nicht bewiesen, dass die Bibliothek Galens in einem Raum des Forum
Pacis untergebracht war. Siehe jetzt G.W. Houston, Galen, his Books and the Horrea
Piperataria at Rome, Memoirs of the American Academy at Rome 48 (2003) 45-50.
Galen berichtet um die Mitte des 2. Jh. (de comp.med.per.gen.I.1), dass seine Biicher
in einem Stapelraum (amoBnkn) bei der Via Sacra aufbewahrt wurden und dass sie
anlisslich eines Brandes des Forum Pacis verbrannten (w0 tfig Eipivng tépevog). Hou-
ston nimmt an, dass sich dieser Stapelraum in den Horrea Piperataria befand (ibid.
48). Dio berichtet dagegen, dass der soeben erwihnte Brand tag dnobfxag t@v e Ai-
yuntiov kol 1@v Apofiav zerstort habe. Offenbar konnte Galen medizinische Pro-
dukte (Pflanzen, Gewiirze) aus Agypten und Arabien in den Horrea Piperataria
erwerben und hatte demzufolge dort auch seinen privaten Stapelraum, eben eine
¢no6nkn, in welcher er sowohl Biicher als auch seine Spezereien aufbewahrte.

2 P. Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, RivAC 80 (2004) 203.

3 L. Deubner, Kosmas und Damian. Texte und Einleitung, Leipzig 1907, 73.

ThZ 2/62 (2006) S. 303-320



304 Beat Brenk

Was nun? Nehmen wir einmal an, dass die arztliche Lehr- und Heilti-
tigkeit auf dem Forum Pacis und der Verkauf von Pharmaka in den Horrea
Piperataria (Fig. 1) eine Fortsetzung bis wenigstens ins 4. Jahrhundert gefun-
den hitten, dann kann man sich fragen, ob sich so etwas wie eine postume
miindliche Memoria um diese Lehr- und Heiltitigkeit eingestellt hat, als diese
lingst verschwunden war. Wie mag eine solche postume Memoria ausgesehen
haben? Denkbar wire, dass diese Memoria von den Hindlern im Gewiirz-,
Drogen- und Spezereienmarkt in den Horrea Piperataria* gepflegt wurde.
Vielleicht hatte man dort Bildnisse von Galen aufgestellt, und Inschriften
kénnten an den grossen Arzt erinnert haben. Die Spezereihindler wiren
dann die Triger der Fama des Galen und seiner Genossen gewesen, zumal Ga-
len unter den rémischen Christen eifrige Leser und Verehrer gefunden hatte,
denn er galt als der «erste Grieche, der ein anerkennendes Urteil gegeniiber
den Christen gefillt hat»*. Aus dieser Perspektive wird man nicht sogleich be-
haupten wollen, dass es ein blosser Zufall war, dass Theoderich auf dem Fo-
rum Pacis eine Kirche (Fig. 2) den beiden Arztheiligen errichtete. Oder ging
es Theoderich darum, einen prominenten konstantinopeler Kult an abermals
prominenter Stelle in Rom - auf dem Forum Romanum - zu installieren?
Maoglich ist dies durchaus, aber wie soll man dies beweisen? )

Im Gegensatz zu fritheren Autoren hat sich Palombi nicht auf die Aste
hinaus gelassen. Er sagt: «Galeno utilizzava una apotheca situata presso la Via
Sacra, probabilmente nel settore meridionale degli stessi horrea». «Intorno a
questa zona lo stesso Galeno testimonia lo svolgimento delle dimostrazioni
anatomiche. la dissezione e la vivisezione animale»®.

«L’edificio pubblico espressamente ricordato per tali spettacoli ¢ il Tempio
della Pace in un luogo evidentemente prossimo alla biblioteca, se Galeno,
come dice, durante la dimostrazione pote fare ampio uso di testi e libri non
suot’, recandosi ogni giorno al tempio della Pace nel quale prima che brucias-
se, era abitudine per tutti coloro che praticavano le arti razionali radunarsi. ...
Anche le discussioni mediche pure e semplici si portavano abitualmente dal
capezzale del malato al Foro della Pace, ove 1 medici erano soliti riunirsi in
assemblea ... ¢ evidentemente esistito un ambiente prossimo alla biblioteca del
Templum Pacis nel quale dobbiamo riconoscere il luogo utilizzato per le ri-
unioni e le dispute di medici: questo luogo potrebbe riconoscersi nell’aula ab-
sidale presso ’angolo meridionale del Foro della Pace, successivamente modi-
ficata con I’aggiunta di quel misterioso edificio cilindrico che ... ci ostiniamo
a denominare tempio di Romolo»®.

+  Palombi, Compitum Acilium, 115-135, besonders 128-129.
5 A. von Harnack, Medicinisches aus der iltesten Kirchengeschichte (TU VIII), Leipzig
1892, 37-147, besonders 38.

Palombi, Compitum Acilium, 130.
7 Palombi, Compitum Acilium, 131 zit. Galen de libr. Propr. 2, XIX.



Zur Einfiihrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 305

Ganz anderer Meinung war der Herausgeber der Vita und Wunderberich-
te von Kosmas und Damian L. Deubner?, der glaubte, dass es sehr wahrschein-
lich sei, «dass die Dioskuren wegen ihrer Heilkraft auf dem rémischen Forum
in so enge Verbindung mit der Heilgottin Juturna traten, in deren Bezirk we-
nigstens in spiterer Zeit Asklepios verehrt und somit Inkubation geiibt wur-
de». Allein, H. Delehaye'®, der grosse Kenner der christlichen Legenden, lehn-
te die von Deubner favorisierte These, dass der Kult von Kosmas und Damian
die Nachfolge des Kultes der beiden Dioskuren angetreten habe, mit Recht
ab. Auch neuerdings hat Jaako Aronen, der sich ausfithrlich mit dem Lacus
Iuturnae beschiftigte, eine Kontinuitit des Heilkultes der Tuturna bestritten!!.
Die religiose Rolle der Gottin Iuturna kann in der Spitantike nicht mehr aus-
gepragt gewesen sein. Mit dem Gesetz von 391/92 verlieren die paganen Kulte
ihre Bedeutung auf dem Forum, weil die Opfer und Zeremonien verboten
wurden. Auch der Vestakult erlischt um diese Zeit. Das Forum blieb aber so-
zialer und politischer Treffpunkt: «si mantenne il valore monumentale delle
statue e degli edifici cultuali pagani, anche se ormai privi di significato religio-
so, e molte statue di divinita pagane venivano restaurate ancora nel V seco-
lo»'2. «Su queste basi possiamo concludere che, dopo la fine del IV secolo, il
complesso dedicato a Giuturna, poteva continuare la sua esistenza ma ormai
come un monumento svuotato di ogni funzione religiosa». «Appare pertanto
chiaro che il culto vero e proprio della fonte di Giuturna non si trasformo in
un culto cristiano»'3. Der Lacus Iuturnae blieb jedoch als Quelle bis ins Mit-
telalter erhalten, und man muss damit rechnen, dass sich auch nach dem Er-
16schen der eigentlich religiosen Aktivititen am Lacus abermals eine miind-
liche Memoria installierte, welche den Ort als Schépfstelle fiir Wasser attrak-
tiv machte. An der Quelle des Lacus Tuturnae Wasser zu schopfen, galt ver-
mutlich als heilsam, daher sind im Lacus zahlreiche mittelalterliche Kriige
gefunden worden, die heute im Museo Nazionale Romano «Crypta Balbi> auf-
bewahrt werden!*.

Palombi, Compitum Acilium, nota 45.

9 Deubner, Kosmas und Damian, 56.

10 H. Delehaye rez. L. Deubner, Kosmas und Damian, AnBoll 27 (1908) 223-225.

11 J. Aronen, La sopravvivenza di culti pagani e la topografia cristiana dell’area di Giu-
turna e delle sue adiacenze, in: E.M. Steinby (Hg.), Lacus Iuturnae, Bd. 1, Rom 1989,
148-174; F.A. Bauer, Stadt, Platz und Denkmal in der Spatantike, Wiesbaden 1996, 49.

12 Aronen, La sopravvivenza,148.

3 Aronen, La sopravvivenza, 149, 155 «non sappiamo se il culto terapeutico della zona
del lacus Iuturnae fosse ancora cosi forte nella tarda antichita da poter garantire, per
tutto quell’arco di tempo [4. Jh. - um 700], la persistenza della devozione popolare che
ad esso era rivolta».

4 G. Maetzke, La fonte di Giuturna, in Roma dall’antichita al medioevo. Archeologia e

Storia nel Museo nazionale romano Crypta Balbi, a cura di M.S. Arena, P. Delogu, L.

Paroli, M. Ricci, L. Sagui, L. Venditelli, Milano 2001, 564-569.



306 Beat Brenk

Das im 6. Jh. errichtete Oratorium der Vierzig Mirtyrer liegt nur nahe am
Lacus Iuturnae, steht aber nicht in dessen Kult-Nachfolge. Aronen glaubte je-
doch, dass «¢ possibile che i culti pagani dell’area abbiano influenzato I'intro-
duzione del culto di Maria nello stesso luogo». «Significativo é il fatto che, nel-
le vicinanze, sono attestati i culti di almeno tre divinita femminili: Vesta,
Giuturna e Minerva, che avevano une certa importanza ancora nel tardoanti-
co», Vom 7./8. Jahrhundert an scheint dieser Kult der Miitter in der Kirche
S. Maria Antiqua eine Fortsetzung gefunden zu haben, denn neben der Mut-
tergottes sind dort auch die hl. Anna und die Makkabaermutter Solomone
verehrt worden'®. Sowohl der hl. Anna (Fig. 3) als auch der hl. Solomone sind
mit griechischen Lettern beschriftete, freskierte Ikonen gestiftet worden. In
einer Nische im rechten Seitenschiff, die der privaten Andacht der Gliubigen
diente, sind sogar drei Miitter mit ihren Kindern zur Verehrung dargestellt:
Maria mit dem Christuskind, Anna mit Maria sowie Elisabeth mit Johannes
dem Tdufer.

Kehren wir nach SS. Cosma e Damiano zuriick! Bevor wir eine medizini-
sche Kontinuitit auf dem Platz des Forum Pacis beschworen, die es vielleicht
nie gegeben hat, mochte ich den Kult von Kosmas und Damian vor der Zeit
Theoderichs unter die Lupe nehmen. Wie bedeutend war dieser Kult und wo
hat er sich bemerkbar gemacht? Die erste Erwihnung des Kultes in Rom er-
folgt im Liber Pontificalis unter Symmachus 498-51418: «Item ad sancta Maria
oraturium sanctorum Cosmae et Damiani a fundamento construxit». Kenne-
dy, der die Heiligen des Messkanons untersucht hat, sagt: «The cult of the two
martyres medici, Cosmas and Damian, reached Rome only at the beginning
of the sixth century. The oratory built for them in the neighbourhood of St.
Mary Major by Pope Symmachus is the first indication that Rome had adop-
ted these two saints, so popular in the East»'”. Und weiter meint Kennedy:

15 Aronen, La sopravvivenza, 152.

16 B. Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte: Von der <raison d’étre> des Bildes im 7.
Jh. in Rom, in: Uomo e Spazio nell’Alto Medioevo. Settimane di Studio del Centro
Italiano di Studi sull’Alto Medioevo L, vol. 2, Spoleto 2003, 971-1053.

7 J. Wilpert, Die rémischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen Bauten vom IV.
bis zum XIII. Jahrhundert, Bd. 4, Freiburg 1.Br. 1916, Taf. 194.

8 Liber Pontificalis I 262 (Duchesne); V.L. Kennedy, The Saints of the Canon of the
Mass, Citta del Vaticano 1938, 127; zwischen 450 und 590 erwihnt das Martyrolo-
gium Hieronymianum unter V. kal. Oct.: Aducie civit. Egia natl. SS. Cosme, Legonti
et Damiani mart. Et in Bizentio Cosmae et Damiani. Die beiden Heiligen werden also
in Rom am 27. September kommemoriert, anderswo jedoch am 1. November oder
am 1. Juli. Diese verschiedenen Kulttraditionen kénnen uns im vorgegebenen Zusam-
menhang nicht interessieren. Eine weitere Erwihnung der Arztheiligen erfolgt unter
Felix IV LP. Zwischen 492 und 600 hat das Gelasianische Sakramentar eine Erwih-
nung unter V.kal.oct. (27. Sept.); P. Chioccioni, La basilica e il convento die SS
Cosma e Damiano a Roma, Roma 1963.



Zur Einfithrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 307

«The cult of the saints passed to Constantinople in the first half of the fifth
century; a church was built under their name by Proclus (434-447)»2.

Die Anfinge des Kultes um Kosmas und Damian im griechischen Osten
verlieren sich im Dunkeln. Thre Viten bieten widerspriichliche Informatio-
nen?!. Vielleicht stammten die beiden aus der Provinz Arabia, d.h. wohl der
Gegend um Bosra/Gerasa/Philadelphia, von wo sie sich nach Nordsyrien
und Kilikien begeben haben sollen. Nach Malalas schitzte Carinus, der Bru-
der Numerians, die beiden Arzte, weil sie Heilungen bewirkten. Carinus zog
sich anldsslich eines Krieges gegen die Perser eine Kopfverletzung zu?, die
von Kosmas und Damian nachts durch Gebet geheilt wurde. Aufgrund des ge-
genseitigen Vertrauens baten die beiden Heiligen den Kaiser, die Christen im
Staat zu schiitzen. Dann aber kam es anders. Unter Diokletian sollen sie das
Martyrium erlitten haben, moglicherweise in Aegae in Kilikien oder in der
Nihe von Kyrrhos. Thr Grab soll sich in Kyrrhos befinden. In den von Deub-
ner herausgegebenen Wunderberichten bezeugt das Wunder Nr. 12 die
Prisenz eines Grabes von Kosmas und Damian in Kyrrhos?, 21 km im Nord-
osten von Aleppo. Seit dem 5. Jahrhundert hatte Kyrrhos eine den anargyroi
geweihte Kirche, die den Anspruch erhob, die Gebeine der Heiligen zu besit-
zen?*. Der im Jahr 457 verstorbene Bischof Theodoret von Kyrrhos schreibt
in einem Brief an den magister militum: grandem siquidem contra nos multi-
tudinem congregantes incendere minabantur sanctorum bonorumque vic-
torum et athletarum Christi Cosmae et Damiani basilicam?. Ein so kritischer
Kopf wie Delehaye?® zweifelte nicht an der Existenz des Grabes von Kosmas
und Damian in Kyrrhos, aber archiologisch nachgewiesen ist weder das Grab
noch die ihnen geweihte Grabkirche.

Bereits um 400 gab es eine Kapelle der hl. Kosmas und Damian bei Alep-
po?,im 5. Jh. eine in Edessa?®. In der sog. Atriumskirche von Apamea hat sich

19 Kennedy, The Saints, 138.

20 Kennedy, The Saints, 140.

21 AA.SS.Sept. VIL 400-448; Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, 203-210.

22 Malalas XII p.304 -306 Bonn; diese Begebenheit berichtet auch die syrische vita, vgl.
Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, 207.

2 Deubner, Kosmas und Damian, 128-132.

24 Deubner, Kosmas und Damian, 81.

2 Zum Grab und Kult der beiden Arztheiligen vergleiche man: AA.SS.Sept. VII pp.
410-418; P. Grossmann, S. Michele in Africisco zu Ravenna, Mainz 1973, 51 nota 509;
Theodosius der Pilger berichtet: In Quiro. Ubi sunt sancti Cosmas et Damianus, qui
ibi et percussi sunt (Geyer 150); vgl. auch Prokop de aed. 2.11; A.-]. Festugiére, Sainte
Thecle, saints Come e Damien, saints Cyr et Jean, saint Georges, Paris 1971, 120-125
£vha td tipe Aetyova v Bavpacstdv todtov dyiov kol Bepandviov 100 Xpiotod Kooud
Kol Aopiovol arokelvToL.

% Delehaye rez. L. Deubner, 223-225.

27 Deubner, Kosmas und Damian, 44; Prokop de aed. II 11 berichtet, dass Kaiser Justi-



308 Beat Brenk

ein Reliquiar des 5./6. Jh. mit einer Inschrift erhalten, die die Namen der bei-
den Arztheiligen nennt. Ich komme auf dieses Reliquiar spater zuriick.

Bevor wir uns der Archiologie und den Bildern zuwenden, mochte ich
noch einige Charakteristika der Wunderberichte mitteilen, weil sie uns wich-
tige Informationen zum Kult der beiden Heiligen tiberliefern. In Konstanti-
nopel ist die Kosmas und Damiankirche év 1@ {evypatt zur Zeit des Patriar-
chen Proclus 434-446 entstanden?. Die wichtigste aller Kosmas- und Damian-
Kirchen Konstantinopels ist aber die sog. Koopidiov, erbaut vermutlich zur
Zeit Theodosius II. um 439. Wihrend des Bilderstreits wird von einer Ikone
mit der Darstellung Christi in Begleitung der Muttergottes und zweier Heili-
ger berichtet, die sich im rechten Portikus befunden haben soll*°. Festugiere
bezeichnet die Kirche als den renommiertesten Kultplatz fiir die beiden Hei-
ligen in Konstantinopel®!. Die Kosmidionkirche war von Paulinus, einem Ge-
fihrten des Kaisers, erbaut in seinem Besitz ta [TovAivov. Vor der Kirche lag
ein grosser Hof mit vier Portiken, der 8uciactipiov hiess. Unter diesen Por-
tiken haben sich die Kranken niedergelassen, wo sie Tag und Nacht auf ein
Wunder warteten. Zwischen den Siulen wurden Ticher aufgehingt, sodass
sich einzelne Kranke isolieren konnten. Frauen und Minner waren nicht ge-
trennt®Z.

Es gab ausserdem ein Haus fiir die Giste und Fremden (Eévov) mit einer
Krankenstation und einem Operationssaal, wo sich ein Arztneimittelschrank
befand, sowie eine Apotheke (| 1@v ¢apudxwv 6fkn), die von einer Schranke
umgeben war®. In Wunder 13 ist von einem Mann namens Konstantin die
Rede, der in der Armee diente. Aus Anlass einer militirischen Mission ver-
liess er Konstantinopel, trug aber - fiir seine Sicherheit - eine Ikone mit der
Darstellung von Kosmas und Damian bei sich*: énedépeto 10 éxtinopo t@dv
oylov €v €1KOVL TPOG AoPOAELaV 18iav.

nian «aus Verehrung fiir Kosmas und Damian» aus der Stadt Kyrrhos eine wohlha-
bende und sehr beachtliche Stadt machte.

28 Ebd.; B. de Gaiffier, Les notices des papes Félix dans le martyrologe romain, AnBoll
81 (1963) 333-350. «Nonnos d’Edesse consacre aux Anargyres un martyrium le 28
octobre 457 dans un hépital de la ville» I. Guidi, Chronica minora. texte I, Paris 1903,
7y

2 R. Janin, La géographie ecclésiastique de I’'empire byzantin, Bd. 3, Paris 1953, 294-299
Richter 200. Das dazugehorige Kloster poviig Iaviivov ist 518 bezeugt. Justinian
stellte die Kirche wieder her (Prokop de aed. 1.6). 626 wird der Komplex von den Ava-
ren gepliindert, 629 wird die Kirche niedergebrannt. Janin, ebd. 297.

30 787; Mansi XIII 64 CD; Richter, 150-153.

31 Festugiére, Sainte Thecle, 83-213, besonders 87: «le lieu de culte des Anargyres le plus
renommé dans la ville».

32 Festugiére, Sainte Thecle, 87.

3 Festugiere, Sainte Thecle, 90.

3 Festugiere, Sainte Thecle, 125.



Zur Einfihrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 309

Nun erkrankt seine Frau und hat eine Vision der beiden Heiligen. Hierauf
zieht der Ehemann seine Ikone aus der Tasche und zeigt sie ihr. Sie kiisst die
Ikone und erkennt, dass die beiden Heiligen wirklich bei ihr waren: 811 eiyev
&V 10 VTopacy A aVTol Ta TAV Ayl £v E1KOVL EKTUTOLATO.

Im Wunderbericht Nr. 30% tritt ein Kranker mit einer Fistel in den
Narthex der Kirche und sieht dort das Bild Christi, das sich unter dem rechten
Portikus befindet. Auf dem Bild sind auch Maria, die beiden Arzteheiligen
und ein hoher Beamter namens Leontios dargestellt. Offensichtlich handelt es
sich hier um ein privates Ex Voto eines gewissen Leontios, d.h. wohl um ein
Fresko oder um ein Mosaik. Aus diesen Wunderberichten geht klar hervor,
dass Bilder im Zusammenhang mit dem Kult um Kosmas und Damian von er-
heblicher Wichtigkeit waren, und zwar nicht im offiziell-kirchlichen, son-
dern eher im privaten Rahmen. Wie sahen diese Bilder aus?

Eine kleine Ikone des 7. Jahrhunderts, die sich im Sinaikloster erhalten
hat, gibt uns eine Vorstellung vom Aussehen tragbarer Ikonen. Diese Ikone
misst 35.3 x 10 cm und zeigt bloss die Darstellung des Damian?*® (Fig. 4). Es
muss sich um ein Diptychon gehandelt haben, dessen Gegenstiick jedoch
nicht erhalten ist. Die Inschrift besteht aus grossen Goldlettern und lautet: O
ATTIOX AAMIANO(Z). In seiner rechten Hand hilt er einen langen weissen
rohrenférmigen Behilter mit purpurnen Laschen ringsum. Es diirfte sich um
einen Behilter fiir Operationsbesteck handeln, zweifellos nicht um eine Rol-
le¥. Vergleichen wir die beiden arabischen Heiligen im Apsismosaik von SS.
Cosma e Damiano (Fig. 5 und 8) mit diesen Ikonen, so treten die Unterschie-
de deutlich hervor. In der romischen Kirche sind die beiden Heiligen mit dem
Mantel (Paenula) bekleidet und tragen eine Umhingetasche mit Medikamen-
ten oder Arzt-Utensilien®®. Die Glaubigen trugen offensichtlich derartige Mi-

% Deubner, Kosmas und Damian, 174; Festugiére, Sainte Theécle, 170: éEeA0av &v 1¢
naifpo (...) kol Préyag £ig T £lkdva 100 cOTHPOG THY GVOKEPEVIY €V Tf KOTO THY
de&Lav otod (yéypamtar 8¢ €v avrtii 1 1€ dyla Mapio Beotdrog kol ol dyiot Bepdmovieg
100 Xprotot Koopdg kai Aopiavog kal Tig t@v Leydimv avdpdv, Aedviiog totvopa)
deNoelg EKTEVELS ...

3% K. Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Icons, vol. 1,
Princeton 1976, Taf. LXV; erwihnenswert ist ein Kapitell mit der Inschrift AGIOS
DAMIANOS aus Madba’a, heute im Museum von Hama, das eine heute abgearbei-
tete stehende Figur des Heiligen zeigte. C. Strube, Die Kapitelle von Qasr ibn War-
dan. Antiochia und Konstantinopel im 6. Jahrhundert, JAC 26 (1983) 59-106,
besonders 73, Taf. 16b.

% Auf einem Triptychon-Fliigel im Sinaikloster aus dem 10. Jh. hilt Damian ein Opera-
tionsmesser: Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine, 88-91, Taf. XXXIV.

3 G. Matthiae, Mosaici medievali di Roma. SS. Cosma e Damiano e S. Teodoro, Roma
1948; E. Kitzinger, Byzantine Art in the Making. Main Lines of Stylistic Develop-
ment in Mediterranean Art. 3d-7th Century, London 1977, 106; M. Andaloro, Pittura
romana e pittura 2 Roma da Leone Magno a Giovanni VII, Committenti e produ-



310 Beat Brenk

ni-Ikonen> wie apotropiische Amulette mit sich herum. Das auffillig schmale
(nur 10 cm breite) und hohe Format der Damianos-Tkone im Sinaikloster be-
gegnet uns wieder in einem schmalen und hochrechteckigen Fresko der hl.
Anna in S. Maria Antiqua (Fig. 3) aus dem 7. Jahrhundert in Rom, das ver-
mutlich eine transportable Tkone wiedergibt*®. Die byzantinischen Ikonen
sind im Habitus grundsitzlich anders als die rémischen Mosaiken, sodass man
nicht ohne weiteres von Vorbildlichkeit, Abhingigkeiten und Einfliissen
sprechen kann. An dieser Stelle méchte ich auch das Kuppelmosaik von Ha-
gios Georgios in Thessaloniki nennen, das frithstens Ende 5., wahrscheinlich
aber im 6. Jh. entstanden ist®. Hier sind die beiden 6stlichen Arztheiligen
abermals in der Paenula, dem Reisemantel abgebildet. Da sie ihre Hinde zum
Gebet erhoben haben, fehlen Attribute. Ein ikonischer Zusammenhang mit
den romischen Mosaiken ergibt sich nicht. Erwihnenswert ist schliesslich
eine Bronze-Hand, die einen Globus hilt, auf dem sich ein Kreuz erhebt. Das
Objekt, das dem 6./7. Jh. angehort, befindet sich im Metropolitan Museum
in New York*. Auf dem vertikalen Kreuzarm ist oben die Darstellung Ma-
riae mit Kind eingraviert. Auf den Querarmen erkennt man Stephanus, Pe-
trus und Paulus, sowie die Inschrift: XPIZTE BOH®I. Am unteren Kreuzarm
sind Kosmas und Damian mit ihren Arzneikistchen zu sehen, und die In-
schrift sagt: ATIOI KOEMA KAI AAMIANE EYAOT'EXATALI (Die he1l1gen Kos-
mas und Damian seien gepriesen). Die Assoziation der beiden Arzte mit Pe-
trus und Paulus muss als <Anspruchsdenken> gedeutet werden: die beiden ara-
bischen Arzte sind so bedeutend wie die Apostelfiirsten. Auch im Apsismo-
saik von SS. Cosma e Damiano werden die beiden Arzte von den
Apostelfiirsten empfohlen (Fig. 5 und 8). Interessant ist die Anwesenheit der
beiden Arzte auf einem Kreuz, das von einer Hand hochgehoben wird. Die
Hand weist hin auf die dem Kreuz inne wohnende Heilkraft. Es ist schwer zu
sagen, ob dem Bronzeobjekt eine private oder eine kirchliche Zweckbestim-
mung zukam; es kdnnte sich um den Aufsatz eines Bischofsstabes gehandelt
haben. Alle diese Denkmiiler sind per se interessant, aber sie bringen wenig
Erkenntnisgewinn im Hinblick auf das Apsismosaik von SS. Cosma e Dami-

zione artistico-letteraria nell’alto medioevo occidentale. Settimane di Studio 39/2
(1992) 569-609, besonders 590-598; C. Bolgia, Il mosaico absidale di San Teodoro a
Roma: problemi storici e restauri attraverso disegni e documenti inediti, PBSR LXIX
(2001) 317-351.

3 Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte, besonders 1013-1015.1025-1028.

49 W.F. Volbach, Friihchristliche Kunst. Die Kunst der Spitantike in West- und
Ostrom, Miinchen 1958, Abb. 125; Age of Spirituality. Late Antique and Early Chri-
stian Art, Third to Seventh Century. Catalogue. The Metropolitan Museum of Art,
New York 1979, 547 (Nr. 491).

# - Age of Spirituality. Late Antique and Early Christian Art, 621-622 (Nr. 557).



Zur Einfithrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 311

ano. Die Verehrung der beiden Heiligen war jedenfalls im byzantinischen
Osten frither und stirker verankert als im Westen.

Wenden wir uns nun der Kirche*? und dem Apsismosaik® (Fig. 5 und 8)
von SS. Cosma e Damiano zu! Papst Felix IV verdankte sein Pontifikat dem
Gotenkonig Theoderich*: Er wurde <ex iussu Theodorici regis> gewihlt, aber
Felix nahm den Bau der Kirche SS. Cosma e Damiano erst nach dem Tod des
Konigs in Angriff, was bedeutet, dass Atalarich und Amalasunta auch ein
Wort mitzureden hatten®. Also kann man annehmen, dass Theoderich ge-
meinsam mit Papst Felix IV. das Patrozinium der Kirche bestimmte. Die Er-
bauung einer Kirche auf 6ffentlichem Grund und Boden (d.h. auf dem Forum
Pacis) bedurfte auf jeden Fall der kaiserlichen Zustimmung, d.h. in diesem
Fall der Zustimmung von Konig Theoderich. Er hatte das Dach des Apsiden-

saales instand gestellt, wie Ziegelstempel* beweisen.

4 R. Krautheimer, Corpus Basilicarum Christianarum Romae vol. 1, Citta del Vaticano,
137-143; P. Apollonj Ghetti, Nuove considerazioni sulla basilica romana dei SS.
Cosma e Damiano. RivAC 50 (1974) 7-54; P.L. Tucci, Nuove acquisizioni sulla basi-
lica dei Santi Cosma e Damiano, StRo XLIX (2001) 275-293; R. Meneghini, I Fori
imperiali in et post-classica: i Fori di Augusto e di Traiano, in: Cripta Balbi - Fori
Imperiali, Archeologia Urbana a Roma e interventi di restauro nell’anno del Grande
Giubileo, S. Baiani, M. Ghilardi (ed.), Roma 2000, 83-89; M. Capponi, M. Ghilardi,
Scoperta, nel templum pacis, di un’area sepolcrale probabilmente contemporanea alla
fondazione dei SS. Cosma e Damiano. Ecclesiae Urbis. Atti del congresso int. di studi
sulle chiese di Roma, Citta del Vaticano 2002, vol. 1, 733-756; S. Rizzo, Indagini nei
fori imperiali, Romische Mitteilungen 108 (2001) 215-244, besonders 234.

4 G. Matthiae, Mosaici medievali di Roma. SS. Cosma e Damiano e S. Teodoro, Roma
1948; Kitzinger, Byzantine Art in the Making, 106; M. Andaloro, Pittura romana e
pittura 2 Roma da Leone Magno a Giovanni VII in: Committenti e produzione arti-
stico-letteraria nell’alto medioevo occidentale, SSAM 39/2 (1992) 569-609, besonders
590-598; C. Bolgia, Il mosaico absidale di San Teodoro a Roma: problemi storici e
restauri attraverso disegni e documenti inediti, PBSR LXIX (2001) 317-351.

#  Duchesne LP 1.280 Anm. 5 (erste Fassung des Papstbuches). E. Caspar, Geschichte
des Papsttums, Bd. 2, Tiibingen 1933, 193.767; (J.-M.Sansterre), Enciclopedia dei Papi
vol. 1, Roma 2000, 487-492.

#  J.-M. Sansterre, Enciclopedia dei Papi vol. 1 (2000) 487-492 «Questa dedica potrebbe
riflettere il miglioramento dei rapporti tra le corti di Ravenna e di Bisanzio verifica-
tost all’epoca della reggenza di Amalasunta ... si tratta infatti del primo riutilizzo di un
edificio pubblico intramurale e del primo impianto cristiano nella zona del foro con
ruolo esclusivo di chiesa devozionale almeno fino all’ottavo secolo quando assumera
la funzione di diaconia per iniziativa di papa Adriano».

4 Krautheimer, Corpus Basilicarum Christianarum Romae, 138 cita R. Lanciani, The
Ruins and Excavations of Ancient Rome, London 1897, 215; man vgl. auch CIL XV/
1 Nr. 1664-1670, insbesondere Nr. 1669: diese Inschrift ist «in muris horreorum recen-
tiorum quae apsidi basilicae Constantini adiuncta erant» gefunden. Handelt es sich um
die Horrea Piperataria? C. La Rocca, Una prudente maschera «antiquas. La politica
edilizia di Teodorico, in: Teodorico il Grande e 1 Goti d’Italia. Atti del XIII Con-



312 Beat Brenk

Der spitantike marmorverkleidete Apsidensaal, in welchem spiter SS.
Cosma e Damiano eingerichtet wurde, gehorte zum Forum Pacis und erhielt
im 4. Jh. eine prachtvolle Marmorverkleidung, die sich bis in die Neuzeit er-
halten hat, sodass sie Pirro Ligorio# zeichnen konnte. P. Delogu hilt diesen
Raum fiir die Aula des praefectus urbi*®. Auf der Zeichnung Pirro Ligorios
(Fig. 6), die Apollonj Ghetti rekonstruiert hat, ist eine marmorverkleidete
Apsis sichtbar, die mit Rundbogen mit dem dahinter befindlichen Restraum
verbunden waren. Die abermals marmorverkleideten Innenwinde des Apsi-
densaales erhielten je 5 Rundbogenfenster. Die Christianisierung dieses spat-
antiken Reprisentationsraumes (unbekannter Bestimmung) bestand nur in
der Hinzufiigung eines figiirlichen Apsis- und Apsisstirnwandmosaiks und ei-
nes Altares, vielleicht auch von Chorschranken. Dies bedeutet, dass die Ap-
siskalotte der mit Marmor verkleideten Apsis in der Spitantike nicht mosai-
ziert und wohl auch nicht figiirlich bemalt war, sondern vermutlich mit Kas-
setten geschmiickt war. Aber darliber konnte Pirro Ligorio keine Auskunft
geben.

Da Papst Urban VIII den Fussboden der spitantik/frithchristlichen Aula
zwischen 1630 und 1632 um ca. 6 m erhohte, wirkte das Apsismosaik
urspriinglich ginzlich anders als heute. Obwohl der Betrachter urspriinglich
mehr Distanz zum Apsismosaik nehmen konnte als heute, war die Aula im
Verhiltnis zu der sehr betrichtlichen Breite der Apsis auffillig kurz. Ubli-
cherweise schlossen an derart grosse Apsiden Schiffe mit iiber 50 m Linge an.
Die Mosaizierung der im Verhiltnis zu dem relativ kurzen Saalraum enorm
grossen Apsis mit 4 m grossen Figuren evozierte eine unerwartete Asthetik,
die heute infolge des erhéhten Fussbodens noch viel mehr zum Tragen
kommt: die Monumentalitit der Gestalten wirkt iiberwiltigend, ja fast be-
drohlich.

Die Inschrift unter dem Mosaik ist im Hinblick auf die Bedeutung der bei-
den Arzte sehr allgemein gehalten: von den Mirtyrerirzten kommt dem Volk
die sichere Hoffnung des Heils (martyribus medicis populo spes certa salutis

gresso internazionale di studi sull’Alto Medioevo, Milano 1992, Spoleto 1993, vol. 2,
451-515; H. Bloch, Ein datierter Ziegelstempel Theoderichs des Grossen, Rémische
Mitteilungen 66 (1959) 196-203.

4 A. Frazer, Four Late Antique Rotundas: Aspects of Fourth Century Architectural
Style in Rome (PhD-Thesis New York University), 1964, 64-129; Apollonj Ghetti,
Nuove considerazioni, 7-54; L. Luschi, Gli antichi edifici della basilica dei SS. Cosma e
Damiano: osservazioni sui disegni Ligoriani, in: XLIII Corso di cultura sull’arte
ravennate e bizantina, Ravenna 1998, 429-452.

#  P. Delogu, Solium Imperii - Urbs Ecclesiae. Roma fra la tarda antichita e I’alto
medioevo, in: Sedes Regiae (ann. 400-800), ed.v. G. Ripoll e J. M. Gurt, Barcelona
2000, 96; laut P.L. Tucci, Nuove acquisizioni sulla basilica dei Santi Cosma e Dami-
ano, Studi Romani XLIX (2001) 275 ist der Zweck der Aula «ancora dibattuta».



Zur Einfithrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 313

venit). Die vermutlich von Papst Felix formulierte Inschrift promoviert den
Kult der beiden fremden Arzte zuhanden der rémischen Gemeinde.

Dem entspricht die Ikonograph1e des Mosaiks, die in keiner Weise an ir-
gend etwas Ostliches anspielen will, im Gegenteil: die beiden Heiligen werden
von Petrus und Paulus eingefithrt, d.h. sie benotigen eine Legitimation zu
Handen des rdmischen Publikums. Dass Petrus und Paulus die beiden &stli-
chen Heiligen bei Christus regelrecht empfehlen, ist hochst ungewshnlich
(Fig. 5 und 8). Die Inschrift und das Mosaik wollen die beiden &stlichen Hei-
ligen dem rémischen Publikum beliebt machen, und es stellt sich die Frage,
ob dies iiberhaupt gelang, oder ob diese beiden Heiligen - zum mindesten im
6. Jahrhundert - nicht eher isoliert gebheben sind. Uberraschend wirkt vor
allem, dass den beiden Fremden noch ein dritter Fremder, der kleinasiatische
Heilige Theodor, zugesellt worden ist. Erich Caspar®® vermutete, dass Theo-
dor der Patron des Gotenkdnigs war und daher ins Programm aufgenommen
wurde. Beweisen ldsst sich diese ansprechende These zwar nicht. In diesem
Zusammenhang ist an eine Darstellung des hl. Theodor in der Ikonensamm-
lung des Sinaiklosters zu erinnern®. Die von Weitzmann dem 6. oder 7. Jahr-
hundert zugewiesene Ikone (Fig. 7) war urspriinglich Teil eines Triptychons
und misst 25.6 x 7.1 cm. Die Charakterisierung Theodors als romischer Offi-
zier erfolgt wesentlich detaillierter als in dem romischen Apsismosaik. Theo-
dor trigt eine reich bestickte knielange Tunika und die obligate Chlamys so-
wie zusitzlich eine Lanze mit aufgesetztem Kreuz und einen Schild. Da der
heilige Krieger im Mosaik eine Lorbeerkrone in Hinden hilt, wire er mit
weiteren Attributen in Verlegenheit geraten. Seine reich bestickte Chlamys
sagt alles iiber seinen hohen Rang, aber der Entwerfer des Mosaiks hielt es fiir
notig, thm als einzigem eine erklirende Inschrift beizugeben: SANC THEO-
DORUS. Wie sonst hitte man in Rom wissen konnen, welcher Fremdling
mit Kosmas und Damian assoziiert worden ist? Weshalb die beiden Arzthei-
ligen, deren Kult eben erst eingerichtet wurde, keiner erklirenden Inschrift
bedurften, leuchtet nicht ohne weiteres ein.

Das Apsismosaik von SS. Cosma e Damiano ist das erste Apsismosaik, in
welchem der Stifter - Papst Felix IV — mit dem Kirchenmodell dargestellt ist.
Damit wird der Eindruck einer ex-voto-Stiftung insinuiert. Zweifellos muss
man in der Gestalt des Papstes Felix den Promotor des Kultes der heiligen
Kosmas, Damian und Theodor in Rom erblicken. Als Rémer und Papst
konnte er es sich nicht leisten, auf die Apostelfiirsten zugunsten fremdlindi-
scher Heiliger zu verzichten. Daher wihlte er Petrus und Paulus als Fiir-
sprecher der 8stlichen Heiligen. Die beiden Apostelfiirsten diirfen ganz nahe
bei Christus stehen, so, wie wenn sie von Christus beauftragt worden wiren.

#  Caspar, Geschichte des Papsttums, 193.767.
%0 Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine, 36f., Taf. XV und LIX.



314 Beat Brenk

Man kann das Apsismosaik nur als Ausdruck pipstlicher Kultpolitik verste-
hen, ganz ungeachtet der Tatsache, ob K6nig Theoderich oder der Papst oder
beide die fremden Heiligen ins Spiel gebracht haben.

Die Assoziation der beiden arabischen Arztheiligen mit dem Kleinasiaten
Theodor erfolgte nicht nur in Rom. In der grossen Atriumskirche von Apa-
mea haben sich zwei Reliquiare des 5./6. Jahrhunderts erhalten, deren In-
schriften simultan die beiden Arztheiligen und Theodor erwihnen:

Myova 1@y dyiov Koopd kal Aapuiovod kol dtododpmv dryiovl,
AMyova 10D ayiov Oeodmpov kol S10popwv dyiwmv?.

Die Verehrung von Kosmas, Damian und Theodor lag auch im vorderen
Orient durchaus im Trend. In Gerasa in Jordanien (Arabia) sind kurz nach-
einander eine dem hl. Theodor®® (494/495) und eine den heiligen Kosmas und
Damian geweihte Kirche (533) errichtet worden; letztere war Teil eines hoch-
bedeutenden Kirchenkomplexes® aus drei aneinandergebauten Kirchen
(Dreikirchenkomplex), die St. Johann Baptista (531), St. Georg und den Hei-
ligen Kosmas und Damian (533) geweiht waren. Im 6. Jahrhundert waren
Kosmas, Damian und Theodor auch in Konstantinopel beliebte Heilige. K6-
nig Theoderich konnte sich die Reliquien dieser drei Heiligen vermutlich aus
Konstantinopel beschaffen, denn der Anstoss zur Verehrung Theodors kam
von Kaiser Anastasius.

Wer war Theodor? Gregor von Nyssa®® wird eine Predigt iiber Theodor
zugeschrieben, die den iltesten Grundstock der Legende®® enthilt. Euchaita
im Pontos wurde zum Bischofssitz erhoben und erhielt zwischen 515 und 518
das Stadtrecht, weil Kaiser Anastasius Theodor von Euchaita in ganz beson-
derer Weise verehrte”. Anastasius griindete das Bistum. Der Kaiser handelte

1 L. Jalabert, R. Mouterde, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Bd. 4, Paris 1955,
Nr. 1338 (mit weiteren Inschriften) Reliquiensarkophag aus Apamea, Kirche iiber der
Synagoge, église a atrium; Delehaye, Rez. L. Deubner, 237-244; ]J. Napoleone-
Lemaire, J.Ch. Balty, L’église a atrium de la grande colonnade, Bruxelles 1969, 57-69;
paldographische Datierung frihes 6. Jh.

52 Jalabert, Mouterde, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Nr. 1339 Inschrift im
Museum von Damaskus aus Apamea.

5 J.W. Crowfoot, The Church of St. Theodore, in: Gerasa. City of the Decapolis, New
Haven 1938, 219-225.

* J.W. Crowfoot, The Christian Churches, in: Gerasa, City of the Decapolis, New
Haven 1938, 241-249.479-483.

» PG 46.736-748.

% B. Kotting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen der
alten Kirche (FVK 33/35), Miinster/Regensburg 1950, 160-166. Sein Martyrium fand
unter Kaiser Maximian statt, der ein Edikt zwecks Christenverfolgung erliess. Theo-
dor war in Garnison in Amaseia. Bei Ausbruch der Christenverfolgung soll Theodor
den Kybeletempel in Amaseia in Brand gesteckt haben. Darauf wurde er gemartert
und verbrannt.



Zur Einfilhrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 315

als Beauftragter des hl. Theodor. Mdglicherweise tibernahm Theoderich den
Kult um den hl. Theodor von seinem Protektor, in dessen Gnaden er in Itali-
en regieren durfte. Obwohl - wie es scheint - Kénig Theoderich syrische und
kleinasiatische Heilige auf Anregung Konstantinopels in Rom einfiihrte,
macht sich im Apsismosaik von SS. Cosma e Damiano m.E. keine byzantini-
sche Kunstauffassung bemerkbar®. Der Vergleich mit den Ikonen im Katha-
rinenkloster auf dem Sinai (Fig. 4 und 7) zeigt nur Unterschiede. Papst Felix
hatte sich beeilt, die dstlichen Heiligen im Apsismosaik zu romanisieren und
mit Hilfe von Petrus und Paulus zu legitimieren. Er liess sich hochst person-
lich als Promotor ihres Kultes verewigen. Diese Idee hatte in Rom Erfolg.
Ganz zweifellos stellte er rémische Mosaizisten an. Im 7. Jh. wendet sich das
Blatt: in S. Maria Antiqua werden ostliche Heilige gleichsam <en masse> einge-
fithrt, und hier hielt man es nicht mehr fiir nétig, ihnen einen rémischen An-
strich zu verleihen, denn S. Maria Antiqua war, nachdem sie am Fusse des Pa-
latin fiir die byzantinische Besatzung erbaut worden war, vom Papst zwecks
Bekimpfung des byzantinischen Monotheletismus®® zu seinen Zwecken um-
funktioniert worden.

Abstract

In diesem Aufsatz wird das geschichtliche und insbesondere das frommigkeitsgeschichtli-
che Umfeld der Kirche SS. Cosma e Damiano ausgeleuchtet. Im Zentrum stehen folgende
Fragen: Wie war es mdglich, dass ein Papst im 6. Jh. eine Kirche auf dem Forum Romanum
errichten konnte? Auf welche Weise wurden die in Rom noch wenig bekannten Arzt-Hei-
ligen Kosmas und Damian den rémischen Gliubigen beliebt gemacht? Weshalb wurde der
hl. Theodor mit den beiden Arzt-Heiligen kombiniert, und schliesslich: wer konnte fiir die
Einfiihrung des Kultes stlicher Heiliger in Rom verantwortlich gemacht werden?

57 C. Mango, L. Sevcenko, Three Inscriptions of the reigns of Anastasius I and Constan-
tine V, ByZ 65 (1972) 379-384.

8 Kitzinger, Byzantine Art in the Making, 92-94 (Abb. 169).

% Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte, 971-1053.



316 Beat Brenk

Aedes Minervae

vermutliche Biblithek des

Antoninl et Forum Pacis
Faustinae o
S .
= 1
Basilica Constantini S
" viekt /1 :
c i N
T Ll = *Horrea Piperatarla 1
~ / e ;
~ ~
~ -~ % 4
o -~ ~ - -~ /
~ ~ ~
~ ~ 2
~ % < >
— ~. R N ;
i By, e
~ .
o 0 100m e _ mai
Madun

Fig. 1

Maxentiusbasilika

7 A7
- '{(({;{lltll'1//’//11//1/{/":*’/11/.4('/11
éff/»ﬁ/ﬁwﬂ’ffh
| "




Zur Einfiithrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 317

Fig. 4




318 Beat Brenk

Fig. 6



Zur Einfiihrung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 319

Fig.7



320 Beat Brenk

Beat Brenk, Rom



	Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom

