
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom

Autor: Brenk, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und
Damian in Rom

Nach dem überzeugenden Nachweis von Domenico Palombi1, dass bis zum
2. Jh. Jahrhundert n.Chr. im Umfeld von SS. Cosma e Damiano und der Ma-
xentiusbasilika medizinische Vorlesungen abgehalten und Arzneimittel
verkauft worden sind, stellt sich die Frage, was König Theoderich veranlasst
haben könnte, zwischen 526 und 530 in dem Bibliothekssaal des Forum Pacis
eine Kirche einzurichten, die den beiden Arzt-Heiligen Kosmas und Damian
geweiht wurde. Prima vista scheint die Annahme naheliegend, dass es sich
hier um eine bewusste Wahl seitens Theoderichs gehandelt haben könnte, mit
welcher die medizinische Aktivität der Heiden durch eine viel wirksamere
christliche Heilkunst ersetzt werden sollte, zumal die Legende2 der Heiligen
besagt, dass sie ihre Behandlungen gratis ausführten. Da sie aber längst gestorben

waren, ist die Frage der Gratisbehandlung nur eine theoretische, denn die
Pflicht eines Heiligen besteht bekanntlich darin, Wunder zu vollbringen und
nicht darin, das Berufsethos der Arzte mit Gratisbehandlungen zu unterlaufen.

Im Falle von Kosmas und Damian wissen wir, dass sie ihre Patienten im
Schlaf heilten. Wenn bei der Kirche von SS. Cosma e Damiano ein Raum für
die Inkubation vorhanden gewesen wäre, dann wäre eine mehr oder weniger
seriöse medizinische Behandlung der Patienten durch die Praxis der Inkubation

abgelöst worden, aber das ist nicht wirklich beweisbar3. Kurzum: Es geht
hier keineswegs um die Kontinuität eines Kultes, sondern höchstens um die
Kontinuität einer ärztlichen Tätigkeit, und selbst diese Kontinuität nachzuweisen

ist ein Ding der Unmöglichkeit.

1 D. Palombi, Compitum Acilium: la scoperta, il monumento e la tradizione medica del

quartiere, Rendiconti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 70 (1997-98)
115-135; es ist nicht bewiesen, dass die Bibliothek Galens in einem Raum des Forum
Pacis untergebracht war. Siehe jetzt G.W. Houston, Galen, his Books and the Horrea
Piperataria at Rome, Memoirs of the American Academy at Rome 48 (2003) 45-50.
Galen berichtet um die Mitte des 2. Jh. (de comp.med.per.gen.I.l), dass seine Bücher
in einem Stapelraum (o»to0f|KTi) bei der Via Sacra aufbewahrt wurden und dass sie

anlässlich eines Brandes des Forum Pacis verbrannten (tô tnç Eipf|vnç tépevoç). Houston

nimmt an, dass sich dieser Stapelraum in den Horrea Piperataria befand (ibid.
48). Dio berichtet dagegen, dass der soeben erwähnte Brand tàç à7to6f|Kctç ttôv te Ai-
ytOTticov Kai tœv 'Apaßlcov zerstört habe. Offenbar konnte Galen medizinische
Produkte (Pflanzen, Gewürze) aus Ägypten und Arabien in den Horrea Piperataria
erwerben und hatte demzufolge dort auch seinen privaten Stapelraum, eben eine
a7to0fiKT), in welcher er sowohl Bücher als auch seine Spezereien aufbewahrte.

2 P. Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, RivAC 80 (2004) 203.
3 L. Deubner, Kosmas und Damian. Texte und Einleitung, Leipzig 1907, 73.

ThZ 2/62 (2006) S. 303-320



304 Beat Brenk

Was nun? Nehmen wir einmal an, dass die ärztliche Lehr- und Heiltätigkeit

auf dem Forum Pacis und der Verkauf von Pharmaka in den Horrea
Piperataria (Fig. 1) eine Fortsetzung bis wenigstens ins 4. Jahrhundert gefunden

hätten, dann kann man sich fragen, ob sich so etwas wie eine postume
mündliche Memoria um diese Lehr- und Heiltätigkeit eingestellt hat, als diese

längst verschwunden war. Wie mag eine solche postume Memoria ausgesehen
haben? Denkbar wäre, dass diese Memoria von den Händlern im Gewürz-,
Drogen- und Spezereienmarkt in den Horrea Piperataria4 gepflegt wurde.
Vielleicht hatte man dort Bildnisse von Galen aufgestellt, und Inschriften
könnten an den grossen Arzt erinnert haben. Die Spezereihändler wären
dann die Träger der Fama des Galen und seiner Genossen gewesen, zumal Galen

unter den römischen Christen eifrige Leser und Verehrer gefunden hatte,
denn er galt als der «erste Grieche, der ein anerkennendes Urteil gegenüber
den Christen gefällt hat»5. Aus dieser Perspektive wird man nicht sogleich
behaupten wollen, dass es ein blosser Zufall war, dass Theoderich auf dem
Forum Pacis eine Kirche (Fig. 2) den beiden Arztheiligen errichtete. Oder ging
es Theoderich darum, einen prominenten konstantinopeler Kult an abermals

prominenter Stelle in Rom - auf dem Forum Romanum - zu installieren?
Möglich ist dies durchaus, aber wie soll man dies beweisen?

Im Gegensatz zu früheren Autoren hat sich Palombi nicht auf die Aste
hinaus gelassen. Er sagt: «Galeno utilizzava una apotheca situata presso la Via
Sacra, probabilmente nel settore méridionale degli stessi horrea». «Intorno a

questa zona lo stesso Galeno testimonia lo svolgimento delle dimostrazioni
anatomiche. la dissezione e la vivisezione animale»6.

«L'edificio pubblico espressamente ricordato per tali spettacoli è il Tempio
della Pace in un luogo evidentemente prossimo alla biblioteca, se Galeno,
come dice, durante la dimostrazione potè fare ampio uso di testi e libri non
suoi7, recandosi ogni giorno al tempio della Pace nel quale prima che brucias-

se, era abitudine per tutti coloro che praticavano le arti razionali radunarsi....
Anche le discussioni mediche pure e semplici si portavano abitualmente dal
capezzale del malato al Foro della Pace, ove i medici erano soliti riunirsi in
assemblea... è evidentemente esistito un ambiente prossimo alia biblioteca del
Templum Pacis nel quale dobbiamo riconoscere il luogo utilizzato per le ri-
unioni e le dispute di medici: questo luogo potrebbe riconoscersi nell'aula ab-

sidale presso l'angolo méridionale del Foro della Pace, successivamente modi-
ficata con l'aggiunta di quel misterioso edificio cilindrico che ci ostiniamo
a denominare tempio di Romolo»8.

4 Palombi, Compitum Acilium, 115-135, besonders 128-129.
5 A. von Harnack, Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte (TU VIII), Leipzig

1892, 37-147, besonders 38.
6 Palombi, Compitum Acilium, 130.
7 Palombi, Compitum Acilium, 131 zit. Galen de libr. Propr. 2, XIX.



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 305

Ganz anderer Meinung war der Herausgeber der Vita und Wunderberichte

von Kosmas und Damian L. Deubner9, der glaubte, dass es sehr wahrscheinlich

sei, «dass die Dioskuren wegen ihrer Heilkraft auf dem römischen Forum
in so enge Verbindung mit der Heilgöttin Juturna traten, in deren Bezirk
wenigstens in späterer Zeit Asklepios verehrt und somit Inkubation geübt wurde».

Allein, H. Delehaye10, der grosse Kenner der christlichen Legenden, lehnte

die von Deubner favorisierte These, dass der Kult von Kosmas und Damian
die Nachfolge des Kultes der beiden Dioskuren angetreten habe, mit Recht
ab. Auch neuerdings hat Jaako Aronen, der sich ausführlich mit dem Lacus
Iuturnae beschäftigte, eine Kontinuität des Heilkultes der Iuturna bestritten11.
Die religiöse Rolle der Göttin Iuturna kann in der Spätantike nicht mehr
ausgeprägt gewesen sein. Mit dem Gesetz von 391/92 verlieren die paganen Kulte
ihre Bedeutung auf dem Forum, weil die Opfer und Zeremonien verboten
wurden. Auch der Vestakult erlischt um diese Zeit. Das Forum blieb aber
sozialer und politischer Treffpunkt: «si mantenne il valore monumentale delle
statue e degli edifici cultuali pagani, anche se ormai privi di significato religio-
so, e moite statue di divinità pagane venivano restaurate ancora nel V seco-
lo»12. «Su queste basi possiamo concludere che, dopo la fine del IV secolo, il
complesso dedicato a Giuturna, poteva continuare la sua esistenza ma ormai
come un monumento svuotato di ogni funzione religiosa». «Appare pertanto
chiaro che il culto vero e proprio délia fonte di Giuturna non si trasformo in
un culto cristiano»13. Der Lacus Iuturnae blieb jedoch als Quelle bis ins
Mittelalter erhalten, und man muss damit rechnen, dass sich auch nach dem
Erlöschen der eigentlich religiösen Aktivitäten am Lacus abermals eine mündliche

Memoria installierte, welche den Ort als Schöpfstelle für Wasser attraktiv

machte. An der Quelle des Lacus Iuturnae Wasser zu schöpfen, galt
vermutlich als heilsam, daher sind im Lacus zahlreiche mittelalterliche Krüge
gefunden worden, die heute im Museo Nazionale Romano <Crypta Balbi>
aufbewahrt werden14.

8 Palombi, Compitum Acilium, nota 45.
9 Deubner, Kosmas und Damian, 56.
10 H. Delehaye rez. L. Deubner, Kosmas und Damian, AnBoll 27 (1908) 223-225.
11 J. Aronen, La soprawivenza di culti pagani e la topografia cristiana dell'area di Giu¬

turna e delle sue adiacenze, in: E.M. Steinby (Hg.), Lacus Iuturnae, Bd. 1, Rom 1989,

148-174; F.A. Bauer, Stadt, Platz und Denkmal in der Spätantike, Wiesbaden 1996, 49.
12 Aronen, La soprawivenza,148.
13 Aronen, La soprawivenza, 149, 155 «non sappiamo se il culto terapeutico della zona

del lacus Iuturnae fosse ancora cosi forte nella tarda antichità da poter garantire, per
tutto quell'arco di tempo [4. Jh. - um 700], la persistenza della devozione popolare che
ad esso era rivolta».

14 G. Maetzke, La fonte di Giuturna, in Roma dall'antichità al medioevo. Archeologia e

Storia nel Museo nazionale romano Crypta Balbi, a cura di M.S. Arena, P. Delogu, L.
Paroli, M. Ricci, L. Sagui, L. Venditelli, Milano 2001, 564-569.



306 Beat Brenk

Das im 6. Jh. errichtete Oratorium der Vierzig Märtyrer liegt nur nahe am
Lacus Iuturnae, steht aber nicht in dessen Kult-Nachfolge. Aronen glaubte
jedoch, dass «è possibile che i culti pagani dell'area abbiano influenzato l'intro-
duzione del culto di Maria nello stesso luogo». «Significativo è il fatto che, nel-
le vicinanze, sono attestati i culti di almeno tre divinità femminili: Vesta,
Giuturna e Minerva, che avevano une certa importanza ancora nel tardoanti-
co»15. Vom 7./8. Jahrhundert an scheint dieser Kult der Mütter in der Kirche
S. Maria Antiqua eine Fortsetzung gefunden zu haben, denn neben der
Muttergottes sind dort auch die hl. Anna und die Makkabäermutter Solomone
verehrt worden16. Sowohl der hl. Anna (Fig. 3) als auch der hl. Solomone sind
mit griechischen Lettern beschriftete, freskierte Ikonen gestiftet worden. In
einer Nische im rechten Seitenschiff, die der privaten Andacht der Gläubigen
diente, sind sogar drei Mütter mit ihren Kindern zur Verehrung dargestellt:
Maria mit dem Christuskind, Anna mit Maria sowie Elisabeth mit Johannes
dem Täufer17.

Kehren wir nach SS. Cosma e Damiano zurück! Bevor wir eine medizinische

Kontinuität auf dem Platz des Forum Pacis beschwören, die es vielleicht
nie gegeben hat, möchte ich den Kult von Kosmas und Damian vor der Zeit
Theoderichs unter die Lupe nehmen. Wie bedeutend war dieser Kult und wo
hat er sich bemerkbar gemacht? Die erste Erwähnung des Kultes in Rom
erfolgt im Liber Pontificalis unter Symmachus 498-51418: «Item ad sancta Maria
oraturium sanctorum Cosmae et Damiani a fundamento construxit». Kennedy,

der die Heiligen des Messkanons untersucht hat, sagt: «The cult of the two
martyres medici, Cosmas and Damian, reached Rome only at the beginning
of the sixth century. The oratory built for them in the neighbourhood of St.

Mary Major by Pope Symmachus is the first indication that Rome had adopted

these two saints, so popular in the East»19. Und weiter meint Kennedy:

15 Aronen, La soprawivenza, 152.
16 B. Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte: Von der <raison d'être> des Bildes im 7.

Jh. in Rom, in: Uomo e Spazio nell'Alto Medioevo. Settimane di Studio del Centro
Italiano di Studi sull'Alto Medioevo L, vol. 2, Spoleto 2003, 971-1053.

17 J. Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen Bauten vom IV.
bis zum XIII. Jahrhundert, Bd. 4, Freiburg i.Br. 1916, Taf. 194.

18 Liber Pontificalis I 262 (Duchesne); V.L. Kennedy, The Saints of the Canon of the
Mass, Città del Vaticano 1938, 127; zwischen 450 und 590 erwähnt das Martyrolo-
gium Hieronymianum unter V. kal. Oct.: Aducie civit. Egia natl. SS. Cosme, Legonti
et Damiani mart. Et in Bizentio Cosmae et Damiani. Die beiden Heiligen werden also

in Rom am 27. September kommemoriert, anderswo jedoch am 1. November oder

am 1. Juli. Diese verschiedenen Kuhtraditionen können uns im vorgegebenen
Zusammenhang nicht interessieren. Eine weitere Erwähnung der Arztheiligen erfolgt unter
Felix IV LP. Zwischen 492 und 600 hat das Gelasianische Sakramentar eine Erwähnung

unter V.kal.oct. (27. Sept.); P. Chioccioni, La basilica e il convento die SS

Cosma e Damiano a Roma, Roma 1963.



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 307

«The cult of the saints passed to Constantinople in the first half of the fifth
century; a church was built under their name by Proclus (434-447)»20.

Die Anfänge des Kultes um Kosmas und Damian im griechischen Osten
verlieren sich im Dunkeln. Ihre Viten bieten widersprüchliche Informationen21.

Vielleicht stammten die beiden aus der Provinz Arabia, d.h. wohl der

Gegend um Bosra/Gerasa/Philadelphia, von wo sie sich nach Nordsyrien
und Kilikien begeben haben sollen. Nach Malalas schätzte Carinus, der Bruder

Numerians, die beiden Arzte, weil sie Heilungen bewirkten. Carinus zog
sich anlässlich eines Krieges gegen die Perser eine Kopfverletzung zu22, die

von Kosmas und Damian nachts durch Gebet geheilt wurde. Aufgrund des

gegenseitigen Vertrauens baten die beiden Heiligen den Kaiser, die Christen im
Staat zu schützen. Dann aber kam es anders. Unter Diokletian sollen sie das

Martyrium erlitten haben, möglicherweise in Aegae in Kilikien oder in der
Nähe von Kyrrhos. Ihr Grab soll sich in Kyrrhos befinden. In den von Deub-

ner herausgegebenen Wunderberichten bezeugt das Wunder Nr. 12 die
Präsenz eines Grabes von Kosmas und Damian in Kyrrhos23, 21 km im Nordosten

von Aleppo. Seit dem 5. Jahrhundert hatte Kyrrhos eine den anargyroi
geweihte Kirche, die den Anspruch erhob, die Gebeine der Heiligen zu
besitzen24. Der im Jahr 457 verstorbene Bischof Theodoret von Kyrrhos schreibt
in einem Brief an den magister militum: grandem siquidem contra nos multi-
tudinem congregantes incendere minabantur sanctorum bonorumque vic-
torum et athletarum Christi Cosmae et Damiani basilicam25. Ein so kritischer
Kopf wie Delehaye26 zweifelte nicht an der Existenz des Grabes von Kosmas
und Damian in Kyrrhos, aber archäologisch nachgewiesen ist weder das Grab
noch die ihnen geweihte Grabkirche.

Bereits um 400 gab es eine Kapelle der hl. Kosmas und Damian bei Aleppo27,

im 5. Jh. eine in Edessa28. In der sog. Atriumskirche von Apamea hat sich

19 Kennedy, The Saints, 138.
20 Kennedy, The Saints, 140.
21 AA.SS.Sept. VII. 400-448; Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, 203-210.
22 Malalas XII p.304 -306 Bonn; diese Begebenheit berichtet auch die syrische vita, vgl.

Bruns, Die syrische Kosmas- und Damianlegende, 207.
23 Deubner, Kosmas und Damian, 128-132.
24 Deubner, Kosmas und Damian, 81.
25 Zum Grab und Kult der beiden Arztheiligen vergleiche man: AA.SS.Sept. VII pp.

410-418; P. Grossmann, S. Michele in Africisco zu Ravenna, Mainz 1973, 51 nota 509;
Theodosius der Pilger berichtet: In Quiro. Ubi sunt sancti Cosmas et Damianus, qui
ibi et percussi sunt (Geyer 150); vgl. auch Prokop de aed. 2.11; A.-J. Festugière, Sainte
Thècle, saints Côme e Damien, saints Cyr et Jean, saint Georges, Paris 1971, 120-125

ëv9a xà xipia 7-etyava xœv ôaupaoxœv xoûxcov âylcov Kai Bepomovxcov xoû Xptaxoü Koapä
Kai Aapiavoü aitÖKeivtat.

26 Delehaye rez. L. Deubner, 223-225.
27 Deubner, Kosmas und Damian, 44; Prokop de aed. II 11 berichtet, dass Kaiser Justi-



308 Beat Brenk

ein Reliquiar des 5./6. Jh. mit einer Inschrift erhalten, die die Namen der
beiden Arztheiligen nennt. Ich komme auf dieses Reliquiar später zurück.

Bevor wir uns der Archäologie und den Bildern zuwenden, möchte ich
noch einige Charakteristika der Wunderberichte mitteilen, weil sie uns wichtige

Informationen zum Kult der beiden Heiligen überliefern. In Konstantinopel

ist die Kosmas und Damiankirche év x© Çeûypaxt zur Zeit des Patriarchen

Proclus 434-446 entstanden29. Die wichtigste aller Kosmas- und Damian-
Kirchen Konstantinopels ist aber die sog. Kocqüötov, erbaut vermutlich zur
Zeit Theodosius II. um 439. Während des Bilderstreits wird von einer Ikone
mit der Darstellung Christi in Begleitung der Muttergottes und zweier Heiliger

berichtet, die sich im rechten Portikus befunden haben soll30. Festugière
bezeichnet die Kirche als den renommiertesten Kultplatz für die beiden
Heiligen in Konstantinopel31. Die Kosmidionkirche war von Paulinus, einem
Gefährten des Kaisers, erbaut in seinem Besitz xa FlauAivou. Vor der Kirche lag
ein grosser Hof mit vier Portiken, der Guotaoxqpiov hiess. Unter diesen
Portiken haben sich die Kranken niedergelassen, wo sie Tag und Nacht auf ein
Wunder warteten. Zwischen den Säulen wurden Tücher aufgehängt, sodass

sich einzelne Kranke isolieren konnten. Frauen und Männer waren nicht
getrennt32.

Es gab ausserdem ein Haus für die Gäste und Fremden (çévov) mit einer
Krankenstation und einem Operationssaal, wo sich ein Arztneimittelschrank
befand, sowie eine Apotheke (q x©v (bappaKMv 0qKq), die von einer Schranke
umgeben war33. In Wunder 13 ist von einem Mann namens Konstantin die
Rede, der in der Armee diente. Aus Anlass einer militärischen Mission ver-
liess er Konstantinopel, trug aber - für seine Sicherheit - eine Ikone mit der
Darstellung von Kosmas und Damian bei sich34: énepépexo xö EKxtmütua x©v

àytrov èv eticovt 7tpôç ào^aAeiav tStav.

nian «aus Verehrung für Kosmas und Damian» aus der Stadt Kyrrhos eine wohlhabende

und sehr beachtliche Stadt machte.
28 Ebd.; B. de Gaiffier, Les notices des papes Félix dans le martyrologe romain, AnBoll

81 (1963) 333-350. «Nonnos d'Edesse consacre aux Anargyres un martyrium le 28

octobre 457 dans un hôpital de la ville» I. Guidi, Chronica minora, texte I, Paris 1903,
7.

29 R. Janin, La géographie ecclésiastique de l'empire byzantin, Bd. 3, Paris 1953, 294-299
Richter 200. Das dazugehörige Kloster povqç nauAivou ist 518 bezeugt. Justinian
stellte die Kirche wieder her (Prokop de aed. 1.6). 626 wird der Komplex von den Avaren

geplündert, 629 wird die Kirche niedergebrannt. Janin, ebd. 297.
30 787; Mansi XIII 64 CD; Richter, 150-153.
31 Festugière, Sainte Thècle, 83-213, besonders 87: «le lieu de culte des Anargyres le plus

renommé dans la ville».
32 Festugière, Sainte Thècle, 87.
33 Festugière, Sainte Thècle, 90.
34 Festugière, Sainte Thècle, 125.



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 309

Nun erkrankt seine Frau und hat eine Vision der beiden Heiligen. Hierauf
zieht der Ehemann seine Ikone aus der Tasche und zeigt sie ihr. Sie küsst die
Ikone und erkennt, dass die beiden Heiligen wirklich bei ihr waren: ött £t%ev
év xrô t)7to(j,ao%d[A,cû aùxoù xà xrôv aytcov év eIkôvi EKxuito')(ia.xa.

Im Wunderbericht Nr. 3035 tritt ein Kranker mit einer Fistel in den
Narthex der Kirche und sieht dort das Bild Christi, das sich unter dem rechten
Portikus befindet. Auf dem Bild sind auch Maria, die beiden Arzteheiligen
und ein hoher Beamter namens Leontios dargestellt. Offensichtlich handelt es

sich hier um ein privates Ex Voto eines gewissen Leontios, d.h. wohl um ein
Fresko oder um ein Mosaik. Aus diesen Wunderberichten geht klar hervor,
dass Bilder im Zusammenhang mit dem Kult um Kosmas und Damian von
erheblicher Wichtigkeit waren, und zwar nicht im offiziell-kirchlichen,
sondern eher im privaten Rahmen. Wie sahen diese Bilder aus?

Eine kleine Ikone des 7. Jahrhunderts, die sich im Sinaikloster erhalten
hat, gibt uns eine Vorstellung vom Aussehen tragbarer Ikonen. Diese Ikone
misst 35.3 x 10 cm und zeigt bloss die Darstellung des Damian36 (Fig. 4). Es

muss sich um ein Diptychon gehandelt haben, dessen Gegenstück jedoch
nicht erhalten ist. Die Inschrift besteht aus grossen Goldlettern und lautet: O

ALIOS AAMJANO(S). In seiner rechten Hand hält er einen langen weissen

röhrenförmigen Behälter mit purpurnen Laschen ringsum. Es dürfte sich um
einen Behälter für Operationsbesteck handeln, zweifellos nicht um eine Rolle37.

Vergleichen wir die beiden arabischen Heiligen im Apsismosaik von SS.

Cosma e Damiano (Fig. 5 und 8) mit diesen Ikonen, so treten die Unterschiede

deutlich hervor. In der römischen Kirche sind die beiden Heiligen mit dem
Mantel (Paenula) bekleidet und tragen eine Umhängetasche mit Medikamenten

oder Arzt-Utensilien38. Die Gläubigen trugen offensichtlich derartige <Mi-

35 Deubner, Kosmas und Damian, 174; Festugière, Sainte Thècle, 170: é^ekGrôv év xrô

Ù7tcd0p(û koù p^év]/aç eiç xf]v eikovo xov cwxfjpoç xfjv àvaKet|xévr|v év xfj Kaxà xriv
SeÇtàv axoâ (yéypauxai 8è év aùxfi t) xe àyîa Mapia Geoxôkoç Kai oi âytoi 0epà7tovxeç
xoû Xptaxoù Koapâç Kai Aapiavôç Kai xiç xrôv peyàtaov àvSprôv, Aeôvxtoç xoûvopa)
8ef|aeiç èkxeveîç...

36 K. Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Icons, vol. 1,

Princeton 1976, Taf. LXV; erwähnenswert ist ein Kapitell mit der Inschrift AGIOS
DAMIANOS aus Madba'a, heute im Museum von Hama, das eine heute abgearbeitete

stehende Figur des Heiligen zeigte. C. Strube, Die Kapitelle von Qasr ibn Wardan.

Antiochia und Konstantinopel im 6. Jahrhundert, JAC 26 (1983) 59-106,
besonders 73, Taf. 16b.

37 Auf einem Triptychon-Flügel im Sinaikloster aus dem 10. Jh. hält Damian ein Opera¬
tionsmesser: Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine, 88-91, Taf. XXXIV.

38 G. Matthiae, Mosaici medievali di Roma. SS. Cosma e Damiano e S. Teodoro, Roma
1948; E. Kitzinger, Byzantine Art in the Making. Main Lines of Stylistic Development

in Mediterranean Art. 3d-7th Century, London 1977, 106; M. Andaloro, Pittura
romana e pittura a Roma da Leone Magno a Giovanni VII, Committenti e produ-



310 Beat Brenk

ni-Ikonen> wie apotropäische Amulette mit sich herum. Das auffällig schmale

(nur 10 cm breite) und hohe Format der Damianos-Ikone im Sinaikloster
begegnet uns wieder in einem schmalen und hochrechteckigen Fresko der hl.
Anna in S. Maria Antiqua (Fig. 3) aus dem 7. Jahrhundert in Rom, das

vermutlich eine transportable Ikone wiedergibt39. Die byzantinischen Ikonen
sind im Habitus grundsätzlich anders als die römischen Mosaiken, sodass man
nicht ohne weiteres von Vorbildlichkeit, Abhängigkeiten und Einflüssen
sprechen kann. An dieser Stelle möchte ich auch das Kuppelmosaik von Ha-
gios Georgios in Thessaloniki nennen, das frühstens Ende 5., wahrscheinlich
aber im 6. Jh. entstanden ist40. Hier sind die beiden östlichen Arztheiligen
abermals in der Paenula, dem Reisemantel abgebildet. Da sie ihre Hände zum
Gebet erhoben haben, fehlen Attribute. Ein ikonischer Zusammenhang mit
den römischen Mosaiken ergibt sich nicht. Erwähnenswert ist schliesslich
eine Bronze-Hand, die einen Globus hält, auf dem sich ein Kreuz erhebt. Das

Objekt, das dem 6./7. Jh. angehört, befindet sich im Metropolitan Museum
in New York41. Auf dem vertikalen Kreuzarm ist oben die Darstellung Ma-
riae mit Kind eingraviert. Auf den Querarmen erkennt man Stephanus,
Petrus und Paulus, sowie die Inschrift: XPIXTE BOH0I. Am unteren Kreuzarm
sind Kosmas und Damian mit ihren Arzneikästchen zu sehen, und die
Inschrift sagt: AHOI KOSMA KAI AAMIANE ETAOTESATAI (Die heiligen Kosmas

und Damian seien gepriesen). Die Assoziation der beiden Ärzte mit
Petrus und Paulus muss als <Anspruchsdenken> gedeutet werden: die beiden
arabischen Ärzte sind so bedeutend wie die Apostelfürsten. Auch im Apsismo-
saik von SS. Cosma e Damiano werden die beiden Ärzte von den

Apostelfürsten empfohlen (Fig. 5 und 8). Interessant ist die Anwesenheit der
beiden Ärzte auf einem Kreuz, das von einer Hand hochgehoben wird. Die
Hand weist hin auf die dem Kreuz inne wohnende Heilkraft. Es ist schwer zu
sagen, ob dem Bronzeobjekt eine private oder eine kirchliche Zweckbestimmung

zukam; es könnte sich um den Aufsatz eines Bischofsstabes gehandelt
haben. Alle diese Denkmäler sind per se interessant, aber sie bringen wenig
Erkenntnisgewinn im Hinblick auf das Apsismosaik von SS. Cosma e Dami-

zione artistico-letteraria nell'alto medioevo occidentale. Settimane di Studio 39/2
(1992) 569-609, besonders 590-598; C. Bolgia, Ii mosaico absidale di San Teodoro a

Roma: problemi storici e restauri attraverso disegni e documenti inediti, PBSR LXIX
(2001) 317-351.

39 Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte, besonders 1013-1015.1025-1028.
40 W.F. Volbach, Frühchristliche Kunst. Die Kunst der Spätantike in West- und

Ostrom, München 1958, Abb. 125; Age of Spirituality. Late Antique and Early Christian

Art, Third to Seventh Century. Catalogue. The Metropolitan Museum of Art,
New York 1979, 547 (Nr. 491).

41 Age of Spirituality. Late Antique and Early Christian Art, 621-622 (Nr. 557).



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 311

ano. Die Verehrung der beiden Heiligen war jedenfalls im byzantinischen
Osten früher und stärker verankert als im Westen.

Wenden wir uns nun der Kirche42 und dem Apsismosaik43 (Fig. 5 und 8)

von SS. Cosma e Damiano zu! Papst Felix IV verdankte sein Pontifikat dem

Gotenkönig Theoderich44: Er wurde <ex iussu Theodorici regis> gewählt, aber
Felix nahm den Bau der Kirche SS. Cosma e Damiano erst nach dem Tod des

Königs in Angriff, was bedeutet, dass Atalarich und Amalasunta auch ein
Wort mitzureden hatten45. Also kann man annehmen, dass Theoderich
gemeinsam mit Papst Felix IV. das Patrozinium der Kirche bestimmte. Die
Erbauung einer Kirche auf öffentlichem Grund und Boden (d.h. auf dem Forum
Pacis) bedurfte auf jeden Fall der kaiserlichen Zustimmung, d.h. in diesem
Fall der Zustimmung von König Theoderich. Er hatte das Dach des Apsidensaales

instand gestellt, wie Ziegelstempel46 beweisen.

42 R. Krautheimer, Corpus Basiiicarum Christianarum Romae vol. 1, Città del Vaticano,
137-143; P. Apollonj Ghetti, Nuove considerazioni sulla basilica romana dei SS.

Cosma e Damiano. RivAC 50 (1974) 7-54; P.L. Tucci, Nuove acquisizioni sulla basilica

dei Santi Cosma e Damiano, StRo XLIX (2001) 275-293; R. Meneghini, I Fori
imperiali in età post-classica: i Fori di Augusto e di Traiano, in: Cripta Balbi - Fori
Imperiali, Archeologia Urbana a Roma e interventi di restauro nell'anno del Grande
Giubileo, S. Baiani, M. Ghilardi (ed.), Roma 2000, 83-89; M. Capponi, M. Ghilardi,
Scoperta, nel templum pacis, di un'area sepolcrale probabilmente contemporanea alla
fondazione dei SS. Cosma e Damiano. Ecclesiae Urbis. Atti del congresso int. di studi
sulle chiese di Roma, Città del Vaticano 2002, vol. 1, 733-756; S. Rizzo, Indagini nei
fori imperiali, Römische Mitteilungen 108 (2001) 215-244, besonders 234.

43 G. Matthiae, Mosaici medievali di Roma. SS. Cosma e Damiano e S. Teodoro, Roma
1948; Kitzinger, Byzantine Art in the Making, 106; M. Andaloro, Pittura romana e

pittura a Roma da Leone Magno a Giovanni VII. in: Committenti e produzione arti-
stico-letteraria nell'alto medioevo occidentale, SSAM 39/2 (1992) 569-609, besonders

590-598; C. Bolgia, II mosaico absidale di San Teodoro a Roma: problemi storici e

restauri attraverso disegni e documenti inediti, PBSR LXIX (2001) 317-351.
44 Duchesne LP 1.280 Anm. 5 (erste Fassung des Papstbuches). E. Caspar, Geschichte

des Papsttums, Bd. 2, Tübingen 1933, 193.767; 0.-M.Sansterre), Enciclopedia dei Papi
vol. 1, Roma 2000, 487-492.

45 J.-M. Sansterre, Enciclopedia dei Papi vol. 1 (2000) 487-492 «Questa dedica potrebbe
riflettere il miglioramento dei rapporti tra le corti di Ravenna e di Bisanzio verifica-
tosi all'epoca della reggenza di Amalasunta si tratta infatti del primo riutilizzo di un
edificio pubblico intramurale e del primo impianto cristiano nella zona del foro con
ruolo esclusivo di chiesa devozionale almeno fino all'ottavo secolo quando assumera
la funzione di diaconia per iniziativa di papa Adriano».

46 Krautheimer, Corpus Basilicarum Christianarum Romae, 138 cita R. Lanciani, The
Ruins and Excavations of Ancient Rome, London 1897, 215; man vgl. auch CIL XV/
1 Nr. 1664-1670, insbesondere Nr. 1669: diese Inschrift ist «in muris horreorum recen-
tiorum quae apsidi basilicae Constantini adiuncta erant» gefunden. Handelt es sich um
die Horrea Piperataria? C. La Rocca, Una prudente maschera <antiqua>. La politica
edilizia di Teodorico, in: Teodorico il Grande e i Goti d'Italia. Atti del XIII Con-



312 Beat Brenk

Der spätantike marmorverkleidete Apsidensaal, in welchem später SS.

Cosma e Damiano eingerichtet wurde, gehörte zum Forum Pacis und erhielt
im 4. Jh. eine prachtvolle Marmorverkleidung, die sich bis in die Neuzeit
erhalten hat, sodass sie Pirro Ligorio47 zeichnen konnte. P. Delogu hält diesen
Raum für die Aula des praefectus urbi48. Auf der Zeichnung Pirro Ligorios
(Fig. 6), die Apollonj Ghetti rekonstruiert hat, ist eine marmorverkleidete
Apsis sichtbar, die mit Rundbogen mit dem dahinter befindlichen Restraum
verbunden waren. Die abermals marmorverkleideten Innenwände des
Apsidensaales erhielten je 5 Rundbogenfenster. Die Christianisierung dieses
spätantiken Repräsentationsraumes (unbekannter Bestimmung) bestand nur in
der Hinzufügung eines figürlichen Apsis- und Apsisstirnwandmosaiks und
eines Altares, vielleicht auch von Chorschranken. Dies bedeutet, dass die Ap-
siskalotte der mit Marmor verkleideten Apsis in der Spätantike nicht mosai-
ziert und wohl auch nicht figürlich bemalt war, sondern vermutlich mit
Kassetten geschmückt war. Aber darüber konnte Pirro Ligorio keine Auskunft
geben.

Da Papst Urban VIII den Fussboden der spätantik/frühchristlichen Aula
zwischen 1630 und 1632 um ca. 6 m erhöhte, wirkte das Apsismosaik
ursprünglich gänzlich anders als heute. Obwohl der Betrachter ursprünglich
mehr Distanz zum Apsismosaik nehmen konnte als heute, war die Aula im
Verhältnis zu der sehr beträchtlichen Breite der Apsis auffällig kurz.
Üblicherweise schlössen an derart grosse Apsiden Schiffe mit über 50 m Länge an.
Die Mosaizierung der im Verhältnis zu dem relativ kurzen Saalraum enorm
grossen Apsis mit 4 m grossen Figuren evozierte eine unerwartete Ästhetik,
die heute infolge des erhöhten Fussbodens noch viel mehr zum Tragen
kommt: die Monumentalität der Gestalten wirkt überwältigend, ja fast
bedrohlich.

Die Inschrift unter dem Mosaik ist im Hinblick auf die Bedeutung der
beiden Arzte sehr allgemein gehalten: von den Märtyrerärzten kommt dem Volk
die sichere Hoffnung des Heils (martyribus medicis populo spes certa salutis

gresso internazionale di studi sull'Alto Medioevo, Milano 1992, Spoleto 1993, vol. 2,

451-515; H. Bloch, Ein datierter Ziegelstempel Theoderichs des Grossen, Römische

Mitteilungen 66 (1959) 196-203.
47 A. Frazer, Four Late Antique Rotundas: Aspects of Fourth Century Architectural

Style in Rome (PhD-Thesis New York University), 1964, 64-129; Apollonj Ghetti,
Nuove considerazioni, 7-54; L. Luschi, Gli antichi edifici della basilica dei SS. Cosma e

Damiano: osservazioni sui disegni Ligoriani, in: XLIII Corso di cultura sull'arte
ravennate e bizantina, Ravenna 1998, 429-452.

48 P. Delogu, Solium Imperii - Urbs Ecclesiae. Roma fra la tarda antichità e l'alto
medioevo, in: Sedes Regiae (ann. 400-800), ed.v. G. Ripoll e J. M. Gurt, Barcelona

2000, 96; laut P.L. Tucci, Nuove acquisizioni sulla basilica dei Santi Cosma e Damiano,

Studi Romani XLIX (2001) 275 ist der Zweck der Aula «ancora dibattuta».



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 313

venit). Die vermutlich von Papst Felix formulierte Inschrift promoviert den
Kult der beiden fremden Arzte zuhanden der römischen Gemeinde.

Dem entspricht die Ikonographie des Mosaiks, die in keiner Weise an
irgend etwas Ostliches anspielen will, im Gegenteil: die beiden Heiligen werden

von Petrus und Paulus eingeführt, d.h. sie benötigen eine Legitimation zu
Händen des römischen Publikums. Dass Petrus und Paulus die beiden östlichen

Heiligen bei Christus regelrecht empfehlen, ist höchst ungewöhnlich
(Fig. 5 und 8). Die Inschrift und das Mosaik wollen die beiden östlichen
Heiligen dem römischen Publikum beliebt machen, und es stellt sich die Frage,
ob dies überhaupt gelang, oder ob diese beiden Heiligen - zum mindesten im
6. Jahrhundert - nicht eher isoliert geblieben sind. Uberraschend wirkt vor
allem, dass den beiden Fremden noch ein dritter Fremder, der kleinasiatische

Heilige Theodor, zugesellt worden ist. Erich Caspar49 vermutete, dass Theodor

der Patron des Gotenkönigs war und daher ins Programm aufgenommen
wurde. Beweisen lässt sich diese ansprechende These zwar nicht. In diesem

Zusammenhang ist an eine Darstellung des hl. Theodor in der Ikonensammlung

des Sinaiklosters zu erinnern50. Die von Weitzmann dem 6. oder 7.
Jahrhundert zugewiesene Ikone (Fig. 7) war ursprünglich Teil eines Triptychons
und misst 25.6 x 7.1 cm. Die Charakterisierung Theodors als römischer Offizier

erfolgt wesentlich detaillierter als in dem römischen Apsismosaik. Theodor

trägt eine reich bestickte knielange Tunika und die obligate Chlamys
sowie zusätzlich eine Lanze mit aufgesetztem Kreuz und einen Schild. Da der
heilige Krieger im Mosaik eine Lorbeerkrone in Händen hält, wäre er mit
weiteren Attributen in Verlegenheit geraten. Seine reich bestickte Chlamys
sagt alles über seinen hohen Rang, aber der Entwerfer des Mosaiks hielt es für
nötig, ihm als einzigem eine erklärende Inschrift beizugeben: SANC THEO-
DORUS. Wie sonst hätte man in Rom wissen können, welcher Fremdling
mit Kosmas und Damian assoziiert worden ist? Weshalb die beiden Arztheiligen,

deren Kult eben erst eingerichtet wurde, keiner erklärenden Inschrift
bedurften, leuchtet nicht ohne weiteres ein.

Das Apsismosaik von SS. Cosma e Damiano ist das erste Apsismosaik, in
welchem der Stifter - Papst Felix IV - mit dem Kirchenmodell dargestellt ist.
Damit wird der Eindruck einer ex-voto-Stiftung insinuiert. Zweifellos muss
man in der Gestalt des Papstes Felix den Promotor des Kultes der heiligen
Kosmas, Damian und Theodor in Rom erblicken. Als Römer und Papst
konnte er es sich nicht leisten, auf die Apostelfürsten zugunsten fremdländischer

Heiliger zu verzichten. Daher wählte er Petrus und Paulus als

Fürsprecher der östlichen Heiligen. Die beiden Apostelfürsten dürfen ganz nahe
bei Christus stehen, so, wie wenn sie von Christus beauftragt worden wären.

49 Caspar, Geschichte des Papsttums, 193.767.
50 Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine, 36f., Taf. XV und LIX.



314 Beat Brenk

Man kann das Apsismosaik nur als Ausdruck päpstlicher Kultpolitik verstehen,

ganz ungeachtet der Tatsache, ob König Theoderich oder der Papst oder
beide die fremden Heiligen ins Spiel gebracht haben.

Die Assoziation der beiden arabischen Arztheiligen mit dem Kleinasiaten
Theodor erfolgte nicht nur in Rom. In der grossen Atriumskirche von Apa-
mea haben sich zwei Reliquiare des 5./6. Jahrhunderts erhalten, deren
Inschriften simultan die beiden Arztheiligen und Theodor erwähnen:

Xu\ia,\'a. tcöv àyioov Koapà koù Aaptavoù Kai ôiapôpcov àytcov51.

Àâ\|/ava toü âytou ©eoScopou Kai ôiapopœv àytcov52.

Die Verehrung von Kosmas, Damian und Theodor lag auch im vorderen
Orient durchaus im Trend. In Gerasa in Jordanien (Arabia) sind kurz
nacheinander eine dem hl. Theodor53 (494/495) und eine den heiligen Kosmas und
Damian geweihte Kirche (533) errichtet worden; letztere war Teil eines
hochbedeutenden Kirchenkomplexes54 aus drei aneinandergebauten Kirchen
(Dreikirchenkomplex), die St. Johann Baptista (531), St. Georg und den
Heiligen Kosmas und Damian (533) geweiht waren. Im 6. Jahrhundert waren
Kosmas, Damian und Theodor auch in Konstantinopel beliebte Heilige. König

Theoderich konnte sich die Reliquien dieser drei Heiligen vermutlich aus

Konstantinopel beschaffen, denn der Anstoss zur Verehrung Theodors kam
von Kaiser Anastasius.

Wer war Theodor? Gregor von Nyssa55 wird eine Predigt über Theodor
zugeschrieben, die den ältesten Grundstock der Legende56 enthält. Euchaita
im Pontos wurde zum Bischofssitz erhoben und erhielt zwischen 515 und 518
das Stadtrecht, weil Kaiser Anastasius Theodor von Euchaita in ganz besonderer

Weise verehrte57. Anastasius gründete das Bistum. Der Kaiser handelte

51 L. Jalabert, R. Mouterde, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Bd. 4, Paris 1955,
Nr. 1338 (mit weiteren Inschriften) Reliquiensarkophag aus Apamea, Kirche über der

Synagoge, église à atrium; Delehaye, Rez. L. Deubner, 237-244; J. Napoleone-
Lemaire, J.Ch. Balty, L'église à atrium de la grande colonnade, Bruxelles 1969, 57-69;
paläographische Datierung frühes 6. Jh.

52 Jalabert, Mouterde, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Nr. 1339 Inschrift im
Museum von Damaskus aus Apamea.

53 J.W. Crowfoot, The Church of St. Theodore, in: Gerasa. City of the Decapolis, New
Haven 1938, 219-225.

54 J.W. Crowfoot, The Christian Churches, in: Gerasa, City of the Decapolis, New
Haven 1938, 241-249.479-483.

55 PG 46.736-748.
56 B. Kötting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen der

alten Kirche (FVK 33/35), Münster/Regensburg 1950, 160-166. Sein Martyrium fand

unter Kaiser Maximian statt, der ein Edikt zwecks Christenverfolgung erliess. Theodor

war in Garnison in Amaseia. Bei Ausbruch der Christenverfolgung soll Theodor
den Kybeletempel in Amaseia in Brand gesteckt haben. Darauf wurde er gemartert
und verbrannt.



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 315

als Beauftragter des hl. Theodor. Möglicherweise übernahm Theoderich den
Kult um den hl. Theodor von seinem Protektor, in dessen Gnaden er in Italien

regieren durfte. Obwohl - wie es scheint - König Theoderich syrische und
kleinasiatische Heilige auf Anregung Konstantinopels in Rom einführte,
macht sich im Apsismosaik von SS. Cosma e Damiano m.E. keine byzantinische

Kunstauffassung bemerkbar58. Der Vergleich mit den Ikonen im
Katharinenkloster auf dem Sinai (Fig. 4 und 7) zeigt nur Unterschiede. Papst Felix
hatte sich beeilt, die östlichen Heiligen im Apsismosaik zu romanisieren und
mit Hilfe von Petrus und Paulus zu legitimieren. Er liess sich höchst persönlich

als Promotor ihres Kultes verewigen. Diese Idee hatte in Rom Erfolg.
Ganz zweifellos stellte er römische Mosaizisten an. Im 7. Jh. wendet sich das

Blatt: in S. Maria Antiqua werden östliche Heilige gleichsam <en masse> eingeführt,

und hier hielt man es nicht mehr für nötig, ihnen einen römischen
Anstrich zu verleihen, denn S. Maria Antiqua war, nachdem sie am Fusse des

Palatin für die byzantinische Besatzung erbaut worden war, vom Papst zwecks

Bekämpfung des byzantinischen Monotheletismus59 zu seinen Zwecken
umfunktioniert worden.

Abstract

In diesem Aufsatz wird das geschichtliche und insbesondere das frömmigkeitsgeschichtliche
Umfeld der Kirche SS. Cosma e Damiano ausgeleuchtet. Im Zentrum stehen folgende

Fragen: Wie war es möglich, dass ein Papst im 6. Jh. eine Kirche auf dem Forum Romanum
errichten konnte? Auf welche Weise wurden die in Rom noch wenig bekannten Arzt-Heiligen

Kosmas und Damian den römischen Gläubigen beliebt gemacht? Weshalb wurde der
hl. Theodor mit den beiden Arzt-Heiligen kombiniert, und schliesslich: wer könnte für die

Einführung des Kultes östlicher Heiliger in Rom verantwortlich gemacht werden?

57 C. Mango, I. Sevcenko, Three Inscriptions of the reigns of Anastasius I and Constan-
tine V, ByZ 65 (1972) 379-384.

58 Kitzinger, Byzantine Art in the Making, 92-94 (Abb. 169).
59 Brenk, Kultgeschichte versus Stilgeschichte, 971-1053.



316 Beat Brenk

Fig. 1

Fig. 2



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 317

Fig. 3 Fig. 4



Beat Brenk

Fig. 5

Fig. 6



Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom 319

Fig. 7



320 Beat Brenk

Fig. 8

Beat Brenk, Rom


	Zur Einführung des Kultes der heiligen Kosmas und Damian in Rom

