Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome
Autor: Dorival, Gilles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Protheodria de la Synopse de Jean Chrysostome

1 — Présentation!

La Synopse de I’Ancien et du Nouvean Testaments attribuée a Jean Chrysostome
a été pour la premiére fois éditée par B. de Montfaucon en 1724, d’apres un
manuscrit conservé a Paris, dont la cote actuelle est le Parisinus Coislinianus
388 (f. 87-111Y); B. de Montfaucon a eu également acces au Leidensis Vossianus
F 48 (f. 79-130), mais de maniére indirecte, grace a la collation faite pour lui
par Abraham Gronovius.? L’édition de B. de Montfaucon a été reproduite en
1859 dans le tome 56 de la Patrologie grecque de ’abbé Migne.> En 1883, un
nouveau témoin de la Synopse, beaucoup plus ancien que les deux précédents,
a été découvert par Philotheos Bryennios, le Hierosolymitanus Sancti Sepulcri
54; Ph. Bryennios a donné une liste des divergences entre le volume de la Pa-
trologie et le manuscrit de Jérusalem.* En 1892, un quatriéme manuscrit de la
Synopse a été signalé et partiellement publié par P. de Lagarde, le Neapolitanus
B. N. A 12.5 Puis, en 1895, E. Klostermann a attiré I’attention sur le Vaticanus
Barberinianus gr. 317 (III 36), qui propose par endroits la Syrnopse attribuée a
Jean Chrysostome.®

Il existe d’autres témoins de la Synopse, sans que I’on puisse prétendre pour
le moment dresser une liste exhaustive: le Neapolitanus I1 C 32 (f. 88-121Y); le
Parisinus gr. 443 (163%-166; quelques extraits seulement); le Parisinus suppl. gr.
422 (118-147Y); le manuscrit de Rome Casanatensis 1106 (f. 17 sq); le manuscrit
du Vatican Barberinianus gr. 317 (L1 36); le Venetus app. class. 113 (. 1-15; te-
moin partiel d’un texte en partie différent de la Synopse).

U Sur la Synopse attribuée a Jean Chrysostome et sur la Synopse du Pseudo-Athanase,
voir G. Dorival, L’apport des Synopses transmises sous le nom d’Athanase et de Jean
Chrysostome 2a la question du corpus littéraire de la Bible, in: G. Dorival et al.,
Qu’est-ce qu’un corpus littéraire, Paris/Louvain 2005, 53-93.

2 B. de Montfaucon, Tod év dyiloig natpog Nuav Twdvvov dpytemokénov Kovotovitvono-
Aewg 10D Xpuoootopov 16 evpiokopeva mavta. Sancti Patris nostri Joannis Chryso-
stomi archiepiscopi constantinopolitani Opera omnia quae exstant vel quae ejus
nomine circumferantur, VI, Paris 1724, 314-391.

3 PG 56, 313-386.

*  Ph. Bryennios, Atdoy 1@v aylev 0noctéiwv €k 100 LEPOGOAVULTIKOD XELPOYPAdOL VDV
Tp@dTOV £xS150UEVN HETE TPOAEYOUEVMY KOL CMUELOCE®Y £V 01¢ Kol Tig TLVOYEMG Tig
[MoAaidg AwaBnkng, Tiig Vo Twdvvov 10T XpuooaTtouov, cUYKPLOLE KOl LEPOG AVEKSOTOV
amd 100 avtod yxerpoypddov, Constantinople 1883, po’-ppl’.

5 P.de Lagarde, Septuaginta-Studien (AGWG 38), Gottingen 1892, 59-102.

¢ E. Klostermann, Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik, Leipzig 1895, 77-
112.

ThZ 2/62 (2006) S. 222-247



La Prothedria de 1a Synopse de Jean Chrysostome 223

La Synopse est précédeée par une Prothebria, ou «considération preliminai-
re», qui n’est pas présente dans tous les témoins. Elle manque dans le manus-
crit de Leyde, le manuscrit de Naples étudié par P. de Lagarde et le manuscrit
de Rome. Cette omission n’est probablement pas accidentelle, mais elle tient
sans doute a la raison suivante: aucun des témoins actuels de la Synopse ne pro-
pose la partie concernant les livres du Nouveau Testament; du coup, la Pro-
thedria, qui commente largement ce corpus, devenait inutile et pouvait étre
omise.”

Les editions imprimées de la Prothedria sont les suivantes:

B. de Montfaucon, VI 314-318.

Patrologie grecque 56, 313-317.

J’ai collationné le texte grec de B. de Montfaucon et de la Patrologie sur les
témoins qui étaient a ma disposition:

C Parisinus Coislinianus 388, des X VIe-XVIIe siécles.

H Hierosolymitanus S. Sepulcris 54, copié en 1056 par le notaire Léon
(d’apres les relevés de Ph. Bryennios; je suis toujours dans Iattente du
microfilm). '

N Neapolitanus B. N. I1 C 32, du X Ve siécle.

En revanche, je n’ai pas retenu le Parisinus suppl. gr. 422, parce qu’il est la
copie du Coislinianus 388 écrite par B. de Montfaucon pour son édition; il
contient également la traduction latine et les notes du savant mauriste. Enfin,
malheureusement, je n’ai pas eu acces au Barberinianus, du XI siecle, dont le
microfilm ne m’est pas encore parvenu; ce témoin ne commence qu’a dAiya
seiv (PG 56, 315B).

Pour la commodité, j’ai numéroté de maniére continue les lignes de la Pro-
thedria (d’apres I’édition de la Patrologie grecque). B. de Montfaucon a com-
mis quelques mauvaises lectures du Parisinus Coislinianus 388, dont voici la
liste:

103-104 to0t0u tolVLY YEYOVEV EKYOvog ToD APpadp Toadk CJ: yéyovev om.
N o010V t0ivuv €yéveto €yyovog [ABpady] 100 APpadp Toadk Montf. 121
oneorpeitor pia CHN: vneEoipeiton Montf. 125 Aevi ¢vin CHN: Aeut
Montf. 133 et CHN: av Montf. 139 a8pouepidc CHN: adpopepsi Montf. 151
¢mondowviat CHN: droondomvrat Montf.

Voici maintenant la liste des variantes des témoins manuscrits et des cor-
rections que j’ai adoptées (I'indication Montf. signifie que la lecture est une
lecon ou une correction adoptées par B. de Montfaucon):

PG 56 (c.313) 5 kol kovdg vopog : kai vopog HN kot vopog C kol [/, kavoc]
Montf. 6 xai £€vrorol kowvai HN: xawoi éviodat C Montf. 8 1oic ovpovoic
HN: ovpavoic C 15 avtiig tiic xticeng HN: tii¢ kticenc avtiic C Montf. 17

7 Voir Dorival, L’apport des Synopses, 57-59.



224 Gilles Dorival

gvpeiav nos: evbeiav CHN Montf. 23 #£wBev HN: 16v £EmBev C Montf. 28
peydéra HN: peyddmv C Montf. (c. 314) 33 ¢byouev HN: £x¢oyouev C Montf.
38 1 'Oxtétevyog CN Montf.: ‘Oxtdtevyoc H 39 xticewc H: xticic N yéveoic
C Montf. 42 &ni tiic HN: tfic C Montf. 49 10 yévoc HN: tov dfipov C Montf.
61 éxeivo CN Montf.: ékeivov H 62 1ov Zohoudvro HN: Zoloudvio C Montf.
84 'Evax nos: 'Evayy CHN Montf. 86 dia¢8apéviov HN: + dmod koxiag C
Montf. 92 avt@v thy yvéuny C Montf.: avt@v tfi¢ yvaung N thv yvaunv adtdv
H 93 ta¢ yAwoocac avtdv HN: avtdv tag yAdscac C Montf. 101 totvte HN:
tovto C Montf. 102 1 yYA@csoa HN: yAdcca C Montf. 112 ovkét yiveton pia
dvAn H: ovx €l (sic) yiveron pio ¢uAd N pia ¢purn ovxét yiveror C Montf. 113
nothp avtod HN: matmp 6 100 Teché C Montf. 115 attégc HN: 6 avtog C
Montf. 119 dexatpeig eivarl 1ag pvAag Evdexa nos: Evdexa elvol T0¢ GUAOG
évdexo CH &vdeka elvar tog ¢pvAag dexatpeic N évdexa [1. pioxaidexa] elval
10, pvAag Evéexa Montf. 133 éyivovro HN: éyévovto C Montf. 133 10 pév éomt
HN: o1 10 pév C Montf. 135 ai Mapowiat HN: ai te Mapowpior C Montf.
135-136 1) Zodia 100 Zerpay HN: 1 100 Zepay Zodia C Montf. 136 10 dopa
HN: 10 dopota C Montf. 137 dexaet HN: dexagé Aéyw C Montf. 144 Tadta
8¢ navta H: Tatto 8¢ N Idvra 8¢ todta C Montf. 147 «kal dno tfig HN: kol
1fic C Montf. 169-170 To¥to puév odv did Adyov €i)’ (ethov Montf.) npoont-
gboar C om. HN (recte: glossa videtur) 186-187 Avaviov kai Tandeipng HN:
100 Avaviov kai Tfi¢ Zandeipng C Montf. 198 tiic HN: ol tfic C Montf. 199
anodroyévia HIN: npépa dnarroyévra C Montf. 199 dyyéimv CN: ovpav@dv
H Montf. 200 fiv HN: €pyov fiv C Montf. 201 tii¢ kaviig 8¢ HIN: Tii¢ 8¢ xotviic
C Montf. 205 dmiaraxtor H: dniiiatte CN Montf.

La justification des quatre corrections retenues est la suivante:
- 5: on peut heésiter entre la correction xai kowog et celle que suggere Mont-
faucon xawoc. La présence de 1’adjectif est nécessaire pour le sens; celle de la
particule de liaison n’est pas indispensable, mais elle est présente dans toute la
tradition manuscrite.
- 17: la lecon des manuscrits «la terre droite» ne fait pas sens dans la phrase,
qui développe le theme de la grandeur de la création (ciel, terre et mer) susci-
tant ’admiration de I’homme pour le créateur; d’ou la correction «la terre
vaste». De plus la transformation d’evpeiav en €00eilav par un copiste ancien
est relativement aisée a expliquer du point de vue paléographique, au moins a
’époque ou se développe la minuscule. Une autre correction possible,
BaBeiav, serait plus délicate a justifier.
— 84: le texte des manuscrits énumere Adam et Seth, puis saute jusqu’a Enokh
et «d’autres jusqu’a plusieurs générations» et en arrive a Noé. Ainsi, entre Seth
et Enokh, sont omis Ends, Kainan, Maleleél et Yared; entre Enokh et Noé,
Mathousala et Lamekh. Or, on ne peut dire que ces deux derniers patriarches
fassent «plusieurs générations»; en revanche, entre Enos et Noé, il y a six pa-



La Protheéria de la Synopse de Jean Chrysostome 225

triarches, ce qui s’accorde au texte grec. De plus, Enos est beaucoup moins
connu qu’Enokh: qu'un copiste ait changé le nom est compréhensible.

— 119: le texte des manuscrits contient une contradiction interne: comment les
tribus peuvent-elles étre au nombre de onze, chiffre explicitement proposé
comme la somme des onze autres tribus et des deux tribus issus de Joseph?
Montfaucon avait suggéré tpioxaidexa. La correction dekatpeis est peut-étre
préférable, car elle a un support dans le manuscrit N (5’1l a interverti onze et
treize).

La question que posent la Synopse en général et la Protheéria en particulier
est celle de ’authenticité chrysostomienne.? L’analyse qui va suivre porte sur
la seule Prothedria et veut établir que, conformément a une intuition de R.
Brindle, elle est bien I’ceuvre de Jean Chrysostome.’

8  Sont partisans de I'authenticité: B. de Montfaucon Sancti Patris (n. 2); Th. Zahn,
Geschichte des neutestamentlichen Kanons, Bd. 2. Urkunden und Belege zum ersten
und dritten Band, Erlangen/Leipzig 1890, 226-230; P. de Lagarde, Septuaginta-Stu-
dien, qui renvoie a B. de Montfaucon; C. Baur, Der heilige Chrysostomus und seine
Zeit I, Miinchen 1929, 238. Lui sont hostiles: Isaac Vossius (dont I’argumentation
n’est pas connue); H.B. Swete, An Introduction to the Old Testament in Greek, Cam-
bridge 1902, revised by R.R. Ottley, New York 1968, 205; L. Dennefeld, Der alttesta-
mentliche Kanon der antiochenischen Schule, Freiburg 1.Br. 1909; O. Bardenhewer,
Geschichte der altkirchlichen Literatur, III, Freiburg 1.Br. 1912, 352; A. Puech,
Histoire de la littérature grecque chrétienne, III, Paris 1930, 526; P. Altaner, Patrolo-
gie, Freiburg 1.Br. 1958, 293; J. Quasten, Patrology, III, Utrecht/Anvers 1960, 472;
E.B. Eising, Zur Geschichte des Kanons der Heiligen Schrift in der ostsyrischen Kir-
che im ersten Jahrtausend, Inaugural-Dissertation (dactylogr.), Wiirzburg o.]. (1972),
146-182 et 197-253 (qui attribue la Synopse 3 Théodore de Mopsueste); P. Brandt, End-
gestalten des Kanons. Das Arrangement der Schriften Israels in der jiidischen und
christlichen Bibel (BBB 131), Berlin 2001, 195. Klostermann, Analecta zur Septua-
ginta, 111 estime qu’on ne peut pas se prononcer sur Iauthenticité de la Synopse avant
d’avoir édité le texte d’apreés tous les manuscrits qui nous sont parvenus. Cette posi-
tion parait en effet raisonnable, car il y a sans doute plusieurs Synopses différentes;
mais on peut dissocier le cas de la Synopse de celui de la Prothedria, dont les manuscrits
offrent un texte identique a quelques variantes pres.

Il y a quelques années, 3 ma demande, R. Brindle a regardé de prés la Synopse; il est
convaincu de ’authenticité chrysostomienne: «la Synopse est un texte chrysostomien.
(...) Ce sont ceux qui nient I’authenticité qui ont le devoir de prouver I'inauthenticité»
(courriel du 19 décembre 2003).



226 Gilles Dorival

2 = Traduction'®

La traduction a été divisée en douze alinéas, numérotés de 1 a 12 entre cro-
chets obliques; ces alinéas correspondent a une analyse du contenu de la Pro-
thedria. Les colonnes de la Patrologie grecque sont indiquées entre crochets
droits. Les lignes des colonnes de la Patrologie ont été numérotées, de cing en
cing, et cette numérotation est donnée dans la traduction, également entre
crochets droits. Entre parentheéses, figurent les mots absents du grec, mais
restitués pour une meilleure compréhension. Chaque citation scripturaire est
suivie, en exposant, d’une lettre et ’ensemble des citations figure dans ’appa-
rat scripturaire qui suit la traduction; plusieurs de ces citations n’avaient pas
été repérées jusqu’a présent.

[c. 313] Considération préliminaire

<§ 1> Nouveau (Testament) se dit et du point de vue du temps et du
point de vue de la nature de ce qui se trouve en lui, parce que tout a été renou-
velé et d’abord ’homme, a cause duquel le tout existe. Mais pour qu’on ne dise
pas: «Le ciel est le méme, la terre et ’homme, qui est le plus important [5] de
tout ce qui existe», tant une nouvelle loi a été donnée que des commande-
ments nouveaux, la nouvelle grace par le bain (du baptéme), un nouvel hom-
me, de nouvelles promesses. Car ce ne sont plus la terre et les realités de la ter-
re, mais le ciel et les réalités dans les cieux. Nouveaux, les mysteres. Car ce ne
sont plus ces realités corporelles-la, [10] le mouton et le sang, et la graisse, et
’excrément, mais C’est le «culte rationnel»? et vertueux, les préceptes nou-
veaux, un bois qui fait monter dans les cieux et qui (nous) rend élevés.

<§ 2> Eh bien, le but des Testaments en I'un et 'autre cas est un: le re-
dressement des hommes. Et pourquoi faut-il s’étonner au sujet de I’ [15] Ecri-
ture, étant donné que 'usage de la création méme existe a cause de ’homme ?
Et en effet il a fait le ciel grand a cause de lui, et la terre vaste, et la mer au dela
du besoin, afin qu’en admirant le démiurge pour la grandeur de ce qui existe,
les hommes aillent a la connaissance de Dieu. Et cela [20] donc existe a cause
de ’homme.

<§ 3> Puisque donc le but de I’Ancien et du Nouveau (Testaments) est
un, Moise a pensé qu’il était nécessaire d’écrire aussi les histoires anciennes,
mais non selon la suite logique des paiens; car ces gens-1a écrivent purement et
simplement les histoires, en sorte qu’ils font des récits des choses, [25] qu’ils

10 Tes traductions de M. Jeannin, Saint Jean Chrysostome, (Euvres complétes, Arras/
Bar-le-Duc/Paris/Bruxelles 1865, VI 521-524, et de J. Bareille, (Euvres complétes de
saint Jean Chrysostome, Paris 1868, XI 7-12, reléevent de ce que ’on appelle «les belles
infidéles».



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 227

donnent a lire au public des guerres et des combats et qu’ils recueillent de la
gloire de leurs écrits. Mais le 1égislateur ne fait pas ainsi, mais toujours il rap-
porte par écrit les histoires des hommes qui ont accompli de grandes actions,
en sorte que, pour ceux qui viennent apres cela, le récit de ce que ces gens-la
ont vécu [30], soit le sujet d’un bon enseignement. Voila pourquoi non [c. 314]
seulement il donne 4 lire au public les hommes qui ont bien agi, mais encore
ceux qui ont péché, afin que nous enviions les premiers et que nous fuyons les
seconds, et que, en 1'un et I'autre cas, soient dressés ce qui reléve de la vertu
[35] et ce qui reléve du soin.
<§ 4> Ainsi donc qu’on ne pense pas que le fait de raconter d’anciennes
histoires et de rapporter par écrit des lois soit étranger au législateur. Car ce a
quot laloi donne force, cela aussi le fait le récit de la vie des saints. Donc reléve
de I’Ancien (Testament) la (forme) historique, ainsi I'Octateuque: le (livre de
la) création, qui raconte ce qui concerne la démiurgie [40] et ce qui concerne
la vie de ceux qui ont été agréables a Dleu, I’Exode, qui raconte le départ des
Juifs d’Egypte, depart extraordinaire, le séjour dans le désert et le don de la lo;
le Lévitique, qui raconte ce qui est relatif aux offrandes et au cérémonial; car
cette tribu [45] de Lévi était celle qui avait recu comme lot la prétrise, et c’est
du nom de la tribu que le livre a regu son appellation. Apres ce livre, les Nom-
bres; car apres la sortie d’Egypte, Dieu a ordonné que flit dénombrée la lignée
des Juifs, et ils étaient six cents [50] milliers, issus d'un seul homme, Abraam.
Ensuite, apres ce livre, le Deutéronome; car Moise a interprété pour eux la loi
une seconde fois. Ensuite apres ce livre, Jésus fils de Navé; car, devenu apreés
Moise leur guide, il les a conduits vers la terre [55] de la promesse et il a partage
la terre en lots pour les douze tribus. Apres ce dernier, les Juges; car, une fois
Jésus mort, le gouvernement des Juifs se transforma en une aristocratie et les
tribus eurent le pouvoir. Ensuite Ruth, un livre court, qui contient I’histoire
[60] d’une femme étrangére mariée a un Juif. Apres ce livre, [c. 315] les quatre
Reégnes, dans lesquels sont racontés ce qui est relatif a Saoul, ce qui est relatif
a David, ce qui est relatif a Salomon, a Elie et a Elisée et ce qui va jusqu’a la
captivité a Babylone. Apres les Régnes, [65] Esdras. Car lorsqu’ils furent em-
menés a Babylone pour avoir péché et qu’ils eurent passé «soixante-dix ans»®
en cet endroit en esclaves, Dieu plus tard leur devint favorable et fit en sorte
que Cyrus, qui était alors le roi des Perses, Cyrus, dont Xénophon a consigné
par écrit I’éducation, [70] renvoyat les captifs. Et quand il les renvoya, ils re-
vinrent, sous la conduite d’Esdras, de Néhémie, de Zorobabel. Et Esdras écrit
ce retour, comment, revenus, ils batirent une seconde fois le temple et
releverent la ville. Et, cent ans s’étant écoulés, [75] de nouveau une guerre fon-
dit sur eux, la guerre macédonique. Ensuite les événements du temps d’An-
tiochos Epiphane se produisirent, lorsque, opprimés pendant trois ans et de-
1, dans une situation misérable, de nouveau ils furent débarrassés des



228 Gilles Dorival

miséres qui étaient survenues. Et apreés cela, un peu de temps s’écoule, [80] le
Christ vient et I’Ancien (Testament) prend fin.

<§ 5> Pour comprendre d’ou s’est constituée la lignée des Juifs, il est
nécessaire d’en dire un peu. Aprés Adam naquit Seth, ensuite Ends, ensuite
d’autres jusqu’a plusieurs [85] générations. Et alors Noé: de son temps, les
hommes s’étant corrompus, a lieu le déluge. Ensuite, quand le déluge cessa, il
sortit du coffre seul avec ses trois fils et il emplit la terre de sa génération: ceux
qui étaient enfantés A la suite furent nombreux.4 [90] Donc, quand ils furent
nombreux, ils voulurent construire une tour qui allait jusqu’au ciel. Mais
Dieu condamna leur résolution, il confondit leurs langues et il divisa la langue
unique en plusieurs langues. De la la nécessité advint pour eux, qui ne s’enten-
daient pas [95] les uns les autres, de ne pas habiter les uns avec les autres. Et
c’est cela la raison qui fait qu’ils sont dispersés en tout lieu de la terre.¢ Mais
on dit dans cette confusion des langues que Heber, I’ancétre des Juifs, ne vou-
lut pas prendre part a leur entreprise et [100] que seul il demeura a conserver
sa langue, honoré en cela pour sa trés belle résolution. Son descendant fut
Abraam. Voila pourquoi la langue des Juifs est appelee hébraique, d’apres He-
ber. Ainsi donc de cet Abraam il y eut un descendant, Isaac, dont [105] Jacob
est le fils. Celui-ci engendra les douze patriarches, Roubeim, Syméon, Lévi,
Jouda, Isakhar, Zaboulon, Nephthaleim, Gad, Dan, Asér, Joséph, Benjamin.
De onze de ces patriarches, les tribus qui vinrent apres cela ont tenu leurs
noms. [110] Car chacun engendra une tribu, et ceux qui furent enfantés étai-
ent appelés d’apres eux. Cependant, en lieu et place de Joséph, il n’y a plus une
seule tribu, mais deux. Car son pére ne voulut pas qu’il donne son nom a une
seule tribu. Qu’arrive-t-il donc ? Etant donné que lui-méme était un seul hom-
me, [115] pour qu’il y elit un double patriarche, il fit en sorte qu’Ephraim et
Manassé, ses deux fils, [c. 316] donnassent leurs noms a deux tribus et les deux
tribus étaient comptées pour Jéséph. En conséquence, il arriva de cela que les
tribus furent treize: [120] onze, les tribus des autres fréres; deux, celles de
J6séph par ses fils. Une seule tribu est mise a part, celle de Lévi, et est réservée
a ordre de la prétrise; car il n’était point nécessaire qu’elle exercat une autre
charge. Et le nombre des douze demeure, sans étre amputé. Donc, les douze
tribus faisaient toutes les autres choses; [125] mais la tribu de Lévi était seule
a étre préposée aux choses sacrées. De celle-1a était Moise. Tels sont donc les
douze patriarches qui s’en allerent en Egypte; la promesse de Dieu a Abraam
s’accomplissait, qui disait: «Je ferai ta descendance comme les étoiles [130] du
ciel»!: ils furent les ascendants de six cents milliers. C’est a partir de la que s’est
constituée la lignée des Juifs, qui a requ son nom de la tribu de Jouda, la tribu
royale par excellence, d’ou les rois étaient toujours issus.

<§ 6> Donc al’Ancien (Testament) appartiennent la (forme) historique,
- cela, nous I’avons dit plus haut; la (forme) exhortative, [135] ainsi les Prover-



La Protheéria de la Synopse de Jean Chrysostome 229

bes, la Sagesse de Sirakh, I'Ecclésiaste et le Cantique des cantiques; la (forme)
prophétique, ainsi les seize propheétes, Ruth et David.

<§ 7> Mais on peut trouver que ces formes ont été distinguées a gros
traits, dans la mesure ou elles existent les unes avec les autres. [140] Pour don-
ner un exemple, dans les histoires on peut trouver de la prophétie. Et on peut
entendre les prophétes exprimer beaucoup de choses historiques. Et en outre
la forme de I’exhortation et celle de la paréneése sont présentes en chacun de
ces deux-la, tant dans la prophétie que dans I’histoire. Or tout cela, comme
[145] je Iai déja dit, regarde vers une seule chose, le redressement des audi-
teurs, en sorte que, a partir du récit de ce qui s’est produit avant, a partir de
’exhortation et a partir de la parénese, a partir de la prophétie, ils se reglent
sur ce qu’il faut.

<§ 8> Mais ce qui etait plus pamcuherement Paffaire de la prophétie,
c’était [150] d’annoncer i I’avance les événements a venir, soit heureux, soit
ficheux, afin d’attirer les uns et d’écarter du vice les autres par la peur. Mais il
y a encore une autre forme de prophétie, qui consiste 2 annoncer a I’avance ce
qui est relatif au Christ; en ce cas avec exactitude non seulement sur la parou-
sie, mais aussi sur ce qu’il devait faire [155] durant son existence, sur 'enfan-
tement, sur la génération, sur la croix, sur les miracles, sur I’élection des disci-
ples, sur le Nouveau Testament, sur la cessation des choses juives, sur la dis-
parition des choses grecques, [160] sur ’excellence de 1’Eglise et sur tous les
autres faits qui sont a la suite. Tout cela, les propheétes ’ont annoncé a ’avance
avec une clarté totale il y a beaucoup de temps, tantot par des figures, tantot
par des mots. [165] Et en effet il y a deux formes de prophétie, annoncer les
événements a venir par des actes et par des paroles. Par des paroles, comme
lorsque, en voulant dire la croix, (les propheétes) disent: «Comme un mouton,
il a été mené a I’égorgement et comme un agneau il est resté muet devant celui
qui le tondait».8 [c 317][170] Par des actes, lorsque Abraam, comme on le sait,
offre son fils et égorge le bélier.” Car par les faits Abraam préfigure I'image de
la croix et I’égorgement qui aura lieu pour le monde habité. Et nombreuses
sont les figures de ce genre qu’on peut trouver [175] dans I’Ancien (Testa-
ment), ainsi que les propheties par les faits.

<§ 9> Mais il est possible que des prophéties non seulement parlent des
événements a venir, mais aussi de ceux du passe, ce qui se produit plus
particulierement chez Moise. Car lorsqu’il discourt sur le ciel et la terre,! il
parle de faits passés [180] et dissimulés par le temps, mais une prophétie les
énonce. En effet, de méme que ce qui n’est pas encore advenu et ce qui est en-
core invisible, il est possible que des prophéties le disent, de méme ce qui est
advenu, mais est dissimulé par le temps, cela, il appartient a une grace égale de
le dévoiler et de le produire en public.

<§ 10> [185] Mais il est possible encore que des prophéties disent le
présent, lorsque quelque chose advient, mais est dissimulé, par exemple dans



230 Gilles Dorival

le cas d’Ananias et de Sappheira; 1a en effet il n’y avait ni passé ni avenir, mais
un fait présent, toutefois inconnu; ainsi donc Pierre dévoile les faits par une
prophétie, [190] les donne a connaitre en public.

<§ 11> Et voila ce qui concerne ’Ancien (Testament), ainsi qu’on peut
dire A gros traits. Quant au Nouveau (Testament), ce qui a été dit dans I’An-
cien Testament sur le mode de I’énigme, c’est cela qui est montré, je veux par-
ler des prophéties attestées par les actes, de la citoyenneté des cieux qui est at-
teinte, [195] des biens indicibles de I’avenir, «que Ioeil n’a pas vus, oreille pas
entendus et qui ne sont pas montés dans le ceeur des hommes».k Car le Nou-
veau (Testament) regoit I"homme a travers I’Ancien; une fois que ’homme
s’est débarrassé du vice selon une mesure appropriée, le (Nouveau Testament)
le fait monter vers la citoyenneté des anges. [200] Par conséquent il appar-
tenait A I’Ancien (Testament) de rendre homme, au Nouveau (Testament) de
faire ’homme un ange. Car étant donné que le vice a fait perdre le fait méme
d’étre des hommes, en les faisant descendre a la bassesse des étres sans raison
et en les transformant en fauves, la loi [205] a délivré de ce vice. Mais la grace
ajoute encore cette vertu angélique.

<§ 12> Appartiennent au Nouveau (Testament) aussi des livres: les qua-
torze lettres de Paul, les quatre évangiles, deux de disciples du Christ, Jean et
Matthieu, et deux [210] de Luc et Marc; ['un a été un disciple de Pierre, ’autre
de Paul. Car les premiers avaient été des «témoins oculaires»! et avaient vécu
en méme temps que le Christ; les seconds, qui ont regu de ceux-la ce qu’ils
avaient vu, ’ont fait connaitre 2 autrui. Et en outre il y a le livre des Actes, lui
aussi [215] de Luc qui fait I’histoire de ce qui est arrivé, et trois des lettres ca-
tholiques.

a. Rm 12,11 b. Jr 25,11-12 et 36 (29), 10 c. voir Dn 9,2 et 12,11-12 d. voir
Gn 6-10 e. voir Gn 11,1-9 {. voir Gn 22,17 et 26,4 g. Es 53,7 h. voir Gn 22,1-
19 i. voir Gn 1,1-2, 7 j. Ac5,1-11 k. I Co 2,9 1. Lc 1,2.

3 - Commentaire

Le titre, Prothedria. Le méme titre est attesté au Ve siecle, chez Théodoret de
Cyr, dont le Commentaire sur les psaumes commence par un prologue intitule
Ipobewpic. Les deux Protheoriai ont en commun d’étre une considération
(-0ewpia) préliminaire (mtpo-) qui se livre a I’examen de questions considérées
comme méritant d’étre traitées avant explication de détail de chaque livre bi-
blique ou de chaque psaume. 1l s’agit ici d’un procédé habituel dans ’explica-
tion de texte antique, paienne ou chrétienne: elle commence par une explica-
tion d’ensemble qui consiste 2 donner une vue globale du texte (Bewpio) ou a
résumer son sujet (Un6Oeoic); ensuite, vient I'explication de détail des élé-
ments successifs du texte (A&Eic). Cette maniére de faire s’explique par la con-



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 231

ception que les Anciens se faisaient des textes: chaque texte constitue une suite
logique et cohérente, dont la fin est en continuité avec le commencement et
qui poursuit un but unique; dés lors, les premiers mots ou la premiére ques-
tion d’un texte donnent le sujet qu’il traite.

Les alinéas. Le commentaire de chaque alinéa est présenté d’une maniére iden-
tique. D’abord, un résumé de I’alinéa, qui met en valeur les points essentiels
de celui-ci. Puis, lorsque cela est nécessaire, les eclaircissements qu’il appelle.
Enfin, les paralléles avec les autres ceuvres de Jean Chrysostome.

§1. Le sens du terme «nouvean» dans «Nouvean Testament», a la fois temporel
et de l'ordre du contenu. Le Nouveau Testament est le temps du renouvelle-
ment de toutes choses. Ce renouvellement concerne la loi, les commande-
ments, la grace baptismale, ’homme, les promesses, les mystéres. Il ne concer-
ne plus les réalités terrestres, mais les réalités célestes, auxquelles ’homme a
acces grace au bois de la croix. Le culte corporel cede la place au culte rationnel
de Romains 12,1.

Eclaircissements. Le sens chronologique de «Nouveau Testament» est pré-
cisé 2 la fin de I’alinéa 4: I’Ancien Testament correspond a la période qui va
de la création du monde et des patriarches jusqu’a Antiochos Epiphane, c’est-
a-dire jusqu’aux Maccabées. Avec le Christ commence un nouvel age, celui
qui, comme I’explique I’alinéa 1, voit le renouvellement de toutes choses. - Le
dit «Le ciel est le méme, la terre et ’homme, qui est le plus important de tout
ce qui existe» ne provient ni des Ecritures ni de la littérature paienne et patri-
stique; il semble avoir été forgé par Jean Chrysostome lui-méme, faisant parler
un interlocuteur imaginaire qui prend a contre-pied Es 65,17 et 66,22, ou il est
question de «cieux nouveaux» et de «terre nouvelle», et Ep 2,15 et 4,24, ou est
développé le théeme de «’homme nouveau». - Les «commandements nou-
veaux» font allusion au «commandement nouveau» de Jn 13,34 et I Jn 2,1.8. -
Les «nouveaux mysteres» consistent dans 1’eucharistie, d’apres I’ Homeélie sur
le baptéme et I'épiphanie 4 et |’ Homélie 23 sur Mt 3. Quant au «culte rationnel
et vertueux», ’expression s’éclaire par référence a 1’Homeélie 20 sur Rm, qui ex-
plique que le culte rationnel de Rm 12,1 est la vie selon le Christ et que celle-
ci consiste a se faire le prétre de son corps et de «la vertu» de son ame.

Paralléles. 1’ Homeélie 2 sur I Co 4,13, 2 développe le theme du sens tempo-
rel du mot «nouveau»: la différence entre les deux Testaments, qui ont le
méme Dieu pour auteur, tient au temps ou ils sont apparus. Quant au théme
de la nature de cette nouveauté, on note que le debut de I’Homélie sur Ps 149
présente une thématique et un vocabulaire proches des notres: avec le Nou-
veau Testament, tout est devenu nouveau (tdvta ... yéyove xowd), le Testa-
ment, la création, ’homme, la vie. - L’idée que toutes les choses existent pour
’homme est fréquemment exprimée par Jean Chrysostome: Homélie 7 sur les
statues 2; Homélie 6 sur Gn 5; Homélie 7 sur Gn 6, ou ’homme a le pouvoir,
¢Eovota, sur toute la création et ou il est «I’étre le plus digne d’honneur», 11-



232 Gilles Dorival

watepov (dov; Homélie 8 sur Gn 1-2, avec ’emploi du méme adjectif tipudre-
poc; Homélie 15 sur Gn 3; Sermon 2 sur Gn 1, qui qualifie 'homme de «plus
digne d’honneur aux yeux de Dieu que la création tout entiére», tig KTicemg
andong 1@ Oed Tyudtepog, ou I'adjectif Tyudrepog fait écho au xvpidratog de
la Prothedria; Homélie sur Ps 8 6; Homélie 19 sur Ep 3. - Le théme selon lequel
I’Ancien Testament est du coté des réalités terrestres, le Nouveau des réalités
célestes a un écho dans I’Homélie 6 sur II Co 3, qui met I’ Ancien Testament du
c6té du corps, le Nouveau du coté de 'ame. Dans I’ Homélie 2 sur Mt 3, Jésus/
Josué fait entrer dans la terre promise, Jésus «dans le ciel». L’opposition entre
le culte juif et le culte chrétien se retrouve dans I’Homélie 19 sur Hebr 1, ou le
sang des béliers (tpdywv oipa) est opposé au sang de Jésus. - L’emploi
d’Oymidg au sens d’«élevé spirituellement» est attesté dans I’ Homeélie 64 sur Mt
1 (ou les apotres devenus «plus élevés», Dymidtepot, peuvent recevoir les
récompenses d’en haut) et ' Homélie 90 sur Mt 2 (ou c’est I’Esprit Saint qui
«peut rendre élevés» les disciples).

§2. Le but unique des deux Testaments est le redressement des hommes. Un
paralléle est tracé entre ’Ecriture et la création: celle-ci existe a cause de I’hom-
me qui connailt Dieu grace a la grandeur du ciel, de la terre et de la mer.

Eclaircissements. Le paralléle est un peu énigmatique. Il semble que le rai-
sonnement soit le suivant: la création et ’Ecriture ont toutes deux pour fin
’homme; mais elles n’opérent pas de la méme fagon: par sa grandeur, la crea-
tion permet a ’homme de connaitre Dieu; par son contenu, I’Ecriture permet
a ’lhomme de vivre en conformité avec la volonté de Dieu. Création et Ecri-
ture sont toutes deux paroles de Dieu: la premiére est une sorte de livre qui
revele a I’homme existence de Dieu; la seconde est un livre véritable qui ré-
vele a ’homme comment il doit se comporter.

Paralléles. L’idée que les deux Testaments poursuivent le méme but de re-
dressement moral n’est pas explicitement énoncé par I’Homélie 2 sur II Co
4,13, 2, mais il figure en filigrane de ce texte: de méme que le médecin a «un
seul but», la santé du malade, de méme les deux Testaments énoncent des
législations différentes, mais non contradictoires; toutes deux visent par con-
séquent la guérison morale de ’homme. Le mot 810pBwotg est attesté dans la
Catéchese 122 et la Catéchese I1 1: il désigne le redressement moral que doivent
opérer les catéchumeénes pendant la durée de leur formation. Dans le Panégy-
rique 6 de Paul 13, il est question de la bonne colére implantée en nous par le
créateur en vue du redressement des pécheurs; dans le Panégyrigue 79, la mis-
sion proposée a Paul a Rome est le redressement de la cité. - Le paralléle entre
les Ecritures et la creation figure dans I’ Homélie 1 sur les statues 2: les Ecritures
ont été données tardivement aux Hébreux, parce que Dieu voulait d’abord
instruire les hommes par la grandeur et la beauté de la création. - Sur la creéa-
tion au service de I’homme, voir les paralléles réunis a ’alinéa 1. - Le tripty-
que «ciel, terre, mer» figure dans le Sermon 1 sur Gn 1 et 2 (cinq exemples) et



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 233

dans le Sermon 2 sur Gn 1 (un exemple); la grandeur des trois méne ’homme
a Padmiration et a la connaissance du créateur (Sermon 1 sur Gn 1). L’origina-
lité de la Prothedria est de s’en tenir a la grandeur de la création, alors que Jean
Chrysostome, en régle générale, couple la grandeur et la beauté (par exemple,
Sermon 1 sur Gn 1; Homélie 4 sur Gn 5; Homélie 9 sur les statues 2).

§3. La maniére dont Moise écrit les bistoires des anciens hommes n’est pas celle
des paiens. Le but que poursuivent ceux-ci est d’abord informatif: ils veulent
raconter ce qui s’est passé. De plus ils font des récits de guerres. Enfin ils cher-
chent a acquérir pour eux la célébrité. A I'inverse, Moise poursuit un but mo-
ral. Il raconte les grandes actions des anciens hommes, mais aussi leurs péches,
afin de nous attirer vers le bien et de nous détourner du mal.

Eclaircissements. La Prothedria ne le précise pas, mais le lecteur le déduit fa-
cilement: puisqu’il vise un but hautement moral, Moise ne recherche pas la re-
nommeée personnelle. - Le mot ¢mpélera parait désigner chez Jean Chrysos-
tome le soin apporté au corps ou 4 'ame en vue de leur guérison; par exemple,
le sens médical est attesté dans la Catéchése IT 9 et le sens moral, dans le Traité
sur le sacerdoce 11 2 et IV 1; ici le mot s’applique a la guérison du mal par I’ex-
emple des pécheurs.

Paralléles. L’opposition entre les deux manieres d’écrire ’histoire parait
propre a la Prothedria; toutefois, dans le Commentaire sur Ps 3 1, les historiens
sont énumérés a coté des peintres, sculpteurs et d’autres comme faisant seule-
ment I’éloge des vainqueurs, alors que, en contraste, le psaume 3 raconte I’hi-
stoire de la fuite de David devant Absalon. - En revanche, la finalité morale
poursuivie par Moise dans ses écrits est souvent soulignée par Jean Chrysosto-
me: Moise raconte les vies des hommes justes, comme Abraam ou Isaac, pour
que nous imitions leurs vertus (Home’lie 49 sur Gn 1). Il narre la conduite des
pecheurs pour que nous renoncions au péché: par exemple, I’histoire de Cain
nous incite a nous détourner du meurtre (Homélie 18 sur Gn 7; Homélie 19 sur
Gn 6; Homélie 20 sur Gn 1).

§4. Il est normal que la législation énoncée par ’Ancien Testament s’accompa-
gne du récit des anciennes actions. Car laloi énonce les regles que les actions des
saints de I’Ancien Testament mettent en pratique. L’ Ancien Testament com-
porte donc d’abord la forme historique, appelée simplement «I’historiques».
Cette forme est illustrée par I’Octateuque, dont chacun des livres est résumé
(Genése, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome, Jésus/Josué, Juges,
Ruth), les quatre livres des Regnes (de Saiil a la captivité de Babylone), Esdras
(qui met par écrit le retour d’exil grace a Cyrus, la reconstruction du temple
et le relevement de la ville). La Prothedria cite alors la guerre macédonique,
puis les événements du temps d’Antiochos Epiphane. Quelque temps apres
survient le Christ et ’Ancien Testament prend fin.

Eclaircissements. «L’historique» est un adjectif neutre substantivé; mais il
est aisé de suppléer le substantif neutre «forme» (180c), qui figure au début de



234 Gilles Dorival

Ialinéa 7. - La forme historique regoit dans cet alinéa le sens large de récits
d’événements et d’actions, mais aussi de consignation écrite des lois. - On
note que, si la période d’Antiochos Epiphane est racontée par 1 et 2 Mac-
cabées, en revanche, la guerre macédonique, quelle que soit son identification,
n’a pas donné lieu a un récit biblique. Il est vrai que la Prothedria ne parle pas
ici explicitement d’un écrit: il se peut qu’elle pose un simple jalon chronolo-
gique. — On remarque encore que la forme historique comprend des livres qui
appartiennent aux trois catégories du canon juif: les cinq livres de la Torah,
des livres qui appartiennent aux prophetes (Jésus/Josué, Juges, les Régnes) et
des livres qui appartiennent aux écrits (Ruth et Esdras). Enfin il contient pro-
bablement des livres qui ne figurent pas dans le canon juif: les Maccabees. -
Les soixante-dix ans de ['exil a Babylone. Cette durée fait écho a la prédiction de
Jérémie, qui prophétise que les Hébreux «seront asservis parmi les nations
pendant soixante-dix ans» (Sovievcovotv £v 10ig £Bvecty £Bdounkovia £m) et
que, «quand seront accomplis les soixante-dix ans» (év 1¢ TAnpwBivor td £B-
Sounxovta £tn), le Seigneur vengera la nation juive (Jr 25,11-12). Voir aussi Jr
36 (29 TM),10 («lorsque viendront a étre accomplis a Babylone les soixante-
dix ans», 6tov péAdn mAnpodcbar Bapuddvi €Bdounkovio émm); II Ch 36,21
(«I’accomplissement des soixante-dix ans», cupnAnpwcig £1dv £Bdounkovia); I
Esr 1,55 («I’accomplissement des soixante-dix ans», cuunAipwoig £1dv £B-
dounxovia); Dn 9,2 («’accomplissement de la désolation de Jérusalem, soixan-
te-dix ans»). La captivité a Babylone a en fait duré moins de soixante-dix ans:
soixante ans, si I’on prend comme terminus a guo la premiere déportation de
597 et comme terminus ante qguem le retour de la premiere vague d’exilés, en
538-537; un peu moins de cinquante ans, si I’on retient la seconde déportation
de 586 a 538/537. Les soixante-dix ans sont parfois expliqués comme étant la
période qui va de la mort de Josias (609) a la chute de Babylone (539). - La
guerre macédonique. Les historiens modernes donnent le nom de «guerres de
Macédoine» a trois guerres qui opposerent Rome a la Macédoine et ses alliés,
en 215-205, en 200-197 et en 172 (ou 171)-168. Or la Prothebria affirme que la
guerre macédonique impliqua directement la Judée: il ne peut s’agir de 'une
des trois guerres de Macédoine. De plus, la Prothedria contient une indication
chronologique qui s’oppose a une telle possibilité: la guerre eut lieu cent ans
apreés le retour d’exil, la reconstruction du temple et le relévement de
Jérusalem. La datation traditionnelle de I’édit de Cyrus autorisant le retour
des exilés et dont il est question dans notre texte est 538; celle du retour, 537;
mais il n’y a pas de guerre impliquant la Macédoine et la Judée dans les années
440-430. Toutefois, une autre lecture de la Prothedria est possible, qui repose
sur la datation d’Esdras et de Néhémie dont les noms sont cités par notre tex-
te: IT Esd 7,7-8 situe le retour d’Esdras la septiéme année d’Arthasastha (Arta-
xerxes [¢); IT Esd 12,1, situe la venue de Néhémie a Jérusalem la vingtieme an-
née du méme roi; I Esd 23,6 parle d’un second voyage & une époque qui se



La Prothebria de la Synopse de Jean Chrysostome 235

situe la trente-deuxiéme année du roi, ou un peu apres; les dates sont respecti-
vement 458, 445 et 433. En prenant le chiffre cent en un sens un peu large, la
guerre macédonique peut alors étre située dans la seconde moitié du IVe siecle,
ce qui correspond soit a la conquéte de la Palestine par Alexandre en 332 soit
3 la prise de Jérusalem par Ptolémée I** un peu plus tard (322 selon Eusebe-
Jérdéme, Chronigue; 320 ou en 302-301). On pourrait étre tenté d’aller dans le
sens de la seconde hypothése, car les historiens chrétiens de I’Antiquité
dépendent en général de Flavius Joséphe, qui, dans le cas d’Alexandre, signale,
certes, la prise de Gaza, mais parle ensuite de 1’accueil chaleureux réservé au
conquérant par les prétres du temple (Antiguités juives XI 320-339); en revan-
che, dans le cas de Prolémée I¢, il s’agit d’une véritable guerre, qui donne lieu
a une déportation de population (XII 4-7). Cependant, la premiéere hypothese
est la plus probable, comme on le verra dans les paralléles. Pourrait-il s’agir
d’une autre guerre? Une hypotheése doit étre écartée: les historiens modernes
ont souvent voulu situer Esdras au temps d’Artaxerxes I ou méme d’Arta-
xerxeés III: 1a date de sa venue en Judée serait alors a situer en 398 ou en 352;
et la guerre macédonique se déroulerait alors dans la premiere moitié du III¢
siécle avant notre ére. Mais les historiens anciens ne semblent pas imaginer
une telle possibilité. - L’oppression de trois ans et demi a I’époque d’Antiochos
Epiphane (175-163). Le verbe mokiopxeiv n’a pas ici le sens d’«assiéger», mais
de «persécuter», d” «<opprimer», bien attesté a I’époque patristique, par exem-
ple chez Eusébe et Théodoret (voir G.W.H. Lampe, PGL sv). Du reste, il
n’existe pas de siege de Jérusalem qui, a I’époque d’Antiochos Epiphane, ait
duré trois ans et demi: lorsqu’en 169, a son retour victorieux d’Egypte, An-
tiochos entra dans Jérusalem et pilla le sanctuaire (I M 1,20-24), il n’y eut ni
combat ni siége, et Flavius Joséphe précise méme qu’Antiochos prit la cité
sans combat (Antiguités jurves XII 246-247, apaynti). En 163-162, le siege du
Temple entrepris par le fils d’Antiochos Epiphane, Antiochos Eupator dura
«de nombreux j jours> (nuepm noMLat) selon I M 6,51-52, mais stirement pas
trois ans et demi: c’était une année sabbatique, il n’y avait donc pas de vivres
et, de plus, les assiégeants et les assiégés conclurent un accord de paix; le siege
n’a pas duré plus que quelques mois. En revanche, I’oppression d’Antiochos
Epiphane dura de 167 a 164: selon IM 1,54, I’abomination de la désolation fut
construite dans le temple le 15 kislev 145 (ére des Grecs), c’est-a-dire en
décembre 167, et des sacrifices furent offerts le 25 kislev; apres la victoire de
Judas Maccabée sur Lysias (I M 4,26-35), la restauration du temple eut lieu le
25 kislev de I’année 148, c’est-a-dire en décembre 164 (I M 4,52-53). Entre la
profanation du temple et sa purification, s’est donc écoulée une durée de trois
ans, malgre II M 10,3, qui parle d’un «temps de deux ans.» Cest ce chiffre de
trois ans qu’on trouve chez Jean Malalas pour parler de la violence exercée par
Antiochos sur les Juifs (Chronigue 8, 22). D’ou vient la demi-année
supplémentaire de la Protheéria? Elle contredit apparemment les données bi-



236 Gilles Dorival

bliques: IM 4,54 et I M 10,5 insistent sur le fait que la restauration eut lieu le
méme jour que la souillure. En réalité, la source est le livre de Daniel, qui, en
8,13-14, expose la vision de I'interruption du rituel du temple pendant 1300
jours et, en 12,11, annonce que le sacrifice cessera pendant 1290 jours, ce qui
correspond dans les deux cas a environ trois ans et demi. Or, 1l existe un par-
alléle a ce sujet chez Jean Chrysostome, comme on va le voir.

Paralléles. Le théme du mélange entre législation et histoire dans les écrits
de Moise et de la sainteté comme illustration de la loi parait propre a la Pro-
thedria; mais tout lecteur ancien de la Bible sait que Moise est a la fois celui qui
narre I’histoire des patriarches et celui qui regoit la loi sur le Sinai. - Jean
Chrysostome emploie le méme terme de «saints» (§yiot) pour parler des justes
de I’Ancien Testament dans le Commentaire sur Es, prologue: Isaie, Moise, Jeé-
rémie, Ezéchiel, Daniel, David, Abraam; il souligne cependant la supériorité
des saints du Nouveau Testament. - 600 000 Hébreux: méme chiffre dans
I’ Homélie 3 sur les changements de noms 2; les chiffres donnes par les Nombres
sont un peu plus élevés: 603 550 en 1,45-46, et 601 730 en 26,51. — Dans I’ Ho-
mélie 5 contre les Juifs 5, Jean Chrysostome commente les soixante-dix ans de
la captivité selon Jr 25,11 et Dn 9,2 dans des termes proches de la Protheéria.
— En dépit de I’attaque contre les historiens paiens de I’alinéa 3, la Prothedria
fait référence a la Cyropédie de Xénophon en des termes qui montrent que ce
texte était bien connu en milieu chrétien. Il ne semble pas que le nom de
Xénophon soit cité ailleurs par Jean Chrysostome, mais celui-ci lui fait au
moins deux fois des allusions précises, d’abord dans le traité Contre ceux qui
cobabitent avec des vierges 1 2: pour donner une idée de I'intensité de la souf-
france, les Grecs ont imaginé la fiction de quelqu’un a qui ’on présente des
mets succulents qu’il ne peut jamais consommer; c’est une allusion aux
Mémorables 1 3,9. Ensuite, ’Homélie 31 sur Mt 4: des Grecs se sont couronnés
de fleurs et ont mis des vétements blancs a la mort de leurs enfants; il s’agit
probablement d’une allusion a Xénophon qui apprend la mort de son fils
Gryllos alors qu’il est en train de sacrifier, la téte ceinte d’une couronne; il re-
tire la couronne, mais quand il apprend le comportement héroique de son fils,
il la remet, selon le récit de Diogene Laérce, Vies et doctrines des philosophes il-
lustres 11 54. - Dans 1’Homélie 5 contre les Juifs 7, Jean Chrysostome interpréte
la deuxiéme corne de la vision de Daniel 8 comme se référant a Alexandre de
Macédoine, ce qui constitue un argument pour mettre la guerre de Macédoine
en rapport avec ce conquérant. — Dans la tradition patristique, les trois ans et
demi sont mis en rapport avec deux versets différents de Daniel. Tantot ce
sont 1300 jours de Dn 8: Hippolyte, Commentaire sur Dn IV 26, estime que,
entre la conquéte de Jérusalem par Antiochos Epiphane et la victoire de Judas
Maccabée, le temple est resté désert pendant 1300 jours, «c’est-a-dire pendant
trois ans et demi». Tant6t ce sont les 1290 jours de Dn 12,11: pour Hippolyte,
ibid. IV 55, il s’agit de la durée du régne de I’ Antéchrist. La Prothedria ne fait



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 237

pas référence a cette lecture eschatologique. Or, une interprétation trés pro-
che de Dn 12,11 se lit dans I’Homélie 5 contre les Juifs 8: Jean Chrysostome af-
firme que les 1290 jours de Dn 12,11 sont ceux qui séparent I’abolition du
sacrifice perpétuel dans le Temple par Antiochos Epiphane de sa restauration;
il calcule que ces 1290 jours font «trois ans et demi et un peu plus» (¢tn 1pia
Kol Huiov Kol pikpov 1L pdc); il ajoute que les 1335 jours de Dn 12,12 font ap-
paraitre une durée supplémentaire de 45 jours, qui est le temps de la guerre
victorieuse des Maccabées.

§5. La constitution de la lignée des Juifs. La Prothedria énumére les trois pre-
miers patriarches, omet les noms des six suivants («d’autres jusqu’a plusieurs
générations»), puis cite Noé et le déluge. Vient alors ’épisode de la tour de Ba-
bel que la Septante appelle «confusion» (Guyxvmg) Heber refuse de participer
al entreprlse de construction et il est récompensé de son attitude en échap-
pant a la confusion des langues et en conservant la langue hebraique originelle.
La Prothebria ne dit rien des cinq patriarches qui séparent Heber d’Abraam:
Phalek, Ragau, Seroukh, Nakhor et Thara. Elle ne fait que citer Abraam, Isaac
et Jacob; en revanche, elle s’étend quelque peu sur les douze fils de Jacob. Elle
explique alors comment onze des patriarches ont donné leurs noms a onze tri-
bus, Joséph donnant son nom a deux tribus par I'intermédiaire de ses fils,
Ephraim et Manassé; mais les treize tribus sont en fait douze, car la tribu de
Lévi, A laquelle appartient Moise, est mise a part pour le culte. La Prothedria
ajoute que les douze patriarches allerent en Egypte et que, conformément a la
promesse faite 2 Abraam de lui donner une descendance aussi nombreuse que
les étoiles du ciel (selon Gn 22,17 et 26,4, cités librement), ils furent les ascen-
dants de six cent mille Hébreux. La Prothedria conclut en notant que la lignée
des Juifs tient son nom de la tribu royale de Jouda.

Eclaircissements. Sur la correction d’Enokh en Enos, voir plus haut. - He-
ber est séparé de Noé par quatre patriarches (Sem, Arphaxad, Kainan et Sala)
d’aprés Gn 10,21-24 et 11,10-14. Le point de départ du synchronisme entre
Heber et I’épisode de la tour est stirement Gn 10,25: a I’époque du fils de He-
ber, Phalek, «la terre fut répartie», ce qui renvoie au second grand théme de la
tour, la dispersion des constructeurs et des peuples. - Les fils de Jacob sont
énumeérés selon un ordre qui n’est pas attesté dans le texte biblique du Penta-
teuque. Précisons: au début sont cités les six fils de Leia dans ’ordre des nais-
sances (Roubeim, Symédn, Lévi, Jouda, Isakhar, Zaboul6n) et a la fin les deux
fils de Rachel (Joséph, Benjamin); ce qui est inédit, c’est 'ordre dans lequel
sont énuméres les fils de Balla et Zelpha: Nephtalim, Gad, Dan, Aser, soit le
second de Balla, I’ainé de Zelpha, le premier de Balla et le second de Zelpha.

Paralléles. L’affirmation selon laquelle Heber échappe a la confusion des
langues et conserve la langue hébraique originelle se lit dans I’ Homélie 30 sur
la Genese 4; toutefois celle-ci ne développe pas 'idée qu’ainsi Heber est ré-
compensé de ne pas avoir participé a la construction de la tour: dans I’ Homélie



238 Gilles Dorival

30, Dieu a simplement voulu pérenniser le souvenir de la dispersion. Sur ce
passage sur Heber, voir Problemes.

§6. Les trois formes dont est fait I’Ancien Testament. La Prothedria parle de
«I’historique», de «I’exhortatif» et du «prophétique», — des adjectifs substanti-
vés au neutre: le mot «forme» (g180¢) ne figure pas dans cet alinéa, mais, com-
me il est donneé au début de l'alinéa suivant, il est aisé de le suppléer. Pour la
forme historique, la Prothedria se contente de renvoyer a ce qui a été dit plus
haut, c’est-a-dire a I’alinéa 4. Faut-il traduire 16 cupBovievticév par «forme ex-
hortative» ou par «forme délibérative»? Dans ’alinéa 7, la cuuBoury est mise
en paralléle avec la napoivesig: le premier sens s'impose. Quatre livres sont
cités comme relevant de cette forme: Proverbes, Siracide, Ecclésiaste et Can-
tique. La forme prophétique comprend les seize prophetes, Ruth et David.

Eclaircissements. 1.’ énumération Proverbes, Siracide, Ecclésiaste et Can-
tique surprend en ce qu’elle méle trois livres attribués a Salomon et un livre
deutérocanonique, le Siracide, qui est mis ainsi sur le méme plan que les livres
du canon juif. Il est vrai que ce livre a sans doute appartenu un temps au canon
juif avant d’en sortir, comme le montrent les nombreuses citations dont il fait
I'objet dans les Talmuds. - Les seize prophétes sont les quatre grands
prophetes et les douze petits prophétes, ce qui ne se comprend que dans la
perspective du canon chrétien; le canon juif range en effet Daniel parmi les
écrits et non parmi les prophétes. David, le roi-propheéte, est ici 'auteur des
psaumes, qui, dans la Bible hébraique, appartiennent aux écrits et non aux
prophetes. La présence de Ruth parmi les prophétes surprend: elle est discutée
plus bas, parmi les problémes.

Paralleles. Le Siracide est tres souvent cité par ]ean Chrysostome (plus de
deux cents citations). En revanche, Ruth n’est cité que deux fois, ici et dans
I’Homélie 3 sur Mt 4. - La distinction entre les trois formes de I’ Ancien Testa-
ment n’a pas de parallele ni chez Jean Chrysostome ni chez les Péres ni dans
la tradition rabbinique. Certes, il existe des tripartitions bibliques dans la tra-
dition patristique: Eusébe de Césarée, Grégoire de Nazianze et Amphiloque
d’Iconium distinguent les livres historiques, les livres poétiques (1 otiynpn)
et les livres prophétiques, mais la catégorie des livres poetiques (dont font par-
tie les Ps) ne correspond pas aux livres exhortatifs de la Prothedria; de plus, elle
est purement formelle et ne repose pas sur une analyse des contenus. Une di-
vision plus proche de la Prothedria figure chez le Pseudo-Léonce de Byzance,
qui distingue les livres historiques, les livres prophétiques et les livres paréne-
tiques, mais le Pseudo-Léonce s’en tient aux livres communs aux canons juif
et chrétien et, surtout, a ces trois catégories il ajoute les livres qui concernent
le fait de psalmodier (¢ mpog 10 wdAAewv yevoueva), en fait les Ps: on retrouve
un critere formel de classification. La tripartition de la Protheéria est donc ori-
ginale. De plus, elle est cohérente et homogene, en ce sens qu’elle repose sur



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 239

un critére de méme type, qui fait appel a ’analyse des contenus. C’est peut-
étre la classification la plus satisfaisante jamais proposee par les Peéres.!!

§7. Le mélange des formes. Ici est formulée une objection: la distinction en-
tre les trois formes peut apparaitre comme grossiére dans la mesure ou, dans
la réalité des Ecritures, ils coexistent, I’histoire avec la prophétie, la prophétie
avec I’histoire; ’exhortation est présente au sein de I’histoire et de la prophé-
tie. La Prothebria rétorque que 'histoire, 'exhortation et la prophétie visent
un but unique qui est de redresser les auditeurs; en d’autres termes, il est nor-
mal que les trois formes soient melangees puisqu’elles poursuivent toutes la
meéme finalité; dés lors, la distinction n’a rien de grossier ou de caricatural.

Eclaircissements. La formule «comme je ’ai déja dit» est une allusion a
I’alinéa 2, ou la Prothedria énongait I'idée que le but unique des Ecritures était
le redressement des hommes (t@v avBpdrev 1 §16pBwecic); la terminologie est
pratiquement identique ici: on retrouve le terme 816pBwoig; la différence est
que «les hommes» de I’alinéa 2 sont remplacés par «les auditeurs» (ot ¢xovov-
1e¢). Cette précision est importante: elle montre que la Synopse vise un audi-
toire. Malheureusement, rien n’est dit sur la nature de cet auditoire. La ques-
tion est reprise plus bas, parmi les problémes. - «Le récit de ce qui s’est produit
avant» (TE[JOTEpOL) on pourrait comprendre aussi «le récit concernant les anci-
ens», c’est-a-dire les patriarches et les saints de I’Ancien Testament; mais, en
ce cas, on attendrait plutét un mot comme mahaiol ou TOTPLEPYOL.

§8. La prophétie comme annonce de l"avenir et comme annonce du Christ et
des réalités chrétiennes, soit par des paroles soit par des actes. Une des originalités
de la Prothedria est de ne pas limiter la prophétie a I’'avenir, méme si elle com-
mence par cet aspect, qui est en effet la conception que I’on se fait le plus ha-
bituellement de I’activité prophétique. La prophétie annonce a I’avance des
événements heureux ou malheureux. Ce faisant, elle poursuit son but de re-
dressement moral rappelé a l'alinéa précédent: I'annonce d’événements
heureux constitue une motivation pour agir conformément a la volonté de
Dieu; la prophétie des malheurs suscite la peur, qui détourne de la mauvaise
conduite. Une autre forme de prophétie concerne le Christ: I’Ancien Testa-
ment annonce a [’avance sa venue et les événements de son existence: 'enfan-
tement, la génération, la croix, les miracles, ’élection des disciples, le Nou-
veau Testament lui-méme, la ruine du judaisme, la fin du paganisme, I’Eglise
et «les autres faits qui sont a la suite». On aimerait connaitre les faits que I’au-
teur de la Prothedria a en téte, car on aurait ainsi sans doute des éléments pour
dater le texte. Tout cela, les prophétes ’ont annoncé par des «types» (torot,
en latin des «figures», figurae) ou actes ou faits, d’une part, par des mots ou des
paroles (pripata, Adyor), d’autre part.

11 Dorival, L’apport des Synopses, 83-93.



240 Gilles Dorival

Paralléles. 1’idée que I’Ancien Testament constitue une prophétie de la vie
de Jésus figure dans le traité sur la Divinité de Jésus prouvée contre les Juifs et les
Grecs 2-3: 1’ Ancien Testament prophétise I'incarnation de Jésus, mais aussi sa
préexistence, ainsi que la naissance virginale, la période obscure de sa vie, sa
patience et sa douceur, ses miracles; parmi les textes cités, Es 9,1; 35,5-6; Ps 8,3.
La Prothedria signale ensuite I’enfantement et la génération, en d’autres ter-
mes la naissance virginale et la génération éternelle du Christ préexistant;
comme beaucoup d’autres Péres, Jean Chrysostome voit en Es 7,14, une
prophétie de la premiére (Homelie sur Ps 117 (118),5); quant a la génération du
Fils, I’ Homeélie 2 sur Mt 1 cite Es 53,8 («qui pourra dire sa génération?») et I’Ho-
meélie sur Ps 109 (110) tout entiére voit dans ledit psaume une annonce de la gé-
nération éternelle du Christ et de sa préexistence. L’idée que I’Ancien Testa-
ment prophetise la croix figure dans I’ Homélie 36 sur Mt 2: Jean Chrysostome
cite Isaie et surtout David, Ps 21 (22),7. Sur les miracles de Jésus prophétisés
par ’Ancien Testament, voir le traité sur la Divinité de Jésus prouvée contre les
Juifs et les Grecs 3. Sur I’élection des disciples, voir ibid. 5-6, ou sont cités Es
52,7; 67,12; Ps 18 (19),5; 44(45),17s. L’idée que I’ Ancien Testament contient la
prophétie du Nouveau est présente dans I’ Homélie 6 sur la Pénitence 4, ou Jean
Chrysostome cite Jr 38 (31),31: «Je ferai pour vous un testament nouveau».
Mal 1,10s., est frequemment considéré comme une prophétie de la cessation
des choses juives, de la disparition des choses grecques et du triomphe de
’Eglise (par exemple, Homélie 5 contre les Juifs 12; Divinité de Jésus 7s. et 17);
Es 2,2, permet d’établir que I’Ancien Testament annonce que ’Eglise sera so-
lidement établie (Divinité de Jésus 6); le Ps 44 (45),17, prophetise la supériorite
des apOtres sur les rois (ibid. 6); Jr 38 (31),34, annonce la soumission du monde
entier a 'enseignement de Jésus (ibid. 6). L’ Homélie 1 sur l"obscurité des prophe-
ties 5-6 insiste sur le fait que I’Ancien Testament prophétise la fin du judaisme
et la victoire de I’Eglise. - L’ Homeélie 6 sur la pénitence 4 contient la distinction
entre deux formes de prophéties, par des actes et par des paroles; elle I'illustre
a I’aide des mémes exemples scripturaires que la Prothedria: Es 53,7 («comme
un mouton, il a été mené a I’égorgement et comme un agneau il est resté muet
devant celui qui le tondait») est un exemple de prophétie par des paroles; 1’épi-
sode de Genese 22,1-19 (le sacrifice d’Abraam et I’égorgement du bélier a la
place d’Isaac) illustre la prophétie par les faits. Les Fragments sur Jérémie, pro-
logue, définissent la prophétie comme «une parole ou un fait» (Adyog fy tpayua)
qui prédisent les faits.

§9. La prophétie comme dévoilement du passé, d’un passé dissimulé par le
temps. La deuxieme dimension temporelle de la prophétie concerne le passé et
vaut surtout pour Moise, considéré comme I’auteur du Pentateuque. L’idée de
Pauteur de la Prothedria est que le récit de la création du ciel et de la terre de
Genese 1 vise des faits passés, mais dissimulés (kexpoupéva) par le temps.



La Prothebria de la Synopse de Jean Chrysostome 241

Eclaircissements. Les fait passés et dissimulés par le temps peuvent étre de-
voilés (GvaxoAintew) seulement par une «grace égale» (ion xépio): en d’autres
termes une grace prophétique concernant le passé, égale a celle qui est relative
a lavenir.

Paralléles. Selon le Sermon 1 sur Gn 2, Mofise enseigne aux Juifs les premiers
éléments de la connaissance de Dieu: "homme est né de la terre et la terre a
été créée du néant. D’apres |’Homélie 2 sur Gn 2, a la différence des autres
propheétes qui prédisent des événements a venir, Moise, qui a vécu plusieurs
siécles aprés la création du monde, a recu une inspiration divine qui lui permet
de raconter la création de Dieu. - Le théme des prophétes agissant sous |’ac-
tion de la grace figure par exemple dans le Commentaire sur Es1 1 et II1 2 (ou
le prophéte inspiré par la grace divine est opposé au devin, ctoyactmg, dont
Iintelligence est humaine) et dans I’Homeélie 2 sur David et Sail 1, ou il est
question de la grice de Dieu qui réside sur les lévres du prophéte David.

§10. La prophétie comme dévoilement du présent. Le présent constitue la
troisieme dimension temporelle de la prophétie. Il s’agit de rendre connu un
fait présent reel, mais dissimulé (kpVntecBar) et inconnu (Gdyvooctov). L'exem-
ple est celui d’Ananias et Sappheira.

Eclaircissements. Selon Ac 5,1-11, les époux Ananias et Sappheira mettent
en vente un lopin de terre (ywpiov), mais ils prélévent sans le dire une partie
de la somme et remettent le reste a la communauté. Pierre perce 4 jour d’abord
Ananias, qui expire sur le champ pour avoir menti a Dieu; puis Sappheira, qui
connait le méme sort.

Paralléles. 1’idée que la prophétie peut avoir pour objet le présent figure
dans I’Homélie 12 sur Ac 2: Pierre connait les choses cachées. L’ Homélie 5 sur
I Tim 1 affirme que la prophétie concerne non seulement 1’avenir mais aussi
le présent; les exemples données sont Saiil, qui fut choisi par la prophétie, et
Timothée qui fut désigné par le méme moyen (Ac 13,2). Les Fragments sur Jr,
prologue, définissent la prophétie comme «le fait de dire ce qui s’est passé, ce
qui est et ce qui sera» (10 Aéyew 1@ nporaPova kol dvia kol Eodueva).

§11. Les rdles respectifs de I’Ancien et du Nonveau Testaments. Le Nouveau
Testament montre ce qui est dit dans I’Ancien Testament sur le mode de
I’énigme (aiviynotwddg): il décrit les faits annoncés par les prophéties, il per-
met d’atteindre la citoyenneté des cieux (1 1@v ovpav@dv noiteio), il révele les
biens indicibles a venir. L’ Ancien Testament est sous le signe de la loi, le Nou-
veau sous celui de la grace. L’observance de la loi a permis a ’homme, que le
vice avait rabaissé au rang des créatures sans raison, de redevenir homme; la
grace fait de ’homme un ange.

Eclaircissements. «Selon une mesure appropriée», c’est-a-dire selon la mesu-
re qui correspond a I’Ancien Testament.

Paralleles. 1.’ 1dée que I’ Ancien Testament, et singuliérement les prophétes,
s’expriment sous forme d’énigmes figure dans I’Homeélie 1 sur l"obscurité des



242 Gilles Dorival

prophéties 3 (oiviypoot £oike 10 TpoonTikd, «les prophéties ressemblent a des
énigmes»). — Le theme du Nouveau Testament rendant manifeste I’Ancien
Testament se lit fréquemment chez Jean Chrysostome, par exemple dans
I’Homélie 14 sur Jn 3s. - L’expression «la citoyenneté des cieux» est assez freé-
quente chez Jean Chrysostome: par exemple, Homélie sur la nativité 6 (en
Jésus, «Dieu s’est construit un temple saint et par son moyen il a introduit la
citoyenneté des cieux dans notre vie»); Homélie 3 sur Anne 5 («la citoyenneté
céleste [...], sans dépense, nous apporte un gain grand et stable»); Homélie sur
Rm 12,20 3 («toi [le chrétien] qui arrives a la citoyenneté des cieux»); Homélie
1 sur Mt 5 (les moines sont compareés aux cheeurs des anges et, grace a eux, «ap-
parait la citoyenneté des cieux»). - L’interprétation que la Prothedria donne de
I Co 2,9 est proche de ce qu’on lit dans I’Homeélie 7 sur I Co 3. - L’Homélie 6
sur II Co 3 développe le théme de I’homme réduit par le péché a I’état d’étre
sans raison et de fauve. - Pour parler de la vie des saints de I’ Ancien Testament
(Daniel et les trois jeunes gens), Jean Chrysostome utilise ’expression de «ci-
toyennete angélique» (Homélie 4 contre les ]mfs 5). Dans le Traité sur la virgi-
nité 78, 1, le mode de vie des vierges est 1’état «qui est d1gne des cieux et est
proche de la citoyenneté angélique» (6 t@v obpavdv GE10v £ott Kol THg dyye-
Mk moArteiag £yyc).

§12. Les livres du Nouveau Testament. Ce sont: les quatorze lettres de Paul,
les quatre évangiles, les Actes des apotres et trois des lettres catholiques. Plu-
sieurs points de ce court alinéa meritent d’étre releves: les lettres de Paul sont
citées avant les Evangiles; Jean et Matthieu sont considérés comme des disci-
ples de Jésus, Luc et Marc comme des disciples de Pierre et de Paul; Luc est
’auteur de I’Evangile qui porte son nom et des Actes; les lettres catholiques
du canon ne sont pas sept, mais trois; enfin I’ Apocalypse ne figure pas dans la
liste des livres néo-testamentaires.

Eclaircissements. La syntaxe grecque permet de comprendre aussi bien que
Luc est le disciple de Pierre et Marc celui de Paul que U'inverse: le tour 6 pév

.. 6 8¢ signifie aussi souvent «le premier (...) le second» que «le second (...) le
premier». Le fait que le méme tour soit employé immeédiatement a la suite au
sens de «les premiers (...) les seconds» n’entraine pas qu’il faille donner ce sens
dans le cas de Luc et de Marc. La tradition patristique voit en Luc un disciple
de Paul et en Marc un disciple de Pierre.

Paralleles. Dans I’ Homeélie 1 sur Mt 1, Marc est disciple de Pierre et Luc de
Paul. La paternité lucanienne des Actes est affirmée par I’Homélie 1 sur Ac 1,
I’Homélie 2 sur le titre des Ac 3, ’Homélie 3 sur le titre des Ac 3 et le fragment
de I’Homélie 2 sur le commencement des Ac 2.



La Prothedria de 1a Synopse de Jean Chrysostome 243

4 — Problémes

Heber. L’alinéa 5 situe Heber au moment de I’épisode de la tour de confusion
(Babel), sans doute a cause de Gn 10,25 (voir les éclaircissements donnés sur
I’alinéa). L’originalité de la Prothedria est d’affirmer que Heber refuse de par-
ticiper a 'entreprise de construction et que cela lui vaut d’étre récompensé en
échappant a la confusion des langues et en conservant la langue hébraique ori-
ginelle. La Bible est muette sur tous ces points. Jean Chrysostome semble af-
firmer qu’il dépend d’une source (Aéyetan, «il est dit que»). Cette source reste
a identifier. Rien de tel ne se lit, semble-t-il, ni chez Philon, ni chez Flavius
Josephe, ni chez aucun auteur juif de la littérature intertestamentaire, ni chez
aucun Peére, i ’exception du Pseudo-Eustathe d’Antioche dans un texte daté
des IVe-Vesiécles.!? La littérature rabbinique parait également muette sur cette
version de |’histoire de Heber.

Le livre de Ruth. 1l est cité deux fois dans la Prothedria, d’abord dans ’alinéa 4,
ou il fait partie de la forme historique et des livres de 1'Octateuque, puis dans
I’alinéa 6, ou il est classé dans la forme prophétique, entre les seize prophétes
et David. Pour lever cette contradiction, Th. Zahn a proposé de corriger ‘Povd
kol Aavid en pv wodpot 10D Aavid.> Mais cette correction est paléographique-
ment difficile. De plus, on peut se demander si la Prothedria ne refléte pas a la
fois une tradition canonique et une tradition d’interprétation, comme c’est le
cas en milieu rabbinique a peu pres a la méme époque: dans le texte massoré-
tique, Ruth figure parmi les écrits, tandis que, selon le traité Baba batra 14b-
15a du Talmud de Babylone, Samuel a écrit son livre, Juges et Ruth. L’expli-
cation pourrait alors étre la suivante: d’un coté, Ruth fait partie de ’Octateu-
que dans la Septante; de 1’autre, le personnage de Ruth est cité dans la généa-
logie de Jésus, comme meére de I6bed, qui engendra Jessé, le pére du roi David
(Mt 1,5-6); or, dans I’ Homeélie 3 sur Mt 4, ]ean Chrysostorne explique que Ruth
est la flgure de ce qui devait arriver: étrangere qui a quitté son pays et ses pa-
rents, elle est le type de I’Eglise; Ruth est donc une prophétie par les actes,
pour reprendre la terminologie de la Prothedria. A ce titre, son livre peut étre
classé dans la forme prophétique, tout en appartenant aux livres historiques.

L’authenticité chrysostomienne de la Prothedria. Dans la diatriba qui précéde
Veditio princeps de 1724, B. de Montfaucon signale la principale objection que
I’on peut faire valoir contre 'authenticité: la Synopse n’est pas signalée par les
auteurs patristiques et byzantins qui ont parlé de Jean Chrysostome. Aussi la
tradition d’érudition a-t-elle pris peu a peu ’habitude de parler de la Synopse
du Pseudo-Chrysostome. A ce premier argument, on peut en ajouter un se-

2 Commentaire sur 'Hexaéméron, PG 18, 757.
13 Zahn, Geschichte des neutestamentlichen Kanons, 228.



244 Gilles Dorival

cond: au début de I’alinéa 4 (lignes 28-39), il est question de «I’Octateuque» (1
'Ox1d1ev)06), qui désigne I’ensemble formé par les cing livres du Pentateuque,
Jésus/Josué, Juges et Ruth. Or ce mot ne paralt pas attesté avant le début du
VI siécle, ou on le trouve chez le Pseudo-Gregentios (PG 86, 621A) et chez
Procope de Gaza (PG 87, 21A). Que valent ces deux arguments? Le premier
est un argument e silentio; le second, un argument de vocabulaire. Or, ces ty-
pes d’arguments ne sont jamais décisifs. De plus, le mot latin octatenchus, qui
décalque le mot grec, figure chez Jean Cassien, Institutions divines 1 et chez
Jérome, Lettre 71, 5: il est sur que, vers 400 ou un peu avant, le mot grec exis-
tait.

Plusieurs des arguments en faveur de ’authenticité ont été énoncés par B.
de Montfaucon dans la Préface au volume VI des ceuvres de Jean Chrysosto-
me, paragraphe III, et dans la diatriba qui précede la Synopse. Dans la Préface,
I’éditeur note que les livres du Nouveau Testament sont cités dans |’ordre sui-
vant: 14 lettres de Paul; 4 Evangiles; Ac; et trois des lettres catholiques. Cette
énumeération, ou Paul figure avant les Evangiles, est inhabituelle. Or, elle se
lit dans le Commentaire sur Es II 1, ou Jean Chrysostome cite «les lettres de
Paul et les Evangiles». Cet argument est de nouveau signalé a la fin de la dia-
triba. Celle-ci ajoute deux autres arguments. D’abord, le dernier alinéa de la
Prothedria est consacré a la liste des livres du Nouveau Testament: il est ques-
tion pour finir de «trois des lettres catholiques». Or seul un Antiochien peut
affirmer que le canon du Nouveau Testament se limite a trois des sept lettres
catholiques: ’Eglise d’ Antioche admettait seulement Jc, I P et I Jn et ne rece-
vait pas I[I P, Il et I Jn et Jude. Or, dans ses ceuvres, Jean Chrysostome ne cite
jamais les quatre lettres catholiques écartées par son église. Certes, dans I’ Ho-
mélie 6 sur la Gn 1, il pourrait se référer a II P 2,22, et cette indication figure
en marge de I’édition de B. de Montfaucon (IV 40); mais, dans la diatriba, ce
dernier se critique lui-méme et montre qu’en fait la Prothedria cite Pr 26,11,
par ailleurs cité par II P 2, 22. A cet exemple donné par B. de Montfaucon, on
peut ajouter ’Homeélie 34 sur Jn 3, ou ce n’est pas II P 21-22 qui est cité, mais
de nouveau Pr 26,11. Le second argument énoncé par B. de Montfaucon repo-
se sur I’absence de citations de I’ Ap tant dans la Prothedria que dans les ceuvres
de Jean Chrysostome. De fait les passages ou I’on a cru déceler la présence de
citations de ce livre ne peuvent étre retenus. C’est ainsi que, dans I’Homélie
sur la féte de la nativité 7, la citation «saint, saint, saint, le Seigneur» ne pro-
vient pas d’Ap 4,8, mais de Es 6,3, a son tour cité par Ap.

Aux arguments de B. de Montfaucon, on peut en ajouter d’autres. Par ex-
emple, ’adverbe a8pouepdc, qui figure deux fois dans la Prothedria, aux lignes
139 et 191, est un mot relativement rare, qu’on trouve ailleurs chez Jean Chry-
sostome, dans I’Homélie 1 sur Ac 3 (48ponep@dc kol moyvpepdc). Un autre ar-
gument de vocabulaire peut étre énoncé: a coté de ’expression 1 kov) d1067-
xn (ligne 158), la Prothedria utilise habituellement les tournures 1 naiaid (li-



La Prothedria de la Synopse de Jean Chrysostome 245

gnes 19-20.38.80-81.133.190.192.197-198.200) et © xawn (lignes 20.191.198.
201.207). Mais ce double argument lexical doit étre relativisé: on trouve 1’ad-
verbe adpopepdg chez (le Pseudo-?) Hippolyte, Elenchos, prologue et VI 42;
d’autre part, les tournures 1 Takaid et i ko sont attestées chez Hippolyte,
Origene, Athanase, le Pseudo-Athanase, Jean Moschos, Jean Damascéne. '

Le second grand argument qu’on peut ajouter aux remarques de B. de
Montfaucon c’est que, comme le montre ci-dessus le commentaire des alinéas,
il y a de trés nombreux paralléles entre la Prothedria et les ceuvres de Jean
Chrysostome. Certains sont particulierement convaincants, parce qu’ils repo-
sent sur une interprétation identique de citations scripturaires qui n’avaient
pas été relevées jusqu’a présent: les soixante ans de la captivité de Babylone
(Dn9,2) et les 1290 jours de Dn 12,11, qui figurent a ’alinéa 5 de 1a Protheéria,
se retrouvent quasiment a I'identique dans I’Homélie 5 contre les Juifs; en par-
ticulier, dans les deux textes, Jean Chrysostome calcule que les 1290 jours font
trois ans et demi.

Mais, 2 son tour, cet argument tiré des paralléles rencontre des limites.
D’abord, il n’a pas été possible de toujours trouver des paralléles convain-
cants: c’est le cas, a ’alinéa 3, sur les deux maniéres, paienne et biblique, d’écri-
re I’histoire; c’est encore le cas, a I’alinéa 6, de la tripartition des livres de
I’ Ancien Testament, qui constitue 1’originalité la plus grande de la Prothedria;
dernier exemple, a I’alinéa 11, I’idée que I’ Ancien Testament rend a ’homme
son humanité perdue par le vice et que le Nouveau fait de ’homme un ange
ne se lit pas ailleurs chez Jean Chrysostome. En deuxiéme lieu, certains pa-
ralléles sont partiels: par exemple, a I’alinéa 2, le theme de la grandeur de la
création conduisant a la connaissance de Dieu, présent dans la Prothedria, s’ac-
compagne ailleurs chez Jean Chrysostome du theme de la beauté du monde.
Autre exemple: I’Homélie 30 sur Gn 4 et la Prothedria 5 affirment toutes deux
que Heber a échappé a la confusion des langues et a conservé la langue
hébraique originelle; mais leur explication de ce qui est arrivé 3 Heber n’est
pas la méme: pour I’Homelie 30, Dieu a voulu que ’homme garde la mémoire
de ’épisode de la tour; pour la Prothedria, Dieu a voulu récompenser Heber
de n’avoir pas participé a la construction de la tour. Les deux explications ne
sont pas necessairement contradictoires, mais elles sont fort différentes. Troi-
siemement, d’autres themes, trés voisins, ne sont pas identiques: a ’alinéa 1,
’homme, «la plus importante» (xupidratov) de toutes les créatures, n’est pas
exactement ’homme «plus digne d’honneur» que les autres créatures. En der-
nier lieu, il est parfois possible d’établir des paralléles entre des thémes carac-
téristiques de la Prothedria et des auteurs autres que Jean Chrysostome: par ex-
emple comme Jean Chrysostome Diodore de Tarse divise la forme prophe-
tique en trois, celle qui se rapporte a I’avenir, celle qui est relative au présent,

4 G.W.H. Lampe, sv. dtabnkn.



246 Gilles Dorival

celle qui se réfere au passé (Commentaire sur Ps, prologue).’® Le rapproche-
ment avec Jean Chrysostome reste pertinent, mais sa valeur contraignante est
diminuée.

Au total, la Prothedria a de bonnes chances de revenir a Jean Chrysos-
tome.!® En effet, certains développements qu’elle contient s’éclairent par ré-
férence a d’autres passages de cet auteur: notamment les trois ans et demi d’op-
pression a I’époque d’ Antiochos Epiphane (alinéa 4); les trois dimensions tem-
porelles de la prophétie (alinéas 8-10); le corpus du Nouveau Testament
(alinéa 12).

Les destinataires. L’alinéa 7 fait référence au but poursuivi par les Ecritures, le
redressement des auditeurs (ot dxovovteg). Ces auditeurs forment-ils un
véritable auditoire devant lequel la Synopse serait prononcée? Mais celle-ci ne
peut étre assimilée a une suite d’homélies sur les deux Testaments. Il ne s’agit
pas non plus de catécheses baptismales. S’agirait-il d’un cours, dont les éléves
seraient des clercs ou de futurs clercs? Cela n’est pas impossible mais on peut
se demander si une telle hypothése ne consiste pas a prOJeter sur le passé pa-
tristique les réalitées modernes de la formation au sein des séminaires diocé-
sains. On peut encore songer a des auditeurs virtuels, ceux que 'auteur de la
Prothedria imagine qu’il aura un jour devant lui, lorsqu’il aura a prononcer des
homelies sur les deux Testaments ou bien a assurer la formation des ca-
téchumenes. C’est en quelque sorte ’hypothése que formulait C. Baur, Joban-
nes Chrysostomus und seine Zeit, vol. 1, p. 238, lorsqu’il se demandait si la Syn-
opse n’était pas le reste d’une sorte de cahier d’étudiant.” On peut développer
cette hypotheése: Jean Chrysostome, encore jeune, aurait rédigé un résumé des
Ecritures précédé d’une vue synthétique, ’ensemble étant susceptible de lui
servir de fil conducteur en cas d’homélies a prononcer sur tel ou tel passage
des livres de la Bible ou bien en cas de formation catéchétique a assurer.’® Tou-
tefois, la faiblesse de cette suggestion est qu’elle convient mieux a la Synopse
proprement dite qu’a la Prothedria, dont I’existence constitue un argument en
faveur du caractere véritablement littéraire de I’ceuvre: il ne s’agit pas de notes
personnelles, mais d’un texte mis en ordre, édité et visant un public.

5 J.-M. Olivier (éd.), Diodori Tarsensis. Commentarii in Psalmos I-L, Turnhout/Leu-
ven 1980, 3-8.

16 Je suis plus affirmatif aujourd’hui sur ce point que dans mon livre de 2004 (L’apport
des Synopses) 69, ou je refutais la paternité de Théodore de Mopsueste, mais ou, a coté
de lauthenticité chrysostomienne, je n’excluais pas ’hypothése d’un écrit «dans
Iesprit de Jean Chrysostome».

7" Baur, Der heilige Chrysostomos und seine Zeit, 238.

18 On retrouve ici une idée de B. de Montfaucon dans sa diatriba: pour lui, Jean Chryso-
stome a fabriqué la Synopse pour les besoins de sa prédication; il la datait donc de
’époque ou il était prétre et prédicateur 2 Antioche, dans les années 386-397.



La Prothedria de 1a Synopse de Jean Chrysostome 247

Abstract

This paper deals with John Chrysostom’s Old and New Testaments Synopsis or rather with
the Prothedria which inaugurates that treatise. Is the text genuine? First, the paper gives a
list of the Greek manuscripts that offer the Prothedria and correct Montfaucon’s edition
(1724). Then, a French translation is given. Next, a commentary tries to throw light on the
difficulties of the text and to find parallels with the other works of John Chrysostom. At
last, some specific problems are examined: the patriarch Heber, the book of Ruth, the au-
thorship of the text, its adressees. The most important conclusion of the paper is that the
Prothedria is genuine.

Gilles Dorival, Aix/Marseille



	La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome

