
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome

Autor: Dorival, Gilles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome

1 - Présentation1

La Synopse de l'Ancien et du Nouveau Testaments attribuée à Jean Chrysostome
a été pour la première fois éditée par B. de Montfaucon en 1724, d'après un
manuscrit conservé à Paris, dont la cote actuelle est le Parisinus Coislinianus
388 (f. 87-11 lv); B. de Montfaucon a eu également accès au Leidensis Vossianus
F 48 (f. 79-130), mais de manière indirecte, grâce à la collation faite pour lui
par Abraham Gronovius.2 L'édition de B. de Montfaucon a été reproduite en
1859 dans le tome 56 de la Patrologie grecque de l'abbé Migne.3 En 1883, un
nouveau témoin de la Synopse, beaucoup plus ancien que les deux précédents,
a été découvert par Philotheos Bryennios, le Hierosolymitanus Sancti Sepulcri
54; Ph. Bryennios a donné une liste des divergences entre le volume de la

Patrologie et le manuscrit de Jérusalem.4 En 1892, un quatrième manuscrit de la

Synopse a été signalé et partiellement publié par P. de Lagarde, le Neapolitanus
B. N. A 12.5 Puis, en 1895, E. Klostermann a attiré l'attention sur le Vaticanus
Barberinianus gr. 317 (III 36), qui propose par endroits la Synopse attribuée à

Jean Chrysostome.6
Il existe d'autres témoins de la Synopse, sans que l'on puisse prétendre pour

le moment dresser une liste exhaustive: le Neapolitanus II C 32 (f. 88-121v); le
Parisinus gr. 443 (163v-166v; quelques extraits seulement); le Parisinus suppl. gr.
422 (118-147v); le manuscrit de Rome Casanatensis 1106 (f. 17 sq); le manuscrit
du Vatican Barberinianus gr. 317 (III 36); le Venetus app. class. 113 (f. l-15v;
témoin partiel d'un texte en partie différent de la Synopse).

1 Sur la Synopse attribuée à Jean Chrysostome et sur la Synopse du Pseudo-Athanase,
voir G. Dorival, L'apport des Synopses transmises sous le nom d'Athanase et de Jean
Chrysostome à la question du corpus littéraire de la Bible, in: G. Dorival et al.,

Qu'est-ce qu'un corpus littéraire, Paris/Louvain 2005, 53-93.
2 B. de Montfaucon, Toù èv âyiotç rcaxpôç fipôv 'Icoâvvov apytentoKOTtou Kcovaxavxtvotio-

/etoç xoù XpuooaTOpou xà EÙpicKopeva Jtâvxa. Sancti Patris nostri Joannis Chryso-
stomi archiepiscopi constantinopolitani Opera omnia quae exstant vel quae ejus
nomine circumferantur, VI, Paris 1724, 314-391.

3 PG 56, 313-386.
4 Ph. Bryennios, AiSayri xwv ayltov cutoaxo/cov èk xoù iEpoao/v|tixiKoù xetpoypcxqou vùv

7tp(öxov èKÔiSopévri pexà npoÀeyopévcûv Kai aripeicoaewv èv otç Kai xqç Ivvoyecùç xfjç

na/aïaç AtaOriKriç;, xqç tmô 'Icoâvvou xoù Xpuoooxopou, crûyKpiciç Kai pépoç civekSoxov
àîtô xoù aùxoù xeipoypâqoo, Constantinople 1883, pG'-ppÇ'.

5 P. de Lagarde, Septuaginta-Studien (AGWG 38), Göttingen 1892, 59-102.
6 E. Klostermann, Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik, Leipzig 1895, 77-

112.

ThZ 2/62 (2006) S. 222-247



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 223

La Synopse est précédée par une Protheôria, ou «considération préliminaire»,

qui n'est pas présente dans tous les témoins. Elle manque dans le manuscrit

de Leyde, le manuscrit de Naples étudié par P. de Lagarde et le manuscrit
de Rome. Cette omission n'est probablement pas accidentelle, mais elle tient
sans doute à la raison suivante: aucun des témoins actuels de la Synopse ne
propose la partie concernant les livres du Nouveau Testament; du coup, la
Protheôria, qui commente largement ce corpus, devenait inutile et pouvait être
omise.7

Les éditions imprimées de la Protheôria sont les suivantes:
B. de Montfaucon, VI 314-318.

Patrologie grecque 56, 313-317.

J'ai collationné le texte grec de B. de Montfaucon et de la Patrologie sur les

témoins qui étaient à ma disposition:

C Parisinus Coislinianus 388, des XVIe-XVIIe siècles.

H Hierosolymitanus S. Sepulcris 54, copié en 1056 par le notaire Léon
(d'après les relevés de Ph. Bryennios; je suis toujours dans l'attente du

microfilm).
N Neapolitanus B. N. II C 32, du XVe siècle.

En revanche, je n'ai pas retenu le Parisinus suppl. gr. 422, parce qu'il est la

copie du Coislinianus 388 écrite par B. de Montfaucon pour son édition; il
contient également la traduction latine et les notes du savant mauriste. Enfin,
malheureusement, je n'ai pas eu accès au Barberinianus, du XIe siècle, dont le
microfilm ne m'est pas encore parvenu; ce témoin ne commence qu'à ôMycx
8eïv (PG 56, 315B).

Pour la commodité, j'ai numéroté de manière continue les lignes de la
Protheôria (d'après l'édition de la Patrologie grecque). B. de Montfaucon a commis

quelques mauvaises lectures du Parisinus Coislinianus 388, dont voici la
liste:

103-104 toütou totvuv yéyovev EKyovoç toù Äßpactp 'Ioaô.K CJ: yéyovev om.
N toutou totvuv èyévETO ëyyovoç [Äßpactp] toù Äßpadp 'Iaaàic Montf. 121

Ù7tec,aipelTai pia CHN: tmeÇaipetTca Montf. 125 Aeui pùLri CHN: Aeui
Montf. 133 àei CHN: âv Montf. 139 àSpopeprôç CHN: aSpopepri Montf. 151

èTttOTtàocovTai CHN: ànoanâacùvmi Montf.
Voici maintenant la liste des variantes des témoins manuscrits et des

corrections que j'ai adoptées (l'indication Montf. signifie que la lecture est une
leçon ou une correction adoptées par B. de Montfaucon):

PG 56 (c.313) 5 Kai Katvôç vôpoç : kcü. vôpoç HN Kai vôpoç C Kai [/. Katvôç]
Montf. 6 Kai èvroLai Kaivai HN: Katvai èvTOÂai C Montf. 8 toiç oùpavoiç
HN: oùpavoiç C 15 aÙTqç rnç ktioecûç HN: Tqç ktioecûç aÙTrjç C Montf. 17

7 Voir Dorival, L'apport des Synopses, 57-59.



224 Gilles Dorival

eùpeîav nos: EÔ0£Ïav CHN Montf. 23 ëÇcoBev HN: xrôv ë^coGev C Montf. 28

pEyàka HN: pEyàTrov C Montf. (c. 314) 33 qhycopEv HN: ÈKpôycoiiEv C Montf.
38 if 'OKxàxenxoç CN Montf.: 'OKxàxeuxoç H 39 kxxgecûç H: kxîoiç N yéveotç
C Montf. 42 ë7tt xfjç HN: xfjç C Montf. 49 xô yévoç HN: xôv ôfpov C Montf.
61 èkeIvo CN Montf.: èkexvov H 62 xôv Zoko|râ>vxa HN: Zo^opcôvxa C Montf.
84 'Evcôç nos: 'Ev(b% CHN Montf. 86 ôta<t>0apévxcov HN: 4- ôttô KaKtaç C
Montf. 92 aôxxôv xqv yvcopriv C Montf.: aôxcôv xrjç yvcopriç N xqv yvcopriv aôxcôv

H 93 xàç y^coocaç aôxcov HN: aôxcôv xàç yXœaoaç C Montf. 101 xoôxcp HN:
xoôxo C Montf. 102 q yÂcôooa HN: yXmaaa C Montf. 112 oôkéxx ylvExat pra
puÀt) H: oôk È7Ù (sic) ylvExat pia <|>tAf| N pia <|nAn oÔKéxt ylvExat C Montf. 113

7taxrip aôxoô HN: Ttaxrp ô xoô 'IcûoùÔ C Montf. 115 aôxôç HN: 6 aôxôç C
Montf. 119 ÔEKaxpEtç Eivat xàç (j)ô^aç evôeko nos: evSeko Eivai xàç ôôÂaç
ëvÔEKa CH ëvÔEKa oivat xàç ôôA.aç ÔEKaxpëïç N ëvÔEKa [1. xpioKaiÔEKa] Eivat
xàç c|)ôA,aç ëvÔEKa Montf. 133 èytvovxo HN: èyévovxo C Montf. 133 xà pév éoxt
HN: éoxt xà pèv C Montf. 135 ai ITapotpiai HN: at xe Elapotpiat C Montf.
135-136 fi Soôia xoô Zstpàx HN: i) xoô ZEtpàx Soôia C Montf. 136 xô aapa
HN: xà äopaxa C Montf. 137 ôëkcxèJ; HN: ôekcxè^ XÉyco C Montf. 144 Taôxa
ôè 7tàvxa H: Taôxa ôé N nàvxa ôè xaôxa C Montf. 147 Kai àîtô xfjç HN: Kai
xrjç C Montf. 169-170 Toôxo pèv oôv ôtà Âôycov e17' (ei7ov Montf.) 7tpoc|)r|x-

EÔoat C om. HN (recte: glossa videtur) 186-187 Avavion Kai £a7c<t>eipt|Ç HN:
xoô Avavion Kai xr|ç Sa.jiôEipriç C Montf. 198 xiyç HN: Kai xfjç C Montf. 199

ànaXXayévm HN: ppépa àjtaAAayévxa C Montf. 199 àyyéÂojv CN: oôpavcôv
H Montf. 200 fjv HN: ëpyov f)v C Montf. 201 xnç Katvfiç ôè HN: xqç ôè Kaivfiç
C Montf. 205 à7tfiÀ,À,aKxat H: àTxnÀ,À,axxE CN Montf.

La justification des quatre corrections retenues est la suivante:

- 5: on peut hésiter entre la correction Kai Katvàç et celle que suggère Mont-
faucon Katvôç. La présence de l'adjectif est nécessaire pour le sens; celle de la

particule de liaison n'est pas indispensable, mais elle est présente dans toute la
tradition manuscrite.

- 17: la leçon des manuscrits «la terre droite» ne fait pas sens dans la phrase,
qui développe le thème de la grandeur de la création (ciel, terre et mer) suscitant

l'admiration de l'homme pour le créateur; d'où la correction «la terre
vaste». De plus la transformation d'EÔpEtav en EÔ0Etav par un copiste ancien
est relativement aisée à expliquer du point de vue paléographique, au moins à

l'époque où se développe la minuscule. Une autre correction possible,
ßa0£tav, serait plus délicate à justifier.
- 84: le texte des manuscrits énumère Adam et Seth, puis saute jusqu'à Enokh
et «d'autres jusqu'à plusieurs générations» et en arrive à Noé. Ainsi, entre Seth

et Enokh, sont omis Enôs, Kainan, Maleleêl et Yared; entre Enokh et Noé,
Mathousala et Lamekh. Or, on ne peut dire que ces deux derniers patriarches
fassent «plusieurs générations»; en revanche, entre Enôs et Noé, il y a six pa-



La Protheôria de la Synapse de Jean Chrysostome 225

triarches, ce qui s'accorde au texte grec. De plus, Enôs est beaucoup moins
connu qu'Enokh: qu'un copiste ait changé le nom est compréhensible.

- 119: le texte des manuscrits contient une contradiction interne: comment les

tribus peuvent-elles être au nombre de onze, chiffre explicitement proposé
comme la somme des onze autres tribus et des deux tribus issus de Joseph?
Montfaucon avait suggéré xpiaKatSeKct. La correction SeKaxpelç est peut-être
préférable, car elle a un support dans le manuscrit N (s'il a interverti onze et
treize).

La question que posent la Synopse en général et la Protheôria en particulier
est celle de l'authenticité chrysostomienne.8 L'analyse qui va suivre porte sur
la seule Protheôria et veut établir que, conformément à une intuition de R.
Brandie, elle est bien l'œuvre de Jean Chrysostome.9

8 Sont partisans de l'authenticité: B. de Montfaucon Sancti Patris (n. 2); Th. Zahn,
Geschichte des neutestamentlichen Kanons, Bd. 2. Urkunden und Belege zum ersten
und dritten Band, Erlangen/Leipzig 1890, 226-230; P. de Lagarde, Septuaginta-Stu-
dien, qui renvoie à B. de Montfaucon; C. Baur, Der heilige Chrysostomus und seine

Zeit I, München 1929, 238. Lui sont hostiles: Isaac Vossius (dont l'argumentation
n'est pas connue); H.B. Swete, An Introduction to the Old Testament in Greek,
Cambridge 1902, revised by R.R. Ottley, New York 1968, 205; L. Dennefeld, Der alttesta-
mentliche Kanon der antiochenischen Schule, Freiburg i.Br. 1909; O. Bardenhewer,
Geschichte der altkirchlichen Literatur, III, Freiburg i.Br. 1912, 352; A. Puech,
Histoire de la littérature grecque chrétienne, III, Paris 1930, 526; P. Altaner, Patrolo-
gie, Freiburg i.Br. 1958, 293; J. Quasten, Patrology, III, Utrecht/Anvers 1960, 472;
E.B. Eising, Zur Geschichte des Kanons der Heiligen Schrift in der ostsyrischen Kirche

im ersten Jahrtausend, Inaugural-Dissertation (dactylogr.), Würzburg o.J. (1972),
146-182 et 197-253 (qui attribue la Synopse à Théodore de Mopsueste); P. Brandt,
Endgestalten des Kanons. Das Arrangement der Schriften Israels in der jüdischen und
christlichen Bibel (BBB 131), Berlin 2001, 195. Klostermann, Analecta zur Septua-
ginta, 111 estime qu'on ne peut pas se prononcer sur l'authenticité de la Synopse avant
d'avoir édité le texte d'après tous les manuscrits qui nous sont parvenus. Cette position

paraît en effet raisonnable, car il y a sans doute plusieurs Synopses différentes;
mais on peut dissocier le cas de la Synopse de celui de la Protheôria, dont les manuscrits
offrent un texte identique à quelques variantes près.

9 II y a quelques années, à ma demande, R. Brandie a regardé de près la Synopse-, il est
convaincu de l'authenticité chrysostomienne: «la Synopse est un texte chrysostomien.

Ce sont ceux qui nient l'authenticité qui ont le devoir de prouver l'inauthenticité»
(courriel du 19 décembre 2003).



226 Gilles Dorival

2 - Traduction10

La traduction a été divisée en douze alinéas, numérotés de 1 à 12 entre
crochets obliques; ces alinéas correspondent à une analyse du contenu de la Pro-
theôria. Les colonnes de la Patrologie grecque sont indiquées entre crochets
droits. Les lignes des colonnes de la Patrologie ont été numérotées, de cinq en
cinq, et cette numérotation est donnée dans la traduction, également entre
crochets droits. Entre parenthèses, figurent les mots absents du grec, mais
restitués pour une meilleure compréhension. Chaque citation scripturaire est

suivie, en exposant, d'une lettre et l'ensemble des citations figure dans l'apparat

scripturaire qui suit la traduction; plusieurs de ces citations n'avaient pas
été repérées jusqu'à présent.

[c. 313] Considération préliminaire

<§ 1> Nouveau (Testament) se dit et du point de vue du temps et du
point de vue de la nature de ce qui se trouve en lui, parce que tout a été renouvelé

et d'abord l'homme, à cause duquel le tout existe. Mais pour qu'on ne dise

pas: «Le ciel est le même, la terre et l'homme, qui est le plus important [5] de

tout ce qui existe», tant une nouvelle loi a été donnée que des commandements

nouveaux, la nouvelle grâce par le bain (du baptême), un nouvel homme,

de nouvelles promesses. Car ce ne sont plus la terre et les réalités de la terre,

mais le ciel et les réalités dans les cieux. Nouveaux, les mystères. Car ce ne
sont plus ces réalités corporelles-là, [10] le mouton et le sang, et la graisse, et
l'excrément, mais c'est le «culte rationnel»3 et vertueux, les préceptes
nouveaux, un bois qui fait monter dans les cieux et qui (nous) rend élevés.

< § 2 > Eh bien, le but des Testaments en l'un et l'autre cas est un: le
redressement des hommes. Et pourquoi faut-il s'étonner au sujet de 1' [15] Ecriture,

étant donné que l'usage de la création même existe à cause de l'homme
Et en effet il a fait le ciel grand à cause de lui, et la terre vaste, et la mer au delà
du besoin, afin qu'en admirant le démiurge pour la grandeur de ce qui existe,
les hommes aillent à la connaissance de Dieu. Et cela [20] donc existe à cause
de l'homme.

< § 3 > Puisque donc le but de l'Ancien et du Nouveau (Testaments) est

un, Moïse a pensé qu'il était nécessaire d'écrire aussi les histoires anciennes,
mais non selon la suite logique des païens; car ces gens-là écrivent purement et
simplement les histoires, en sorte qu'ils font des récits des choses, [25] qu'ils

10 Les traductions de M. Jeannin, Saint Jean Chrysostome, Œuvres complètes, Arras/
Bar-le-Duc/Paris/Bruxelles 1865, VI 521-524, et de J. Bareille, Œuvres complètes de

saint Jean Chrysostome, Paris 1868, XI 7-12, relèvent de ce que l'on appelle «les belles
infidèles».



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 227

donnent à lire au public des guerres et des combats et qu'ils recueillent de la

gloire de leurs écrits. Mais le législateur ne fait pas ainsi, mais toujours il
rapporte par écrit les histoires des hommes qui ont accompli de grandes actions,
en sorte que, pour ceux qui viennent après cela, le récit de ce que ces gens-là
ont vécu [30], soit le sujet d'un bon enseignement. Voilà pourquoi non [c. 314]
seulement il donne à lire au public les hommes qui ont bien agi, mais encore
ceux qui ont péché, afin que nous enviions les premiers et que nous fuyons les

seconds, et que, en l'un et l'autre cas, soient dressés ce qui relève de la vertu
[35] et ce qui relève du soin.

< § 4 > Ainsi donc qu'on ne pense pas que le fait de raconter d'anciennes
histoires et de rapporter par écrit des lois soit étranger au législateur. Car ce à

quoi la loi donne force, cela aussi le fait le récit de la vie des saints. Donc relève
de l'Ancien (Testament) la (forme) historique, ainsi l'Octateuque: le (livre de

la) création, qui raconte ce qui concerne la démiurgie [40] et ce qui concerne
la vie de ceux qui ont été agréables à Dieu; l'Exode, qui raconte le départ des

Juifs d'Egypte, départ extraordinaire, le séjour dans le désert et le don de la loi;
le Lévitique, qui raconte ce qui est relatif aux offrandes et au cérémonial; car
cette tribu [45] de Lévi était celle qui avait reçu comme lot la prêtrise, et c'est
du nom de la tribu que le livre a reçu son appellation. Après ce livre, les Nombres;

car après la sortie d'Egypte, Dieu a ordonné que fût dénombrée la lignée
des Juifs, et ils étaient six cents [50] milliers, issus d'un seul homme, Abraam.
Ensuite, après ce livre, le Deutéronome; car Moïse a interprété pour eux la loi
une seconde fois. Ensuite après ce livre, Jésus fils de Navé; car, devenu après
Moïse leur guide, il les a conduits vers la terre [55] de la promesse et il a partagé
la terre en lots pour les douze tribus. Après ce dernier, les Juges; car, une fois
Jésus mort, le gouvernement des Juifs se transforma en une aristocratie et les

tribus eurent le pouvoir. Ensuite Ruth, un livre court, qui contient l'histoire
[60] d'une femme étrangère mariée à un Juif. Après ce livre, [c. 315] les quatre
Règnes, dans lesquels sont racontés ce qui est relatif à Saoul, ce qui est relatif
à David, ce qui est relatif à Salomon, à Elie et à Elisée et ce qui va jusqu'à la
captivité à Babylone. Après les Règnes, [65] Esdras. Car lorsqu'ils furent
emmenés à Babylone pour avoir péché et qu'ils eurent passé «soixante-dix ans»b

en cet endroit en esclaves, Dieu plus tard leur devint favorable et fit en sorte
que Cyrus, qui était alors le roi des Perses, Cyrus, dont Xénophon a consigné
par écrit l'éducation, [70] renvoyât les captifs. Et quand il les renvoya, ils
revinrent, sous la conduite d'Esdras, de Néhémie, de Zorobabel. Et Esdras écrit
ce retour, comment, revenus, ils bâtirent une seconde fois le temple et
relevèrent la ville. Et, cent ans s'étant écoulés, [75] de nouveau une guerre fondit

sur eux, la guerre macédonique. Ensuite les événements du temps d'An-
tiochos Epiphane se produisirent, lorsque, opprimés pendant trois ans et
demi,0 dans une situation misérable, de nouveau ils furent débarrassés des



228 Gilles Dorival

misères qui étaient survenues. Et après cela, un peu de temps s'écoule, [80] le
Christ vient et l'Ancien (Testament) prend fin.

< § 5 > Pour comprendre d'où s'est constituée la lignée des Juifs, il est
nécessaire d'en dire un peu. Après Adam naquit Seth, ensuite Enôs, ensuite
d'autres jusqu'à plusieurs [85] générations. Et alors Noé: de son temps, les

hommes s'étant corrompus, a lieu le déluge. Ensuite, quand le déluge cessa, il
sortit du coffre seul avec ses trois fils et il emplit la terre de sa génération: ceux
qui étaient enfantés à la suite furent nombreux.d [90] Donc, quand ils furent
nombreux, ils voulurent construire une tour qui allait jusqu'au ciel. Mais
Dieu condamna leur résolution, il confondit leurs langues et il divisa la langue
unique en plusieurs langues. De là la nécessité advint pour eux, qui ne s'entendaient

pas [95] les uns les autres, de ne pas habiter les uns avec les autres. Et
c'est cela la raison qui fait qu'ils sont dispersés en tout lieu de la terre.6 Mais
on dit dans cette confusion des langues que Heber, l'ancêtre des Juifs, ne voulut

pas prendre part à leur entreprise et [100] que seul il demeura à conserver
sa langue, honoré en cela pour sa très belle résolution. Son descendant fut
Abraam. Voilà pourquoi la langue des Juifs est appelée hébraïque, d'après
Heber. Ainsi donc de cet Abraam il y eut un descendant, Isaac, dont [105] Jacob
est le fils. Celui-ci engendra les douze patriarches, Roubeim, Syméôn, Lévi,
Jouda, Isakhar, Zaboulôn, Nephthaleim, Gad, Dan, Asêr, Joseph, Benjamin.
De onze de ces patriarches, les tribus qui vinrent après cela ont tenu leurs

noms. [110] Car chacun engendra une tribu, et ceux qui furent enfantés étaient

appelés d'après eux. Cependant, en lieu et place de Joseph, il n'y a plus une
seule tribu, mais deux. Car son père ne voulut pas qu'il donne son nom à une
seule tribu. Qu'arrive-t-il donc Etant donné que lui-même était un seul homme,

[115] pour qu'il y eût un double patriarche, il fit en sorte qu'Ephraim et
Manassé, ses deux fils, [c. 316] donnassent leurs noms à deux tribus et les deux
tribus étaient comptées pour Jôsêph. En conséquence, il arriva de cela que les

tribus furent treize: [120] onze, les tribus des autres frères; deux, celles de

Jôsêph par ses fils. Une seule tribu est mise à part, celle de Lévi, et est réservée
à l'ordre de la prêtrise; car il n'était point nécessaire qu'elle exerçât une autre
charge. Et le nombre des douze demeure, sans être amputé. Donc, les douze
tribus faisaient toutes les autres choses; [125] mais la tribu de Lévi était seule
à être préposée aux choses sacrées. De celle-là était Moïse. Tels sont donc les

douze patriarches qui s'en allèrent en Egypte; la promesse de Dieu à Abraam
s'accomplissait, qui disait: «Je ferai ta descendance comme les étoiles [130] du
ciel»f: ils furent les ascendants de six cents milliers. C'est à partir de là que s'est
constituée la lignée des Juifs, qui a reçu son nom de la tribu de Jouda, la tribu
royale par excellence, d'où les rois étaient toujours issus.

< § 6 > Donc à l'Ancien (Testament) appartiennent la (forme) historique,
- cela, nous l'avons dit plus haut; la (forme) exhortative, [135] ainsi les Prover-



La Protheôria de la Synapse de Jean Chrysostome 229

bes, la Sagesse de Sirakh, l'Ecclésiaste et le Cantique des cantiques; la (forme)
prophétique, ainsi les seize prophètes, Ruth et David.

<§ 7> Mais on peut trouver que ces formes ont été distinguées à gros
traits, dans la mesure où elles existent les unes avec les autres. [140] Pour donner

un exemple, dans les histoires on peut trouver de la prophétie. Et on peut
entendre les prophètes exprimer beaucoup de choses historiques. Et en outre
la forme de l'exhortation et celle de la parénèse sont présentes en chacun de

ces deux-là, tant dans la prophétie que dans l'histoire. Or tout cela, comme
[145] je l'ai déjà dit, regarde vers une seule chose, le redressement des

auditeurs, en sorte que, à partir du récit de ce qui s'est produit avant, à partir de

l'exhortation et à partir de la parénèse, à partir de la prophétie, ils se règlent
sur ce qu'il faut.

< § 8 > Mais ce qui était plus particulièrement l'affaire de la prophétie,
c'était [150] d'annoncer à l'avance les événements à venir, soit heureux, soit
fâcheux, afin d'attirer les uns et d'écarter du vice les autres par la peur. Mais il
y a encore une autre forme de prophétie, qui consiste à annoncer à l'avance ce

qui est relatif au Christ; en ce cas avec exactitude non seulement sur la parou-
sie, mais aussi sur ce qu'il devait faire [155] durant son existence, sur
l'enfantement, sur la génération, sur la croix, sur les miracles, sur l'élection des disciples,

sur le Nouveau Testament, sur la cessation des choses juives, sur la

disparition des choses grecques, [160] sur l'excellence de l'Eglise et sur tous les

autres faits qui sont à la suite. Tout cela, les prophètes l'ont annoncé à l'avance
avec une clarté totale il y a beaucoup de temps, tantôt par des figures, tantôt
par des mots. [165] Et en effet il y a deux formes de prophétie, annoncer les

événements à venir par des actes et par des paroles. Par des paroles, comme
lorsque, en voulant dire la croix, (les prophètes) disent: «Comme un mouton,
il a été mené à l'égorgement et comme un agneau il est resté muet devant celui
qui le tondait».8 [c. 317] [170] Par des actes, lorsque Abraam, comme on le sait,
offre son fils et égorge le bélier.'1 Car par les faits Abraam préfigure l'image de

la croix et l'égorgement qui aura lieu pour le monde habité. Et nombreuses

sont les figures de ce genre qu'on peut trouver [175] dans l'Ancien (Testament),

ainsi que les prophéties par les faits.

< § 9 > Mais il est possible que des prophéties non seulement parlent des

événements à venir, mais aussi de ceux du passé, ce qui se produit plus
particulièrement chez Moïse. Car lorsqu'il discourt sur le ciel et la terre,1 il
parle de faits passés [180] et dissimulés par le temps, mais une prophétie les

énonce. En effet, de même que ce qui n'est pas encore advenu et ce qui est
encore invisible, il est possible que des prophéties le disent, de même ce qui est

advenu, mais est dissimulé par le temps, cela, il appartient à une grâce égale de

le dévoiler et de le produire en public.
<§ 10 > [185] Mais il est possible encore que des prophéties disent le

présent, lorsque quelque chose advient, mais est dissimulé, par exemple dans



230 Gilles Dorival

le cas d'Ananias et de Sappheira; là en effet il n'y avait ni passé ni avenir, mais

un fait présent, toutefois inconnu; ainsi donc Pierre dévoile les faits par une
prophétie, [190] les donne à connaître en public.)

< § 11 > Et voilà ce qui concerne l'Ancien (Testament), ainsi qu'on peut
dire à gros traits. Quant au Nouveau (Testament), ce qui a été dit dans l'Ancien

Testament sur le mode de l'énigme, c'est cela qui est montré, je veux parler

des prophéties attestées par les actes, de la citoyenneté des cieux qui est
atteinte, [195] des biens indicibles de l'avenir, «que l'oeil n'a pas vus, l'oreille pas
entendus et qui ne sont pas montés dans le cœur des hommes».k Car le Nouveau

(Testament) reçoit l'homme à travers l'Ancien; une fois que l'homme
s'est débarrassé du vice selon une mesure appropriée, le (Nouveau Testament)
le fait monter vers la citoyenneté des anges. [200] Par conséquent il appartenait

à l'Ancien (Testament) de rendre homme, au Nouveau (Testament) de

faire l'homme un ange. Car étant donné que le vice a fait perdre le fait même
d'être des hommes, en les faisant descendre à la bassesse des êtres sans raison
et en les transformant en fauves, la loi [205] a délivré de ce vice. Mais la grâce

ajoute encore cette vertu angélique.
< § 12 > Appartiennent au Nouveau (Testament) aussi des livres: les

quatorze lettres de Paul, les quatre évangiles, deux de disciples du Christ, Jean et
Matthieu, et deux [210] de Luc et Marc; l'un a été un disciple de Pierre, l'autre
de Paul. Car les premiers avaient été des «témoins oculaires»1 et avaient vécu

en même temps que le Christ; les seconds, qui ont reçu de ceux-là ce qu'ils
avaient vu, l'ont fait connaître à autrui. Et en outre il y a le livre des Actes, lui
aussi [215] de Luc qui fait l'histoire de ce qui est arrivé, et trois des lettres
catholiques.

a. Rm 12,11 b. Jr 25,11-12 et 36 (29), 10 c. voir Dn 9,2 et 12,11-12 d. voir
Gn 6-10 e. voir Gn 11,1-9 f. voir Gn 22,17 et 26,4 g. Es 53,7 h. voir Gn 22,1-
19 i. voir Gn 1,1-2, 7 j. Ac 5,1-11 k. I Co 2,9 1. Le 1,2.

3 - Commentaire

Le titre, Protbeôria. Le même titre est attesté au Ve siècle, chez Théodoret de

Cyr, dont le Commentaire sur les psaumes commence par un prologue intitulé
npoOecopia. Les deux Protheoriai ont en commun d'être une considération
(-Gecopta) préliminaire (npo-) qui se livre à l'examen de questions considérées

comme méritant d'être traitées avant l'explication de détail de chaque livre
biblique ou de chaque psaume. Il s'agit ici d'un procédé habituel dans l'explication

de texte antique, païenne ou chrétienne: elle commence par une explication

d'ensemble qui consiste à donner une vue globale du texte (Gecopta) ou à

résumer son sujet (môGecnç); ensuite, vient l'explication de détail des

éléments successifs du texte (Â.éÇtç). Cette manière de faire s'explique par la con-



La Protheôria de la Synapse de Jean Chrysostome 231

ception que les Anciens se faisaient des textes: chaque texte constitue une suite

logique et cohérente, dont la fin est en continuité avec le commencement et
qui poursuit un but unique; dès lors, les premiers mots ou la première question

d'un texte donnent le sujet qu'il traite.

Les alinéas. Le commentaire de chaque alinéa est présenté d'une manière
identique. D'abord, un résumé de l'alinéa, qui met en valeur les points essentiels
de celui-ci. Puis, lorsque cela est nécessaire, les éclaircissements qu'il appelle.
Enfin, les parallèles avec les autres oeuvres de Jean Chrysostome.

§1 .Le sens du terme «nouveau» dans «Nouveau Testament», a la fois temporel
et de Tordre du contenu. Le Nouveau Testament est le temps du renouvellement

de toutes choses. Ce renouvellement concerne la loi, les commandements,

la grâce baptismale, l'homme, les promesses, les mystères. Il ne concerne

plus les réalités terrestres, mais les réalités célestes, auxquelles l'homme a

accès grâce au bois de la croix. Le culte corporel cède la place au culte rationnel
de Romains 12,1.

Eclaircissements. Le sens chronologique de «Nouveau Testament» est précisé

à la fin de l'alinéa 4: l'Ancien Testament correspond à la période qui va
de la création du monde et des patriarches jusqu'à Antiochos Epiphane, c'est-
à-dire jusqu'aux Maccabées. Avec le Christ commence un nouvel âge, celui
qui, comme l'explique l'alinéa 1, voit le renouvellement de toutes choses. - Le
dit «Le ciel est le même, la terre et l'homme, qui est le plus important de tout
ce qui existe» ne provient ni des Ecritures ni de la littérature païenne et patri-
stique; il semble avoir été forgé par Jean Chrysostome lui-même, faisant parler
un interlocuteur imaginaire qui prend à contre-pied Es 65,17 et 66,22, où il est

question de «cieux nouveaux» et de «terre nouvelle», et Ep 2,15 et 4,24, où est

développé le thème de «l'homme nouveau». - Les «commandements
nouveaux» font allusion au «commandement nouveau» de Jn 13,34 et I Jn 2,1.8. -
Les «nouveaux mystères» consistent dans l'eucharistie, d'après l'Homélie sur
le baptême et l'épiphanie 4 et YHomélie 23 sur Mt 3. Quant au «culte rationnel
et vertueux», l'expression s'éclaire par référence à YHomélie 20surRm, qui
explique que le culte rationnel de Rm 12,1 est la vie selon le Christ et que celle-
ci consiste à se faire le prêtre de son corps et de «la vertu» de son âme.

Parallèles. lYHomélie 2 sur II Co 4,13, 2 développe le thème du sens temporel
du mot «nouveau»: la différence entre les deux Testaments, qui ont le

même Dieu pour auteur, tient au temps où ils sont apparus. Quant au thème
de la nature de cette nouveauté, on note que le début de YHomélie sur Ps 149

présente une thématique et un vocabulaire proches des nôtres: avec le Nouveau

Testament, tout est devenu nouveau (7tdvxa yéyove Kcuvà), le Testament,

la création, l'homme, la vie. - L'idée que toutes les choses existent pour
l'homme est fréquemment exprimée par Jean Chrysostome: Homélie 7 sur les

statues 2; Homélie 6 sur Gn 5; Homélie 7 sur Gn 6, où l'homme a le pouvoir,
écjouoia, sur toute la création et où il est «l'être le plus digne d'honneur», xi-



232 Gilles Dorival

ptcôxepov Çrâov; Homélie 8 sur Gn 1-2, avec l'emploi du même adjectif xiptœxe-
poç; Homélie 15 sur Gn 3; Sermon 2 sur Gn 1, qui qualifie l'homme de «plus
digne d'honneur aux yeux de Dieu que la création tout entière», xijç Kxioecoç

âîtàoriç xrâ 0erô xtpuôxepoç, où l'adjectif xiptcôxepoç fait écho au Kupuoxotxoç de

la Protheôria; Homélie sur Ps 8 6; Homélie 19 sur Ep 3. - Le thème selon lequel
l'Ancien Testament est du côté des réalités terrestres, le Nouveau des réalités
célestes a un écho dans YHomélie 6 sur II Co 3, qui met l'Ancien Testament du
côté du corps, le Nouveau du côté de l'âme. Dans YHomélie 2 sur Mt 3, Jésus/
Josué fait entrer dans la terre promise, Jésus «dans le ciel». L'opposition entre
le culte juif et le culte chrétien se retrouve dans YHomélie 19surHebr 1, où le

sang des béliers (xpdyoav aipa) est opposé au sang de Jésus. - L'emploi
d't)\|/rAôç au sens d'«élevé spirituellement» est attesté dans YHomélie 64 sur Mt
1 (où les apôtres devenus «plus élevés», tiyryAxepoi, peuvent recevoir les

récompenses d'en haut) et YHomélie 90 sur Mt 2 (où c'est l'Esprit Saint qui
«peut rendre élevés» les disciples).

§2. Le but unique des deux Testaments est le redressement des hommes. Un
parallèle est tracé entre l'Ecriture et la création: celle-ci existe à cause de l'homme

qui connaît Dieu grâce à la grandeur du ciel, de la terre et de la mer.
Eclaircissements. Le parallèle est un peu énigmatique. Il semble que le

raisonnement soit le suivant: la création et l'Ecriture ont toutes deux pour fin
l'homme; mais elles n'opèrent pas de la même façon: par sa grandeur, la création

permet à l'homme de connaître Dieu; par son contenu, l'Ecriture permet
à l'homme de vivre en conformité avec la volonté de Dieu. Création et Ecriture

sont toutes deux paroles de Dieu: la première est une sorte de livre qui
révèle à l'homme l'existence de Dieu; la seconde est un livre véritable qui
révèle à l'homme comment il doit se comporter.

Parallèles. L'idée que les deux Testaments poursuivent le même but de
redressement moral n'est pas explicitement énoncé par YHomélie 2 sur II Co

4,13, 2, mais il figure en filigrane de ce texte: de même que le médecin a «un
seul but», la santé du malade, de même les deux Testaments énoncent des

législations différentes, mais non contradictoires; toutes deux visent par
conséquent la guérison morale de l'homme. Le mot ôtôp0cocnç est attesté dans la
Catéchèse 122 et la Catéchèse II1: il désigne le redressement moral que doivent
opérer les catéchumènes pendant la durée de leur formation. Dans le Panégyrique

6 de Paul 13, il est question de la bonne colère implantée en nous par le
créateur en vue du redressement des pécheurs; dans le Panégyrique 7 9, la
mission proposée à Paul à Rome est le redressement de la cité. - Le parallèle entre
les Ecritures et la création figure dans YHomélie 1 sur les statues 2: les Ecritures
ont été données tardivement aux Hébreux, parce que Dieu voulait d'abord
instruire les hommes par la grandeur et la beauté de la création. - Sur la création

au service de l'homme, voir les parallèles réunis à l'alinéa 1. - Le triptyque

«ciel, terre, mer» figure dans le Sermon 1 sur Gn 1 et 2 (cinq exemples) et



La Protbeôria de la Synopse de Jean Chrysostome 233

dans le Sermon 2 sur Gn 1 (un exemple); la grandeur des trois mène l'homme
à l'admiration et à la connaissance du créateur (Sermon 1 sur Gn 1). L'originalité

de la Protbeôria est de s'en tenir à la grandeur de la création, alors que Jean
Chrysostome, en règle générale, couple la grandeur et la beauté (par exemple,
Sermon 1 sur Gn 1; Homélie 4 sur Gn 5; Homélie 9 sur les statues 2).

§3. La manière dont Moïse écrit les histoires des anciens hommes n'est pas celle
des païens. Le but que poursuivent ceux-ci est d'abord informatif: ils veulent
raconter ce qui s'est passé. De plus ils font des récits de guerres. Enfin ils
cherchent à acquérir pour eux la célébrité. A l'inverse, Moïse poursuit un but moral.

Il raconte les grandes actions des anciens hommes, mais aussi leurs péchés,
afin de nous attirer vers le bien et de nous détourner du mal.

Eclaircissements. La Protbeôria ne le précise pas, mais le lecteur le déduit
facilement: puisqu'il vise un but hautement moral, Moïse ne recherche pas la
renommée personnelle. - Le mot è7tt|téXeta paraît désigner chez Jean Chrysostome

le soin apporté au corps ou à l'âme en vue de leur guérison; par exemple,
le sens médical est attesté dans la Catéchèse II9 et le sens moral, dans le Traité
sur le sacerdoce II 2 et IV 1; ici le mot s'applique à la guérison du mal par
l'exemple des pécheurs.

Parallèles. L'opposition entre les deux manières d'écrire l'histoire paraît
propre à la Protbeôria; toutefois, dans le Commentaire sur Ps 3 1, les historiens
sont énumérés à côté des peintres, sculpteurs et d'autres comme faisant seulement

l'éloge des vainqueurs, alors que, en contraste, le psaume 3 raconte
l'histoire de la fuite de David devant Absalon. - En revanche, la finalité morale
poursuivie par Moïse dans ses écrits est souvent soulignée par Jean Chrysostome:

Moïse raconte les vies des hommes justes, comme Abraam ou Isaac, pour
que nous imitions leurs vertus (Homélie 49 sur Gn 1). Il narre la conduite des

pécheurs pour que nous renoncions au péché: par exemple, l'histoire de Caïn
nous incite à nous détourner du meurtre (Homélie 18 sur Gn 7; Homélie 19 sur
Gn 6; Homélie 20 sur Gn 1).

§4. Il est normal que la législation énoncéepar l'Ancien Testament s'accompagne

du récit des anciennes actions. Car la loi énonce les règles que les actions des

saints de l'Ancien Testament mettent en pratique. L'Ancien Testament
comporte donc d'abord la forme historique, appelée simplement «l'historique».
Cette forme est illustrée par l'Octateuque, dont chacun des livres est résumé
(Genèse, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome, Jésus/Josué, Juges,
Ruth), les quatre livres des Règnes (de Saül à la captivité de Babylone), Esdras

(qui met par écrit le retour d'exil grâce à Cyrus, la reconstruction du temple
et le relèvement de la ville). La Protheôria cite alors la guerre macédonique,
puis les événements du temps d'Antiochos Epiphane. Quelque temps après
survient le Christ et l'Ancien Testament prend fin.

Eclaircissements. «L'historique» est un adjectif neutre substantivé; mais il
est aisé de suppléer le substantif neutre «forme» (eiôoç), qui figure au début de



234 Gilles Dorival

l'alinéa 7. - La forme historique reçoit dans cet alinéa le sens large de récits
d'événements et d'actions, mais aussi de consignation écrite des lois. - On
note que, si la période d'Antiochos Epiphane est racontée par 1 et 2 Mac-
cabées, en revanche, la guerre macédonique, quelle que soit son identification,
n'a pas donné lieu à un récit biblique. Il est vrai que la Protheôria ne parle pas
ici explicitement d'un écrit: il se peut qu'elle pose un simple jalon chronologique.

- On remarque encore que la forme historique comprend des livres qui
appartiennent aux trois catégories du canon juif: les cinq livres de la Torah,
des livres qui appartiennent aux prophètes (Jesus/Josué, Juges, les Règnes) et
des livres qui appartiennent aux écrits (Ruth et Esdras). Enfin il contient
probablement des livres qui ne figurent pas dans le canon juif: les Maccabées. -
Les soixante-dix ans de l'exil à Babylone. Cette durée fait écho à la prédiction de

Jérémie, qui prophétise que les Hébreux «seront asservis parmi les nations
pendant soixante-dix ans» (ôouA.euooucjiv èv xolç ëBveotv eßöo(ii]K'ovra ëxr|) et

que, «quand seront accomplis les soixante-dix ans» (èv to) nAipcoGrivoit to. é[i-
ôo|ir]KOVTa £tr|), le Seigneur vengera la nation juive Qr 25,11-12). Voir aussi Jr
36 (29 TM),10 («lorsque viendront à être accomplis à Babylone les soixante-
dix ans», oiov |iéV/.q TiÀiipoùoGoi BaßtAwvt eßSopriKovtu exp); II Ch 36,21
(«l'accomplissement des soixante-dix ans», auitrAripcoaiç èxcov f.ß8opf)Kovxa); I
Esr 1,55 («l'accomplissement des soixante-dix ans», oup7t7.fipû)oiç èxcôv sß-
SoupKovxo.); Dn 9,2 («l'accomplissement de la désolation de Jérusalem, soixante-dix

ans»), La captivité à Babylone a en fait duré moins de soixante-dix ans:
soixante ans, si l'on prend comme terminus a quo la première déportation de

597 et comme terminus ante quem le retour de la première vague d'exilés, en
538-537; un peu moins de cinquante ans, si l'on retient la seconde déportation
de 586 à 538/537. Les soixante-dix ans sont parfois expliqués comme étant la

période qui va de la mort de Josias (609) à la chute de Babylone (539). - La

guerre macédonique. Les historiens modernes donnent le nom de «guerres de

Macédoine» à trois guerres qui opposèrent Rome à la Macédoine et ses alliés,
en 215-205, en 200-197 et en 172 (ou 171)-168. Or la Protheôria affirme que la

guerre macédonique impliqua directement la Judée: il ne peut s'agir de l'une
des trois guerres de Macédoine. De plus, la Protheôria contient une indication
chronologique qui s'oppose à une telle possibilité: la guerre eut lieu cent ans
après le retour d'exil, la reconstruction du temple et le relèvement de

Jérusalem. La datation traditionnelle de l'édit de Cyrus autorisant le retour
des exilés et dont il est question dans notre texte est 538; celle du retour, 537;
mais il n'y a pas de guerre impliquant la Macédoine et la Judée dans les années

440-430. Toutefois, une autre lecture de la Protheôria est possible, qui repose
sur la datation d'Esdras et de Néhémie dont les noms sont cités par notre texte:

II Esd 7,7-8 situe le retour d'Esdras la septième année d'Arthasastha (Arta-
xerxès Ier); II Esd 12,1, situe la venue de Néhémie à Jérusalem la vingtième
année du même roi; II Esd 23,6 parle d'un second voyage à une époque qui se



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 235

situe la trente-deuxième année du roi, ou un peu après; les dates sont respectivement

458, 445 et 433. En prenant le chiffre cent en un sens un peu large, la

guerre macédonique peut alors être située dans la seconde moitié du IVe siècle,

ce qui correspond soit à la conquête de la Palestine par Alexandre en 332 soit
à la prise de Jérusalem par Ptolémée Ier un peu plus tard (322 selon Eusèbe-

Jérôme, Chronique-, 320 ou en 302-301). On pourrait être tenté d'aller dans le

sens de la seconde hypothèse, car les historiens chrétiens de l'Antiquité
dépendent en général de Flavius Josèphe, qui, dans le cas d'Alexandre, signale,

certes, la prise de Gaza, mais parle ensuite de l'accueil chaleureux réservé au
conquérant par les prêtres du temple ÇAntiquités juives XI 320-339); en revanche,

dans le cas de Ptolémée Ier, il s'agit d'une véritable guerre, qui donne lieu
à une déportation de population (XII4-7). Cependant, la première hypothèse
est la plus probable, comme on le verra dans les parallèles. Pourrait-il s'agir
d'une autre guerre? Une hypothèse doit être écartée: les historiens modernes

ont souvent voulu situer Esdras au temps d'Artaxerxès II ou même d'Arta-
xerxès III: la date de sa venue en Judée serait alors à situer en 398 ou en 352;
et la guerre macédonique se déroulerait alors dans la première moitié du IIIe
siècle avant notre ère. Mais les historiens anciens ne semblent pas imaginer
une telle possibilité. - L'oppression de trois ans et demi à l'époque d'Antiochos
Epiphane (175-163). Le verbe ito/aopKeiv n'a pas ici le sens d'«assiéger», mais
de «persécuter», d' «opprimer», bien attesté à l'époque patristique, par exemple

chez Eusèbe et Théodoret (voir G.W.H. Lampe, PGL sv). Du reste, il
n'existe pas de siège de Jérusalem qui, à l'époque d'Antiochos Epiphane, ait
duré trois ans et demi: lorsqu'en 169, à son retour victorieux d'Egypte, An-
tiochos entra dans Jérusalem et pilla le sanctuaire (I M 1,20-24), il n'y eut ni
combat ni siège, et Flavius Josèphe précise même qu'Antiochos prit la cité

sans combat (Antiquités juives XII 246-247, àpajciyd). En 163-162, le siège du
Temple entrepris par le fils d'Antiochos Epiphane, Antiochos Eupator, dura
«de nombreux jours» (tjuépcn 7to/Aai), selon I M 6,51-52, mais sûrement pas
trois ans et demi: c'était une année sabbatique, il n'y avait donc pas de vivres

et, de plus, les assiégeants et les assiégés conclurent un accord de paix; le siège
n'a pas duré plus que quelques mois. En revanche, l'oppression d'Antiochos
Epiphane dura de 167 à 164: selon IM 1,54, l'abomination de la désolation fut
construite dans le temple le 15 kislev 145 (ère des Grecs), c'est-à-dire en
décembre 167, et des sacrifices furent offerts le 25 kislev; après la victoire de

Judas Maccabée sur Lysias (I M 4,26-35), la restauration du temple eut lieu le
25 kislev de l'année 148, c'est-à-dire en décembre 164 (I M 4,52-53). Entre la

profanation du temple et sa purification, s'est donc écoulée une durée de trois
ans, malgré II M 10,3, qui parle d'un «temps de deux ans.» C'est ce chiffre de

trois ans qu'on trouve chez Jean Malalas pour parler de la violence exercée par
Antiochos sur les Juifs (Chronique 8, 22). D'où vient la demi-année

supplémentaire de la Protheôria? Elle contredit apparemment les données bi-



236 Gilles Dorival

bliques: IM 4,54 et IIM 10,5 insistent sur le fait que la restauration eut lieu le
même jour que la souillure. En réalité, la source est le livre de Daniel, qui, en
8,13-14, expose la vision de l'interruption du rituel du temple pendant 1300

jours et, en 12,11, annonce que le sacrifice cessera pendant 1290 jours, ce qui
correspond dans les deux cas à environ trois ans et demi. Or, il existe un
parallèle à ce sujet chez Jean Chrysostome, comme on va le voir.

Parallèles. Le thème du mélange entre législation et histoire dans les écrits
de Moïse et de la sainteté comme illustration de la loi paraît propre à la Pro-
theôria; mais tout lecteur ancien de la Bible sait que Moïse est à la fois celui qui
narre l'histoire des patriarches et celui qui reçoit la loi sur le Sinaï. - Jean
Chrysostome emploie le même terme de «saints» (aytot) pour parler des justes
de l'Ancien Testament dans le Commentaire sur Es, prologue: Isaïe, Moïse, Jé-

rémie, Ezechiel, Daniel, David, Abraam; il souligne cependant la supériorité
des saints du Nouveau Testament. - 600 000 Hébreux: même chiffre dans

l'Homélie 3 sur les changements de noms 2; les chiffres donnés par les Nombres
sont un peu plus élevés: 603 550 en 1,45-46, et 601 730 en 26,51. - Dans
l'Homélie 5 contre les Juifs 5, Jean Chrysostome commente les soixante-dix ans de

la captivité selon Jr 25,11 et Dn 9,2 dans des termes proches de la Protheôria.

- En dépit de l'attaque contre les historiens païens de l'alinéa 3, la Protheôria
fait référence à la Cyropédie de Xénophon en des termes qui montrent que ce

texte était bien connu en milieu chrétien. Il ne semble pas que le nom de

Xénophon soit cité ailleurs par Jean Chrysostome, mais celui-ci lui fait au
moins deux fois des allusions précises, d'abord dans le traité Contre ceux qui
cohabitent avec des vierges I 2: pour donner une idée de l'intensité de la
souffrance, les Grecs ont imaginé la fiction de quelqu'un à qui l'on présente des

mets succulents qu'il ne peut jamais consommer; c'est une allusion aux
Mémorables I 3,9. Ensuite, l'Homélie 31 sur Mt 4: des Grecs se sont couronnés
de fleurs et ont mis des vêtements blancs à la mort de leurs enfants; il s'agit
probablement d'une allusion à Xénophon qui apprend la mort de son fils
Gryllos alors qu'il est en train de sacrifier, la tête ceinte d'une couronne; il
retire la couronne, mais quand il apprend le comportement héroïque de son fils,
il la remet, selon le récit de Diogène Laërce, Vies et doctrines des philosophes
illustres II 54. - Dans l'Homélie 5 contre les Juifs 7, Jean Chrysostome interprète
la deuxième corne de la vision de Daniel 8 comme se référant à Alexandre de

Macédoine, ce qui constitue un argument pour mettre la guerre de Macédoine

en rapport avec ce conquérant. - Dans la tradition patristique, les trois ans et
demi sont mis en rapport avec deux versets différents de Daniel. Tantôt ce

sont 1300 jours de Dn 8: Hippolyte, Commentaire sur Dn IV 26, estime que,
entre la conquête de Jérusalem par Antiochos Epiphane et la victoire de Judas
Maccabée, le temple est resté désert pendant 1300 jours, «c'est-à-dire pendant
trois ans et demi». Tantôt ce sont les 1290 jours de Dn 12,11: pour Hippolyte,
ibid. IV 55, il s'agit de la durée du règne de l'Antéchrist. La Protheôria ne fait



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 237

pas référence à cette lecture eschatologique. Or, une interprétation très proche

de Dn 12,11 se lit dans l'Homélie 5 contre les Juifs 8: Jean Chrysostome
affirme que les 1290 jours de Dn 12,11 sont ceux qui séparent l'abolition du
sacrifice perpétuel dans le Temple par Antiochos Epiphane de sa restauration;
il calcule que ces 1290 jours font «trois ans et demi et un peu plus» (exr| xpta
Kd! f||iiciu ko! ptKpov xt 7tpôç); il ajoute que les 1335 jours de Dn 12,12 font
apparaître une durée supplémentaire de 45 jours, qui est le temps de la guerre
victorieuse des Maccabées.

§5. La constitution de la lignée desJuifs. La Protheôria énumère les trois
premiers patriarches, omet les noms des six suivants («d'autres jusqu'à plusieurs
générations»), puis cite Noé et le déluge. Vient alors l'épisode de la tour de

Babel, que la Septante appelle «confusion» (onyxnctç). Heber refuse de participer
à l'entreprise de construction et il est récompensé de son attitude en échappant

à la confusion des langues et en conservant la langue hébraïque originelle.
La Protheôria ne dit rien des cinq patriarches qui séparent Heber d'Abraam:
Phalek, Ragau, Seroukh, Nakhôr et Thara. Elle ne fait que citer Abraam, Isaac

et Jacob; en revanche, elle s'étend quelque peu sur les douze fils de Jacob. Elle
explique alors comment onze des patriarches ont donné leurs noms à onze
tribus, Joseph donnant son nom à deux tribus par l'intermédiaire de ses fils,
Ephraim et Manassé; mais les treize tribus sont en fait douze, car la tribu de

Lévi, à laquelle appartient Moïse, est mise à part pour le culte. La Protheôria
ajoute que les douze patriarches allèrent en Egypte et que, conformément à la

promesse faite à Abraam de lui donner une descendance aussi nombreuse que
les étoiles du ciel (selon Gn 22,17 et 26,4, cités librement), ils furent les ascendants

de six cent mille Hébreux. La Protheôria conclut en notant que la lignée
des Juifs tient son nom de la tribu royale de Jouda.

Eclaircissements. Sur la correction d'Enokh en Enos, voir plus haut. - Heber

est séparé de Noé par quatre patriarches (Sem, Arphaxad, Kainan et Sala)

d'après Gn 10,21-24 et 11,10-14. Le point de départ du synchronisme entre
Heber et l'épisode de la tour est sûrement Gn 10,25: à l'époque du fils de
Heber, Phalek, «la terre fut répartie», ce qui renvoie au second grand thème de la

tour, la dispersion des constructeurs et des peuples. - Les fils de Jacob sont
énumérés selon un ordre qui n'est pas attesté dans le texte biblique du Penta-

teuque. Précisons: au début sont cités les six fils de Leia dans l'ordre des

naissances (Roubeim, Syméôn, Lévi, Jouda, Isakhar, Zaboulôn) et à la fin les deux
fils de Rachel Qôsêph, Benjamin); ce qui est inédit, c'est l'ordre dans lequel
sont énumérés les fils de Balla et Zelpha: Nephtalim, Gad, Dan, Aser, soit le
second de Balla, l'aîné de Zelpha, le premier de Balla et le second de Zelpha.

Parallèles. L'affirmation selon laquelle Heber échappe à la confusion des

langues et conserve la langue hébraïque originelle se lit dans l'Homélie 30 sur
la Genèse 4; toutefois celle-ci ne développe pas l'idée qu'ainsi Heber est
récompensé de ne pas avoir participé à la construction de la tour: dans l'Homélie



238 Gilles Dorival

30, Dieu a simplement voulu pérenniser le souvenir de la dispersion. Sur ce

passage sur Heber, voir Problèmes.
§6. Les trois formes dont est fait l'Ancien Testament. La Protbeôria parle de

«l'historique», de «l'exhortatif» et du «prophétique», - des adjectifs substanti-
vés au neutre: le mot «forme» (etôoç) ne figure pas dans cet alinéa, mais, comme

il est donné au début de l'alinéa suivant, il est aisé de le suppléer. Pour la
forme historique, la Protbeôria se contente de renvoyer à ce qui a été dit plus
haut, c'est-à-dire à l'alinéa 4. Faut-il traduire tô crupBoiAeuxiKov par «forme
exhortative» ou par «forme délibérative»? Dans l'alinéa 7, la oupßotAf| est mise

en parallèle avec la 7iapaiveoiç: le premier sens s'impose. Quatre livres sont
cités comme relevant de cette forme: Proverbes, Siracide, Ecclésiaste et
Cantique. La forme prophétique comprend les seize prophètes, Ruth et David.

Eclaircissements. L'énumération Proverbes, Siracide, Ecclésiaste et
Cantique surprend en ce qu'elle mêle trois livres attribués à Salomon et un livre
deutérocanonique, le Siracide, qui est mis ainsi sur le même plan que les livres
du canon juif. Il est vrai que ce livre a sans doute appartenu un temps au canon
juif avant d'en sortir, comme le montrent les nombreuses citations dont il fait
l'objet dans les Talmuds. - Les seize prophètes sont les quatre grands
prophètes et les douze petits prophètes, ce qui ne se comprend que dans la

perspective du canon chrétien; le canon juif range en effet Daniel parmi les

écrits et non parmi les prophètes. David, le roi-prophète, est ici l'auteur des

psaumes, qui, dans la Bible hébraïque, appartiennent aux écrits et non aux
prophètes. La présence de Ruth parmi les prophètes surprend: elle est discutée

plus bas, parmi les problèmes.
Parallèles. Le Siracide est très souvent cité par Jean Chrysostome (plus de

deux cents citations). En revanche, Ruth n'est cité que deux fois, ici et dans
FHomélie 3 sur Mt 4. - La distinction entre les trois formes de l'Ancien Testament

n'a pas de parallèle ni chez Jean Chrysostome ni chez les Pères ni dans
la tradition rabbinique. Certes, il existe des tripartitions bibliques dans la
tradition patristique: Eusèbe de Césarée, Grégoire de Nazianze et Amphiloque
d'Iconium distinguent les livres historiques, les livres poétiques (to. crtt%ripf|)

et les livres prophétiques, mais la catégorie des livres poétiques (dont font partie
les Ps) ne correspond pas aux livres exhortatifs de la Protbeôria-, de plus, elle

est purement formelle et ne repose pas sur une analyse des contenus. Une
division plus proche de la Protbeôria figure chez le Pseudo-Léonce de Byzance,
qui distingue les livres historiques, les livres prophétiques et les livres paréné-
tiques, mais le Pseudo-Léonce s'en tient aux livres communs aux canons juif
et chrétien et, surtout, à ces trois catégories il ajoute les livres qui concernent
le fait de psalmodier (xà jxpôç xô yâ/Aeiv yevôpeva), en fait les Ps: on retrouve
un critère formel de classification. La tripartition de la Protbeôria est donc
originale. De plus, elle est cohérente et homogène, en ce sens qu'elle repose sur



La Protheôria de la Synapse de Jean Chrysostome 239

un critère de même type, qui fait appel à l'analyse des contenus. C'est peut-
être la classification la plus satisfaisante jamais proposée par les Pères.11

§7. Le mélange desformes. Ici est formulée une objection: la distinction entre

les trois formes peut apparaître comme grossière dans la mesure où, dans
la réalité des Ecritures, ils coexistent, l'histoire avec la prophétie, la prophétie
avec l'histoire; l'exhortation est présente au sein de l'histoire et de la prophétie.

La Protheôria rétorque que l'histoire, l'exhortation et la prophétie visent
un but unique qui est de redresser les auditeurs; en d'autres termes, il est normal

que les trois formes soient mélangées puisqu'elles poursuivent toutes la
même finalité; dès lors, la distinction n'a rien de grossier ou de caricatural.

Eclaircissements. La formule «comme je l'ai déjà dit» est une allusion à

l'alinéa 2, où la Protheôria énonçait l'idée que le but unique des Ecritures était
le redressement des hommes (xôiv àv0pcû7i(ov tj ôiôpSoxnç); la terminologie est

pratiquement identique ici: on retrouve le terme 5tôp0comç; la différence est

que «les hommes» de l'alinéa 2 sont remplacés par «les auditeurs» (ot ùkoûov-
xeç). Cette précision est importante: elle montre que la Synopse vise un
auditoire. Malheureusement, rien n'est dit sur la nature de cet auditoire. La question

est reprise plus bas, parmi les problèmes. - «Le récit de ce qui s'est produit
avant» (rcpoxepot): on pourrait comprendre aussi «le récit concernant les

anciens», c'est-à-dire les patriarches et les saints de l'Ancien Testament; mais, en
ce cas, on attendrait plutôt un mot comme 7taÀ,atot ou 7taxptàp%ai.

§8. La prophétie comme annonce de l'avenir et comme annonce du Christ et
des réalités chrétiennes, soit par des paroles soit par des actes. Une des originalités
de la Protheôria est de ne pas limiter la prophétie à l'avenir, même si elle
commence par cet aspect, qui est en effet la conception que l'on se fait le plus
habituellement de l'activité prophétique. La prophétie annonce à l'avance des

événements heureux ou malheureux. Ce faisant, elle poursuit son but de
redressement moral rappelé à l'alinéa précédent: l'annonce d'événements
heureux constitue une motivation pour agir conformément à la volonté de

Dieu; la prophétie des malheurs suscite la peur, qui détourne de la mauvaise
conduite. Une autre forme de prophétie concerne le Christ: l'Ancien Testament

annonce à l'avance sa venue et les événements de son existence:
l'enfantement, la génération, la croix, les miracles, l'élection des disciples, le Nouveau

Testament lui-même, la ruine du judaïsme, la fin du paganisme, l'Eglise
et «les autres faits qui sont à la suite». On aimerait connaître les faits que l'auteur

de la Protheôria a en tête, car on aurait ainsi sans doute des éléments pour
dater le texte. Tout cela, les prophètes l'ont annoncé par des «types» (xÙ7tot,

en latin des «figures», figuraé) ou actes ou faits, d'une part, par des mots ou des

paroles (pù.uaxa, Âôyoi), d'autre part.

11 Dorival, L'apport des Synopses, 83-93.



240 Gilles Dorival

Parallèles. L'idée que l'Ancien Testament constitue une prophétie de la vie
de Jésus figure dans le traité sur la Divinité de Jésus prouvée contre les Juifs et les

Grecs 2-3: l'Ancien Testament prophétise l'incarnation de Jésus, mais aussi sa

préexistence, ainsi que la naissance virginale, la période obscure de sa vie, sa

patience et sa douceur, ses miracles; parmi les textes cités, Es 9,1; 35,5-6; Ps 8,3.
La Protbeôria signale ensuite l'enfantement et la génération, en d'autres
termes la naissance virginale et la génération éternelle du Christ préexistant;
comme beaucoup d'autres Pères, Jean Chrysostome voit en Es 7,14, une
prophétie de la première {Homélie sur Ps 117 (118),5); quant à la génération du
Fils, l'Homélie 2 surMt 1 cite Es 53,8 («qui pourra dire sa génération?») et
l'Homélie sur Ps 109 (110) tout entière voit dans ledit psaume une annonce de la
génération éternelle du Christ et de sa préexistence. L'idée que l'Ancien Testament

prophétise la croix figure dans l'Homélie 36 sur Mt 2: Jean Chrysostome
cite Isaïe et surtout David, Ps 21 (22),7. Sur les miracles de Jésus prophétisés

par l'Ancien Testament, voir le traité sur la Divinité de Jésus prouvée contre les

Juifs et les Grecs 3. Sur l'élection des disciples, voir ibid. 5-6, où sont cités Es

52,7; 67,12; Ps 18 (19),5; 44(45),17s. L'idée que l'Ancien Testament contient la

prophétie du Nouveau est présente dans l'Homélie 6 sur la Pénitence 4, où Jean
Chrysostome cite Jr 38 (31),31: «Je ferai pour vous un testament nouveau».
Mal 1,10s., est fréquemment considéré comme une prophétie de la cessation
des choses juives, de la disparition des choses grecques et du triomphe de

l'Eglise (par exemple, Homélie 5 contre les Juifs 12; Divinité de Jésus 7s. et 17);
Es 2,2, permet d'établir que l'Ancien Testament annonce que l'Eglise sera
solidement établie (Divinité de Jésus 6); le Ps 44 (45), 17, prophétise la supériorité
des apôtres sur les rois {ibid. 6); Jr 38 (31),34, annonce la soumission du monde
entier à l'enseignement de Jésus {ibid. 6). L'Homélie 1 sur l'obscurité des prophéties

5-6 insiste sur le fait que l'Ancien Testament prophétise la fin du judaïsme
et la victoire de l'Eglise. - L'Homélie 6 sur la pénitence 4 contient la distinction
entre deux formes de prophéties, par des actes et par des paroles; elle l'illustre
à l'aide des mêmes exemples scripturaires que la Protheôria: Es 53,7 («comme
un mouton, il a été mené à l'égorgement et comme un agneau il est resté muet
devant celui qui le tondait») est un exemple de prophétie par des paroles; l'épisode

de Genèse 22,1-19 (le sacrifice d'Abraam et l'égorgement du bélier à la

place d'Isaac) illustre la prophétie par les faits. Les Fragments surJérémie,
prologue, définissent la prophétie comme «une parole ou un fait» (/Ayoç ij Ttpàyucx)

qui prédisent les faits.
§9. La prophétie comme dévoilement du passé, d'un passé dissimulé par le

temps. La deuxième dimension temporelle de la prophétie concerne le passé et
vaut surtout pour Moïse, considéré comme l'auteur du Pentateuque. L'idée de

l'auteur de la Protheôria est que le récit de la création du ciel et de la terre de

Genèse 1 vise des faits passés, mais dissimulés (tcetcpnupev«) par le temps.



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 241

Eclaircissements. Les fait passes et dissimulés par le temps peuvent être
dévoilés (àvaKaMmTeiv) seulement par une «grâce égale» (tcrr) ydpiç): en d'autres
termes une grâce prophétique concernant le passé, égale à celle qui est relative
à l'avenir.

Parallèles. Selon le Sermon 1 sur Gn 2, Moïse enseigne aux Juifs les premiers
éléments de la connaissance de Dieu: l'homme est né de la terre et la terre a

été créée du néant. D'après YHomélie 2 sur Gn 2, à la différence des autres
prophètes qui prédisent des événements à venir, Moïse, qui a vécu plusieurs
siècles après la création du monde, a reçu une inspiration divine qui lui permet
de raconter la création de Dieu. - Le thème des prophètes agissant sous
l'action de la grâce figure par exemple dans le Commentaire sur Es I 1 et III 2 (où
le prophète inspiré par la grâce divine est opposé au devin, oxoxaaxriç, dont
l'intelligence est humaine) et dans YHomélie 2 sur David et Saül 1, où il est

question de la grâce de Dieu qui réside sur les lèvres du prophète David.
§ 10. La prophétie comme dévoilement du présent. Le présent constitue la

troisième dimension temporelle de la prophétie. Il s'agit de rendre connu un
fait présent réel, mais dissimulé (KpÙ7txeo0at) et inconnu (dyvcooxov). L'exemple

est celui d'Ananias et Sappheira.
Eclaircissements. Selon Ac 5,1-11, les époux Ananias et Sappheira mettent

en vente un lopin de terre (yojpiov), mais ils prélèvent sans le dire une partie
de la somme et remettent le reste à la communauté. Pierre perce à jour d'abord
Ananias, qui expire sur le champ pour avoir menti à Dieu; puis Sappheira, qui
connaît le même sort.

Parallèles. L'idée que la prophétie peut avoir pour objet le présent figure
dans YHomélie 12 sur Ac 2: Pierre connaît les choses cachées. L'Homélie 5 sur
I Tim 1 affirme que la prophétie concerne non seulement l'avenir mais aussi
le présent; les exemples données sont Saül, qui fut choisi par la prophétie, et
Timothée qui fut désigné par le même moyen (Ac 13,2). Les Fragments surJr,
prologue, définissent la prophétie comme «le fait de dire ce qui s'est passé, ce

qui est et ce qui sera» (xô À-éyetv xà 7tpoA,aßovxa Kai övxa Kai èaopeva).
§11. Les rôles respectifs de l'Ancien et du Nouveau Testaments. Le Nouveau

Testament montre ce qui est dit dans l'Ancien Testament sur le mode de

l'énigme (aiviyiraxcoSoaç): il décrit les faits annoncés par les prophéties, il permet

d'atteindre la citoyenneté des cieux (q xrâv oùpavcôv 7toÂ,ixeia), il révèle les

biens indicibles à venir. L'Ancien Testament est sous le signe de la loi, le Nouveau

sous celui de la grâce. L'observance de la loi a permis à l'homme, que le

vice avait rabaissé au rang des créatures sans raison, de redevenir homme; la

grâce fait de l'homme un ange.
Eclaircissements. «Selon une mesure appropriée», c'est-à-dire selon la mesure

qui correspond à l'Ancien Testament.
Parallèles. L'idée que l'Ancien Testament, et singulièrement les prophètes,

s'expriment sous forme d'énigmes figure dans YHomélie 1 sur l'obscurité des



242 Gilles Dorival

prophéties 3 (aiviypacn eoitce xà rcpopriTiKa, «les prophéties ressemblent à des

énigmes»). - Le thème du Nouveau Testament rendant manifeste l'Ancien
Testament se lit fréquemment chez Jean Chrysostome, par exemple dans
YHomélie 14 sur Jn 3s. - L'expression «la citoyenneté des cieux» est assez

fréquente chez Jean Chrysostome: par exemple, Homélie sur la nativité 6 (en
Jésus, «Dieu s'est construit un temple saint et par son moyen il a introduit la

citoyenneté des cieux dans notre vie»); Homélie 3 sur Anne 5 («la citoyenneté
céleste [...], sans dépense, nous apporte un gain grand et stable»); Homélie sur
Rm 12,20 3 («toi [le chrétien] qui arrives à la citoyenneté des cieux»); Homélie
1 surMt 5 (les moines sont comparés aux chœurs des anges et, grâce à eux,
«apparaît la citoyenneté des cieux»). - L'interprétation que la Protheôria donne de

I Co 2,9 est proche de ce qu'on lit dans YHomélie 7 sur I Co 3. - L'Homélie 6

sur II Co 3 développe le thème de l'homme réduit par le péché à l'état d'être
sans raison et de fauve. - Pour parler de la vie des saints de l'Ancien Testament
(Daniel et les trois jeunes gens), Jean Chrysostome utilise l'expression de

«citoyenneté angélique» (Homélie 4 contre les Juifs 5). Dans le Traité sur la virginité

78, 1, le mode de vie des vierges est l'état «qui est digne des cieux et est

proche de la citoyenneté angélique» (ô xrôv oùpavrôv âçiôv èaxt kcù xrjç àyye-
/aKTÏç jroÀ,tx£taç éyyûç).

§12. Les livres du Nouveau Testament. Ce sont: les quatorze lettres de Paul,
les quatre évangiles, les Actes des apôtres et trois des lettres catholiques.
Plusieurs points de ce court alinéa méritent d'être relevés: les lettres de Paul sont
citées avant les Evangiles; Jean et Matthieu sont considérés comme des disciples

de Jésus, Luc et Marc comme des disciples de Pierre et de Paul; Luc est
l'auteur de l'Evangile qui porte son nom et des Actes; les lettres catholiques
du canon ne sont pas sept, mais trois; enfin l'Apocalypse ne figure pas dans la
liste des livres néo-testamentaires.

Eclaircissements. La syntaxe grecque permet de comprendre aussi bien que
Luc est le disciple de Pierre et Marc celui de Paul que l'inverse: le tour ô pèv

ô 5è signifie aussi souvent «le premier le second» que «le second le

premier». Le fait que le même tour soit employé immédiatement à la suite au
sens de «les premiers les seconds» n'entraîne pas qu'il faille donner ce sens
dans le cas de Luc et de Marc. La tradition patristique voit en Luc un disciple
de Paul et en Marc un disciple de Pierre.

Parallèles. Dans YHomélie 1 sur Mt 1, Marc est disciple de Pierre et Luc de

Paul. La paternité lucanienne des Actes est affirmée par YHomélie 1 sur Ac 1,

YHomélie 2 sur le titre des Ac 3, YHomélie 3 sur le titre des Ac 3 et le fragment
de YHomélie 2 sur le commencement des Ac 2.



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 243

4 - Problèmes

Heber. L'alinéa 5 situe Heber au moment de l'épisode de la tour de confusion
(Babel), sans doute à cause de Gn 10,25 (voir les éclaircissements donnés sur
l'alinéa). L'originalité de la Protheôria est d'affirmer que Heber refuse de

participer à l'entreprise de construction et que cela lui vaut d'être récompensé en
échappant à la confusion des langues et en conservant la langue hébraïque
originelle. La Bible est muette sur tous ces points. Jean Chrysostome semble
affirmer qu'il dépend d'une source (Leyerat, «il est dit que»). Cette source reste
à identifier. Rien de tel ne se lit, semble-t-il, ni chez Philon, ni chez Flavius
Josephe, ni chez aucun auteur juif de la littérature intertestamentaire, ni chez

aucun Père, à l'exception du Pseudo-Eustathe d'Antioche dans un texte daté
des IVe-Ve siècles.12 La littérature rabbinique paraît également muette sur cette
version de l'histoire de Heber.

Le livre de Ruth. Il est cité deux fois dans la Protheôria, d'abord dans l'alinéa 4,
où il fait partie de la forme historique et des livres de l'Octateuque, puis dans
l'alinéa 6, où il est classé dans la forme prophétique, entre les seize prophètes
et David. Pour lever cette contradiction, Th. Zahn a proposé de corriger 'Poù0
kcù Aoruiô en pv v|/aÀ,poï xoû Acruio.13 Mais cette correction est paléographique-
ment difficile. De plus, on peut se demander si la Protheôria ne reflète pas à la
fois une tradition canonique et une tradition d'interprétation, comme c'est le

cas en milieu rabbinique à peu près à la même époque: dans le texte massoré-

tique, Ruth figure parmi les écrits, tandis que, selon le traité Baba batra 14b-
15a du Talmud de Babylone, Samuel a écrit son livre, Juges et Ruth. L'explication

pourrait alors être la suivante: d'un côté, Ruth fait partie de l'Octateuque

dans la Septante; de l'autre, le personnage de Ruth est cité dans la généalogie

de Jésus, comme mère de Iôbed, qui engendra Jessé, le père du roi David
(Mt 1,5-6); or, dans YHomélie 3 surMt 4, Jean Chrysostome explique que Ruth
est la figure de ce qui devait arriver: étrangère qui a quitté son pays et ses

parents, elle est le type de l'Eglise; Ruth est donc une prophétie par les actes,

pour reprendre la terminologie de la Protheôria. A ce titre, son livre peut être
classé dans la forme prophétique, tout en appartenant aux livres historiques.

L'authenticité chrysostomienne de la Protheôria. Dans la diatriba qui précède
Yeditio princeps de 1724, B. de Montfaucon signale la principale objection que
l'on peut faire valoir contre l'authenticité: la Synopse n'est pas signalée par les

auteurs patristiques et byzantins qui ont parlé de Jean Chrysostome. Aussi la
tradition d'érudition a-t-elle pris peu à peu l'habitude de parler de la Synopse
du Pseudo-Chrysostome. A ce premier argument, on peut en ajouter un se-

12 Commentaire sur l'Hexaéméron, PG 18, 757.
13 Zahn, Geschichte des neutestamentlichen Kanons, 228.



244 Gilles Dorival

cond: au début de l'alinéa 4 (lignes 28-39), il est question de «l'Octateuque» (q

'OKTdxeu%oç), qui désigne l'ensemble formé par les cinq livres du Pentateuque,
Jésus/Josué, Juges et Ruth. Or ce mot ne paraît pas attesté avant le début du
VIe siècle, où on le trouve chez le Pseudo-Gregentios (PG 86, 621A) et chez

Procope de Gaza (PG 87, 21A). Que valent ces deux arguments? Le premier
est un argument e silentio; le second, un argument de vocabulaire. Or, ces

types d'arguments ne sont jamais décisifs. De plus, le mot latin octateuchus, qui
décalque le mot grec, figure chez Jean Cassien, Institutions divines 1 et chez
Jérôme, Lettre 71, 5: il est sûr que, vers 400 ou un peu avant, le mot grec existait.

Plusieurs des arguments en faveur de l'authenticité ont été énoncés par B.
de Montfaucon dans la Préface au volume VI des œuvres de Jean Chrysosto-
me, paragraphe III, et dans la diatriba qui précède la Synopse. Dans la Préface,
l'éditeur note que les livres du Nouveau Testament sont cités dans l'ordre
suivant: 14 lettres de Paul; 4 Evangiles; Ac; et trois des lettres catholiques. Cette
énumération, où Paul figure avant les Evangiles, est inhabituelle. Or, elle se

lit dans le Commentaire sur Es II 1, où Jean Chrysostome cite «les lettres de

Paul et les Evangiles». Cet argument est de nouveau signalé à la fin de la
diatriba. Celle-ci ajoute deux autres arguments. D'abord, le dernier alinéa de la
Protheôria est consacré à la liste des livres du Nouveau Testament: il est question

pour finir de «trois des lettres catholiques». Or seul un Antiochien peut
affirmer que le canon du Nouveau Testament se limite à trois des sept lettres
catholiques: l'Eglise d'Antioche admettait seulement Je, I P et I Jn et ne recevait

pas II P, II et III Jn et Jude. Or, dans ses œuvres, Jean Chrysostome ne cite
jamais les quatre lettres catholiques écartées par son église. Certes, dans
l'Homélie 6 sur la Gn 1, il pourrait se référer à II P 2,22, et cette indication figure
en marge de l'édition de B. de Montfaucon (IV 40); mais, dans la diatriba, ce
dernier se critique lui-même et montre qu'en fait la Protheôria cite Pr 26,11,

par ailleurs cité par II P 2, 22. A cet exemple donné par B. de Montfaucon, on
peut ajouter l'Homélie 34 sur Jn 3, où ce n'est pas II P 21-22 qui est cité, mais
de nouveau Pr 26,11. Le second argument énoncé par B. de Montfaucon repose

sur l'absence de citations de l'Ap tant dans la Protheôria que dans les œuvres
de Jean Chrysostome. De fait les passages où l'on a cru déceler la présence de

citations de ce livre ne peuvent être retenus. C'est ainsi que, dans l'Homélie
sur la fête de la nativité 7, la citation «saint, saint, saint, le Seigneur» ne
provient pas d'Ap 4,8, mais de Es 6,3, à son tour cité par Ap.

Aux arguments de B. de Montfaucon, on peut en ajouter d'autres. Par
exemple, l'adverbe àôpopEpcôç, qui figure deux fois dans la Protheôria, aux lignes
139 et 191, est un mot relativement rare, qu'on trouve ailleurs chez Jean
Chrysostome, dans l'Homélie 1 sur Ac 3 (àôpopepôlç koù jic/yupepwç). Un autre
argument de vocabulaire peut être énoncé: à côté de l'expression ij Kaivq 8ia0q-
kt| (ligne 158), la Protheôria utilise habituellement les tournures q nakam (li-



La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome 245

gnes 19-20.38.80-81.133.190.192.197-198.200) et q kcciviî (lignes 20.191.198.
201.207). Mais ce double argument lexical doit être relativisé: on trouve
l'adverbe àôpopepœç chez (le Pseudo-?) Hippolyte, Elenchos, prologue et VI 42;
d'autre part, les tournures q nakaiù et q Katvq sont attestées chez Hippolyte,
Origène, Athanase, le Pseudo-Athanase, Jean Moschos, Jean Damascène.14

Le second grand argument qu'on peut ajouter aux remarques de B. de

Montfaucon c'est que, comme le montre ci-dessus le commentaire des alinéas,
il y a de très nombreux parallèles entre la Protheôria et les œuvres de Jean
Chrysostome. Certains sont particulièrement convaincants, parce qu'ils reposent

sur une interprétation identique de citations scripturaires qui n'avaient
pas été relevées jusqu'à présent: les soixante ans de la captivité de Babylone
(Dn 9,2) et les 1 290 jours de Dn 12,11, qui figurent à l'alinéa 5 de la Protheôria,
se retrouvent quasiment à l'identique dans YHomélie 5 contre les Juifs-, en
particulier, dans les deux textes, Jean Chrysostome calcule que les 1290 jours font
trois ans et demi.

Mais, à son tour, cet argument tiré des parallèles rencontre des limites.
D'abord, il n'a pas été possible de toujours trouver des parallèles convaincants:

c'est le cas, à l'alinéa 3, sur les deux manières, païenne et biblique, d'écrire

l'histoire; c'est encore le cas, à l'alinéa 6, de la tripartition des livres de

l'Ancien Testament, qui constitue l'originalité la plus grande de la Protheôria-,
dernier exemple, à l'alinéa 11, l'idée que l'Ancien Testament rend à l'homme
son humanité perdue par le vice et que le Nouveau fait de l'homme un ange
ne se lit pas ailleurs chez Jean Chrysostome. En deuxième lieu, certains
parallèles sont partiels: par exemple, à l'alinéa 2, le thème de la grandeur de la
création conduisant à la connaissance de Dieu, présent dans la Protheôria,
s'accompagne ailleurs chez Jean Chrysostome du thème de la beauté du monde.
Autre exemple: YHomélie 30 sur Gn 4 et la Protheôria 5 affirment toutes deux

que Heber a échappé à la confusion des langues et a conservé la langue
hébraïque originelle; mais leur explication de ce qui est arrivé à Heber n'est

pas la même: pour YHomélie 30, Dieu a voulu que l'homme garde la mémoire
de l'épisode de la tour; pour la Protheôria, Dieu a voulu récompenser Heber
de n'avoir pas participé à la construction de la tour. Les deux explications ne
sont pas nécessairement contradictoires, mais elles sont fort différentes.
Troisièmement, d'autres thèmes, très voisins, ne sont pas identiques: à l'alinéa 1,

l'homme, «la plus importante» (Kupicoxaxov) de toutes les créatures, n'est pas
exactement l'homme «plus digne d'honneur» que les autres créatures. En
dernier lieu, il est parfois possible d'établir des parallèles entre des thèmes
caractéristiques de la Protheôria et des auteurs autres que Jean Chrysostome: par
exemple, comme Jean Chrysostome, Diodore de Tarse divise la forme prophétique

en trois, celle qui se rapporte à l'avenir, celle qui est relative au présent,

14 G.W.H. Lampe, sv. SiaGqicq.



246 Gilles Dorival

celle qui se réfère au passé (Commentaire sur Ps, prologue).15 Le rapprochement

avec Jean Chrysostome reste pertinent, mais sa valeur contraignante est
diminuée.

Au total, la Protheôria a de bonnes chances de revenir à Jean Chrysostome.16

En effet, certains développements qu'elle contient s'éclairent par
référence à d'autres passages de cet auteur: notamment les trois ans et demi
d'oppression à l'époque d'Antiochos Epiphane (alinéa 4); les trois dimensions
temporelles de la prophétie (alinéas 8-10); le corpus du Nouveau Testament
(alinéa 12).

Les destinataires. L'alinéa 7 fait référence au but poursuivi par les Ecritures, le

redressement des auditeurs (ot cucotiovieç). Ces auditeurs forment-ils un
véritable auditoire devant lequel la Synopse serait prononcée? Mais celle-ci ne

peut être assimilée à une suite d'homélies sur les deux Testaments. Il ne s'agit
pas non plus de catéchèses baptismales. S'agirait-il d'un cours, dont les élèves

seraient des clercs ou de futurs clercs? Cela n'est pas impossible, mais on peut
se demander si une telle hypothèse ne consiste pas à projeter sur le passé pa-
tristique les réalités modernes de la formation au sein des séminaires diocésains.

On peut encore songer à des auditeurs virtuels, ceux que l'auteur de la
Protheôria imagine qu'il aura un jour devant lui, lorsqu'il aura à prononcer des

homélies sur les deux Testaments ou bien à assurer la formation des

catéchumènes. C'est en quelque sorte l'hypothèse que formulait C. Baur, Johannes

Chrysostomus und seine Zeit, vol. 1, p. 238, lorsqu'il se demandait si la

Synopse n'était pas le reste d'une sorte de cahier d'étudiant.17 On peut développer
cette hypothèse: Jean Chrysostome, encore jeune, aurait rédigé un résumé des

Ecritures précédé d'une vue synthétique, l'ensemble étant susceptible de lui
servir de fil conducteur en cas d'homélies à prononcer sur tel ou tel passage
des livres de la Bible ou bien en cas de formation catéchétique à assurer.18
Toutefois, la faiblesse de cette suggestion est qu'elle convient mieux à la Synopse

proprement dite qu'à la Protheôria, dont l'existence constitue un argument en
faveur du caractère véritablement littéraire de l'œuvre: il ne s'agit pas de notes
personnelles, mais d'un texte mis en ordre, édité et visant un public.

15 J.-M. Olivier (éd.), Diodori Tarsensis. Commentarii in Psalmos I-L, Turnhout/Leu-
ven 1980, 3-8.

16 Je suis plus affirmatif aujourd'hui sur ce point que dans mon livre de 2004 (L'apport
des Synopses) 69, où je réfutais la paternité de Théodore de Mopsueste, mais où, à côté
de l'authenticité chrysostomienne, je n'excluais pas l'hypothèse d'un écrit «dans

l'esprit de Jean Chrysostome».
17 Baur, Der heilige Chrysostomos und seine Zeit, 238.
18 On retrouve ici une idée de B. de Montfaucon dans sa diatriba: pour lui, Jean Chryso¬

stome a fabriqué la Synopse pour les besoins de sa prédication; il la datait donc de

l'époque où il était prêtre et prédicateur à Antioche, dans les années 386-397.



La Protheôria de la Synapse de Jean Chrysostome 247

Abstract

This paper deals with John Chrysostom's Old and New Testaments Synopsis or rather with
the Protheôria which inaugurates that treatise. Is the text genuine? First, the paper gives a

list of the Greek manuscripts that offer the Protheôria and correct Montfaucon's edition
(1724). Then, a French translation is given. Next, a commentary tries to throw light on the
difficulties of the text and to find parallels with the other works of John Chrysostom. At
last, some specific problems are examined: the patriarch Heber, the book of Ruth, the
authorship of the text, its adressées. The most important conclusion of the paper is that the
Protheôria is genuine.

Gilles Dorival, Aix/Marseille


	La Protheôria de la Synopse de Jean Chrysostome

