
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der Auslegung der
Kirchenväter

Autor: Markschies, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der

Auslegung der Kirchenväter1

1. Vorbemerkung

Wenn man die Auslegung der Versuchungsgeschichte bei den antiken
Kirchenvätern studiert, wird man in eine fremde Welt entführt. Das liegt weniger

daran, dass die Art der Auslegung von unserer heutigen so unterschieden

gewesen wäre; im Gegenteil, viele Predigtintentionen, viele Auslegungsregeln
sind bis heute in Geltung. Nein, die Fremdheit hängt mit dem Bild der
Kirchenväter von Jesus Christus zusammen. Wir legen heute unser Schwergewicht

auf den Menschen Jesus Christus, den Bruder und Freund, der uns ganz
nahe gekommen ist in seiner Schwachheit und Verzweiflung, und die
Versuchungsgeschichte ist ja wohl eines der Paradebeispiele für diesen menschlichen

Jesus: Die Kirchenväter aber betonen gerade im Gegenzug die Gottheit
Jesu Christi, weil er ihnen als blosser Mensch (\j/tkôç avGpomoç) nicht
angemessen beschrieben schien. Sie haben die Versuchungsgeschichte stets und
immer vor dem Hintergrund eines Bildes von Christus gedeutet, der natürlich
wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich war, aber dessen Handlungen auch

jeweils einer bestimmten Seite zugeschrieben werden konnten. Auf diese

Grundkonzeption antiker Christologie müssen wir uns einlassen, wenn wir
die Auslegungen der Kirchenväter verstehen wollen. Und ein zweites noch:
Die meisten Kirchenväter bemühen sich, ihre Auslegung auf die Hörer
zuzuspitzen, und verstehen die Versuchungsgeschichte als pädagogische Erzählung
von einem Wettkampf, die den Hörern bei ihrem eigenen Wettkampf gegen
die Sünde helfen soll. Wir reden allzumal in der lutherischen Tradition nicht
gern vom Leben des Glaubens als einem Wettkampf und auch nicht gern von
den individuellen Erscheinungsformen der Sünde. Fragen der Askese, also der
Enthaltsamkeit, von irdischen Genüssen wie Wein, Weib und Gesang pflegen
wir - ausser vielleicht bei den berühmten «sieben Wochen ohne» in der Pas-

1 Vgl. U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 1 (EKK 1/1), Zürich u.a. 21989,

165f.; V. Kesich, Hypostatic and Prosopic Union in the Exegesis of Christ's Temptation,

St. Vladimir's Seminary Quarterly, Crestwood 1965, 118-137; ders., The Antio-
cheans and the Temptation Story (StPatr 7 TU 92), Berlin 1966, 496-502; K.P.
Koppen, Die Auslegung der Versuchungsgeschichte unter besonderer Berücksichtigung

der Alten Kirche (BGBE 4), Tübingen 1961 sowie M. Steiner, La tentation de

Jésus dans l'interprétation patristique de Saint Justin à Origène (EtB), Paris 1962. -
Der hier veröffentlichte Aufsatz geht auf einen Vortrag in Jena im Jahre 1996 zurück;
meinem Mitarbeiter Jan Bobbe danke ich für seine Mithilfe bei der Bearbeitung des

Manuskriptes.

ThZ 2/62 (2006) S. 193-206



194 Christoph Markschies

sionszeit - auch kaum mit religiösen Zusammenhängen zu verbinden. Auch
an diesen Punkten müssen wir uns, wenn wir die Auslegungen der Kirchenväter

verstehen wollen, auf eine andere Sichtweise einlassen.

2. Irenaeus von Lyon

Eine der frühesten ausführlichen Auslegungen der Versuchungsgeschichte
findet sich im antihäretischen Werk des aus Kleinasien stammenden Presbyters

Irenaeus, der 177/178 Bischof von Lyon wurde.2
Irenaeus stellt diese Interpretation in den Zusammenhang seines spezifischen

theologischen Anliegens, Bezüge zwischen der Urgeschichte und der
Heilsgeschichte Jesu Christi herzustellen; er verhandelt die Versuchungsgeschichte

unter dem Leitthema recapitulatio, also Wiederherstellung oder
Vollendung der Menschheit und der Schöpfung in Christus. Die Versuchungsgeschichte

muss also als Antwort oder Gegenstück auf eine alttestamentliche
Geschichte interpretiert werden; es überrascht kaum, wenn das die Erzählung
über den Sündenfall im Paradies ist. So wie Christus als wahrer Mensch
insgesamt das Gegenstück zu Adam als dem gefallenen Menschen ist (haer. V
19,1), so wird der «abtrünnige Engel» in der Versuchungsgeschichte auch
lediglich mit Hilfe des alttestamentlichen Gesetzes widerlegt - die ganze neute-
stamentliche Erzählung ist auf die alttestamentliche bezogen.

Die erste Versuchung ist als Erzählung über Enthaltsamkeit beim Essen das

Gegenbild zum Exzess des Essens im Paradies: Irenaeus betont zunächst die
wahre Menschheit Jesu - ihn hungerte «erstlich, damit wir ihn als einen echten

und rechten Menschen erkennen sollen, denn nur ein Mensch hungert
beim Fasten, zweitens aber, damit der Gegner einen Angriffspunkt haben
sollte» (V 21,2)3. Da der Teufel am Anfang den Menschen, der keinen Hunger
hatte, durch Speise verführte, Gottes Gebot zu übertreten, durfte er auch am
Ende den hungernden Menschen nicht bereden, Speise nach Gottes Gebot zu
essen. Der Fehltritt, im Paradies zu essen, wird in dieser Welt durch Entbehrung

aufgehoben.
Die zweite Versuchung wird als Kampf zwischen einem hochmütigen

Schriftausleger und dem demütigen Jesus interpretiert: Der Teufel masst sich
eine Schriftauslegungskompetenz an («So verhüllt er seine Lüge durch die
Schrift, was alle Häretiker machen» [V 21,2]), Jesus warnt vor Hochmut und
ist insofern wieder der Gegentypus zur Urgeschichte, in diesem Falle zur
Schlange im Paradies: «Der Hochmut der Schlange ist durch die Demut im
Menschen aufgehoben worden».4

2 Iren., haer. V 19-21 (SC 153, 249-279 Doutreleau).
3 SC 153, 266, 41-44 Doutreleau; BKV 4, 1912, 207.
4 SC 153, 270, 73-75 Doutreleau; BKV 4, 1912, 208.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 195

Die dritte Versuchung handelt Irenaeus knapp ab: Der Satan habe sich
dadurch als Abtrünniger erwiesen (was auch das hebräische Wort bedeute) und
Jesus habe ihn endgültig durch das Gesetz besiegt; «die Übertretung des

göttlichen Gesetzes durch Adam wurde aufgehoben durch das Gebot des

Gesetzes, das der Menschensohn beobachtete, indem er das Gebot Gottes nicht
übertrat» (V 21,2)5.

Irenaeus interpretiert als das eigentliche Werk des Teufels dessen Überredung,

das Gebot des Schöpfers zu übertreten, «so hatte er ihn in seiner
Gewalt». Darum musste der Teufel «umgekehrt durch den Menschen besiegt
werden und mit denselben Banden gefesselt werden, durch die er den
Menschen gefesselt hatte, damit der Mensch, losgelöst, zu seinem Herrn zurückkehre

und dem, durch den er gebunden war, die Fesseln überlasse, d.h. die

Übertretung» (V 21,3)6. Der Teufel ist durch die Versuchungsgeschichte als

Gesetzesübertreter entlarvt, dadurch sind die das Gesetz ebenfalls übertretenden

Menschen «der Gewalt ihres Besitzers entrissen», weil dieser selbst gefangen

geführt wurde.

3. Origenes

Origenes, der wahrscheinlich 254 an den Folgen der Folter gestorbene erste

grosse wissenschaftliche Bibelausleger und zugleich ein leidenschaftlicher
Prediger, ist in drei Predigten ausführlich auf die Versuchungsgeschichte7 zu
sprechen gekommen:

In seinen Lukashomilien, die nach Nautin auf Predigten in eucharistischen
Gottesdiensten an Sonntagen, Mittwochen und Freitagen der Jahre 239 bis
241 zurückgehen8, nach anderen auf die Jahre 233/234 zu datieren sind9,
nimmt Origenes die Perikopenverweise durch. In einer ersten Homilie (hom.
29) behandelt er grundsätzliche Fragen und die erste Versuchung, in einer
zweiten, sehr kurzen Homilie die zweite Versuchung (hom. 30) und schliesslich

in einer dritten, etwas längeren die dritte Versuchung (hom. 31). Wie es

der Eigenart des Origenes entspricht, werden die einzelnen Worte sehr gründlich

gewogen und die Auslegung immer jeweils auf die konkrete Gemeinde
zugespitzt - allerdings muss man sich immer klarmachen, dass die Homilien
uns vollständig nur in einer lateinischen Übersetzung des Hieronymus aus
dem späten vierten Jahrhundert erhalten sind und dieser gern den gelegentlich

5 SC 153, 272, 90-93 Doutreleau; BKV 4, 1912, 20S.
6 SC 153, 274, 106-276,110 Doutreleau; BKV 4, 1912, 209.
7 Or., hom. 29-31 in Lc. (FC 4/2, 298-321 Sieben).
8 So das Referat seiner Thesen von H.-J. Sieben, FC 4/1, 29.
9 FC 4/1, 30 Sieben mit SC 87, 81 Fournier.



196 Christoph Markschies

etwas langatmigen Stil des Origenes zusammengekürzt hat. Es gibt allerdings
auch griechische Fragmente.

Den einleitenden Satz «Jesus wurde vierzig Tage vom Teufel versucht»
(Lk 4,lf.) versteht Origenes nicht als Einleitung, sondern als knappe
Zusammenfassung weiterer, nicht erzählter Versuchungen: «Vierzig Tage also wird
Jesus versucht, aber wir wissen nicht, welche Versuchungen das waren;
vielleicht sind sie deswegen nicht überliefert, weil sie so groß waren, daß sie nicht
aufgeschrieben werden konnten» (hom. 29,2)10. Wir besitzen für diese Stelle
ein griechisches Fragment11, das zeigt, dass Origenes doch über diese

ungenannten Versuchungen gegrübelt hat: Als «Versuchungen aus der Distanz»
nennt er «Übermüdung, Entmutigung, Furchtsamkeit und ähnliche Dinge».
Als Jesus hungrig war, habe der Teufel ihn angegriffen. Origenes, dem als

Theologe die Askese besonders wichtig war, hebt weiterhin das «beständige
und ununterbrochene Fasten» Jesu hervor (hom. 29,2)12. Die Versuchungen
selbst werden ausführlich interpretiert, und sie werden so interpretiert, dass

Origenes sie auf seine gottesdienstliche Gemeinde auslegt: «In der Tat, allen
Versuchungen, denen die Menschen unterworfen werden sollten, wurde als

erster der Herr, der ja unser Fleisch angenommen hat, unterworfen. Er wird
aber deshalb versucht, damit auch wir auf Grund seines Sieges Sieger werden»
(hom. 29,3)13. Origenes versteht die Versuchungsgeschichte aufgrund seiner
spezifischen Christologie: Christus ist Sohn Gottes, der einen Menschen
«anzunehmen nicht verschmäht hat»14; versucht wird durch den Teufel natürlich
nur der Mensch. Origenes begründet das mit einem Satz Jesu aus der
Versuchungsgeschichte: «Es steht geschrieben, der Mensch lebt nicht vom Brot
allein» (Lk 4,4); hiermit habe Jesus angezeigt, dass er als Mensch versucht werde.

Im griechischen Fragment der Predigt behauptet Origenes sogar, dass der
Teufel Jesus als Menschen versuchte, weil er nicht bemerkt hatte, dass es sich

um den inkarnierten Gottessohn handelte, und vermutete, «daß es sich hier
um einen Menschen handelte, der Gott aufgrund seiner Tugenden wohlgefällig

war» - dem Teufel wird also, wie Sieben richtig bemerkt15, eine christolo-
gische Häresie zugeschrieben, die die Alte Kirche mit den Stichworten \|/Aôç
dv0pûî7ioç knapp charakterisiert hat. Nach der lateinischen Übersetzung der
Homilien durch Hieronymus stellte Origenes weitere Überlegungen dazu an,
dass Jesus nur als Mensch versucht wurde: Deswegen werde auch im Johan-

10 FC 4/2, II, 298-299 Sieben.
11 Or., hom. 29,2 in Lc., frg. 96 (Rauer) 56 (Sieben) (GCS Origenes IX, 168f. Rauer

FC 4/2, 436-441 Sieben).
12 FC 4/2, II, 300-301 Sieben.
13 Ebd.
14 Hom. 29,5 in Lc. (FC 4/2, 303 Sieben); vgl. H.-M. Diepen, L'«assumptus homo» patri-

stique, RThom 63 (1963) 225-245.363-388; 64 (1964) 32-52.364-386.
15 Or., hom. 29,2 in Lc., frg. 56 (FC 4/2, 439 Sieben) sowie 438 Anm. 39 Sieben.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 197

nesevangelium von keiner Versuchung Jesu berichtet; ausweislich des Prologs
handle das vierte Evangelium über den Gottessohn; das erste Evangelium
dagegen, wie der anfängliche Stammbaum zeige (Mt 1,1), über den Menschensohn.

Es ist charakteristisch, dass Origenes diese Interpretation als seine eigene

und entsprechend vorsichtig vorträgt: «In meinem Bemühen, den Sinn der
Schrift herauszubekommen, glaube ich den Grund gefunden zu haben, warum

Johannes die Versuchung des Herrn nicht berichtet hat,...» (hom. 29,6)16.
Die ganze Auslegung der Versuchungsgeschichte dient paränetischen Zwek-
ken: «Wenn also der Sohn Gottes, also Gott, für dich Mensch wurde und
versucht wurde, dann darfst du, der du von Natur Mensch bist, nicht darüber
unwillig sein, wenn du versucht wirst» (hom. 29,6)17. Der Mensch Jesus hat nach
Origenes die Versuchung überwunden und «ist vom Tod auferstanden und
stirbt hinfort nicht mehr» (Rom 6,9). So werden auch wir, sagt Origenes,
wenn wir die Versuchung überwinden, auferstehen und nicht mehr sterben,
was ein Kennzeichen Gottes ist - «so mußt auch du notwendigerweise Gott
werden in Jesus Christus» (hom. 29,7)18.

Die erste Versuchung legt Origenes - um seine leicht konfuse Argumentation

etwas zu ordnen - so aus, dass er unter den Steinen häretische Lehren
versteht, die der Teufel anstelle des Brotes anbietet - er versteht «Brot» also mit
Lukas 4,4 und Matthäus 4,419 als geistliche Nahrung, die Steine ebenso als

geistliche Nahrung: «Es gibt ein anderes Brot, das des Wortes Gottes, welches
den Menschen leben läßt» (hom. 29,5)20 und schliesst seine Auslegung mit
einer moralischen Applikation ab: «Deswegen müssen wir sorgfältig aufpassen,
nicht den Stein des Teufels zu essen und zu meinen, uns mit Gottes Brot zu
nähren» (hom. 29,4)21. Im Nachgang begründet Origenes seine allegorische
Auslegung: Die reine Verwandlung eines Steines in Brot wäre ja gar keine
Versuchung: «Wo ist da eigentlich eine Versuchung, wenn die Geschichte
im buchstäblichen Sinn (simpliciter) gemeint ist?» (hom. 29,4)22. Die Passagen
in den griechischen Fragmenten passen nicht ganz zum lateinischen Text,
weil sie gerade die wörtliche Auslegung vortragen, die nach dem lateinischen
Text eigentlich ausgeschlossen ist: Origenes nennt die Versuchung des Teufels
«einen Gipfel der Bosheit»: Die Bitte, Steine in Brot zu verwandeln, sei
angesichts des leeren Magens eine arge Versuchung. Ausserdem verlange der Teufel

einen Beweis für die Gottessohnschaft («wenn du der Sohn Gottes bist»:
Lk 4,3) und versuche damit, Jesus zu reizen. Jesus habe Wunder nur zum Nut-

16 FC 4/2, 302f. Sieben.
17 Ebd., 304f.
18 Ebd.
19 Die Stelle wird später zitiert (29,5).
20 Ebd., 302f.
21 Ebd.
22 Ebd., 302f.



198 Christoph Markschies

zen der Anwesenden bewirkt: «In seiner Langmut wandte Jesus auf diese Weise

den Anschlag der Völlerei von sich ab» (hom. 29,2f. in Luc., frg. 56)23. Ich
möchte vermuten, dass dieses Fragment nicht aus dem Zusammenhang der
Lukashomilie stammt, sondern, wenn es überhaupt direkt auf Lukas zurückgeht,

aus einem anderen Textzusammenhang stammt (z.B. aus den verlorenen
Bänden des Matthäuskommentars).

Die zweite Versuchung behandelt Origenes in einer eigenen Homilie
sowohl im Horizont des Kampfes von Gottessohn und Antichrist um die
Weltherrschaft wie im Horizont des Kampfes in einem jeden Menschen: «Und
über einen jeden von uns, wenn wir an ihn glauben, herrscht Christus
Wenn wir aber die Lust mehr lieben als Gott, dann werden wir von der Sünde
beherrscht» (hom. 30,l)24. Nach Origenes zeigte der Teufel Christus nicht die
wirklichen Reiche der Welt, «das der Perser oder das der Inder» (30,2.)25,
sondern seine eigene Herrschaft: «nämlich wie die einen von der Unzucht
beherrscht werden, die anderen vom Geiz, diese von der Gunst der Menge sich
treiben lassen, jene gefangen werden von den Reizen der Schönheit» (hom.
30,l)26. Er zeigte ihm «die zahllosen Scharen von Menschen, die in seiner
Gewalt sind» (hom. 30,2)27. Origenes wendet sich an seine Hörer und sagt: «... in
der Tat, wenn wir ohne Umschweife unser Elend und unser Unglück bekennen

wollen, dann müssen wir zugeben, daß der Teufel König nahezu der ganzen

Welt ist» (30,2)28. Christus wolle die Herrschaft ausüben und sich alle Völker

unterwerfen, «so daß sie der Gerechtigkeit, der Wahrheit und den anderen

Tugenden dienen» (hom. 30,3)29, aber nicht so, dass er sich selbst dem
Teufel unterwerfe. Die abschliessende moralische Applikation ruft zur Freude

darüber auf, dass wir Gottes Herrschaft angehören, und bittet darum, dass

Gott «die in unserem Leib herrschende Sünde» (Rom 6,12) töte.
Seine Behandlung der dritten Versuchung leitet Origenes mit der Bemerkung

ein, dass Jesus dem Teufel freiwillig nach Jerusalem gefolgt sei «wie ein

Wettkämpfer, der in aller Freiheit zum Wettkampf schreitet» (hom. 31, l)30.

Origenes weist seine Zuhörer auf die besondere Art dieser Versuchung hin -
der Teufel berufe sich nur auf «Heilige Schriften und Psalmen» (hom. 31,2)31.

Und Origenes tritt in ein rhetorisches Gespräch mit dem Teufel ein, fragt ihn,
ob er die heiligen Schriften gelesen hat, und antwortet für ihn: «Du hast nicht

23 FC 4/2, 440f. Sieben.
24 FC 4/2, 306f. Sieben.
25 Ebd.
26 Ebd.
27 Ebd.
28 Ebd., 306-309.
29 Ebd., 308f.
30 Ebd., 312f.
31 Ebd.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 199

die Heilige Schrift gelesen, um dich selber zu bessern, sondern um mit dem
einfachen Buchstaben der Schrift die Anhänger eines buchstäblichen
Verständnisses zu töten» (hom. 31,2)32. Der Prediger weist darauf hin, dass

auch bekannte Häretiker wie Basilides und Valentin die Schrift gelesen hätten
und aus ihr zitiert hätten, und schliesst eine Mahnung an: «Wenn du jemanden

aus der Heiligen Schrift zitieren hörst, dann stimme ihm ja nicht gleich
zu, sondern schau dir den Mann genauer an, was für ein Leben er führt, welche

Meinungen er sonst vertritt, welche Absichten er verfolgt» (hom. 31,3)33.

Origenes weist dem Teufel dann eine Falschauslegung nach; die Schriftstelle
aus Psalm 91 über die Engel, die auf den Händen tragen, beträfe nur die
Heiligen: «Mit allem Freimut und in voller Gewißheit widerspreche ich dem Teufel:

Nein, dieses Schriftwort gilt nicht von Christus! Denn es bedarf nicht der
Hilfe der Engel, wer selber über den Engeln steht» (hom. 31,4)34. Im Gegenteil:

Wer Jesus nicht als Hilfe anrufe und auf seine eigene Kraft vertraue, stosse

an und stürze (hom. 31,5)35. Der Teufel verdrehe die Schriftworte und
verschweige nach Belieben Versteile und so auch den folgenden Vers im Psalm
(91,13): «Uber die Viper und den Basilisken wirst du schreiten, den Löwen
und den Drachen wirst du zertreten»; er verschweige dies, weil er selbst

Schlange, Basilisk, Löwe und Drache sei (hom. 31,7)36. Die christliche
Gemeinde kenne aber diese Stelle und wisse, dass ihr der Sieg über den Teufel
verheissen sei.

4. Theologen in der Tradition des Origenes

Die Auslegungen des Origenes waren ungeachtet aller späteren Kritik an
Details seiner Lehren so verbindlich, dass praktisch alle nachfolgenden Exegeten
sich mit diesem christlichen Universalgelehrten auseinandersetzten. Ich will
zwei Beispiele anführen, deren Autoren in den Westen des römischen Reiches

gehören und im vierten Jahrhundert lebten - die Bischöfe Hilarius von
Poitiers und Ambrosius von Mailand. Hier ist aber weiter auffällig, dass sie

einen Grundzug der ersten westlichen Auslegung aufnehmen, nämlich die ty-
pologische Verbindung der Versuchungs- und der Paradiesesgeschichte.

Mein erstes Beispiel sind Texte des Hilarius, um 315 als Sohn einer vornehmen

heidnischen Familie geboren und seit 350 n.Chr. Bischof der französischen

Stadt Poitiers. In den Jahren 356-359 wurde er durch den Kaiser ins Exil
geschickt, später entwickelte er sich zum Führer der theologischen Mehrheit

32 Ebd., 314f.
33 Ebd.
34 Ebd., 316f.
35 Ebd.
36 Ebd., 318f.



200 Christoph Markschies

des Westens und war ein überaus geachteter Bischof weit über Gallien hinaus.
Sein Matthäuskommentar entstand vor dem Exil und ist das früheste erhaltene

Werk.
Hilarius betont wie Origenes, dass der heilige Geist «seinen Menschen»

dem Teufel freiwillig zur Versuchung gibt37. Er zeigt die Bedeutung jeder
Angabe dadurch, dass er bei der Erklärung der Zahl «vierzig» auf die Zahl der
Sintfluttage (Gen 7,17) verweist, auf die vierzig Tage, die die Kundschafter
ausgeschickt wurden und auf die vierzig Jahre der Wüstenwanderung. Wie
Irenaeus verweist Hilarius auf die Parallele zwischen Adam und Christus:
«Aber so war es seiner Nichtswürdigkeit und Bosheit angemessen, dass er in
demselben Menschen, über dessen Tod und Unglück er sich freute, besiegt
wurde»38. Auch in der Auslegung der ersten Versuchung bei Hilarius erkennt
der Teufel Gott nicht im Menschen. Jesus hungert nicht innerhalb der vierzig
Tage, sondern erst nach vierzig Tagen; die göttliche Kraft hat ihn verlassen,
weil «der Teufel vom Fleisch besiegt werden mußte» (3,2). Denn der Teufel
hätte sich nie entschlossen, mit Gott zu kämpfen; in der Schwäche des Hungers

erkannte er einen Menschen. Seine Aussage «Wenn du Gottes Sohn bist»,
ist ein Ausdruck seines Zweifels, der durch die Bedeutung und Grösse der
Zahl der vierzig Fastentage genährt wird, die zugleich ein Symbol für den

Hunger Jesu nach der Erlösung der Menschen sind. Der Bezugsrahmen der
Auslegung des Hilarius ist die doppelte Natur Christi - er ist zugleich Gott
und wird daher durch das göttliche Wort genährt, auch wenn die irdische
Speise fehlt (3,3). Die zweite Versuchung deutet der Bischof von Poitiers als

Versuch des Teufels, Jesus von der Höhe (der Zinne) und damit von der Höhe
seiner Macht in die Niedrigkeit zu bringen. Er setzt voraus, was Origenes
ausführlicher entfaltet - dass der Teufel den folgenden Psalm-Vers über Schlangen,

Basilisken, Löwen und Drachen mitzitiert, weil es «gegen ihn» gesprochen

ist (3,4). Auch die dritte Versuchung wird wieder vor dem Hintergrund
der Paradiesesgeschichte interpretiert: Adam wird durch das Essen zum Ort
der Sünde gelockt und ihm die Gottgleichheit versprochen; Christus wird
zunächst zum Essen verlockt, dann an einen hohen Ort gelockt und ihm
schliesslich wie Gott alle Reiche der Welt angeboten. Hilarius appliziert auch
diese Versuchung auf die Gemeinde: «Durch die Wirkung dieser Antwort hat
uns der Herr auch ein großes Beispiel gegeben, dass wir die Herrlichkeit
menschlicher Macht verachten, die Ehrfurcht der Welt hintansetzen, und nur
daran denken sollten, dass wir Gott und den Herrn anbeten müssen, weil alle
Ehre der Welt das Werk des Teufels ist» (3,5)39.

Mein zweites Beispiel sind Texte des Ambrosius, ein hoher Verwaltungsjurist

aus adliger Familie, der 374 Bischof der kaiserlichen Residenz Mailand

37 Hil. Pict., comm. in Mt. 3, 1-4 (SC 254, 111-116 Doignon).
38 SC 254, 112, 18-20 Doignon.
39 SC 254, 118, 19-23 Doignon.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 201

wurde, nachdem er es schon zum Statthalter der Provinz Liguria-Aemilia
gebracht hatte. Im Jahre 397 ist er gestorben, seine Predigten über das

Lukasevangelium sind ganz von Origenes abhängig, was nicht verwundert, denn
der theologische Laie musste als Bischof der Residenzstadt lehren und predigen

und konnte dies als Laie nur, wenn er Zuflucht zu Werken von
prominenten Theologen nahm. Seine Auslegung stellt für meinen Geschmack den

Höhepunkt altkirchlicher Auslegung dar, weil sie sich ganz auf den Hörer
konzentriert und ganz pointiert formuliert. Ambrosius betont gleich zu
Beginn die Beziehung zwischen der Paradiesesgeschichte und der Versuchungsgeschichte:

«Man erinnere sich füglich daran, wie der erste Adam aus dem
Paradiese in die Wüste gestoßen wurde, um zu beachten, wie der zweite Adam
aus der Wüste zum Paradiese zurückkehrte» (IV 7)40. Ambrosius formuliert
rhetorisch engagiert und bunt: «Drei Waffen sind es hauptsächlich, mit
welchen sich der Teufel zur Verwundung des Menschengeistes rüstet: erstens
die der Gaumenlust, zweitens die der Prahlsucht, drittens die der Ehrsucht»
(IV 17)41. Er legt also die Versuchungsgeschichte konzentriert auf drei
menschliche Laster aus, um seine Gemeinde zu warnen.

Man müsste nun eigentlich noch ausführlich die östliche Origenes-Rezep-
tion dokumentieren42; ich beschränke mich hier auf einen sehr prominenten
Theologen, der bis heute für die koptische Kirche Ägyptens sehr wichtig ist.
Für den grossen alexandrinischen Kirchenpolitiker und Theologen Cyrill,
der von 412 bis 444 als Patriarch von Alexandria amtierte und sich ziemlich
energisch gegen Heiden, Juden und von ihm für Häretiker gehaltene Theologen

durchsetzte, steht besonders die Gottheit Jesu im Mittelpunkt. In seinen
nach 429 gehaltenen Homilien zu Lukas, von denen nur noch Fragmente
vorhanden sind43, ist der Logos versucht worden wegen des Heilsplans Gottes
(otKovoptKcôç TtetpaÇôpevoç)44, und für ihn, den Allmächtigen, ist es eine
Kleinigkeit, den Satan zu besiegen (Cyrill deutet das èv xö TtvEÜpaxt aus Lukas 4,1

so, dass die Geschichte auch pneumatisch zu verstehen sei (fragm. 25,3f.)45.
Jesus habe nicht aus leiblicher Notwendigkeit gefastet, sondern um uns ein
Zeichen des auserwählten und bewundernswürdigen Lebens zu geben. Die
Enthaltsamkeit, «Frucht des Fastens», ist notwendig. In einem Fragment aus
seinen gleichfalls verlorenen Matthäushomilien deutet Cyrill das sprechende

40 CSEL 32/4, 142, 10-13 Schenkl.
41 CSEL 32/4, 148, 2-4 Schenkl.
42 So z.B. zum Täuschungsmotiv bei Gregor von Nyssa, or. cat. 26,1 (SC 435, 258-264

Mühlenberg).
43 Fragmente bei J. Reuss, Lukaskommentare aus der Griechischen Kirche (TU 130),

Berlin 1984, 54-297. Die syrische Edition von J.B. Chabot, R.M.Tonneau (CSCO 70/
140), Löwen 1912/1953.

44 Cyr„ Lc. 4 (PG 72, 533,35).
45 Reuss, Lukaskommentare, 65.



202 Christoph Markschies

Detail, dass der Versucher nicht zuerst sagt: «Iss», sondern «gib ein Zeichen»
als Folge seiner Begierde nach Ruhm (fragm. 32,1).46 Wir kommen nun, nach
dieser sehr deutlichen Akzentuierung der Gottheit Jesu Christi noch zu einer
anderen theologischen Schule, die weniger in der Tradition des Origenes
steht. Wir nennen sie gewöhnlich in Abgrenzung zur «alexandrinischen
Auslegung» eines Origenes «antiochenische Schule», weil ihre Hauptvertreter im
syrischen Antiochia wirkten. Aus mancherlei auch hermeneutischen Gründen

betonten sie die Menschheit Jesu Christi - aber natürlich auch im Rahmen

eines Bildes von Christus als wahrem Menschen und wahrem Gott.

5. Theodor von Mopsuestia und Johannes Chrysostomus

Theodor, nach Lehrjahren in Antiochia ab 392 Bischof im südtürkischen Mi-
sis/Mopsuestia, lebte etwa zwischen 350 und 428; er gilt als grösster Exeget
und wichtigster Theologe der sogenannten antiochenischen Schule. Die
sogenannte nestorianische, ostsyrische Kirche ist bis heute tief von seinen Exegesen

und theologischen Einsichten geprägt; da er auf dem fünften allgemeinen
Konzil von Konstantinopel 553 allerdings als Häretiker verurteilt wurde, sind
viele seiner Schriften entweder verloren oder nur noch als Fragmente erhalten.

Die Matthäus-Auslegung Theodors ist bis auf Fragmente verloren47, so
dass unser Referat etwas Zufälliges besitzt: Auch Theodor meinte wie Origenes,

dass der Teufel Jesus nicht für einen Gott hielt, sondern für einen
massgeblichen Menschen, da auch Elia vierzig Tage gefastet habe auf dem Weg
zum Gottesberg Horeb (I Kön 19,8; fragm. 18)48. Es sei für einen Gott nichts
besonderes, über ein Geschöpf zu siegen, das von einem abgefallenen Engel
abstamme; er zeige im Gegenteil als Mensch, dass man den Teufel nur durch
Geduld und Langmut (àveÇiKaKta Kai paKpoGupia) überwinden könne
(fragm. 20)49, sein stolzes Benehmen nur durch Demut überwinden könne
(fragm. 21)50. Es verwundert kaum, wenn Theodor an dieser Stelle durch das

Zitieren der Worte über das Lamm auf der Schlachtbank (Jes 53,7) auf die
Passion Jesu hinweist.

Wesentlich mehr Texte sind von Theodors Freund Johannes Chrysostomus

erhalten. Er studierte zusammen mit Theodor in Antiochien, wirkte von
386 bis 397 als gefeierter Prediger an der Hauptkirche von Antiochien («Gold-

46 J. Reuss, Matthäus-Kommentare aus der Griechischen Kirche (TU 61), Berlin 1957,
162.

47 Vgl. die Einleitung von Reuss, Matthäus-Kommentare, XXX-XXXIII.
48 Ebd., 103.
49 Ebd.
50 Ebd.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 203

mund») und lebte seit 397 als Bischof in Konstantinopel. Freilich geriet er
dort mit der Kaiserin in Konflikt und wurde 403, zunächst für wenige Tage
und 404 dann für immer, nach Armenien und später an das Schwarze Meer
verbannt, auf dem Wege dorthin verstarb er 407. Die Matthäushomilien stammen

aus seiner antiochenischen Zeit, man datiert sie um 39051. Sie sind ein
Zeugnis für die ausführliche wörtliche Kommentierung nahezu jeden Verses.
Die gesamte Versuchungsgeschichte wird in einer einzigen Homilie, nämlich
in der dreizehnten, behandelt52. Man merkt an der Betonung des Wettkampf-
motives auch bei der Betrachtung einer einzelnen Homilie, dass der Prediger
ein grosser Asket war.

Bei der Besprechung des ersten Verses (Mt 4,1) betont Chrysostomus, dass

Jesus vom Geist geführt wurde und darin einwilligte; durch die ganze Auslegung

wird Jesus betont zu einer aktiven Person, ja zum eigentlich Handelnden

gemacht. Diese Verlagerung appliziert Chrysostomus aber auch sofort
auf die Hörer: Man sollte einwilligen, wenn Gott zulasse, dass man selbst in
Versuchungen gerate, man solle sich nicht wegen der Grösse seiner Gaben
überheben, da die Versuchungen einen ja zu Fall bringen könnten, und man
solle schliesslich durch Versuchungen «widerstandsfähiger und härter werden
als das härteste Eisen». Die ganze Predigt durchzieht ein paränetischer Ton:
Es sei kein Zufall, dass Jesus in der Wüste als dem Ort grösster Einsamkeit
und als hungriger Mensch versucht würde, hier hätte Jesus den Teufel gut
anlocken können. Das Fasten Jesu sei geschehen, um uns ein Beispiel zu geben;
es sei ein vorzügliches Heilmittel für die Zeit nach der Taufe, vorher sei man
ein «Diener des Bauches» mit allen unglücklichen Folgen gewesen: Chrysostomus

nennt Unzucht, Völlerei und Trunkenheit; Laster, gegen die er in
seiner Gemeinde immer wieder ankämpft. Er habe nur vierzig Tage gefastet, um
nicht Zweifel an seiner Menschheit zu säen - offenbar hält Chrysostomus die
Zeit eines vierzigtägigen Fastens für gerade noch möglich.

Hierin unterscheidet er sich von Exegeten der alexandrinischen Tradition,
die das vierzigtätige Fasten für einen Ausweis der göttlichen Natur Jesu
hielten53, und demonstriert nachdrücklich das Interesse der Antiochener an der
menschlichen Natur Jesu. Antiochenische Asketen haben ein vierzigtägiges
Fasten entsprechend auch in die Praxis umgesetzt: Wir wissen von dem Asketen

Simeon, der in der Nähe Antiochiens im fünften Jahrhundert auf einer
Säule stand, dass syrische Asketen tatsächlich versuchten, vierzig Tage zu
fasten. Simeon wurde zunächst aus einem Kloster (Telanissos) herausgeworfen,
weil die Mönche sein vierzigtägiges Radikalfasten nicht ertragen konnten54,

51 W. Mayer, The homilies of St. John Chrysostom - Provenance. Reshaping the Foun¬
dations (OrChrA 273), Rom 2005, 267; vgl. auch R. Brandie, Johannes Chrysostomus.

Bischof - Reformer - Märtyrer, Stuttgart u.a. 1999, 42-54.
52 Chrys., hom. 13 in Mt. (PG 57, 207-218).
53 Belege dafür bei Koppen, Auslegung, 85-89.



204 Christoph Markschies

und den Halbtoten mit einem Wasserschwamm, der Eucharistie und Lattich,
Endivien und Ahnlichem wieder langsam an Nahrung gewöhnen mussten.
Auf der Säule fastete er ebenfalls immer wieder vierzig Tage, die ersten Tage
im Stehen, dann im Sitzen und schliesslich die letzten Tage liegend wie ein
Toter - so berichtet sein Biograph und Freund Theodoret55. Auch Chrysosto-
mus versteht und interpretiert die Versuchungsgeschichte als «Wettkampf» -
Christus lehre uns wie die Ringkampflehrer, am Leib des Lehrers zu erfahren,
wie man gewinnen könne: «Da der Herr den Teufel zu solch einem Kampfe
anlocken wollte, gab er ihm seinen Hunger zu erkennen, nahm es mit dem

Angreifer auf und warf ihn im Kampfe ein, zwei, dreimal mit der größten
Leichtigkeit zu Boden» (hom. 13,2 in Mt.)56.

Wie alle Ausleger vorher versteht Chrysostomus die erste Versuchung und
ihre Frage als Beleg dafür, dass der Teufel nicht wirklich weiss, ob Christus
der Sohn Gottes ist, «da er ihn ja hungern sah» (hom. 13,2 in Mt.)57. Allerdings
schreibt der antiochenische Prediger dem Teufel keine vollständige Unwissenheit

zu: «Da er das unaussprechliche Geheimnis der Menschwerdung nicht
klar kannte und nicht recht wußte, wen er vor sich habe, so suchte er auf
andere Weise die Schlingen zu legen, durch die er zu erfahren hoffte, was ihm
verborgen und unklar war» (hom. 13,2 in Mt.)58. Die Antwort Christi wird
zum Anlass genommen, die Hörer zu ermahnen: Auch die Leidenschaft, die

vom Bauch ausgeht, kann - so Chrysostomus - den Tugendhaften nicht dazu

zwingen, etwas Ungehöriges zu tun. Christus «hungert und gehorcht der
Aufforderung des Teufels nicht, um uns so die Lehre zu geben, daß wir in nichts
dem Teufel willfahren sollen» (hom. 13,2 in Mt.)59. Man darf bösen Geistern
nicht einmal gehorchen, wenn sie etwas Nützliches zu tun befehlen, so wie
der Herr den Dämonen Schweigen gebot, die verkündeten, er sei der Sohn
Gottes. Die zweite Versuchung versteht Chrysostomus als Ermahnung zur
Sanftmut und Geduld; auch für ihn ist der Teufel der schlechtere Schriftausleger:

«Die zwei Stellen, die der Herr vorgebracht hat, stimmen beide sehr gut
zueinander; diejenigen hingegen, die der Teufel anführte, sind ganz
willkürlich gewählt und passen nicht zu dem, worum es sich handelte» (hom. 13,3
in Mt.)60. Ausserdem sei die Auslegung ja ganz unsinnig; die Psalm-Worte
über das Tragen der Engel «wollen ja nicht sagen, man solle sich selber irgendwo

hinabstürzen; außerdem bezieht sich die betreffende Stelle gar nicht auf
den Herrn» (hom. 13,3 in Mt.)61. Ein wirklicher Machterweis läge nur dann

54 Thdt., h. rel. 26,8 (SC 257, 174-176 Canivet/Leroy-Molinghen).
55 Thdt., h. rel. 26,9 (SC 257, 176-178 Canivet/Leroy-Molinghen).
56 PG 57, 210, 23-27; BKV 23, 1915, 212 Baur.
57 PG 57, 210, 39f.; ebd.
58 PG 57, 210, 43-46; ebd.
59 PG 57, 211, 9f.; BKV 23, 1915, 213 Baur.
60 PG 57, 211, 69-212,2; ebd., 215 Baur.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 205

vor, wenn Jesus andere davor bewahren würde, in den Abgrund zu fallen.
Christus offenbare sich in dieser Geschichte nicht, sondern rede immerzu wie
ein blosser Mensch: «Seine Antworten waren nicht besonders geeignet,
seine wahre Natur zu offenbaren, sie ließen ihn eher wie einen gewöhnlichen
Menschen erscheinen» (hom. 13,3 in Mt.)62. Der Teufel drehe sich nun wie ein
tödlich getroffener Faustkämpfer im Kreise herum und versuche es zum dritten

Male. Und nun kommen wir auf ein weiteres Spezifikum des Chrysosto-
mus, der eine sehr ausgeprägte soziale Ader hatte. Denn er sagt, dass die dritte
Versuchung zugleich auch die stärkste aller Versuchungen sei, «die Gier nach
immer größerem Besitz» (hom. 13,4 in Mt.)63 - bei Matthäus ist bekanntlich
die dritte Versuchung die der Reiche. Die Hauptregel bei Kämpfen sei, die
stärkste Waffe erst am Schluss zu präsentieren; man müsse es hier Jesus gleichtun

und zu Gott die Zuflucht nehmen und uns durch den Hunger nicht
überwältigen lassen, sondern uns mit der Ehre begnügen, die unserer im Himmel

wartet. Am Ende, nach erfolgreich bestandenem Kampf, würden unserer
Engel warten. Der Kampf gegen Besitzgier war Chrysostomus besonders

wichtig, und er betonte, dass auch zu seiner Zeit noch Teufel warteten, um
die Gier nach Besitz zu wecken und um Christen das Himmelreich entweder
durch Reichtum oder Armut zu nehmen. Weiter warnt Chrysostomus vor
dem Teufel in der Maske des Bruders, des treuen Freundes, der Frau, in der
Maske der wohlmeinenden Teilnahme. Die Predigt entgleitet Chrysostomus
am Schluss etwas, er polemisiert etwa ein Drittel seiner Auslegung ohne rechten

Bezug auf den Predigttext gegen Gemeindeglieder, die sagen: «Ich will
vorläufig alle irdischen Freuden genießen und mich dann ums Jenseits kümmern;
ich will dem Bauche frönen, dem Vergnügen huldigen und das Leben hier
ausnutzen; gib mir das Heute und nimm dafür das Morgen» (hom. 13,5)64.

Dämonen fördern solche Lauheit, wollen die Furcht vor der Hölle und den
Glauben ans jenseitige Gericht nehmen. Chrysostomus argumentiert den
Rest seiner Predigt gegen Menschen, die gegen das göttliche Gericht und dessen

Souveränität mit der Beobachtung zu Felde ziehen, dass man das auf
Erden nicht sehen könne.

6. Schluss

Mir scheint auffällig, dass auch eine theologische Konzentration auf Christi
Gottheit niemals dazu geführt hat, dass die Väter in dem Sinne abgehoben
auslegten, dass sie nicht auf die ganz konkreten Gemeindeglieder und ihr

61 PG 57, 212, 4-6; ebd.
62 PG 57, 212, 18-21; ebd., 216.
63 PG 57, 210, 48; ebd., 217.
64 PG 57, 214, 48-52; ebd., 221.



206 Christoph Markschies

christliches Leben abhoben. Man könnte sogar kritisch fragen, ob hier nicht
konkreter als in vielen heutigen Predigten ausgelegt wurde, weil man beim
Individuum und seinen Lastern begann - ein Zug von Predigt, der bei uns in der
Aufklärungszeit, jedenfalls in nichtpietistischen Gemeinden, wegfiel. Man
kann angesichts der Stimmen, die man hier hören konnte, durchaus fragen,
ob das nicht zum Nachteil christlicher Verkündigung war.

Abstract

Der Aufsatz untersucht Auslegungen der neutestamentlichen Versuchungsgeschichte von
Irenaeus von Lyon, Origenes, Hilarius, Ambrosius und Cyrill, sowie von Theodor von
Mopsuestia und Johannes Chrysostomos. Ausgehend von der für die antike Christologie
spezifischen Betonung der Gottheit Christi haben die Auslegungen eine die konkrete
menschliche Situation wahrnehmende pädagogisch-religiöse Stossrichtung, die den Hörer
in seinem Kampf gegen die Sünde unterstützen soll. Irenaeus legt die Versuchungsgeschichte

unter dem Leitthema der Wiederherstellung und Vollendung der Menschheit und der

Schöpfung in Christus aus. Origenes' allegorische Auslegung dient primär paränetischen
Zwecken. Hilarius und Ambrosius verbinden typologisch Versuchungs- und Paradiesesgeschichte,

Cyrill versteht die Versuchung des Logos im Kontext des göttlichen Heilplanes
auch pneumatisch als Demonstration des auserwählten Lebens. Theodors nur überkommene

fragmentarische Auslegung zeigt, wie man den Teufel durch Geduld und Langmut
überwinden könne. Johannes Chrysostomus betont in seiner Exegese das Motive des

Wettkampfs sowie das Interesse an der menschlichen Natur Christi.

Christoph Markschies, Berlin


	Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der Auslegung der Kirchenväter

