Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der Auslegung der
Kirchenvater

Autor: Markschies, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der
Auslegung der Kirchenviter!

1. Vorbemerkung

Wenn man die Auslegung der Versuchungsgeschichte bei den antiken Kir-
chenvitern studiert, wird man in eine fremde Welt entfiihrt. Das liegt weni-
ger daran, dass die Art der Auslegung von unserer heutigen so unterschieden
gewesen wire; im Gegenteil, viele Predigtintentionen, viele Auslegungsregeln
sind bis heute in Geltung. Nein, die Fremdheit hingt mit dem Bild der Kir-
chenviter von Jesus Christus zusammen. Wir legen heute unser Schwerge-
wicht auf den Menschen Jesus Christus, den Bruder und Freund, der uns ganz
nahe gekommen ist in seiner Schwachheit und Verzweiflung, und die Versu-
chungsgeschichte ist ja wohl eines der Paradebeispiele fiir diesen menschli-
chen Jesus: Die Kirchenviter aber betonen gerade im Gegenzug die Gottheit
Jesu Christi, weil er ihnen als blosser Mensch (y1Adg dvBpwnog) nicht ange-
messen beschrieben schien. Sie haben die Versuchungsgeschichte stets und im-
mer vor dem Hintergrund eines Bildes von Christus gedeutet, der natiirlich
wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich war, aber dessen Handlungen auch
jeweils einer bestimmten Seite zugeschrieben werden konnten. Auf diese
Grundkonzeption antiker Christologie miissen wir uns einlassen, wenn wir
die Auslegungen der Kirchenviter verstehen wollen. Und ein zweites noch:
Die meisten Kirchenviter bemiihen sich, ihre Auslegung auf die Horer zuzu-
spitzen, und verstehen die Versuchungsgeschichte als padagogische Erzihlung
von einem Wettkampf, die den Horern bei ithrem eigenen Wettkampf gegen
die Siinde helfen soll. Wir reden allzumal in der lutherischen Tradition nicht
gern vom Leben des Glaubens als einem Wettkampf und auch nicht gern von
den individuellen Erscheinungsformen der Siinde. Fragen der Askese, also der
Enthaltsamkeit, von irdischen Geniissen wie Wein, Weib und Gesang pflegen
wir - ausser vielleicht bei den berithmten «sieben Wochen ohne» in der Pas-

1 Vgl. U. Luz, Das Evangelium nach Matthius, Bd. 1 (EKK 1/1), Ziirich u.a. 21989,
165f.; V. Kesich, Hypostatic and Prosopic Union in the Exegesis of Christ’s Tempta-
tion, St. Vladimir’s Seminary Quarterly, Crestwood 1965, 118-137; ders., The Antio-
cheans and the Temptation Story (StPatr 7 = TU 92), Berlin 1966, 496-502; K.P.
K&ppen, Die Auslegung der Versuchungsgeschichte unter besonderer Beriicksichti-
gung der Alten Kirche (BGBE 4), Tibingen 1961 sowie M. Steiner, La tentation de
Jésus dans I'interprétation patristique de Saint Justin 2 Origéne (EtB), Paris 1962. -
Der hier veroffentlichte Aufsatz geht auf einen Vortrag in Jena im Jahre 1996 zuriick;
meinem Mitarbeiter Jan Bobbe danke ich fiir seine Mithilfe bei der Bearbeitung des
Manuskriptes.

ThZ 2/62 (2006) S. 193-206



194 Christoph Markschies

sionszeit - auch kaum mit religiosen Zusammenhingen zu verbinden. Auch
an diesen Punkten miissen wir uns, wenn wir die Auslegungen der Kirchen-
viter verstehen wollen, auf eine andere Sichtweise einlassen.

2. Irenaeus von Lyon

Eine der friihesten ausfiihrlichen Auslegungen der Versuchungsgeschichte
findet sich im antihiretischen Werk des aus Kleinasien stammenden Presby-
ters Irenaeus, der 177/178 Bischof von Lyon wurde.?

Irenaeus stellt diese Interpretation in den Zusammenhang seines spezifi-
schen theologischen Anliegens, Bezuge zwischen der Urgeschichte und der
Heilsgeschichte Jesu Christi herzustellen; er verhandelt die Versuchungsge-
schichte unter dem Leitthema recapitulatio, also Wiederherstellung oder Voll-
endung der Menschheit und der Schépfung in Christus. Die Versuchungsge-
schichte muss also als Antwort oder Gegenstiick auf eine alttestamentliche
Geschichrte interpretiert werden; es iiberrascht kaum, wenn das die Erzahlung
iiber den Siindenfall im Paradies ist. So wie Christus als wahrer Mensch ins-
gesamt das Gegenstiick zu Adam als dem gefallenen Menschen ist (haer. V
19,1), so wird der «abtriinnige Engel» in der Versuchungsgeschichte auch le-
diglich mit Hilfe des alttestamentlichen Gesetzes widerlegt - die ganze neute-
stamentliche Erzihlung ist auf die alttestamentliche bezogen.

Die erste Versuchung ist als Erzihlung tiber Enthaltsamkeit beim Essen das
Gegenbild zum Exzess des Essens im Paradies: Irenaeus betont zunichst die
wahre Menschheit Jesu - ithn hungerte «erstlich, damit wir ihn als einen ech-
ten und rechten Menschen erkennen sollen, denn nur ein Mensch hungert
beim Fasten, zweitens aber, damit der Gegner einen Angriffspunkt haben
sollte» (V 21,2)%. Da der Teufel am Anfang den Menschen, der keinen Hunger
hatte, durch Speise verfiithrte, Gottes Gebot zu iibertreten, durfte er auch am
Ende den hungernden Menschen nicht bereden, Speise nach Gottes Gebot zu
essen. Der Fehltritt, im Paradies zu essen, wird in dieser Welt durch Entbeh-
rung aufgehoben.

Die zweite Versuchung wird als Kampf zwischen einem hochmiitigen
Schriftausleger und dem demiitigen Jesus interpretiert: Der Teufel masst sich
eine Schriftauslegungskompetenz an («So verhiillt er seine Liige durch die
Schrift, was alle Haretiker machen» [V 21,2]), Jesus warnt vor Hochmut und
ist insofern wieder der Gegentypus zur Urgeschichte, in diesem Falle zur
Schlange im Paradies: «Der Hochmut der Schlange ist durch die Demut im
Menschen aufgehoben worden».*

2 TIren., haer. V 19-21 (SC 153, 249-279 Doutreleau).
3 SC 153, 266, 41-44 Doutreleau; BKV 4, 1912, 207.
4+ SC 153, 270, 73-75 Doutreleau; BKV 4, 1912, 208.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 195

Die dritte Versuchung handelt Irenaeus knapp ab: Der Satan habe sich da-
durch als Abtriinniger erwiesen (was auch das hebriische Wort bedeute) und
Jesus habe ihn endgiiltig durch das Gesetz besiegt; «die Ubertretung des
gottlichen Gesetzes durch Adam wurde aufgehoben durch das Gebot des Ge-
setzes, das der Menschensohn beobachtete, indem er das Gebot Gottes nicht
iibertrat» (V 21,2)°.

Irenaeus interpretiert als das eigentliche Werk des Teufels dessen Uberre-
dung, das Gebot des Schopfers zu iibertreten, «so hatte er ihn in seiner Ge-
walt». Darum musste der Teufel «umgekehrt durch den Menschen besiegt
werden und mit denselben Banden gefesselt werden, durch die er den Men-
schen gefesselt hatte, damit der Mensch, losgelost, zu seinem Herrn zuriick-
kehre und dem, durch den er gebunden war, die Fesseln iiberlasse, d.h. die
Ubertretung» (V 21,3)¢. Der Teufel ist durch die Versuchungsgeschichte als
Gesetzesiibertreter entlarvt, dadurch sind die das Gesetz ebenfalls iibertreten-
den Menschen «der Gewalt ihres Besitzers entrissen», weil dieser selbst gefan-
gen gefithrt wurde.

3. Origenes

Origenes, der wahrscheinlich 254 an den Folgen der Folter gestorbene erste
grosse wissenschaftliche Bibelausleger und zugleich ein leidenschaftlicher Pre-
diger, ist in drei Predigten ausfiihrlich auf die Versuchungsgeschichte” zu spre-
chen gekommen:

In seinen Lukashomilien, die nach Nautin auf Predigten in eucharistischen
Gottesdiensten an Sonntagen, Mittwochen und Freitagen der Jahre 239 bis
241 zuriickgehen®, nach anderen auf die Jahre 233/234 zu datieren sind’,
nimmt Origenes die Perikopenverweise durch. In einer ersten Homilie (hom.
29) behandelt er grundsitzliche Fragen und die erste Versuchung, in einer
zweiten, sehr kurzen Homilie die zweite Versuchung (hom. 30) und schliess-
lich in einer dritten, etwas lingeren die dritte Versuchung (hom. 31). Wie es
der Eigenart des Origenes entspricht, werden die einzelnen Worte sehr griind-
lich gewogen und die Auslegung immer jeweils auf die konkrete Gemeinde
zugespitzt — allerdings muss man sich immer klarmachen, dass die Homilien
uns vollstindig nur in einer lateinischen Ubersetzung des Hieronymus aus
dem spiten vierten Jahrhundert erhalten sind und dieser gern den gelegentlich

SC 153, 272, 90-93 Doutreleau; BKV 4, 1912, 208.

SC 153, 274, 106-276,110 Doutreleau; BKV 4, 1912, 209.
Or., hom. 29-31 in Lc. (FC 4/2, 298-321 Sieben).

So das Referat seiner Thesen von H.-J. Sieben, FC 4/1, 29.
FC 4/1, 30 Sieben mit SC 87, 81 Fournier.

o e N W,



196 Christoph Markschies

etwas langatmigen Stil des Origenes zusammengekiirzt hat. Es gibt allerdings
auch griechische Fragmente.

Den einleitenden Satz «Jesus ... wurde vierzig Tage vom Teufel versucht»
(Lk 4,1f.) versteht Origenes nicht als Einleitung, sondern als knappe Zusam-
menfassung weiterer, nicht erzihlter Versuchungen: «Vierzig Tage also wird
Jesus versucht, aber wir wissen nicht, welche Versuchungen das waren; viel-
leicht sind sie deswegen nicht iiberliefert, weil sie so groff waren, daf} sie nicht
aufgeschrieben werden konnten» (hom. 29,2)1°. Wir besitzen fiir diese Stelle
ein griechisches Fragment!!, das zeigt, dass Origenes doch {iber diese unge-
nannten Versuchungen gegriibelt hat: Als «Versuchungen aus der Distanz»
nennt er «Ubermiidung, Entmutigung, Furchtsamkeit und dhnliche Dinge».
Als Jesus hungrig war, habe der Teufel ihn angegriffen. Origenes, dem als
Theologe die Askese besonders wichtig war, hebt weiterhin das «bestindige
und ununterbrochene Fasten» Jesu hervor (hom. 29,2)12. Die Versuchungen
selbst werden ausfiihrlich interpretiert, und sie werden so interpretiert, dass
Origenes sie auf seine gottesdienstliche Gemeinde auslegt: «In der Tat, allen
Versuchungen, denen die Menschen unterworfen werden sollten, wurde als
erster der Herr, der ja unser Fleisch angenommen hat, unterworfen. Er wird
aber deshalb versucht, damit auch wir auf Grund seines Sieges Sieger werden»
(hom. 29,3)13. Origenes versteht die Versuchungsgeschichte aufgrund seiner
spezifischen Christologie: Christus ist Sohn Gottes, der einen Menschen «an-
zunehmen nicht verschmiht hat»!#; versucht wird durch den Teufel natiirlich
nur der Mensch. Origenes begriindet das mit einem Satz Jesu aus der Versu-
chungsgeschichte: «Es steht geschrieben, der Mensch lebt nicht vom Brot al-
lein» (Lk 4,4); hiermit habe Jesus angezeigt, dass er als Mensch versucht wer-
de. Im griechischen Fragment der Predigt behauptet Origenes sogar, dass der
Teufel Jesus als Menschen versuchte, weil er nicht bemerkt hatte, dass es sich
um den inkarnierten Gottessohn handelte, und vermutete, «daff es sich hier
um einen Menschen handelte, der Gott aufgrund seiner Tugenden wohlgefal-
lig war» — dem Teufel wird also, wie Sieben richtig bemerkt'®, eine christolo-
gische Hiresie zugeschrieben, die die Alte Kirche mit den Stichworten yiiog
dvOpwmnog knapp charakrerisiert hat. Nach der lateinischen Ubersetzung der
Homilien durch Hieronymus stellte Origenes weitere Uberlegungen dazu an,
dass Jesus nur als Mensch versucht wurde: Deswegen werde auch im Johan-

10 FC 4/2, 11, 298-299 Sieben.

1 Or., hom. 29,2 in Lc., frg. 96 (Rauer) = 56 (Sieben) (GCS Origenes IX, 168f. Rauer =
FC 4/2, 436-441 Sieben).

12 FC 4/2, 11, 300-301 Sieben.

3 Ebd.

4 Hom. 29,5 in Lc. (FC 4/2, 303 Sieben); vgl. H.-M. Diepen, L’«assumptus homo» patri-
stique, RThom 63 (1963) 225-245.363-388; 64 (1964) 32-52.364-386.

5 Or., hom. 29,2 in Lc., frg. 56 (FC 4/2, 439 Sieben) sowie 438 Anm. 39 Sieben.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 197

nesevangelium von keiner Versuchung Jesu berichtet; ausweislich des Prologs
handle das vierte Evangelium {iber den Gottessohn; das erste Evangelium da-
gegen, wie der anfingliche Stammbaum zeige (Mt 1,1), {iber den Menschen-
sohn. Es ist charakteristisch, dass Origenes diese Interpretation als seine eige-
ne und entsprechend vorsichtig vortrigt: «In meinem Bemiihen, den Sinn der
Schrift herauszubekommen, glaube ich den Grund gefunden zu haben, war-
um Johannes die Versuchung des Herrn nicht berichtet hat, ...» (hom. 29,6)'.
Die ganze Auslegung der Versuchungsgeschichte dient parinetischen Zwek-
ken: «Wenn also der Sohn Gottes, also Gott, fiir dich Mensch wurde und ver-
sucht wurde, dann darfst du, der du von Natur Mensch bist, nicht dariiber un-
willig sein, wenn du versucht wirst» (hom. 29,6)!7. Der Mensch Jesus hat nach
Origenes die Versuchung tiberwunden und «ist vom Tod auferstanden und
stirbt hinfort nicht mehr» (R6m 6,9). So werden auch wir, sagt Origenes,
wenn wir die Versuchung iiberwinden, auferstehen und nicht mehr sterben,
was ein Kennzeichen Gottes ist - «<so mufdt auch du notwendigerweise Gott
werden in Jesus Christus» (hom. 29,7)18.

Die erste Versuchung legt Origenes — um seine leicht konfuse Argumenta-
tion etwas zu ordnen - so aus, dass er unter den Steinen hiretische Lehren ver-
steht, die der Teufel anstelle des Brotes anbietet - er versteht «Brot» also mit
Lukas 4,4 und Matthius 4,4" als geistliche Nahrung, die Steine ebenso als
geistliche Nahrung: «Es gibt ein anderes Brot, das des Wortes Gottes, welches
den Menschen leben lifit» (hom. 29,5)%° und schliesst seine Auslegung mit ei-
ner moralischen Applikation ab: «<Deswegen miissen wir sorgfaltig aufpassen,
nicht den Stein des Teufels zu essen und zu meinen, uns mit Gottes Brot zu
nihren» (hom. 29,4)*'. Im Nachgang begriindet Origenes seine allegorische
Auslegung: Die reine Verwandlung eines Steines in Brot wire ja gar keine
Versuchung: «Wo ist da eigentlich eine Versuchung, ... wenn die Geschichte
im buchstiblichen Sinn (simpliciter) gemeint ist?» (hom. 29,4)?2. Die Passagen
in den griechischen Fragmenten passen nicht ganz zum lateinischen Text,
weil sie gerade die wortliche Auslegung vortragen, die nach dem lateinischen
Text eigentlich ausgeschlossen ist: Origenes nennt die Versuchung des Teufels
«einen Gipfel der Bosheit»: Die Bitte, Steine in Brot zu verwandeln, sei ange-
sichts des leeren Magens eine arge Versuchung. Ausserdem verlange der Teu-
fel einen Beweis fiir die Gottessohnschaft («wenn du der Sohn Gottes bist»:
Lk 4,3) und versuche damit, Jesus zu reizen. Jesus habe Wunder nur zum Nut-

16 FC 4/2, 302f. Sieben.

7" Ebd., 304f.

18 Ebd.

19 Die Stelle wird spiter zitiert (29,5).
20 Ebd., 302f.

21 Ebd.

22 Ebd., 302f.



198 Christoph Markschies

zen der Anwesenden bewirkt: «In seiner Langmut wandte Jesus auf diese Wei-
se den Anschlag der Véllerei von sich ab» (hom. 29,2f. in Luc., frg. 56)%. Ich
mochte vermuten, dass dieses Fragment nicht aus dem Zusammenhang der
Lukashomilie stammt, sondern, wenn es iberhaupt direkt auf Lukas zuriick-
geht, aus einem anderen Textzusammenhang stammt (z.B. aus den verlorenen
Binden des Matthiuskommentars).

Die zweite Versuchung behandelt Origenes in einer eigenen Homilie so-
wohl im Horizont des Kampfes von Gottessohn und Antichrist um die Welt-
herrschaft wie im Horizont des Kampfes in einem jeden Menschen: «Und
iiber einen jeden von uns, wenn wir an ihn glauben, herrscht Christus (...).
Wenn wir aber die Lust mehr lieben als Gott, dann werden wir von der Siinde
beherrscht» (hom. 30,1)%. Nach Origenes zeigte der Teufel Christus nicht die
wirklichen Reiche der Welt, «das der Perser oder das der Inder» (30,2.)?%, son-
dern seine eigene Herrschaft: «nimlich wie die einen von der Unzucht be-
herrscht werden, die anderen vom Geiz, diese von der Gunst der Menge sich
treiben lassen, jene gefangen werden von den Reizen der Schénheit» (hom.
30,1)%. Er zeigte ihm «die zahllosen Scharen von Menschen, die in seiner Ge-
walt sind» (hom. 30,2)?. Origenes wendet sich an seine Horer und sagt: «... in
der Tat, wenn wir ohne Umschweife unser Elend und unser Ungliick beken-
nen wollen, dann miissen wir zugeben, daf} der Teufel Konig nahezu der gan-
zen Welt ist» (30,2)%8. Christus wolle die Herrschaft ausiiben und sich alle V&l
ker unterwerfen, «so daf} sie der Gerechtigkeit, der Wahrheit und den ande-
ren Tugenden dienen» (hom. 30,3)?, aber nicht so, dass er sich selbst dem
Teufel unterwerfe. Die abschliessende moralische Applikation ruft zur Freu-
de dariiber auf, dass wir Gottes Herrschaft angehoren, und bittet darum, dass
Gott «die in unserem Leib herrschende Stinde» (R6m 6,12) tote.

Seine Behandlung der dritten Versuchung leitet Origenes mit der Bemer-
kung ein, dass Jesus dem Teufel freiwillig nach Jerusalem gefolgt sei «wie ein
Wettkimpfer, der in aller Freiheit zum Wettkampf schreitet> (hom. 31,1)*.
Origenes weist seine Zuhorer auf die besondere Art dieser Versuchung hin -
der Teufel berufe sich nur auf «Heilige Schriften und Psalmen» (hom. 31,2).
Und Origenes tritt in ein rhetorisches Gesprich mit dem Teufel ein, fragt ihn,
ob er die heiligen Schriften gelesen hat, und antwortet fir ihn: «Du hast nicht

2 FC 4/2, 440f. Sieben.
24 FC 4/2, 306f. Sieben.
25 Ebd.

26 Ebd.

27 Ebd.

22 Ebd., 306-309.

2 Ebd., 308f.

3% Ebd., 312f.

31 Ebd.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 199

die Heilige Schrift gelesen, um dich selber zu bessern, sondern um mit dem
einfachen Buchstaben der Schrift die Anhinger eines buchstiblichen
Verstindnisses zu toten» (hom. 31,2)*2. Der Prediger weist darauf hin, dass
auch bekannte Hiretiker wie Basilides und Valentin die Schrift gelesen hitten
und aus ihr zitiert hitten, und schliesst eine Mahnung an: «Wenn du jeman-
den aus der Heiligen Schrift zitieren hérst, dann stimme ihm ja nicht gleich
zu, sondern schau dir den Mann genauer an, was fiir ein Leben er fiithrt, wel-
che Meinungen er sonst vertritt, welche Absichten er verfolgt» (hom. 31,3)%.
Origenes weist dem Teufel dann eine Falschauslegung nach; die Schriftstelle
aus Psalm 91 iiber die Engel, die auf den Hinden tragen, betrife nur die Hei-
ligen: «Mit allem Freimut und in voller Gewiflheit widerspreche ich dem Teu-
fel: Nein, dieses Schriftwort gilt nicht von Christus! Denn es bedarf nicht der
Hilfe der Engel, wer selber tiber den Engeln steht» (hom. 31,4)*. Im Gegen-
teil: Wer Jesus nicht als Hilfe anrufe und auf seine eigene Kraft vertraue, stosse
an und stiirze (hom. 31,5)®. Der Teufel verdrehe die Schriftworte und ver-
schweige nach Belieben Versteile und so auch den folgenden Vers im Psalm
(91,13): «Uber die Viper und den Basilisken wirst du schreiten, den Léwen
und den Drachen wirst du zertreten»; er verschweige dies, weil er selbst
Schlange, Basilisk, Léwe und Drache sei (hom. 31,7)%. Die christliche Ge-
meinde kenne aber diese Stelle und wisse, dass ihr der Sieg iiber den Teufel
verheissen sei.

4. Theologen in der Tradition des Origenes

Die Auslegungen des Origenes waren ungeachtet aller spiteren Kritik an De-
tails seiner Lehren so verbindlich, dass praktisch alle nachfolgenden Exegeten
sich mit diesem christlichen Universalgelehrten auseinandersetzten. Ich will
zwel Beispiele anfiihren, deren Autoren in den Westen des romischen Reiches
gehoren und im vierten Jahrhundert lebten - die Bischéfe Hilarius von
Poitiers und Ambrosius von Mailand. Hier ist aber weiter auffillig, dass sie
einen Grundzug der ersten westlichen Auslegung aufnehmen, nimlich die ty-
pologische Verbindung der Versuchungs- und der Paradiesesgeschichte.
Mein erstes Beispiel sind Texte des Hilarius, um 315 als Sohn einer vorneh-
men heidnischen Familie geboren und seit 350 n.Chr. Bischof der franzosi-
schen Stadt Poitiers. In den Jahren 356-359 wurde er durch den Kaiser ins Exil
geschickt, spater entwickelte er sich zum Fiihrer der theologischen Mehrheit

32 Ebd., 3141.
3 Ebd.
3 Ebd., 316f.
3 Ebd.
% Ebd., 318f.



200 Christoph Markschies

des Westens und war ein iiberaus geachteter Bischof weit iber Gallien hinaus.
Sein Matthduskommentar entstand vor dem Exil und ist das fritheste erhalte-
ne Werk.

Hilarius betont wie Origenes, dass der heilige Geist «seinen Menschen»
dem Teufel freiwillig zur Versuchung gibt?. Er zeigt die Bedeutung jeder An-
gabe dadurch, dass er bei der Erklirung der Zahl «vierzig» auf die Zahl der
Sintfluttage (Gen 7,17) verweist, auf die vierzig Tage, die die Kundschafter
ausgeschickt wurden und auf die vierzig Jahre der Wiistenwanderung. Wie
Irenaeus verweist Hilarius auf die Parallele zwischen Adam und Christus:
«Aber so war es seiner Nichtswiirdigkeit und Bosheit angemessen, dass er in
demselben Menschen, iiber dessen Tod und Ungliick er sich freute, besiegt
wurde»®®. Auch in der Auslegung der ersten Versuchung bei Hilarius erkennt
der Teufel Gott nicht im Menschen. Jesus hungert nicht innerhalb der vierzig
Tage, sondern erst nach vierzig Tagen; die gottliche Kraft hat ihn verlassen,
weil «der Teufel vom Fleisch besiegt werden muflte» (3,2). Denn der Teufel
hitte sich nie entschlossen, mit Gott zu kimpfen; in der Schwiche des Hun-
gers erkannte er einen Menschen. Seine Aussage «Wenn du Gottes Sohn bist»,
ist ein Ausdruck seines Zweifels, der durch die Bedeutung und Gréosse der
Zahl der vierzig Fastentage genihrt wird, die zugleich ein Symbol fiir den
Hunger Jesu nach der Erlosung der Menschen sind. Der Bezugsrahmen der
Auslegung des Hilarius ist die doppelte Natur Christi - er ist zugleich Gott
und wird daher durch das gottliche Wort genahrt, auch wenn die irdische
Speise fehlt (3,3). Die zweite Versuchung deutet der Bischof von Poitiers als
Versuch des Teufels, Jesus von der Hohe (der Zinne) und damit von der Hohe
seiner Macht in die Niedrigkeit zu bringen. Er setzt voraus, was Origenes aus-
fihrlicher entfaltet - dass der Teufel den folgenden Psalm-Vers tiber Schlan-
gen, Basilisken, Lowen und Drachen mitzitiert, weil es «gegen ihn» gespro-
chen ist (3,4). Auch die dritte Versuchung wird wieder vor dem Hintergrund
der Paradiesesgeschichte interpretiert: Adam wird durch das Essen zum Ort
der Siinde gelockt und ihm die Gottgleichheit versprochen; Christus wird zu-
nichst zum Essen verlockt, dann an einen hohen Ort gelockt und thm
schliesslich wie Gott alle Reiche der Welt angeboten. Hilarius appliziert auch
diese Versuchung auf die Gemeinde: «Durch die Wirkung dieser Antwort hat
uns der Herr auch ein grofles Beispiel gegeben, dass wir die Herrlichkeit
menschlicher Macht verachten, die Ehrfurcht der Welt hintansetzen, und nur
daran denken sollten, dass wir Gott und den Herrn anbeten miissen, weil alle
Ehre der Welt das Werk des Teufels ist» (3,5)%.

Mein zweites Beispiel sind Texte des Ambrosius, ein hoher Verwaltungs-
jurist aus adliger Familie, der 374 Bischof der kaiserlichen Residenz Mailand

3% Hil Pict., comm. in Mt. 3, 1-4 (SC 254, 111-116 Doignon).
3% SC 254, 112, 18-20 Doignon.
39 SC 254, 118, 19-23 Doignon.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 201

wurde, nachdem er es schon zum Statthalter der Provinz Liguria-Aemilia ge-
bracht hatte. Im Jahre 397 ist er gestorben, seine Predigten iiber das Lukas-
evangelium sind ganz von Origenes abhingig, was nicht verwundert, denn
der theologische Laie musste als Bischof der Residenzstadt lehren und predi-
gen und konnte dies als Laie nur, wenn er Zuflucht zu Werken von promi-
nenten Theologen nahm. Seine Auslegung stellt fiir meinen Geschmack den
Hohepunke altkirchlicher Auslegung dar, weil sie sich ganz auf den Hérer
konzentriert und ganz pointiert formuliert. Ambrosius betont gleich zu Be-
ginn die Beziehung zwischen der Paradiesesgeschichte und der Versuchungs-
geschichte: «Man erinnere sich fiiglich daran, wie der erste Adam aus dem Pa-
radiese in die Wiiste gestoffen wurde, um zu beachten, wie der zweite Adam
aus der Wiiste zum Paradiese zuriickkehrte» (IV 7)*. Ambrosius formuliert
rhetorisch engagiert und bunt: «Drei Waffen (...) sind es hauptsichlich, mit
welchen sich der Teufel zur Verwundung des Menschengeistes riistet: erstens
die der Gaumenlust, zweitens die der Prahlsucht, drittens die der Ehrsucht»
(IV 17)". Er legt also die Versuchungsgeschichte konzentriert auf drei
menschliche Laster aus, um seine Gemeinde zu warnen.

Man miisste nun eigentlich noch ausfihrlich die 6stliche Origenes-Rezep-
tion dokumentieren*?; ich beschrinke mich hier auf einen sehr prominenten
Theologen, der bis heute fiir die koptische Kirche Agyptens sehr wichtig ist.
Fiir den grossen alexandrinischen Kirchenpolitiker und Theologen Cyrill,
der von 412 bis 444 als Patriarch von Alexandria amtierte und sich ziemlich
energisch gegen Heiden, Juden und von ihm fiir Hiretiker gehaltene Theolo-
gen durchsetzte, steht besonders die Gottheit Jesu im Mittelpunkt. In seinen
nach 429 gehaltenen Homilien zu Lukas, von denen nur noch Fragmente vor-
handen sind®, ist der Logos versucht worden wegen des Heilsplans Gottes
(otkovoukds newpalouevog)*, und fiir ihn, den Allmichtigen, ist es eine Klei-
nigkeit, den Satan zu besiegen (Cyrill deutet das év 1@ nvetpat aus Lukas 4,1
so, dass die Geschichte auch pneumatisch zu verstehen sei (fragm. 25,3£.)%. Je-
sus habe nicht aus leiblicher Notwendigkeit gefastet, sondern um uns ein Zei-
chen des auserwihlten und bewundernswiirdigen Lebens zu geben. Die Ent-
haltsamkeit, «Frucht des Fastens», ist notwendig. In einem Fragment aus sei-
nen gleichfalls verlorenen Matthdushomilien deutet Cyrill das sprechende

40 CSEL 32/4, 142, 10-13 Schenkl.

. CSEL 32/4, 148, 2-4 Schenkl.

#2 So z.B. zum Tduschungsmotiv bei Gregor von Nyssa, or. cat. 26,1 (SC 435, 258-264
Miihlenberg).

# Fragmente bei J. Reuss, Lukaskommentare aus der Griechischen Kirche (TU 130),
Berlin 1984, 54-297. Die syrische Edition von J.B. Chabot, R.M.Tonneau (CSCO 70/
140), Lowen 1912/1953.

“  Cyr., Lc. 4 (PG 72, 533,35).

4 Reuss, Lukaskommentare, 65.



202 Christoph Markschies

Detail, dass der Versucher nicht zuerst sagt: «Iss», sondern «gib ein Zeichen»
als Folge seiner Begierde nach Ruhm (fragm. 32,1).# Wir kommen nun, nach
dieser sehr deutlichen Akzentuierung der Gottheit Jesu Christi noch zu einer
anderen theologischen Schule, die weniger in der Tradition des Origenes
steht. Wir nennen sie gewohnlich in Abgrenzung zur «alexandrinischen Aus-
legung» eines Origenes «antiochenische Schule», weil ihre Hauptvertreter im
syrischen Antiochia wirkten. Aus mancherlei auch hermeneutischen Griin-
den betonten sie die Menschheit Jesu Christi - aber natiirlich auch im Rah-
men eines Bildes von Christus als wahrem Menschen #nd wahrem Gott.

5. Theodor von Mopsuestia und Jobannes Chrysostomus

Theodor, nach Lehrjahren in Antiochia ab 392 Bischof im stidtiirkischen Mi-
sis/Mopsuestia, lebte etwa zwischen 350 und 428; er gilt als grosster Exeget
und wichtigster Theologe der sogenannten antiochenischen Schule. Die soge-
nannte nestorianische, ostsyrische Kirche ist bis heute tief von seinen Exege-
sen und theologischen Einsichten geprigt; da er auf dem fiinften allgemeinen
Konzil von Konstantinopel 553 allerdings als Hiretiker verurteilt wurde, sind
viele seiner Schriften entweder verloren oder nur noch als Fragmente erhal-
ten.

Die Matthius-Auslegung Theodors ist bis auf Fragmente verloren?, so
dass unser Referat etwas Zufilliges besitzt: Auch Theodor meinte wie Orige-
nes, dass der Teufel Jesus nicht fiir einen Gott hielt, sondern fiir einen mass-
geblichen Menschen, da auch Elia vierzig Tage gefastet habe auf dem Weg
zum Gottesberg Horeb (I K6n 19,8; fragm. 18)*. Es sei fiir einen Gott nichts
besonderes, iiber ein Geschopf zu siegen, das von einem abgefallenen Engel
abstamme; er zeige im Gegenteil als Mensch, dass man den Teufel nur durch
Geduld und Langmut (Gvefwkokio kol pokpoBupia) iiberwinden konne
(fragm. 20)*, sein stolzes Benehmen nur durch Demut tiberwinden kénne
(fragm. 21)*°. Es verwundert kaum, wenn Theodor an dieser Stelle durch das
Zitieren der Worte tiber das Lamm auf der Schlachtbank (Jes 53,7) auf die Pas-
sion Jesu hinweist.

Wesentlich mehr Texte sind von Theodors Freund Johannes Chrysosto-
mus erhalten. Er studierte zusammen mit Theodor in Antiochien, wirkte von
386 bis 397 als gefeierter Prediger an der Hauptkirche von Antiochien («Gold-

% J. Reuss, Matthius-Kommentare aus der Griechischen Kirche (TU 61), Berlin 1957,
162.

#  Vgl. die Einleitung von Reuss, Matthius-Kommentare, XXX-XXXIIL

4 Ebd., 103.

4 Ebd.

% Ebd.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 203

mund») und lebte seit 397 als Bischof in Konstantinopel. Freilich geriet er
dort mit der Kaiserin in Konflikt und wurde 403, zunichst fiir wenige Tage
und 404 dann fir immer, nach Armenien und spiter an das Schwarze Meer
verbannt, auf dem Wege dorthin verstarb er 407. Die Matthiaushomilien stam-
men aus seiner antiochenischen Zeit, man datiert sie um 3905, Sie sind ein
Zeugnis fur die ausfithrliche wértliche Kommentierung nahezu jeden Verses.
Die gesamte Versuchungsgeschichte wird in einer einzigen Homilie, nimlich
in der dreizehnten, behandelt®?. Man merkt an der Betonung des Wettkampf-
motives auch bei der Betrachtung einer einzelnen Homilie, dass der Prediger
ein grosser Asket war.

Bei der Besprechung des ersten Verses (Mt 4,1) betont Chrysostomus, dass
Jesus vom Geist gefiihrt wurde und darin einwilligte; durch die ganze Ausle-
gung wird Jesus betont zu einer aktiven Person, ja zum eigentlich Handeln-
den gemacht. Diese Verlagerung appliziert Chrysostomus aber auch sofort
auf die Horer: Man sollte einwilligen, wenn Gott zulasse, dass man selbst in
Versuchungen gerate, man solle sich nicht wegen der Grésse seiner Gaben
tiberheben, da die Versuchungen einen ja zu Fall bringen kénnten, und man
solle schliesslich durch Versuchungen «widerstandsfahiger und hirter werden
als das harteste Eisen». Die ganze Predigt durchzieht ein parinetischer Ton:
Es sei kein Zufall, dass Jesus in der Wiiste als dem Ort grosster Einsamkeit
und als hungriger Mensch versucht wiirde, hier hitte Jesus den Teufel gut an-
locken konnen. Das Fasten Jesu sei geschehen, um uns ein Beispiel zu geben;
es sei ein vorziigliches Heilmittel fiir die Zeit nach der Taufe, vorher sei man
ein «Diener des Bauches» mit allen ungliicklichen Folgen gewesen: Chryso-
stomus nennt Unzucht, Véllerei und Trunkenheit; Laster, gegen die er in sei-
ner Gemeinde immer wieder ankdmpft. Er habe nur vierzig Tage gefastet, um
nicht Zweifel an seiner Menschheit zu sien - offenbar hilt Chrysostomus die
Zeit eines vierzigtagigen Fastens fiir gerade noch mdoglich.

Hierin unterscheidet er sich von Exegeten der alexandrinischen Tradition,
die das vierzigtitige Fasten fiir einen Ausweis der gottlichen Natur Jesu hiel-
ten®, und demonstriert nachdriicklich das Interesse der Antiochener an der
menschlichen Natur Jesu. Antiochenische Asketen haben ein vierzigtigiges
Fasten entsprechend auch in die Praxis umgesetzt: Wir wissen von dem Aske-
ten Simeon, der in der Nihe Antiochiens im fiinften Jahrhundert auf einer
Siule stand, dass syrische Asketen tatsichlich versuchten, vierzig Tage zu fa-
sten. Simeon wurde zunichst aus einem Kloster (Telanissos) herausgeworfen,
weil die Monche sein vierzigtigiges Radikalfasten nicht ertragen konnten,

1 W. Mayer, The homilies of St. John Chrysostom - Provenance. Reshaping the Foun-
dations (OrChrA 273), Rom 2005, 267; vgl. auch R. Brindle, Johannes Chrysosto-
mus. Bischof - Reformer — Mirtyrer, Stuttgart u.a. 1999, 42-54.

52 Chrys., hom. 13 in Mt. (PG 57, 207-218).

5 Belege dafiir bei K6ppen, Auslegung, 85-89.



204 Christoph Markschies

und den Halbtoten mit einem Wasserschwamm, der Eucharistie und Lattich,
Endivien und Ahnlichem wieder langsam an Nahrung gewdhnen mussten.
Auf der Sdule fastete er ebenfalls immer wieder vierzig Tage, die ersten Tage
im Stehen, dann im Sitzen und schliesslich die letzten Tage liegend wie ein
Toter - so berichtet sein Biograph und Freund Theodoret®. Auch Chrysosto-
mus versteht und interpretiert die Versuchungsgeschichte als «Wettkampf» -
Christus lehre uns wie die Ringkampflehrer, am Leib des Lehrers zu erfahren,
wie man gewinnen konne: «Da der Herr den Teufel zu solch einem Kampfe
anlocken wollte, gab er thm seinen Hunger zu erkennen, nahm es mit dem
Angreifer auf und warf ihn im Kampfe ein, zwei, dreimal mit der grofiten
Leichtigkeit zu Boden» (hom. 13,2 in Mt.)%.

Wie alle Ausleger vorher versteht Chrysostomus die erste Versuchung und
ihre Frage als Beleg dafiir, dass der Teufel nicht wirklich weiss, ob Christus
der Sohn Gottes ist, «da er ihn ja hungern sah» (hom. 13,2 in Mt.)”. Allerdings
schreibt der antiochenische Prediger dem Teufel keine vollstindige Unwis-
senheit zu: «Da er das unaussprechliche Geheimnis der Menschwerdung nicht
klar kannte und nicht recht wufite, wen er vor sich habe, so suchte er auf an-
dere Weise die Schlingen zu legen, durch die er zu erfahren hoffte, was ihm
verborgen und unklar war» (hom. 13,2 in Mt.)*®. Die Antwort Christi wird
zum Anlass genommen, die Horer zu ermahnen: Auch die Leidenschaft, die
vom Bauch ausgeht, kann - so Chrysostomus - den Tugendhaften nicht dazu
zwingen, etwas Ungehdriges zu tun. Christus <hungert und gehorcht der Auf-
forderung des Teufels nicht, um uns so die Lehre zu geben, dafl wir in nichts
dem Teufel willfahren sollen» (hom. 13,2 in Mt.)**. Man darf bosen Geistern
nicht einmal gehorchen, wenn sie etwas Niitzliches zu tun befehlen, so wie
der Herr den Dimonen Schweigen gebot, die verkiindeten, er sei der Sohn
Gottes. Die zweite Versuchung versteht Chrysostomus als Ermahnung zur
Sanftmut und Geduld; auch fiir ihn ist der Teufel der schlechtere Schriftaus-
leger: «Die zwei Stellen, die der Herr vorgebracht hat, stimmen beide sehr gut
zueinander; diejenigen hingegen, die der Teufel anfiihrte, sind ganz will-
kiirlich gewidhlt und passen nicht zu dem, worum es sich handelte» (hom. 13,3
in Mt.)®°. Ausserdem sei die Auslegung ja ganz unsinnig; die Psalm-Worte
tiber das Tragen der Engel «wollen ja nicht sagen, man solle sich selber irgend-
wo hinabstiirzen; auflerdem bezieht sich die betreffende Stelle gar nicht auf
den Herrn» (hom. 13,3 in Mt.)°.. Ein wirklicher Machterweis lage nur dann

5 Thdt., h. rel. 26,8 (SC 257, 174-176 Canivet/Leroy-Molinghen).
5 Thdk., h. rel. 26,9 (SC 257, 176-178 Canivet/Leroy-Molinghen).
% PG 57,210, 23-27; BKV 23, 1915, 212 Baur.

7 PG 57, 210, 391.; ebd.

% PG 57,210, 43-46; ebd.

¥ PG 57,211, 9%; BKV 23, 1915, 213 Baur.

8 PG 57,211, 69-212,2; ebd., 215 Baur.



Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte 205

vor, wenn Jesus andere davor bewahren wiirde, in den Abgrund zu fallen.
Christus offenbare sich in dieser Geschichte nicht, sondern rede immerzu wie
ein blosser Mensch: «Seine Antworten (...) waren nicht besonders geeignet,
seine wahre Natur zu offenbaren, sie lieflen ihn eher wie einen gewohnlichen
Menschen erscheinen» (hom. 13,3 in Mt.)%2. Der Teufel drehe sich nun wie ein
todlich getroffener Faustkimpfer im Kreise herum und versuche es zum drit-
ten Male. Und nun kommen wir auf ein weiteres Spezifikum des Chrysosto-
mus, der eine sehr ausgepragte soziale Ader hatte. Denn er sagt, dass die dritte
Versuchung zugleich auch die stirkste aller Versuchungen sei, «die Gier nach
immer groflerem Besitz» (hom. 13,4 in Mt.)®> - bei Matthius ist bekanntlich
die dritte Versuchung die der Reiche. Die Hauptregel bei Kimpfen sei, die
stirkste Waffe erst am Schluss zu prisentieren; man miisse es hier Jesus gleich-
tun und zu Gott die Zuflucht nehmen und uns durch den Hunger nicht
tberwiltigen lassen, sondern uns mit der Ehre begniigen, die unserer im Him-
mel wartet. Am Ende, nach erfolgreich bestandenem Kampf, wiirden unserer
Engel warten. Der Kampf gegen Besitzgier war Chrysostomus besonders
wichtig, und er betonte, dass auch zu seiner Zeit noch Teufel warteten, um
die Gier nach Besitz zu wecken und um Christen das Himmelreich entweder
durch Reichtum oder Armut zu nehmen. Weiter warnt Chrysostomus vor
dem Teufel in der Maske des Bruders, des treuen Freundes, der Frau, in der
Maske der wohlmeinenden Teilnahme. Die Predigt entgleitet Chrysostomus
am Schluss etwas, er polemisiert etwa ein Drittel seiner Auslegung ohne rech-
ten Bezug auf den Predigttext gegen Gemeindeglieder, die sagen: «Ich will vor-
lufig alle irdischen Freuden genieflen und mich dann ums Jenseits kiimmern;
ich will dem Bauche frénen, dem Vergniigen huldigen und das Leben hier aus-
nutzen; gib mir das Heute und nimm dafiir das Morgen» (hom. 13,5)%. D3-
monen férdern solche Lauheit, wollen die Furcht vor der Hélle und den
Glauben ans jenseitige Gericht nehmen. Chrysostomus argumentiert den
Rest seiner Predigt gegen Menschen, die gegen das gottliche Gericht und des-
sen Souverdnitit mit der Beobachtung zu Felde ziehen, dass man das auf Er-
den nicht sehen konne.

6. Schluss

Mir scheint auffillig, dass auch eine theologische Konzentration auf Christi
Gottheit niemals dazu gefithrt hat, dass die Viter in dem Sinne abgehoben
auslegten, dass sie nicht auf die ganz konkreten Gemeindeglieder und ihr

61 PG 57, 212, 4-6; ebd.

€2 PG 57,212, 18-21; ebd., 216.
6 PG 57,210, 48; ebd., 217.

6 PG 57,214, 48-52; ebd., 221.



206 Christoph Markschies

christliches Leben abhoben. Man kénnte sogar kritisch fragen, ob hier nicht
konkreter als in vielen heutigen Predigten ausgelegt wurde, weil man beim In-
dividuum und seinen Lastern begann - ein Zug von Predigt, der bei uns in der
Aufklirungszeit, jedenfalls in nichtpietistischen Gemeinden, wegfiel. Man
kann angesichts der Stimmen, die man hier héren konnte, durchaus fragen,
ob das nicht zum Nachteil christlicher Verkiindigung war.

Abstract

Der Aufsatz untersucht Auslegungen der neutestamentlichen Versuchungsgeschichte von
Irenaeus von Lyon, Origenes, Hilartus, Ambrosius und Cyrill, sowie von Theodor von
Mopsuestia und Johannes Chrysostomos. Ausgehend von der fiir die antike Christologie
spezifischen Betonung der Gottheit Christi haben die Auslegungen eine die konkrete
menschliche Situation wahrnehmende pidagogisch-religidse Stossrichtung, die den Horer
in seinem Kampf gegen die Siinde unterstiitzen soll. Irenaeus legt die Versuchungsgeschich-
te unter dem Leitthema der Wiederherstellung und Vollendung der Menschheit und der
Schépfung in Christus aus. Origenes” allegorische Auslegung dient primir parinetischen
Zwecken. Hilarius und Ambrosius verbinden typologisch Versuchungs- und Paradiesesge-
schichte, Cyrill versteht die Versuchung des Logos im Kontext des gottlichen Heilplanes
auch pneumatisch als Demonstration des auserwihlten Lebens. Theodors nur iiberkom-
mene fragmentarische Auslegung zeigt, wie man den Teufel durch Geduld und Langmut
iiberwinden konne. Johannes Chrysostomus betont in seiner Exegese das Motive des Wett-
kampfs sowie das Interesse an der menschlichen Natur Christi.

Christoph Markschies, Berlin



	Die neutestamentliche Versuchungsgeschichte in der Auslegung der Kirchenväter

