
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche als wahres Israel

Autor: Dassmann, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirche als wahres Israel

I.

Die Kirchenväter beschreiben Wesen und Wirken der Kirche in zahlreichen
Bildern und Vergleichen, die zu einem grossen Teil von der Heiligen Schrift
vorgegeben sind, aber auch aus Natur, Mythologie und dem politischen
Bereich stammen und teilweise schon von der spätantiken Metaphorik zur
Beschreibung gesellschaftlicher Phänomene verwandt worden sind. Die Kirche
ist Leib Christi, Jungfrau und Mutter und Haus Gottes, sie gleicht einem
Schiff oder dem Mond und wird versinnbildet durch eine grosse Zahl alt- und
neutestamentlicher Personen1. Als von heilsgeschichtlicher Bedeutung und
kirchengeschichtlicher Brisanz hat sich die Bezeichnung der Kirche als verus
Israel erwiesen, über die hier einige Beobachtungen mitgeteilt werden sollen.
Sie wollen nicht das ganze spannungsvolle Verhältnis zwischen Kirche und
Synagoge in den frühchristlichen Jahrhunderten beleuchten, dem Vorwurf
eines christlichen Antijudaismus oder sogar Antisemitismus nachgehen oder
die Probleme entfalten, die mit der Entstehung, dem Einfluss und dem Untergang

des Judenchristentums bzw. einer ecclesia ex circumcisione gegeben
waren2, sondern nur skizzieren, welche theologischen Absichten, aber auch

Schwierigkeiten sich mit der frühchristlichen Selbstbezeichnung der Kirche
als verus Israel verbanden.

1 Aus der reichhaltigen Literatur sei nur verwiesen auf H. Rahner, Symbole der Kirche.
Die Ekklesiologie der Väter, Salzburg 1964; H.-J. Vogt, Bilder der frühen Kirche.
Bildworte der Bibel bei den Kirchenvätern. Kleine Geschichte des Credo, München
1993, 10-59; Kirche II (bildersprachlich) (E. Dassmann), RAC 20, Stuttgart 2004, 965-
1022.

2 Vgl. M. Simon, Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans

l'empire Romain (135-425), Paris 1964; dazu F. Parente, Verus Israel di Marcel Simon a

cinquant'anni délia publicazione, in: Verus Israel. Nuove prospettive sul giudeocri-
stianesimo. Atti del Colloquio di Torino (1999), hg.v. G. Filoramo, C. Gianotto
(Biblioteca di cultura religiosa 65) Brescia 2001, 19-46 (weitere einschlägige Literatur
findet sich in den verschiedenen Beiträgen der Kolloquiums-Publikation); H.C.
Brennecke, Kirche und Israel - Kirche als Israel. Bemerkungen zu einigen Voraussetzungen

von Augustins Schriftauslegung, in: Exegese vor Ort, FS P. Welten, hg.v. Ch.
Maier, R. Liwak, K.P. Jörns, Leipzig 2001, 27-45; ders., Die Kirche als das wahre und
neue Israel, in: Patristica et Oecumenica, FS W.A. Bienert, hg.v. P. Gemeinhardt, U.
Kühneweg (MThSt 85), Marburg 2004, 3-16; ders., Kirche als wahres Israel. Ein
apologetischer Topos in der Auseinandersetzung mit Markion und der Gnosis?, in: Ad
veram religionem reformare. Frühchristliche Apologetik zwischen Anspruch und
Wirklichkeit, hg.v. A. von Stockhausen, C. Schubert (erscheint demnächst).

ThZ 2/62 (2006) S. 174-192



Die Kirche als wahres Israel 175

Dabei kann natürlich nicht unterschlagen werden, dass die Proklamation
der Kirche nicht nur als «zweites» oder «neues», sondern als «wahres Israel»
den Charakter literarischer Metaphorik oder einer Bilderfindung übersteigt,
weil diese Bezeichnung der Kirche keine neutrale Wirklichkeit vergegenwärtigt,

die von niemandem sonst beansprucht wird. Die Kirche als Leib,
Haus, Jungfrau oder Mond zu bezeichnen, macht niemandem einen Besitz
oder Anspruch streitig. Land und Volk «Israel» sind dagegen unabhängig von
ihren politischen und territorialen Verwirklichungen Gegenstände göttlicher
Verheissung, die keine blossen Bilder bleiben, wenn sie von einer Gruppe für
sich reklamiert oder einer anderen abgesprochen werden. Neben polemischen
Spitzen entfaltet die frühchristliche Theologie aber mit Hilfe des Bildwortes
vom «wahren Israel» und den damit verbundenen biblischen Inhalten wichtige

Aspekte kirchlichen Selbstverständnisses, das ohne seinen alttestamentlich-
jüdischen Wurzelgrund nicht zu beschreiben ist.

II.

Den Anfang macht Paulus, der unabhängig von Beschneidung und Unbe-
schnittensein Friede und Erbarmen über das Israel Gottes herabruft (Gal
6,16). Judentum ist kein Vorzug und Heidentum kein Mangel mehr. Nicht
alle Äusserungen des Paulus sind von dieser Ausgewogenheit. Ausgesprochen
polemische Urteile über Israel, das sich Christus verweigert hat, konkurrieren
mit Kundgaben grosser Sympathie für die Juden, die auch sein Volk sind. Paulus

sieht scharfe «Gegensätze zwischen Altem und Neuem in Christus, aber
auch das bleibend Gültige, das in Gottes Handeln und Erwählen zu suchen
ist»3. Die Widersprüche sollte man nicht zu harmonisieren versuchen,
sondern als Folge des existentiellen Ringens Pauli um sein Verhältnis zu Israel
bestehen lassen, dem er als wahrer Israelit schicksalhaft verbunden ist (II Kor
ll,21f.). Sie setzen sich in der frühchristlichen Theologie in ihrem Bemühen

um die Verhältnisbestimmung zwischen Kirche und Synagoge fort.
Versucht man Pauli Israeltheologie wenn auch nicht in einen

widerspruchslosen Zusammenhang zu bringen, so doch ihre Widersprüchlichkeiten
zu strukturieren, ergeben sich verschiedene Modelle4: In der breit

ausgeführten Adam-Parallele von Rom 5,12-21 spielt Israel weder positiv noch ne-

3 P. Kohlgraf, Die Ekklesiologie des Epheserbriefes in der Auslegung durch Johannes
Chrysostomus (Hereditas 19), Bonn 2001, 146. Die Literatur zum Thema Paulus -
Israel soll hier nicht erschöpfend aufgeführt werden. Hingewiesen sei nur noch auf J.
Gnilka, Paulus von Tarsus (HThK.S 6), Freiburg 1996, 281-289; R.A. Schmitt,
Gottesgerechtigkeit - Heilsgeschichte - Israel in der Theologie des Paulus (EHS.T 240),
Frankfurt a.M. 1984, bes. 67-127.194-230.

4 Kohlgraf, Ekklesiologie, 145-147; Schmitt, Gottesgerechtigkeit, 133-144.



176 Ernst Dassmann

gativ eine Rolle; der Macht der Sünde durch Adam wird ohne heilsgeschichtliche

Verknüpfung die Ubermacht der Gnade gegenübergestellt. Anders die
heilsgeschichtliche Erinnerung an die Treue Gottes zu den Verheissungen an
Israel in Rom 9-11; sie werden durch die Verstockung des jüdischen Volkes
nicht zunichte gemacht, sondern durch die Berufung der Heiden noch
überboten. Auch wenn Israel versagt hat, die Kirche der Heiden darf niemals

vergessen, was sie dem jüdischen Wurzelstock verdankt, dem sie unverdienterweise

aufgepfropft worden ist. Der Apostel selbst empfindet kein Uberlegen-
heitsgefühl gegenüber seinem Volk, sondern erwartet mit Sehnsucht die

Rettung von Israels Rest.
Zwischen die beiden vorgenannten Modelle von Rom 5 und 9-11 schiebt

sich die Interpretation von Abrahams Glaube und Moses' Gesetz in Rom 4,1-
24 und Gal 3,6-25. Hier halten sich heilsgeschichtliche Kontinuität und
Diskontinuität die Waage. Da die leibliche Abstammung von Abraham nichts
nützt, relativiert sich der Rückbezug der Kirche auf das auserwählte Volk
Israel. Trotzdem sind Abraham sowie andere alttestamentliche Männer und
Frauen, die wie Abraham aus dem Glauben an Gottes Verheissungen gelebt
haben, Typoi christlicher Existenz, eine «Wolke von Zeugen» (Hebr 12,1),
auf die sich die Kirchenväter in ihren ekklesiologischen Beweisführungen mit
Vorliebe berufen haben.

Israel und die Kirche sind bei Paulus scharf entgegengesetzt, zugleich vielfach

aufeinander bezogen. Eine breite Palette von Wertungen in der
frühchristlichen Ekklesiologie ist damit vorgebildet, die noch um das in Eph 2,IIIS

vorgestellte deuteropaulinische Modell ergänzt werden muss, mit dem eine

neue Frontstellung erkennbar wird. Für Paulus - und die Mehrzahl der neu-
testamentlichen Schriftsteller - lautete die Frage, die ihnen nicht nur von
ihren jüdischen Glaubensbrüdern gestellt wurde, sondern die sie auch selbst
bedrängte, wie man Gesetz und Beschneidung aufgeben und sich trotzdem als

legitime Erben der Verheissungen Gottes an Israel verstehen konnte5. Genügte

es zu sagen: «Christus ist das Ende des Gesetzes» (Rom 10,4), oder galt nicht
auch weiterhin: Es «wird auch nicht der kleinste Buchstabe des Gesetzes vergehen,
bevor nicht alles geschehen ist» (Mt 5,18) - wobei in beiden Fällen offen bleiben
konnte: das Ende welchen Gesetzes?

Auf dem Apostelkonzil (Apg 15,6-29) hatte man noch erbittert um die

Weitergeltung oder Freiheit von Gesetz und Beschneidung in der Kirche
gerungen. Den Epheserbrief plagen diese Unsicherheiten nicht mehr. Er erinnert

die Mitglieder der Gemeinde daran, dass sie einst Heiden waren und von
den nur äusserlich beschnittenen Juden Unbeschnittene genannt wurden.
Denn damals waren sie ohne Christus vom Bund der Verheissung getrennt

5 E. Dassmann, Der Stachel im Fleisch. Paulus in der frühchristlichen Literatur bis

Irenaus, Münster 1979, 31f.54f.



Die Kirche als wahres Israel 177

(Eph 2,1 lf.). In Christus sind sie jetzt aus Fernen zu Nahen, aus Fremden
ohne Bürgerrecht zu Hausgenossen Gottes geworden. Die trennende Scheidewand

ist durch Christi Tod gefallen (Eph 2,13f.). Jetzt gibt es nicht mehr zwei
Israel, zwei Völker, zwei Bünde, sondern die Kirche ist zum Gottesvolk
geworden. Zu ihr gehören auch die Juden, wenn sie an Christus als den Messias

glauben. Ihnen gebührt sogar in der Kirche als ersten Heimatrecht, was die
Gemeinde nicht vergessen sollte, auch wenn nicht mehr viele Judenchristen
zu ihr gehören6. Eine Auseinandersetzung zwischen Israel und Kirche als

altem und neuem Volk Gottes findet nicht statt7; nicht die heilsgeschichtliche
Zukunft des alten Israel interessiert den Epheserbrief, sondern das friedliche
Miteinander von Juden- und Heidenchristen in der einen Kirche. Es ist eine

enggeführte Sichtweise, die sich aus der konkreten Situation des Briefes ergibt
und in der Folgezeit in der Diskussion um den Anspruch der Kirche, das wahre

Israel zu sein, nicht beibehalten werden kann.
Womit begründet die Kirche diesen Anspruch? Wohl nicht schon mit dem

Namen ecclesia an sich, den sich die Urgemeinde in Jerusalem als Inbegriff
ihres Selbstverständnisses als neues Gottesvolk gegeben hat und der von Paulus
dann zur Bezeichnung der einzelnen Ortsgemeinden verwandt worden ist8.

Mit ecclesia wollen die Jerusalemer weniger eine Diskontinuität, sondern viel
eher ihren Anspruch auf ganz Israel betonen; und Paulus kann, wenn er von
der ecclesia spricht - anders als beim Begriff Israel - auf heilsgeschichtliche
Verknüpfungen und Abgrenzungen verzichten und die christliche Gemeinde
direkt christologisch begründen9.

Wollte die Kirche als das wahre Israel wahrgenommen werden, musste sie

begründen, warum einige der Phänomene, die das erste Israel konstituiert
hatten, überholt waren und aufgegeben werden konnten und andere mit verwandeltem

Inhalt von der neuen Glaubensgemeinschaft übernommen wurden.
Konkret ging es um die Neubewertung bzw. genuin christliche Interpretation
von Gesetz, Beschneidung und Opfer, um die Verbindlichkeit des Sabbats

und die Weitergeltung der Heiligen Schrift des Alten Testaments.
Was das Gesetz anbetrifft, hatte Jesus es ja nicht in jeder Hinsicht beendet.

Eine neue Gesetzlichkeit wird möglich, wenn das Gesetz nicht einfach aufgelöst,

sondern - im Sinne der Antithesen der Bergpredigt (Mt 5,27-48) - erfüllt

6 Kohlgraf, Ekklesiologie, 91.
7 H. Merklein, Christus und die Kirche. Die theologische Grundstruktur des Epheser-

briefes nach Eph 2,11-18 (SBS 66), Stuttgart 1973, 72-76.
8 So A. Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Pau¬

lus, Münster 1937, 13f. u.a.m.; vgl. dazu R. Schnackenburg, J. Dupont, Die Kirche als

Volk Gottes, Conc(D) 1 (1965) 48; H. Merklein, Die Ekklesia Gottes. Der Kirchenbegriff

bei Paulus und in Jerusalem: Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43), Tübingen
1987,312.

9 Merklein, Ekklesia, 315.



178 Ernst Dassmann

wird. Christus widerspricht nicht dem Gesetz schlechthin, sondern dem
Gesetz des Mose bzw. dem, was die jüdische Uberlieferung der Alten aus ihm
gemacht hat. Im Neuen Testament wird die Liebe zu einem neuen Gebot und
zum Gesetz Christi (Gal 6,2), dem entsprochen werden muss. Insofern das

Gesetz Teil der Offenbarung Gottes ist, ist seine Offenbarung in Schritten
erfolgt. Von Mose bis Christus hat es nach Klemens von Alexandrien Ergänzungen,

nach Justin dem Märtyrer Abrogationen erfahren. Falsch ist in jedem
Fall eine Fixierung auf das Sinaigesetz, das Vorgänger in den Geboten des
Paradieses sowie bei Noah und Abraham gehabt hat.

«Wir wissen mit Bestimmtheit, daß Gott in einer jeden Generation Gesetze erlassen

hat, und sie waren so lange im Gebrauch, wie es ihm gefiel. Dann wurden sie geändert

,..»10.

Dem jüdischen Vorwurf, Christen beobachteten aus dem Alten Testament

willkürlich nach Belieben nur die ihnen genehmen Vorschriften, muss
noch Augustinus begegnen.

«Die Juden glauben etwas [uns Unbequemes] zu sagen, wenn sie uns fragen, wieso
wir die Autorität des Gesetzes und der Propheten annehmen, obwohl wir die
Sakramente [d.h. die Riten und Gebote] nicht beobachten, die dort vorgeschrieben sind. Wir
beobachten sie nicht, weil sie gewandelt sind Und wir glauben an den, durch dessen

Offenbarung sie gewandelt wurden»11.

Nicht ganz so schwierig gestaltete sich die Auseinandersetzung um die
Beschneidung. Nicht nur, dass sie im Judentum selbst nicht unangefochten war,
auch ihre Spiritualisierung und Interpretation als eine Beschneidung nicht der
Vorhaut, sondern des Herzens (Rom 2,25-29), stiess auf breites Verständnis.
Ebenso bereitete das Problem der Weitergeltung der von der Thora
vorgeschriebenen Opfer zunehmend weniger Schwierigkeiten, denn nach der

Zerstörung des Tempels 70 n.Chr. war auch die Synagoge gezwungen, die

blutigen Opfer in eine oblatio rationabilisn zu überführen. Die rigoros
verlangte peinlich genaue Befolgung des Sabbats, die nicht zuletzt in den Evangelien

kritisiert wird13, wurde durch die Feier des Sonntags kompensiert.
Von existentieller Bedeutung für den weiteren Weg der Kirche blieb dagegen

die Auseinandersetzung um den Besitz der Heiligen Schrift. Ganz abgese-

10 Aphraat, Unterweisungen 11,11 (Ubersetzung nach P. Bruns: FC 5, 2,294f.); vgl. Kle¬

mens von Alex., Paed. 1,60,1; 1,9,4; Strom. 1,183,3; 2,63,2; Justin, Dial. 11,2; dazu
Simon, Verus Israel, lOOf.

11 Adversus Iudaeos 5,6 (Ubersetzung nach B. Blumenkranz, in: Kirche und Synagoge 1,

hg.v. K.H. Rengstorf, S. Kortzfleisch, Stuttgart 1968, 93).
12 So die wahrscheinlich auf Ambrosius von Mailand zurückgehende Formulierung im

Römischen Kanon der Messe; vgl. A. Jungmann, Missarum sollemnia 2, Freiburg
51962, 235-237.

13 E. Haag, Vom Sabbat zum Sonntag, Trier 1991; Sabbat (H.-J. Becker, E. Haag, W.
Rordorf), LThK 8, Freiburg i.Br. 31999, 1403-1405.



Die Kirche als wahres Israel 179

hen von dem praktischen Nutzen, den die alttestamentliche Bibel, die in der

ganzen hellenistischen Welt als ein Buch voll tiefer Weisheiten geschätzt war,
für die frühchristliche Mission besass, wäre ein Rückbezug der Kirche auf
Israel ohne die jüdische Bibel illusorisch gewesen. In allegorischer Auslegung
mussten daher die prophetischen Voraussagen auf Christus angewandt und
mit dem exegetischen Schlüssel von Verheissung und Erfüllung ihr
heilsgeschichtlicher Sinn typologisch erschlossen werden. War Jesus der erwartete
Messias, dessen schmachvolles Ende und glorreiche Wiederkunft in den
Büchern des Alten Testaments vorhergesagt worden waren, konnte sich die Kirche

als das «wahre Israel» betrachten, um dessentwillen sie geschrieben worden

waren14. Wie mühsam die Aneignung des Alten Testamentes trotz ihres
Gelingens dennoch gewesen ist, macht die markionitische Krise um die Mitte
des 2. Jahrhunderts deutlich, in der die Weitergeltung der alttestamentlichen
Schriften - nunmehr aus christlicher Sicht - noch einmal grundsätzlich in
Frage gestellt wurde15.

Die frühchristlichen Schriftsteller haben in nachapostolischer Zeit eine
breite Auseinandersetzung um die Abrogation überwundener und die Kontinuität

geltender Inhalte geführt, weil sie die Kirche nicht als häretische
Abspaltung vom Judentum verstehen, aber auch keinen markionitischen Bruch
mit der Uberlieferung Israels riskieren wollten. Die Christen waren zwar
neben Juden und Heiden ein tertium genuslb, das aber nicht traditionslos sein
sollte. Als «wahres Israel» hatte die Kirche den reichen Uberlieferungsschatz
des Alten Testamentes im Rücken, ohne durch die Enge des jüdischen
Nationalismus und Ritualismus eingeschränkt zu sein. Das Prädikat verus Israel war
ein nicht zu unterschätzendes Qualitätsmerkmal der frühchristlichen Mission.

So verwundert es nicht, dass der Begriff des «wahren Israel» ebenso wie
der damit erhobene Anspruch in der Zeit der Verfolgungen von den christlichen

Autoren nicht selten aggressiv und polemisch verteidigt worden ist,
während er bei den nachkonstantinischen Kirchenvätern zurücktritt und
mehr zu einem theologisch-homiletischen Bild für die Kirche neben anderen

14 H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel (BHTh 39), Tübingen
1968, 5-27.

15 Ebd. 174-196; A. von Harnack, Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott, Nachdruck

Darmstadt 1960, bes. 35-67; dazu W. Kinzig, Ein Ketzer und sein Konstrukteur.
Harnacks Marcion: Marcion und seine kirchengeschichtliche Wirkung, hg.v. G. May,
K. Greschat, Berlin 2002, 253-274. Zu Marcions Bedeutung für die Gesetzesproblematik

vgl. C. Colpe, Marcion, das Christentum ohne Gesetz und die Gesetze der Völker:
Torah - Nomos - lus. Abendländischer Antinomismus und der Traum vom
herrschaftsfreien Raum, hg.v. G. Palmer u.a., Berlin 1999, 18-51.

16 Zur Bedeutung des Begriffs vgl. A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des

Christentums in den ersten drei [ahrhunderten, Nachdruck der Ausgabe Leipzig
41924, 281-289.



180 Ernst Dassmann

wird. Für beide Verwendungen seien aus der Überfülle der Quellen ein paar
Beispiele angeführt.

III.

Als einer der rigorosesten Verfechter des kirchlichen Anspruchs auf Israels
Erbe gilt der von einem unbekannten Verfasser zu Beginn des 2. Jahrhunderts
verfasste Barnabasbrief17. Woher er die Sicherheit nimmt, die vielhundertjährige

Geschichte des jüdischen Volkes als grandioses Missverständnis des

göttlichen Willens abzuqualifizieren, mag dahingestellt bleiben. Jedenfalls ist
er davon überzeugt, dass mit den Juden nicht über die Geltung des Gesetzes
oder die allegorische oder typologische Auslegung strittiger Stellen des Alten
Testaments gerungen werden muss, weil sie die im Gesetz enthaltenen
Vorschriften über Opfer, Fasten, Beschneidung, Feste, Speisen und Tempel von
Anfang an fleischlich missverstanden haben18. Mehr noch, das Gesetz des

Mose hat ihnen nie wirklich gehört, weil sie es von Anfang an
götzendienerisch gebrochen haben. Christen sollen sich hüten zu sagen:

«Das Testament jener ist auch das unsrige. Das unsrige freilich; aber jene haben es auf
folgende Weise für immer eingebüßt, obwohl Mose es schon empfangen hatte Aber
weil sie sich zu den Götzen hinwandten, verloren sie es Und ihr Testament zerbrach,
damit das des Geliebten, Jesu, in unser Herz eingesiegelt werde, durch die Hoffnung,
die der Glaube an ihn gibt»19.

Darum gibt es auch keine heilsgeschichtliche Kontinuität zwischen Israel und
dem christlichen Erbvolk20. Die Kirche ist Gottes zweite Schöpfung am Ende
der Zeit, sie allein hat er in das gute Land hineingeführt21. Wenn es
heilsgeschichtliche Vorgänge gibt, die sowohl Israel als auch die Kirche berühren,
dann hat Israel einen negativen und die Kirche einen positiven Anteil daran.
Wenn über den Tod Jesu geschrieben steht «teils an Israel, teils an uns», dann
kommt ersteren die Schuld am Tode Jesu, letzteren die Frucht seines
Sühneleidens zu22.

17 Zu den Einleitungsfragen vgl. Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur,
Berlin 1975, 599-612; K. Wengst, Didache (Apostellehre), Barnabasbrief, Zweiter
Klemensbrief, Schrift an Diognet (SUC 2), Darmstadt 1984, 105-129.

18 Campenhausen, Entstehung, 84-86. Als Beispiel für eine in sich unstimmige und
missverstandene Interpretation einer aus alttestamentlichen Stellen kompilierten
jüdischen Opferhandlung vgl. Barnabasbrief 8,1-7.

19 Ebd. 4,6-8; 13,1-14,9; vgl. Wengst, Didache, 113.145-147; Vielhauer, Geschichte, 605f.
20 Barnabasbrief 13,1; vgl. Wengst, Didache, 177; Simon, Verus Israel, 103.
21 Barnabasbrief 6,13-16; vgl. Wengst, Didache, 155.
22 Barnabasbrief 5,2; vgl. Wengst, Didache, 130, Anm. 145; eine ähnlich Aufteilung

Barnabasbrief 14,5.



Die Kirche als wahres Israel 181

«Der Prophet sagt nämlich über Israel: <Wehe ihnen, denn sie haben einen bösen
Beschluß gegen sich selbst gefaßt, indem sie gesagt haben: Binden wir den Gerechten,
denn er ist uns unbequem»>23.

Mit einer Umkehr Israels, auf die Paulus noch gehofft hatte (Rom 11,25-32),
wird nicht mehr gerechnet; sie rutscht ans Weltende24. Immerhin warnt der
Barnabasbrief die Christen davor, dass ihnen nicht dasselbe Schicksal wie den

Juden widerfährt, weil zwar «viele berufen, wenige aber auserwählt werden»25.

Der Ausdruck «Wahres Israel» kommt im Barnabasbrief zwar dem Wortlaut
nach nicht vor, der Sache nach aber wird die Kirche in einer für Juden geradezu

provozierenden Form dazu gemacht.
Es verwundert nicht, dass die nachfolgenden Autoren das Verhältnis

Synagoge und Kirche differenzierter beurteilen. Schon bald geht es den christlichen

Schriftstellern nicht mehr nur um die Zurückweisung jüdischer Ansprüche,

sondern um die Verteidigung des eigenen alttestamentlichen Wurzelgrundes

gegen den Verzicht auf heilsgeschichtliche Kontinuität bei einzelnen
Gnostikern sowie bei Markioniten und Manichäern. Die Juden benötigten zu
ihrem Selbstverständnis nicht das Neue, die Christen dagegen sehr wohl das

Alte Testament. Auch als sich das Problem der Kirche aus Juden und Heiden
ebenso wie das der Konkurrenz zwischen Synagoge und Kirche - mehr oder
weniger - historisch erledigt hatte, blieb das Bedürfnis erhalten, die Kirche
nicht als Kontrahentin, sondern als Erbin Israels zu betrachten. Durch einen
glücklichen Umstand kommt noch in das Glaubensbekenntnis von Konstantinopel

381 über den Heiligen Geist der Satz, dass er «gesprochen hat durch die

Propheten»26. Derselbe Geist spricht im Alten und Neuen Testament. Darum
kann das Alte Testament niemals seine Geltung in der Kirche verlieren. Zwar
müssen die litterae seiner Bücher geistlich ausgelegt werden, aber der Geist
könnte den Buchstaben nicht lebendig machen, wenn es ihn überhaupt nicht
gäbe.

Darum kommt Tertullian (gest. um 220), der nicht wenig unter jüdischen
Anschuldigungen zu leiden hatte, die in der damaligen Verfolgungssituation
für die karthagische Gemeinde nicht ungefährlich waren27, in dem - theologisch

betrachtet - noch gefährlicheren Kampf gegen die markionitischen
Häretiker nicht umhin, am Israel-Profil der Kirche festzuhalten. In einer später

23 Ebd. 6,7; vgl. Wengst, Didache, 153. Der Verfasser differenziert nie. Nicht das Volk
am Sinai, die Wüstengeneration, Gruppen des Volkes, Sünder und Frevler haben Gottes

Verheissungen verscherzt, sondern immer Israel insgesamt; vgl. Wengst, ebd. 149,
Anm. 63.

24 Vgl. Simon, Verus Israel, 103.
25 Barnabasbrief 4,14; vgl. Wengst, Didache, 149.
26 E. Dassmann, Kirchengeschichte 11,2 (KStTh 11,2), Stuttgart 1999, 57-59.
27 Vgl. Kirche und Synagoge, hg.v. K.H. Rengstorf, S. Kortzfleisch 1, Stuttgart 1968,

85f.



182 Ernst Dassmann

so wohl nicht mehr möglichen Auslegung von Mt 12,47: «Wer ist meine Mutter,

und wer sind meine Brüder?» versteht Tertullian die Mutter und Brüder
Jesu als Typen der Synagoge, denen er die Kirche vera IudaeaperDeifamilia-
ritatem gegenüberstellt28. Wie es ein Israel Iudaeus gibt, so auch ein Israel
Christianus19, das sich zu Recht auf Gottes Verheissungen an Israel berufen darf.
Die antimarkionitische Frontstellung hat bei manchen frühchristlichen
Theologen unverkennbar zu einer komplexen Beurteilung des Verhältnisses
zwischen Synagoge und Kirche geführt. Alle Uberlegenheitsbestrebungen
werden gebändigt durch das Wissen darum, dass ohne das alte Gottesvolk
Israel das neue Gottesvolk der Kirche nicht vorstellbar ist.

Das lässt sich besonders gut an Ambrosius von Mailand zeigen, der sich
nicht nur kirchenpolitisch mit den Juden auseinandergesetzt30, sondern auch
das Verhältnis von Synagoge und Kirche in dieser noch frühen Phase der
westlichen Theologie erstaunlich intensiv reflektiert hat. Wobei in zweierlei
Hinsicht zu bemerken ist, dass der Bischof weder im paulinischen oder im
markionitischen Sinn um die Uberwindung des mosaischen Gesetzes durch
die Gnade Christi bzw. seine bleibende Bedeutung für die Kirche besorgt sein

muss, noch aus der konkreten Situation in Mailand die Schärfe seiner
antijüdischen Polemik ersichtlich wird31.

Bevorzugtes Stichwort, unter dem Ambrosius das Verhältnis der beiden
Testamente in seinen Auswirkungen auf das Verständnis von Kirche und
Synagoge betrachtet, ist das «wahre Gesetz»32. Natürlich weiss Ambrosius im
paulinischen Sinn um die Vorläufigkeit des mosaischen Gesetzes, seine

heilsgeschichtliche Beschränkung und Heilsunwirksamkeit. Aber darüber hinaus
besitzt Gottes Gesetz, wie es sich in den Geboten des Alten und Neuen
Testaments kundtut, unendlichen Wert. Eines der umfangreichsten und emotionalsten

Werke des Mailänder Bischofs ist seine umfangreiche Expositio psalmi
CXVIII, in der er seine Freude über Gottes Führung durch seine Gebote
unermüdlich wiederholt33. Konkreter Ort, an dem die vera lex bewahrt, verkündet

und gelebt wird, ist die Kirche. Ihr sind Gottes Gebote anvertraut worden,

sie hat in den Buchstaben des Gesetzes seinen geistgewirkten Inhalt er-

28 De carne Christi 7,13 (CCL 2,889); vgl. J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augu-
stins Lehre von der Kirche (MThS 2,7), München 1954, 78.

29 De baptismo 15,3 (CCL 1,290).
30 Vgl. E. Dassmann, Ambrosius von Mailand. Leben und Werk, Stuttgart 2004, 182-

187; Simon, Verus Israel, 266-270.
31 Dassmann, Ambrosius, 111-113; ders., Die Frömmigkeit des Kirchenvaters Ambro¬

sius von Mailand (MBTh 29), Münster 1965, 144f.
32 Umfassend dargestellt bei V. Hahn, Das wahre Gesetz. Eine Untersuchung der Auf¬

fassung des Ambrosius von Mailand vom Verhältnis der beiden Testamente (MBTh
33), Münster 1968.

33 Dassmann, Ambrosius, 222f.218f.



Die Kirche als wahres Israel 183

kannt und in den evangelischen Räten zum vollkommenen Gesetz umgestaltet.

«Die Kirche mahlt das geistige Feinmehl des wahren Gesetzes, in welchem die Schaubrote

des Gesetzes durch die Eucharistie ihre Überhöhung und Erfüllung finden. Die
Kirche entschrotet das Gesetz, weicht den Sauerteig der Pharisäer auf und mengt ihn
in das Mehl ihrer Lehre»34.

In beeindruckender Weise wird das im Barnabasbrief nur behauptete Besitzrecht

der Kirche auf die Schätze des Alten Testaments in den Predigten des

Ambrosius mit den Mitteln der typologischen und allegorischen Schriftauslegung

theologisch begründet. Wer ihn dabei auf die Spur gebracht und ihm
geholfen hat, wird noch zu zeigen sein.

Augustinus steht bei aller Souveränität seiner Theologie in einem nicht zu
unterschätzenden Mass auf den Schultern des Ambrosius - auch im Verständnis

des Verhältnisses zwischen Synagoge und Kirche. Die Charakterisierung
der Kirche als geistiges «wahres Israel» im Gegensatz zu einem vorläufigen,
fleischlichen oder überholten «alten Israel» spielt dabei keine bedeutende Rolle.

Wenn die Wortverbindung von verus und Israel bei Augustinus auftaucht,
ergibt sie sich meistens aus einem Hinweis auf die Schriftstelle Joh 1,47, in der
Jesus von Nathanael sagt: «ecce vere Israelita, in quo dolus non est»35. Ein wahrer

Israelit ist - trotz seiner List, die er gegenüber seinem Bruder Esau
angewandt hat - Jakob, ebenso jeder Christ, der auf Lüge und Täuschung verzichtet36.

Christen sind in Wahrheit «Israeliten», nicht wegen der natürlichen
Abstammung, sondern wegen ihrer gnadenhaften Annahme durch Gott37;
fleischliche und wahre (geistliche) Israeliten gibt es hüben wie drüben, bei
Juden und Christen, Hebräern und Heiden. Zur Weltstadt gehören ebenso
Israeliten, die nur Israeliten dem Fleische nach sind, wie zur Gottesstadt neben
den «wahren Israeliten, den Israeliten dem Fleische und dem Glauben nach»,
auch die Heiden gehören, denen Christus nicht bekannt war, die aber an
Christus auf die Verkündigung hin geglaubt haben38. Gewiss ist Israel Gottes
Volk im eigentlichen Sinn,

«aber, daß es auch bei anderen Völkern einzelne Menschen gegeben hat, die nicht kraft
irdischer, sondern kraft himmlischer Gemeinschaft zu den wahren Israeliten, den

Bürgern des oberen Vaterlandes gehörten, können sie nicht in Abrede stellen»39.

34 Hahn, Das wahre Gesetz, 447; Belege und weitere Ausführungen ebd. 430-447.
35 In Iohannis Evangelium tractatus 7,16 (CCL 36,76). Die mehrere Dutzend umfassen¬

den Stellen lassen sich leicht elektronisch abfragen: vgl. Excerpta CLCLT 4 - Cetedoc
Louani - Inquisitio in vol. I.

36 Z.B. Enarrationes in Psalm. 44,20 (CCL 38,508f.); ibid. 75,2 (CCL 39,1038).
37 Contra Iulianum opus imperf. 4 (PL 45,1430).
38 De civitate Dei 17,16 (CCL 48,581); vgl. Enarrationes in psalm. 65,10 (CCL 39,847).
39 De civitate Dei 18,47 (Übersetzung BKV 28,174).



184 Ernst Dassmann

Als Beweis führt Augustinus - wie viele andere Väter und nicht nur an dieser
Stelle - Hiob an, der weder geborener Israelit noch Proselyt gewesen war und
doch von Gott höchstes Lob erhalten habe40.

Israel ist für Augustinus keine Grösse, die ihre Zeit gehabt hat und dann
durch die Kirche abgelöst wurde. Ubergreifendes Ziel Gottes war von Anfang
die Kirche, durch die alle Menschen, auch die Gerechten des Alten Bundes,
zum Heil gelangten. Die Kirche besitzt eine «intelligible Zeitlosigkeit»41; sie

ist in verschiedener Weise in der Zeit vor Christus, in dieser Weltzeit und
nach der Parusie gegenwärtig. Ahnlich besteht der Unterschied zwischen den
beiden Testamenten weniger in dem Unterschied zweier Heilszeiten, sondern
in dem verschiedener Seinsweisen. Menschen des Neuen Testaments (spiritua-
les) gab es bereits in Israel, alttestamentliche (animales) finden sich noch
gehäuft in der Kirche42. Nur durch diese Entzeitlichung kann Augustinus die
universale Heilsbedeutung der Kirche aufrecht erhalten. Wer immer gerettet
wird, wird es durch die Kirche. Andererseits ist auch die Kirche nicht verus
Israel in Vollendung - noch verharrt sie inter medios clerosn.

Welche Funktionen haben die Juden in der Heilsgeschichte? Wenn sie
selbstbewusst behaupten: «Wir sind es. Von uns ist es gesagt, denn wir sind Israel,

Gottes Volk ...», antwortet ihnen Augustinus, «wie wenn sie vor uns
stünden», dass es zwar ein geistliches Israel gibt. Zu diesem gehören sie aber nicht,
denn sie sind nicht von Gott berufen von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang,

sondern zerstreut in alle Welt - zerstreut, aber nicht getötet entsprechend

der Weisung in Ps 59,1 lf.: «Töte sie nicht, damitsie nicht dein Gesetzvergessen;

zerstreue sie in deiner Macht». Damit ist die Funktion der Juden auf
folgenden Punkt gebracht:

«Deshalb vergeßt ihr nicht das Gesetz Gottes, sondern tragt es überall hin, den
Völkern zum Zeugnis, euch zur Schmach, und ohne es zu verstehen, reicht ihr es dem
Volk [der Kirche], das vom Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang berufen ist»44.

Das ist nüchtern betrachtet eine niederschmetternde Charakterisierung der

religiösen und heilsgeschichtlichen Bedeutung der Juden: Es gab sie und gibt
sie noch immer, weil sie die vera ecclesia bezeugen; weil sie necessarii sunt
credentibus gentibus45. Augustinus fällt sein Urteil über die Juden, wie wenn
sie noch vor ihm stünden. In Wirklichkeit dürften sie nur noch literarische

40 Vgl. Hiob (E. Dassmann), RAC 15, Stuttgart 1991, 369.386.403.
41 Ratzinger, Volk 300.
42 De baptismo 1,15,24 (PL 41,122): Sicut enim in sacramentis veteris testamenti vivebant

quidam spirituals, ad novum testamentum, quod tunc occultabatur, occulte pertinentes:
sic nunc in sacramento novi testamenti, quod iam revelatum est, plerique vivunt animales.

43 Enarrationes in psalm. 67,20 (PL 36,825). Vgl. Ratzinger, Volk, 305.
44 Adversus Iudaeos 7,9 (Übersetzung: Kirche und Synagoge [o.Anm. 27] 94).
45 Enarrationes in Psalmos 58,1,22 (PL 36,705); vgl. Simon, Verus Israel, 119.



Die Kirche als wahres Israel 185

Kontrahenten gewesen sein, die für seine Gemeinde weder eine theologische
Gefahr noch eine seelsorgerliche Herausforderung bedeutet haben.

Am Ausgang der Spätantike und mit nicht unerheblichen Auswirkungen
auf die kirchliche Theologie und Praxis des Mittelalters steht Gregor der
Grosse. Seine umfassende cura universalis ecclesiae schliesst die Juden nicht
aus, zu denen er ein vergleichsweise entspanntes Verhältnis besass. Er bemühte

sich um eine korrekte Beurteilung der theologischen Beziehung zwischen
Synagoge und Kirche und um eine angemessene Behandlung der bekehrungsunwilligen

und zur Bekehrung bereiten Juden seiner Zeit46.

Obwohl an einer heilsgeschichtlichen Bestimmung der Kirche stark
interessiert, legt er auf eine Konfrontation zwischen der Synagoge als einem
überwundenen und der Kirche als dem «wahren» Israel keinen Wert. Dagegen
betont er auffällig die Entstehung der Kirche ex circumcisione et ex gentibus47
sowie die endzeitliche Rettung der übriggebliebenen Hebräer. Nicht die
heilsgeschichtliche Ablösung, sondern die Parallelität zwischen dem alten und
dem neuen Volk Gottes bewegt ihn.

«Das alte Volk hatte Väter vor dem Gesetz, unter dem Gesetz und schließlich die
Propheten. Im neuen Volk aber haben zunächst die Erstlinge der Hebräer geglaubt, dann
ist die Fülle der Heiden im Glauben nachgefolgt, und schliesslich wird am Ende der
Welt der Rest der Hebräer gerettet werden»48.

In der heilsgeschichtlichen Realisierung der Kirche, die von Anbeginn der
Welt, ab ipso mundi exordio49, existiert und von Anfang an universalistisch auf
die gesamte zu erlösende Menschheit ausgerichtet war50, relativiert sich
allerdings die israelitische Episode der Kirche.

Zum Schluss sei noch ein kurzer Blick auf einige griechisch sprechende
Theologen geworfen. Unter ihnen eröffnet Irenäus von Lyon (gest. um 200)
die Diskussion. Seine Theologie muss zwar in vielem als noch unfertig gelten,
hat aber vor allem auf die Lehrentwicklung im lateinischen Raum spürbar
eingewirkt. Irenäus' gegen die gnostische Bedrohung entwickelte und pauli-
nisch begründete These (vgl. Eph 1,10) von der recapitulatio - Gott hatte
einen guten Heilsplan, die Menschen haben ihn durch die Sünde gestört, Chri-

46 E. Dassmann, Der Große - Papst Gregorius, in: Roma Patristica, FS E. Gatz, Regens¬

burg 2003, 242-244; M. Fiedrowicz, Das Kirchenverständnis Gregors des Großen (RQ
Suppl. 50), Rom/Freiburg/Wien 1995, 169.

47 Ein wenig anachronistisch taucht das Thema der Kirche aus Juden und Heiden im 5.

Jahrhundert für kurze Zeit auch in der römischen Ikonographie auf; für S. Sabina vgl.
C.F. Faldi Guglielmi, Roma. Basilica di s. Sabina (Tesori d'arte cristiana 4), Bologna
1966, 95f. u. Abb. 96; Ecclesia (W. Greisenegger), LCI 1, Freiburg i.Br. 1968, 562.565.

48 Ezechielhomilien 2,4,5 (CCL 142, 261, 155/60); vgl. Fiedrowicz, Kirchenverständnis,
118-123.

49 Moralia 3,17,32 (CCL 143,135).
50 Vgl. Fiedrowicz, Kirchenverständnis, 110-112.



186 Ernst Dassmann

stus hat ihn wiederhergestellt - verhindert von vornherein eine zu negative
Beurteilung der israelitischen Periode der Heilsgeschichte.

Zwischen Altem und Neuem Testament muss Kontinuität bestehen,
damit ersteres als Glaubensgrundlage für die Kirche erhalten bleibt. Christus hat
schon durch Mose und die Propheten gesprochen.

«Daß aber die Schriften des Mose Worte Christi sind, hat er den Juden selbst gesagt,
wie Johannes das im Evangelium festgehalten hat: <Hättet ihr Mose geglaubt, hättet ihr
auch mir geglaubt, denn über mich hat er geschrieben») (Joh 5,46)51.

Das mosaische Gesetz wird als Vorbild neutestamentlicher Vorschriften
gedeutet. Die Reinheitsvorschriften z.B.

«waren als Vorausbild der künftigen Dinge gegeben, wie wenn das Gesetz einen
Schattenriß herstellen und die ewigen Dinge auf zeitlichen, die himmlischen auf irdischen
skizzieren würde»52.

Aufgrund solcher Voraussetzungen kommt Irenaus zu einer weithin
positiven Beurteilung Israels, dessen Vorläufigkeit den Wert seiner Stellung im
göttlichen Heilsplan nicht verringert. Irenäus beschreibt die israelitische
Periode als «eine Zeit der Mitte»: Vor Abraham fanden die Gerechten
unbeschnitten zum Heil, mit Abraham wurde die Beschneidung zum Heilszeichen,

nach Christus ist sie überholt. Beschneidung und Gesetz, die religiösen
Kennzeichen Israels, «haben die mittleren Zeiten ausgemacht»53. Alle Apostel
haben gelehrt,

«daß es zwei Synagogen in zwei Völkern gab und es trotzdem ein und derselbe Gott
ist, der sie beide zum Nutzen der Menschen eingerichtet hat». Ebenso: «Daß das erste
Testament weder unnütz, noch vergeblich oder zufällig gegeben worden ist». Es stellt
in Bildern dar, «was jetzt in der Kirche ist»54.

Scharf abgelehnt werden von Irenäus allein die Juden, die jetzt noch nicht an
Christus glauben. Sie stehen auf gleicher Stufe mit Gottesleugnern und
Häretikern55.

Ahnliche Akzente wie Irenäus setzt Origenes. Dass der im 3. Jahrhundert
zu Recht als grösster Exeget der Heiligen Schrift geltende Alexandriner - von
dem Ambrosius von Mailand viel gelernt hat, auch wenn er behauptet,
Origenes sei in der Erklärung des Alten Testaments fruchtbarer gewesen als in
der des Neuen56 - Israel hohen Respekt entgegenbringt, wird an vielen Stellen
deutlich. Die Kirche ist der Synagoge Dank schuldig, weil sie - wie die Ägyp-

51 Adversus haereses 4,2,3 (Ubersetzung nach N. Brox, FC 8/4,23).
52 Ebd. 4,11,4 (87); weitere Ausführungen und Belege bei Kohlgraf, Ekklesiologie (o.

Anm. 3) 98f.
53 Adversus haereses 4,25,1 (201).
54 Ebd. 4,32,2 (252).
55 Ebd. 4,18,4 (144); vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 100.
56 Epistula 65[75],1 (CSEL 82,2,156); vgl. Dassmann, Ambrosius, 209f.



Die Kirche als wahres Israel 187

ter den Juden den Mosesknaben - ihr das Gesetz aufgezogen hat. Von der

Synagoge hat sie die Heilige Schrift übernommen und daraus den guten Wein des

Gesetzes und der Propheten verkostet; sie stammt aus dem Gottesvolk des

Alten Testamentes und kann als Tochter der Synagoge betrachtet werden57.

Allerdings sind die Offenbarungen Gottes nicht in einer harmonischen
Erbfolge von der älteren auf die jüngere Schwester übergegangen. Beide
stehen sich vielmehr feindlich gegenüber58. Origenes beschreibt die Gegensätze
in aller Schärfe. In Contra Celsum wehrt er sich gegen den Vorwurf, die Kirche

sei eine jüdische Sekte ohne göttliche Legitimation59. In Wirklichkeit
besitzen die Juden keinen Anspruch mehr auf die Verheissungen des Alten
Testaments, da sie die Heiligen Schriften fleischlich missverstanden und die
Gebote Gottes nicht gehalten haben. Jetzt leben die Juden in der Finsternis, während

die Kirche im Licht wandelt60.
Gewiss wird die Erfahrung, dass sich selbst unter der Bedrohung durch die

Staatsmacht zahlreiche Heiden in Alexandrien der Kirche zuwandten, während

sich die Juden verweigerten, Origenes' Hermeneutik der Schriftauslegung

beeinflusst haben61. Umgekehrt kann er nicht leugnen, dass in der
verfinsterten Synagoge erleuchtete Gerechte und in der erleuchteten Kirche
verfinsterte Christen gelebt haben - eine Beobachtung, die von vielen anderen
Vätern wiederholt wird. Darum geht er nicht so weit wie ein - namentlich
nicht genannter - Exeget, der die Sterne am Himmel in der Verheissung Gottes

an Abraham (Gen 22,15-17) auf die Christen und den Sand am Meer auf
die Juden gedeutet hatte. Er ist vielmehr der Ansicht,

«daß beide Beispiele auf beide Völker angewandt werden können. Denn auch im Volk
der Juden gab es viele Gerechte und Propheten, für die mit Recht das Beispiel von den
Sternen gilt; und in unserem Volk gibt es viele, die Irdisches im Sinn haben und deren
Unverständnis schwerer wiegt als der Sand des Meeres».

Mit letzteren sind nicht nur die Häretiker gemeint. Keiner kann sich in
Sicherheit wiegen,

«denn solange einer von uns die Gestalt des Irdischen nicht ablegt und die Gestalt des

Himmlischen anzieht, gelten für ihn die irdischen Beispiele»62.

57 Fragment 118 der Klagelieder Jeremiae 4,22 (GCS 3,278); weitere Belege bei H.J.
Vogt, Das Kirchenverständnis des Origenes (BoBKG 4), Köln/Wien 1974, 194-198; F.
Ledegang, Mysterium Ecclesiae, Proefschrift, 2 Bde., Nijmegen 1992, 1,344-348; 2,196-
198.

58 In Cant. hom. 2,3 (GCS 8,45); in psalm. 118,98 (PG 12,1605).
59 Belege bei Kohlgraf, Ekklesiologie, 102.
60 Comm. in Matth, ser. 134 (GCS 11,278).
61 Vogt, Kirchenverständnis, 195.
62 In Gen. hom. 9,2 (Übersetzung nach Th. Heither, Origenes. Homilien zum Buch

Genesis (Edition Cardo 90), Köln 2002, 140f.



188 Ernst Dassmann

Doch abgesehen von dieser Individualisierung der ekklesialen Heilswirksamkeit

besteht kein Zweifel: Die aus der von Gott gepflanzten Wurzel Israels

herausgewachsene Kirche ist das «wahre Israel». Die ecclesia Domini, quae est

verus IsraheP, hat die Früchte gebracht, die Gott von Israel verweigert worden

sind. Die Kirche war schon immer in dieser Weltzeit anwesend und die
Gerechten des Alten Bundes befanden sich in ihr. Im Alten Bund war die Kirche

noch klein und unmündig, sie stand unter der Obhut von Vormündern,
bis ihr Bräutigam Christus kam und sie frei und erwachsen werden liess64.

«Die Kirche ist das wahre Israel, das wahre Israel war immer schon die
Kirche»65.

Unter den griechischen Theologen des 4. Jahrhunderts hat sich vor allem
Johannes Chrysostomus intensiv mit der Judenfrage beschäftigt, die ihn -
anders als Ambrosius und Augustinus - nicht nur theoretisch-theologisch
bewegte, sondern ihm in Antiochien auch praktisch-pastoral auf den Nägeln
brannte66. Doch als dem herausragenden Paulusexegeten der östlichen Kirche
ist ihm auch die theologische Seite des Problems nicht verschlossen geblieben;
er entfaltet sie besonders in den von ihm in zahlreichen Homilien kommentierten

paulinischen Briefen an die Römer und Epheser67. Wie schon Paulus
und alle nachfolgenden Theologen steht Chrysostomus vor der Schwierigkeit,

den Wert des Judentums relativieren zu müssen, wenn er die Neuheit
und Wahrheit des Christentums herausstellen will, ohne die besondere
Heilsbedeutung Israels leugnen zu können. Seine Antworten setzen eigene Akzente,

die sich - bei aller Paulusverehrung des Antiochener Predigers68 - von den

paulinischen Antworten deutlich unterscheiden.
So fehlt ihm schon die persönliche Betroffenheit des Apostels, dem das

Abseitsstehen seines Volkes unendlichen Kummer bereitet hatte; Chrysostomus

dagegen fasziniert viel stärker als das Schicksal der Juden die nachpauli-
nische Thematik des Epheserbriefes von den in der Kirche zum Christusleib
berufenen Heiden. Die in Rom 9-11 von Paulus als unverlierbar bezeugte

63 In Iesu Nave hom. 14,1 (GCS 7,382).
64 In Cant. lib. 1 (GCS 8,98).
65 Vogt, Kirchenverständnis, 197.
66 Vgl. R. Brändle, Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386-387. Ein Beitrag

zur Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft, Jud 43 (1987) 142-160; Johannes
Chrysostomus I (ders.), RAC 18, Stuttgart 1998, 461-463; ders., Johannes Chrysostomus,
Stuttgart 1999, 36-39; A.-M. Malingrey, La controverse antijudaique dans l'œuvre de

Jean Chrysostome: De l'antijudaisme antique à l'antisémitisme contemporain, hg.v.
V. Nikiprowetzky, Lille 1979, 87-104.

67 Vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 107-145; P. Gorday, Principles of Patristic Exegesis.
Romans 9-11 in Origen, John Chrysostom, and Augustin (SBEC 4), New York/
Toronto 1983, 107-135.

68 Vgl. E. Dassmann, Zum Paulusverständnis in der östlichen Kirche, JAC 29 (1986) 33f.

(mit weiterer Literatur).



Die Kirche als wahres Israel 189

heilsgeschichtliche Erwählung der Juden schrumpft bei Chrysostomus von
einem qualitativen zu einem zeitlichen Vorzug. Warum stellt Paulus in Rom
1,16

«den Juden vor den Griechen? Was heißt das? Nicht daß der Jude, weil er der erste ist,
mehr Gnade empfängt... Das <Zuerst> besagt nur einen Vorzug in der Reihenfolge»69.

Abraham war zunächst Stammvater

«der Unbeschnittenen, die ihm wegen des Glaubens zugehören, dann erst der Beschnittenen.

Er ist nämlich in zweifacher Weise Stammvater»70.

Nicht nur die Beschneidung, auch das Gesetz ist heilsgeschichtlich überholt.

Es sollte den Juden Gottes Willen offenbaren und ihnen ein gottgefälliges

Leben ermöglichen. Dabei ist Gott mit seinen Forderungen soweit
heruntergegangen, dass sein geschriebenes Gesetz in einzelnen Fällen weniger
forderte als das für die Ffeiden verbindliche Sittengesetz71. Doch die Juden haben
ihre Chance nicht genutzt und befinden sich jetzt den Heiden gegenüber im
Nachteil72. Was für Paulus das Volk Israel für immer von den Heiden
unterscheidet: Kindschaft, Herrlichkeit, die Verheissungen Gottes, die Vorväter,
die fleischliche Abstammung Christi (Rom 9,4f.), verkommt bei Chrysostomus

zu einer jüdischen Anmassung73. Wie alle Väter erwartet auch er die

Rettung Israels am Ende der Zeit; sie erscheint ihm aber weniger im paulinischen
Sinn als eschatologische Rettungstat Christi, sondern - in Ubereinstimmung
mit seiner synergistischen Gnadenauffassung74 - als die Bekehrung der zur
Einsicht gekommenen Juden75.

Die bisher aus den Römerbriefhomilien erhobene Beurteilung Israels setzt
sich fort und verschärft sich in Chrysostomus' Homilien zum deuteropauli-
nischen Epheserbrief und entfernt sich zugleich weiter nicht nur von den
genuin paulinischen Intentionen, sondern auch von dem Grundanliegen des

Epheserbriefes. Ging es letzterem darum, die wachsende Heidenkirche zu
ermahnen, ihren Ursprung nicht zu vergessen, sollen sich nach Chrysostomus
die Christen gegen die von der Synagoge immer noch behauptete Uberlegen-

69 Homilia in Rom. 2,6 (PG 60,409).
70 Ebd. 8,3 (PG 60,458).
71 Ebd. 13,4 (PG 60, 512); vgl. R. Brändle, IlTKATABAZIZ als hermeneutisches und

ethisches Prinzip in der Paulusauslegung des Johannes Chrysostomus, in: Stimuli,
hg.v. G. Schöllgen, C. Schölten 0AC ErgBd. 23), Münster 1996, 300.

72 Homilia in Rom. 6,1 (PG 60,433).
73 Ebd. 16,2 (PG 60,550).
74 R. Brändle, Synergismus als Phänomen der Frömmigkeitsgeschichte, dargestellt aus

den Predigten des Johannes Chrysostomus, in: Gnadenwahl und Entscheidungsfreiheit
in der Alten Kirche, hg.v. F. von Lilienfeld, E. Mühlenberg (Oikonomia 9),

Erlangen 1980, 69-89.
75 Homilia in Rom. 19,7 (PG 60,592).



190 Ernst Dassmann

heit wehren. Die Heidenkirche ist von Anfang an im Willen Gottes verankert
und definiert sich nicht in Kontinuität zum Volk Israel als ganzem. Als
Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes (Eph 2,19) sind die Heidenchristen

«nicht einfach in die Stadt Israel, sondern in die der heiligen und großen Männer, Abraham

und Mose und Elija, eingeschrieben worden»76.

Die Kirche verbindet keine gemeinsame Geschichte mit dem jüdischen Volk;
sie ist nicht mit Israel insgesamt verbunden, sondern nur mit den Menschen
des Alten Bundes, die ihrerseits weniger als Vorausbilder der Kirche, denn als

Glieder der Kirche durch Glauben und Tugend gelten können77. Erlösung
bedeutet nicht, dass die Heiden an den Vorzügen der Juden Anteil erhalten hätten,

sondern dass beide ein neues Drittes geworden sind.

«Der Jude wird dann mit dem Heiden verbunden, wenn er gläubig wird. Gleichwie
diejenigen, die zwei untere Wohnungen bewohnen, während über ihnen eine (weitere)
bewundernswerte und große Wohnung sich befindet, einander nicht sehen können, bis
sie oben angelangt sind»78.

Mit der Vorstellung von der Kirche als dem «wahren Israel» lassen sich solche

Aussagen kaum verbinden. Die Kirche ist für Chrysostomus weit mehr als ein
verus Israel.

IV.

Uberblickt man die hier - zugegebenermassen spärlichen und mehr zufälligen
- mitgeteilten Beobachtungen, darf zusammenfassend festgestellt werden,
dass der Ausdruck verus Israel als Bildwort im Vergleich mit anderen
metaphorischen Beschreibungen der Kirche nur eine untergeordnete Rolle spielt.
Verus Israel war ja nicht einfach ein Bild - wie Leib und Haus oder Jungfrau
und Mutter -, das sich nach Belieben ausmalen liess und mit unterschiedlichsten

Assoziationen aus dem Natur- und Kulturbereich angereichert werden
konnte. Es vergegenwärtigte eine Wirklichkeit, die eine Stellungnahme
herausforderte.

Betrachtete man Israel im Hinblick auf die Verbindung zwischen Altem
und Neuem Bund (Testament), besass es eine andere Qualität als in Bezug auf
das Verhältnis von Synagoge und Kirche bzw. Juden und Christen. Eine
wichtige Rolle in der Bewertung Israels spielte sodann die Richtung, in der die

Argumentation zielte. Richtete sie sich gegen heidnische oder markionitisch-

76 Homilia in Eph. 6,1 (PG 62,43).
77 Homilia in Eph. 10,1; vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 119.125.136 mit weiteren Belegen

und Literaturverweisen.
78 Homilia in Eph. 5,3 (PG 62,40).



Die Kirche als wahres Israel 191

manichäische Angriffe, die die Kirche als traditionslose Neuerung auf dem
religiösen Markt disqualifizieren oder sie von jüdischer Verfremdung emanzipieren

wollten, musste Israels Werthaftigkeit herausgestellt werden. Als
«wahres Israel» konnte die Kirche dann alle Verheissungen Gottes auf sich
beziehen und sich als Heimat der Gottesfreunde des Alten Bundes betrachten,
ohne Israels Versagen und die Sünden des jüdischen Volkes mittragen zu müssen.

Wollte man dagegen gegen jüdische Ansprüche die Neuheit der von Christus

gestifteten Kirche herausstellen, musste die Vorläufigkeit Israels betont
werden, das nur eine heilsgeschichtliche Episode gewesen war, die von der
Kirche von vorn und hinten umfangen wird. Ob das Bildwort verus Israel
dann noch ausreichte, um das nicht nur geschichtlich, sondern wesentlich
Neue der Kirche angemessen zu verkünden, wird von den frühchristlichen
Autoren verschieden beantwortet. Für alle Antworten gilt, dass sie in einem
historischen Kontext erfolgt sind, der für die heutige Situation nicht mehr
gilt. Der gegenwärtige jüdisch-christliche Dialog wird verus Israel als Bild für
die Kirche wohl nur noch unter Vorbehalt heranziehen79.

Abstract

Die Bezeichnung der Kirche als Verus Israel spielt im Vergleich mit anderen Bildworten
(wie Leib, Haus, Jungfrau oder Mutter) in der frühchristlichen Ekklesiologie nur eine

untergeordnete Rolle. Andererseits war sie keine neutrale Bilderfindung, sondern kollidierte
mit dem Israelanspruch der Juden.

79 Vgl. die ausgewogene Darstellung in der Erklärung des 2. Vatikanischen Konzils
Nostra aetate 4; dazu A. Gerhards, Absolutheitsanspruch der Christen?
Liturgiewissenschaftliche Anmerkungen zur gegenwärtigen Verhältnisbestimmung von Judentum

und Christentum, in: Wege der Theologie, FS H. Waldenfels, Paderborn 1996,

245-258; K. Kienzier, Die Juden im Katechismus der Katholischen Kirche (1992), in:
ebd. 563-574; E. Dirscherl, Die besondere Nähe zwischen Judentum und Christentum
als Anfrage an die pluralistische Religionstheologie, in: ebd. 495-511 (bes. 505-10); W.
Kinzig, Closeness and Distance. Towards a New Description of Jewish-Christian
Relations, Jewish Studies Quarterly 10 (2003) 274-290; ders., Warum ist der Gott der
Christen ein dreieiniger Gott? Historische Überlegungen zur Trinitätslehre im Horizont

des christlich-jüdischen Gesprächs, in: «... um Seines NAMENS willen». Christen

und Juden vor dem Einen Gott Israels, hg.v. J.M. Schmidt, U. Kriener,
Neukirchen-Vluyn 2005, 102-117; P. Ochs, Dreifaltigkeit und Judentum, in: Der
lebendige Gott. Auf den Spuren neueren trinitarischen Denkens, hg.v. R. Weth,
Neukirchen-Vluyn 2005, 75-84; E. Schönemann, Bund und Tora. Kategorien einer im
christlich-jüdischen Dialog verantworteten Christologie (Diss.theol. Bonn 2005)

(erscheint demnächst). Die Mehrzahl der Untersuchungen beschäftigt sich mit Gotteslehre,

Christologie, Soteriologie und Eschatologie, weniger mit der Ekklesiologie.



192 Ernst Dassmann

Die Bewertung des Ausdrucks bei den frühchristlichen Schriftstellern ist zwiespältig.
Wollten sie in den Verfolgungen oder gegen markionitische und manichäische Häretiker
die heilsgeschichtliche Kontinuität der Kirche betonen, wurde Verus Israel zur Klammer
zwischen Kirche und Synagoge. Stand dagegen die Neuheit des christlichen Glaubens, der
Gesetz und Beschneidung sowie in geistigem Verständnis auch das Alte Testament überholt

hatte, im Mittelpunkt der Argumentation, wurde Verus Israel zu einem Kampfbegriff,
der den Israelanspruch der Synagoge bestritt.

Dieser unterschiedliche Gebrauch des Bildwortes in den Paulusbriefen und im
Epheserbrief sowie seine Verwendung im Barnabasbrief, bei Tertullian, Ambrosius,
Augustinus, Gregor dem Grossen, Irenäus, Origenes und Johannes Chrysostomus wird hier
kurz skizziert.

Ernst Dassmann, Bonn


	Die Kirche als wahres Israel

