Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche als wahres Israel

Autor: Dassmann, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche als wahres Israel

I.

Die Kirchenviter beschreiben Wesen und Wirken der Kirche in zahlreichen
Bildern und Vergleichen, die zu einem grossen Teil von der Heiligen Schrift
vorgegeben sind, aber auch aus Natur, Mythologie und dem politischen Be-
reich stammen und teilweise schon von der spatantiken Metaphorik zur Be-
schreibung gesellschaftlicher Phinomene verwandt worden sind. Die Kirche
ist Leib Christi, Jungfrau und Mutter und Haus Gottes, sie gleicht einem
Schiff oder dem Mond und wird versinnbildet durch eine grosse Zahl alt- und
neutestamentlicher Personen!. Als von heilsgeschichtlicher Bedeutung und
kirchengeschichtlicher Brisanz hat sich die Bezeichnung der Kirche als verus
Israel erwiesen, iiber die hier einige Beobachtungen mitgeteilt werden sollen.
Sie wollen nicht das ganze spannungsvolle Verhiltnis zwischen Kirche und
Synagoge in den fruhchristlichen Jahrhunderten beleuchten, dem Vorwurf ei-
nes christlichen Antijudaismus oder sogar Antisemitismus nachgehen oder
die Probleme entfalten, die mit der Entstehung, dem Einfluss und dem Unter-
gang des Judenchristentums bzw. einer ecclesia ex circumcisione gegeben wa-
ren?, sondern nur skizzieren, welche theologischen Absichten, aber auch
Schwierigkeiten sich mit der frithchristlichen Selbstbezeichnung der Kirche
als verus Israel verbanden.

Aus der reichhaltigen Literatur sei nur verwiesen auf H. Rahner, Symbole der Kirche.
Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg 1964; H.-J. Vogt, Bilder der frithen Kirche.
Bildworte der Bibel bei den Kirchenvitern. Kleine Geschichte des Credo, Miinchen
1993, 10-59; Kirche II (bildersprachlich) (E. Dassmann), RAC 20, Stuttgart 2004, 965-
1022.

Vgl. M. Simon, Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans
’empire Romain (135-425), Paris 1964; dazu F. Parente, Verus Israel di Marcel Simon a
cinquant’anni della publicazione, in: Verus Israel. Nuove prospettive sul giudeocri-
stianesimo. Atti del Colloquio di Torino (1999), hg.v. G. Filoramo, C. Gianotto
(Biblioteca di cultura religiosa 65) Brescia 2001, 19-46 (weitere einschligige Literatur
findet sich in den verschiedenen Beitrigen der Kolloquiums-Publikation); H.C. Bren-
necke, Kirche und Israel - Kirche als Israel. Bemerkungen zu einigen Voraussetzun-
gen von Augustins Schriftauslegung, in: Exegese vor Ort, FS P. Welten, hg.v. Ch.
Maier, R. Liwak, K.P. Jérns, Leipzig 2001, 27-45; ders., Die Kirche als das wahre und
neue Israel, in: Patristica et Oecumenica, FS W.A. Bienert, hg.v. P. Gemeinhardt, U.
Kiithneweg (MThSt 85), Marburg 2004, 3-16; ders., Kirche als wahres Israel. Ein apolo-
getischer Topos in der Auseinandersetzung mit Markion und der Gnosis?, in: Ad
veram religionem reformare. Friihchristliche Apologetik zwischen Anspruch und
Wirklichkeit, hg.v. A. von Stockhausen, C. Schubert (erscheint demnichst).

ThZ 2/62 (2006) S. 174-192



Die Kirche als wahres Israel 175

Dabei kann natiirlich nicht unterschlagen werden, dass die Proklamation
der Kirche nicht nur als «zweites» oder «neues», sondern als «wahres Israel»
den Charakter literarischer Metaphorik oder einer Bilderfindung tibersteigt,
weil diese Bezeichnung der Kirche keine neutrale Wirklichkeit vergegen-
wirtigt, die von niemandem sonst beansprucht wird. Die Kirche als Leib,
Haus, Jungfrau oder Mond zu bezeichnen, macht niemandem einen Besitz
oder Anspruch streitig. Land und Volk «Israel» sind dagegen unabhingig von
ihren politischen und territorialen Verwirklichungen Gegenstinde gottlicher
Verheissung, die keine blossen Bilder bleiben, wenn sie von einer Gruppe fiir
sich reklamiert oder einer anderen abgesprochen werden. Neben polemischen
Spitzen entfaltet die frithchristliche Theologie aber mit Hilfe des Bildwortes
vom «wahren Israel» und den damit verbundenen biblischen Inhalten wichti-
ge Aspekte kirchlichen Selbstverstindnisses, das ohne seinen alttestamentlich-
jiidischen Wurzelgrund nicht zu beschreiben ist.

1L

Den Anfang macht Paulus, der unabhingig von Beschneidung und Unbe-
schnittensein Friede und Erbarmen iiber das Israel Gottes herabruft (Gal
6,16). Judentum ist kein Vorzug und Heidentum kein Mangel mehr. Nicht
alle Ausserungen des Paulus sind von dieser Ausgewogenheit. Ausgesprochen
polemische Urteile tiber Israel, das sich Christus verweigert hat, konkurrieren
mit Kundgaben grosser Sympathie fiir die Juden, die auch sein Volk sind. Pau-
lus sieht scharfe «Gegensitze zwischen Altem und Neuem in Christus, aber
auch das bleibend Giiltige, das in Gottes Handeln und Erwihlen zu suchen
ist»*. Die Widerspriiche sollte man nicht zu harmonisieren versuchen, son-
dern als Folge des existentiellen Ringens Pauli um sein Verhiltnis zu Israel be-
stehen lassen, dem er als wahrer Israelit schicksalhaft verbunden ist (II Kor
11,211.). Sie setzen sich in der frithchristlichen Theologie in ithrem Bemiihen
um die Verhiltnisbestimmung zwischen Kirche und Synagoge fort.
Versucht man Pauli Israeltheologie wenn auch nicht in einen wider-
spruchslosen Zusammenhang zu bringen, so doch ihre Widerspriichlichkei-
ten zu strukturieren, ergeben sich verschiedene Modelle*: In der breit ausge-
fiihrten Adam-Parallele von R6m 5,12-21 spielt Israel weder positiv noch ne-

3 P. Kohlgraf, Die Ekklesiologie des Epheserbriefes in der Auslegung durch Johannes
Chrysostomus (Hereditas 19), Bonn 2001, 146. Die Literatur zum Thema Paulus -
Israel soll hier nicht erschopfend aufgefiihrt werden. Hingewiesen sei nur noch auf J.
Gnilka, Paulus von Tarsus (HThK.S 6), Freiburg 1996, 281-289; R.A. Schmitt, Gottes-
gerechtigkeit - Heilsgeschichte - Israel in der Theologie des Paulus (EHS.T 24Q),
Frankfurt a.M. 1984, bes. 67-127.194-230.

*  Kobhlgraf, Ekklesiologie, 145-147; Schmitt, Gottesgerechtigkeit, 133-144.



176 Ernst Dassmann

gativ eine Rolle; der Macht der Siinde durch Adam wird ohne heilsgeschicht-
liche Verkniipfung die Ubermacht der Gnade gegeniibergestellt. Anders die
heilsgeschichtliche Erinnerung an die Treue Gottes zu den Verheissungen an
Israel in R6m 9-11; sie werden durch die Verstockung des jiidischen Volkes
nicht zunichte gemacht, sondern durch die Berufung der Heiden noch iiber-
boten. Auch wenn Israel versagt hat, die Kirche der Heiden darf niemals ver-
gessen, was sie dem jiidischen Wurzelstock verdankt, dem sie unverdienter-
weise aufgepfropft worden ist. Der Apostel selbst empfindet kein Uberlegen-
heitsgefiihl gegentiber seinem Volk, sondern erwartet mit Sehnsucht die Ret-
tung von Israels Rest.

Zwischen die beiden vorgenannten Modelle von Rém 5 und 9-11 schiebt
sich die Interpretation von Abrahams Glaube und Moses’ Gesetz in R6m 4,1-
24 und Gal 3,6-25. Hier halten sich heilsgeschichtliche Kontinuitdt und Dis-
kontinuitit die Waage. Da die leibliche Abstammung von Abraham nichts
niitzt, relativiert sich der Riickbezug der Kirche auf das auserwihlte Volk Is-
rael. Trotzdem sind Abraham sowie andere alttestamentliche Minner und
Frauen, die wie Abraham aus dem Glauben an Gottes Verheissungen gelebt
haben, Typoi christlicher Existenz, eine «Wolke von Zeugen» (Hebr 12,1),
auf die sich die Kirchenviter in ihren ekklesiologischen Beweisfilhrungen mit
Vorliebe berufen haben.

Israel und die Kirche sind bei Paulus scharf entgegengesetzt, zugleich viel-
fach aufeinander bezogen. Eine breite Palette von Wertungen in der frith-
christlichen Ekklesiologie ist damit vorgebildet, die noch um das in Eph 2,11-
18 vorgestellte deuteropaulinische Modell erginzt werden muss, mit dem eine
neue Frontstellung erkennbar wird. Fiir Paulus - und die Mehrzahl der neu-
testamentlichen Schriftsteller - lautete die Frage, die ihnen nicht nur von ih-
ren judischen Glaubensbriidern gestellt wurde, sondern die sie auch selbst be-
dringte, wie man Gesetz und Beschneidung aufgeben und sich trotzdem als
legitime Erben der Verheissungen Gottes an Israel verstehen konnte®. Geniig-
te es zu sagen: «Christus ist das Ende des Gesetzes» (Rom 10,4), oder galt nicht
auch weiterhin: Es «wird auch nicht der kleinste Buchstabe des Gesetzes vergeben,
bevor nicht alles gescheben ist» (Mt 5,18) — wobei in beiden Fillen offen bleiben
konnte: das Ende welchen Gesetzes?

Auf dem Apostelkonzil (Apg 15,6-29) hatte man noch erbittert um die
Weitergeltung oder Freiheit von Gesetz und Beschneidung in der Kirche ge-
rungen. Den Epheserbrief plagen diese Unsicherheiten nicht mehr. Er erin-
nert die Mitglieder der Gemeinde daran, dass sie einst Heiden waren und von
den nur dusserlich beschnittenen Juden Unbeschnittene genannt wurden.
Denn damals waren sie ohne Christus vom Bund der Verheissung getrennt

5 E. Dassmann, Der Stachel im Fleisch. Paulus in der friithchristlichen Literatur bis
Irenius, Miinster 1979, 311.54f.



Die Kirche als wahres Israel 177

(Eph 2,11f.). In Christus sind sie jetzt aus Fernen zu Nahen, aus Fremden
ohne Biirgerrecht zu Hausgenossen Gottes geworden. Die trennende Scheide-
wand ist durch Christi Tod gefallen (Eph 2,13f.). Jetzt gibt es nicht mehr zwei
Israel, zwei Volker, zwei Biinde, sondern die Kirche ist zum Gottesvolk ge-
worden. Zu ihr gehoren auch die Juden, wenn sie an Christus als den Messias
glauben. Thnen gebiihrt sogar in der Kirche als ersten Heimatrecht, was die
Gemeinde nicht vergessen sollte, auch wenn nicht mehr viele Judenchristen
zu ihr gehoren®. Eine Auseinandersetzung zwischen Israel und Kirche als al-
tem und neuem Volk Gottes findet nicht statt’; nicht die heilsgeschichtliche
Zukunft des alten Israel interessiert den Epheserbrief, sondern das friedliche
Miteinander von Juden- und Heidenchristen in der einen Kirche. Es ist eine
enggefiihrte Sichtweise, die sich aus der konkreten Situation des Briefes ergibt
und in der Folgezeit in der Diskussion um den Anspruch der Kirche, das wah-
re Israel zu sein, nicht beibehalten werden kann.

Womit begriindet die Kirche diesen Anspruch? Wohl nicht schon mit dem
Namen ecclesia an sich, den sich die Urgemeinde in Jerusalem als Inbegriff ih-
res Selbstverstindnisses als neues Gottesvolk gegeben hat und der von Paulus
dann zur Bezeichnung der einzelnen Ortsgemeinden verwandt worden ist®.
Mit ecclesia wollen die Jerusalemer weniger eine Diskontinuitit, sondern viel
eher ihren Anspruch auf ganz Israel betonen; und Paulus kann, wenn er von
der ecclesia spricht — anders als beim Begriff Israel - auf heilsgeschichtliche
Verkniipfungen und Abgrenzungen verzichten und die christliche Gemeinde
direkt christologisch begriinden’.

Wollte die Kirche als das wahre Israel wahrgenommen werden, musste sie
begriinden, warum einige der Phinomene, die das erste Israel konstituiert hat-
ten, iiberholt waren und aufgegeben werden konnten und andere mit verwan-
deltem Inhalt von der neuen Glaubensgemeinschaft ubernommen wurden.
Konkret ging es um die Neubewertung bzw. genuin christliche Interpretation
von Gesetz, Beschneidung und Opfer, um die Verbindlichkeit des Sabbats
und die Weitergeltung der Heiligen Schrift des Alten Testaments.

Was das Gesetz anbetrifft, hatte Jesus es ja nicht in jeder Hinsicht beendet.
Eine neue Gesetzlichkeit wird méglich, wenn das Gesetz nicht einfach aufge-
16st, sondern - im Sinne der Antithesen der Bergpredigt (Mt 5,27-48) - erfiillt

¢ Kobhlgraf, Ekklesiologie, 91.

7 H. Merklein, Christus und die Kirche. Die theologische Grundstruktur des Epheser-
briefes nach Eph 2,11-18 (SBS 66), Stuttgart 1973, 72-76.

8 So A. Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Pau-
lus, Miinster 1937, 13f. u.a.m.; vgl. dazu R. Schnackenburg, J. Dupont, Die Kirche als
Volk Gottes, Conc(D) 1 (1965) 48; H. Merklein, Die Ekklesia Gottes. Der Kirchenbe-
griff bei Paulus und in Jerusalem: Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43), Tiibingen
1987, 312.

9  Merklein, Ekklesia, 315.



178 Ernst Dassmann

wird. Christus widerspricht nicht dem Gesetz schlechthin, sondern dem Ge-
setz des Mose bzw. dem, was die jiidische Uberheferung der Alten aus thm ge-
macht hat. Im Neuen Testament wird die Liebe zu einem neuen Gebot und
zum Gesetz Christi (Gal 6,2), dem entsprochen werden muss. Insofern das
Gesetz Teil der Offenbarung Gottes ist, ist seine Offenbarung in Schritten er-
folgt. Von Mose bis Christus hat es nach Klemens von Alexandrien Erginzun-
gen, nach Justin dem Mirtyrer Abrogationen erfahren. Falsch ist in jedem
Fall eine Fixierung auf das Sinaigesetz, das Vorginger in den Geboten des Pa-
radieses sowie bei Noah und Abraham gehabt hat.

«Wir wissen mit Bestimmtheit, daf} Gott in einer jeden Generation Gesetze erlassen
hat, und sie waren so lange im Gebrauch, wie es ithm gefiel. Dann wurden sie gein-
dert ...»10

Dem judischen Vorwurf, Christen beobachteten aus dem Alten Testa-
ment willkiirlich nach Belieben nur die ihnen genehmen Vorschriften, muss
noch Augustinus begegnen.

«Die Juden ... glauben etwas [uns Unbequemes] zu sagen, wenn sie uns fragen, wieso
wir die Autoritit des Gesetzes und der Propheten annehmen, obwohl wir die Sakra-
mente [d.h. die Riten und Gebote] nicht beobachten, die dort vorgeschrieben sind. Wir
beobachten sie nicht, weil sie gewandelt sind ... Und wir glauben an den, durch dessen
Offenbarung sie gewandelt wurden»!!.

Nicht ganz so schwierig gestaltete sich die Auseinandersetzung um die Be-
schneidung. Nicht nur, dass sie im Judentum selbst nicht unangefochten war,
auch ihre Spiritualisierung und Interpretation als eine Beschneidung nicht der
Vorhaut, sondern des Herzens (R6m 2,25-29), stiess auf breites Verstindnis.
Ebenso bereitete das Problem der Weitergeltung der von der Thora vorge-
schriebenen Opfer zunehmend weniger Schwierigkeiten, denn nach der
Zerstorung des Tempels 70 n.Chr. war auch die Synagoge gezwungen, die
blutigen Opfer in eine oblatio rationabilis?> zu tiberfithren. Die rigoros ver-
langte peinlich genaue Befolgung des Sabbats, die nicht zuletzt in den Evange-
lien kritisiert wird®, wurde durch die Feier des Sonntags kompensiert.

Von existentieller Bedeutung fiir den weiteren Weg der Kirche blieb dage-
gen die Auseinandersetzung um den Besitz der Heiligen Schrift. Ganz abgese-

10 Aphraat, Unterweisungen 11,11 (Ubersetzung nach P. Bruns: FC 5, 2,294£.); vgl. Kle-
mens von Alex., Paed. 1,60,1; 1,9,4; Strom. 1,183,3; 2,63,2; Justin, Dial. 11,2; dazu
Simon, Verus Israel, 100f.

11 Adversus Iudaeos 5,6 (Ubersetzung nach B. Blumenkranz, in: Kirche und Synagoge 1,
hg.v. K.H. Rengstorf, S. Kortzfleisch, Stuttgart 1968, 93).

12 So die wahrscheinlich auf Ambrosius von Mailand zuriickgehende Formulierung im
Roémischen Kanon der Messe; vgl. A. Jungmann, Missarum sollemnia 2, Freiburg
1962, 235-237.

13 E. Haag, Vom Sabbat zum Sonntag, Trier 1991; Sabbat (H.-]. Becker, E. Haag, W.
Rordorf), LThK 8, Freiburg 1.Br. 31999, 1403-1405.



Die Kirche als wahres Israel 179

hen von dem praktischen Nutzen, den die alttestamentliche Bibel, die in der
ganzen hellenistischen Welt als ein Buch voll tiefer Weisheiten geschitzt war,
fiir die friihchristliche Mission besass, wire ein Riickbezug der Kirche auf Is-
rael ohne die jiidische Bibel illusorisch gewesen. In allegorischer Auslegung
mussten daher die prophetischen Voraussagen auf Christus angewandt und
mit dem exegetischen Schlussel von Verheissung und Erfillung ihr heilsge-
schichtlicher Sinn typologisch erschlossen werden. War Jesus der erwartete
Messias, dessen schmachvolles Ende und glorreiche Wiederkunft in den Bu-
chern des Alten Testaments vorhergesagt worden waren, konnte sich die Kir-
che als das «wahre Israel» betrachten, um dessentwillen sie geschrieben wor-
den waren!*. Wie miihsam die Aneignung des Alten Testamentes trotz ihres
Gelingens dennoch gewesen ist, macht die markionitische Krise um die Mitte
des 2. Jahrhunderts deutlich, in der die Weitergeltung der alttestamentlichen
Schriften - nunmehr aus christlicher Sicht - noch einmal grundsitzlich in
Frage gestellt wurde®.

Die frithchristlichen Schriftsteller haben in nachapostolischer Zeit eine
breite Auseinandersetzung um die Abrogation iiberwundener und die Konti-
nuitit geltender Inhalte gefiihrt, weil sie die Kirche nicht als hiretische Ab-
spaltung vom Judentum verstehen, aber auch keinen markionitischen Bruch
mit der Uberlieferung Israels riskieren wollten. Die Christen waren zwar ne-
ben Juden und Heiden ein tertium genus'®, das aber nicht traditionslos sein
sollte. Als «wahres Israel» hatte die Kirche den reichen Uberlieferungsschatz
des Alten Testamentes im Riicken, ohne durch die Enge des jidischen Natio-
nalismus und Ritualismus eingeschrinkt zu sein. Das Pridikat verus Israel war
ein nicht zu unterschitzendes Qualitaitsmerkmal der frithchristlichen Missi-
on. So verwundert es nicht, dass der Begriff des «wahren Israel» ebenso wie
der damit erhobene Anspruch in der Zeit der Verfolgungen von den christli-
chen Autoren nicht selten aggressiv und polemisch verteidigt worden ist,
wihrend er bei den nachkonstantinischen Kirchenvitern zuriicktritt und
mehr zu einem theologisch-homiletischen Bild fiir die Kirche neben anderen

4 H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel (BHTh 39), Tiibingen
1968, 5-27.

5 Ebd. 174-196; A. von Harnack, Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott, Nach-
druck Darmstadt 1960, bes. 35-67; dazu W. Kinzig, Ein Ketzer und sein Konstrukteur.
Harnacks Marcion: Marcion und seine kirchengeschichtliche Wirkung, hg.v. G. May,
K. Greschat, Berlin 2002, 253-274. Zu Marcions Bedeutung fiir die Gesetzesproblema-
tik vgl. C. Colpe, Marcion, das Christentum ohne Gesetz und die Gesetze der Vélker:
Torah - Nomos - Ius. Abendlindischer Antinomismus und der Traum vom herr-
schaftsfreien Raum, hg.v. G. Palmer u.a., Berlin 1999, 18-51.

16 Zur Bedeutung des Begriffs vgl. A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Nachdruck der Ausgabe Leipzig
#1924, 281-289.



180 Ernst Dassmann

wird. Fiir beide Verwendungen seien aus der Uberfiille der Quellen ein paar
Beispiele angefiihrt.

III.

Als einer der rigorosesten Verfechter des kirchlichen Anspruchs auf Israels
Erbe gilt der von einem unbekannten Verfasser zu Beginn des 2. Jahrhunderts
verfasste Barnabasbrief?. Woher er die Sicherheit nimmt, die vielhundertjih-
rige Geschichte des jiidischen Volkes als grandioses Missverstindnis des
gottlichen Willens abzuqualifizieren, mag dahingestellt bleiben. Jedenfalls ist
er davon iiberzeugt, dass mit den Juden nicht tiber die Geltung des Gesetzes
oder die allegorische oder typologische Auslegung strittiger Stellen des Alten
Testaments gerungen werden muss, weil sie die im Gesetz enthaltenen Vor-
schriften iiber Opfer, Fasten, Beschneidung, Feste, Speisen und Tempel von
Anfang an fleischlich missverstanden haben'®. Mehr noch, das Gesetz des
Mose hat ihnen nie wirklich gehort, weil sie es von Anfang an gotzen-
dienerisch gebrochen haben. Christen sollen sich hiiten zu sagen:

«Das Testament jener ist auch das unsrige. Das unsrige freilich; aber jene haben es auf
folgende Weise fiir immer eingebiifit, obwohl Mose es schon empfangen hatte ... Aber
weil sie sich zu den Gétzen hinwandten, verloren sie es ... Und ihr Testament zerbrach,
damit das des Geliebten, Jesu, in unser Herz eingesiegelt werde, durch die Hoffnung,
die der Glaube an ihn gibt»?’.

Darum gibt es auch keine heilsgeschichtliche Kontinuitit zwischen Israel und
dem christlichen Erbvolk®. Die Kirche ist Gottes zweite Schépfung am Ende
der Zeit, sie allein hat er in das gute Land hineingefiihrt?!. Wenn es heilsge-
schichtliche Vorginge gibt, die sowohl Israel als auch die Kirche beriihren,
dann hat Israel einen negativen und die Kirche einen positiven Anteil daran.
Wenn iiber den Tod Jesu geschrieben steht «teils an Israel, teils an uns», dann
kommt ersteren die Schuld am Tode Jesu, letzteren die Frucht seines Siih-
neleidens zu?2.

17" Zu den Einleitungsfragen vgl. Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur,
Berlin 1975, 599-612; K. Wengst, Didache (Apostellehre), Barnabasbrief, Zweiter Kle-
mensbrief, Schrift an Diognet (SUC 2), Darmstadt 1984, 105-129.

18 Campenhausen, Entstehung, 84-86. Als Beispiel fiir eine in sich unstimmige und
missverstandene Interpretation einer aus alttestamentlichen Stellen kompilierten
judischen Opferhandlung vgl. Barnabasbrief 8,1-7.

19 Ebd. 4,6-8; 13,1-14,9; vgl. Wengst, Didache, 113.145-147; Vielhauer, Geschichte, 605f.

20 Barnabasbrief 13,1; vgl. Wengst, Didache, 177; Simon, Verus Israel, 103.

21 Barnabasbrief 6,13-16; vgl. Wengst, Didache, 155.

22 Barnabasbrief 5,2; vgl. Wengst, Didache, 130, Anm. 145; eine dhnlich Aufteilung
Barnabasbrief 14,5.



Die Kirche als wahres Israel 181

«Der Prophet sagt nimlich {iber Israel: <\Wehe ihnen, denn sie haben einen bésen Be-
schluf} gegen sich selbst gefaflt, indem sie gesagt haben: Binden wir den Gerechten,
denn er ist uns unbequems»%.

Mit einer Umkehr Israels, auf die Paulus noch gehofft hatte (Rom 11,25-32),
wird nicht mehr gerechnet; sie rutscht ans Weltende?*. Immerhin warnt der
Barnabasbrief die Christen davor, dass thnen nicht dasselbe Schicksal wie den
Juden widerfihrt, weil zwar «viele berufen, wenige aber auserwihlt werden»®.
Der Ausdruck «Wahres Israel» kommt im Barnabasbrief zwar dem Wortlaut
nach nicht vor, der Sache nach aber wird die Kirche in einer fiir Juden gera-
dezu provozierenden Form dazu gemacht.

Es verwundert nicht, dass die nachfolgenden Autoren das Verhiltnis Syn-
agoge und Kirche differenzierter beurteilen. Schon bald geht es den christli-
chen Schriftstellern nicht mehr nur um die Zurtickweisung jiidischer Ansprii-
che, sondern um die Verteidigung des eigenen alttestamentlichen Wurzel-
grundes gegen den Verzicht auf heilsgeschichtliche Kontinuitit bei einzelnen
Gnostikern sowie bei Markioniten und Manichdern. Die Juden benétigten zu
ithrem Selbstverstindnis nicht das Neue, die Christen dagegen sehr wohl das
Alte Testament. Auch als sich das Problem der Kirche aus Juden und Heiden
ebenso wie das der Konkurrenz zwischen Synagoge und Kirche - mehr oder
weniger - historisch erledigt hatte, blieb das Bediirfnis erhalten, die Kirche
nicht als Kontrahentin, sondern als Erbin Israels zu betrachten. Durch einen
gliicklichen Umstand kommt noch in das Glaubensbekenntnis von Konstan-
tinopel 381 {iber den Heiligen Geist der Satz, dass er «gesprochen hat durch die
Propheten»*. Derselbe Geist spricht im Alten und Neuen Testament. Darum
kann das Alte Testament niemals seine Geltung in der Kirche verlieren. Zwar
miissen die [itterae seiner Buicher geistlich ausgelegt werden, aber der Geist
konnte den Buchstaben nicht lebendig machen, wenn es ithn {iberhaupt nicht
gibe.

Darum kommt Tertullian (gest. um 220), der nicht wenig unter jiidischen
Anschuldigungen zu leiden hatte, die in der damaligen Verfolgungssituation
fiir die karthagische Gemeinde nicht ungefihrlich waren?, in dem - theolo-
gisch betrachtet - noch gefihrlicheren Kampf gegen die markionitischen Ha-
retiker nicht umhin, am Israel-Profil der Kirche festzuhalten. In einer spiter

2 Ebd. 6,7; vgl. Wengst, Didache, 153. Der Verfasser differenziert nie. Nicht das Volk
am Sinai, die Wiistengeneration, Gruppen des Volkes, Siinder und Frevler haben Got-
tes Verheissungen verscherzt, sondern immer Israel insgesamt; vgl. Wengst, ebd. 149,
Anm. 63.

2 Vgl. Simon, Verus Israel, 103.

25 Barnabasbrief 4,14; vgl. Wengst, Didache, 149.

% E. Dassmann, Kirchengeschichte II,2 (KStTh 11,2), Stuttgart 1999, 57-59.

¥ Vgl. Kirche und Synagoge, hg.v. K.H. Rengstorf, S. Kortzfleisch 1, Stuttgart 1968,
85f.



182 Ernst Dassmann

so wohl nicht mehr méglichen Auslegung von Mt 12,47: «Wer ist meine Mut-
ter, und wer sind meine Briiders» versteht Tertullian die Mutter und Briider
Jesu als Typen der Synagoge, denen er die Kirche vera Iudaea per Dei familia-
ritatem gegeniiberstellt?®. Wie es ein Israel Iudaeus gibt, so auch ein Israel Chri-
stianus®®, das sich zu Recht auf Gottes Verheissungen an Israel berufen darf.
Die antimarkionitische Frontstellung hat bei manchen frithchristlichen
Theologen unverkennbar zu einer komplexen Beurteilung des Verhaltnisses
zwischen Synagoge und Kirche gefithrt. Alle Uberlegenheitsbestrebungen
werden gebindigt durch das Wissen darum, dass ohne das alte Gottesvolk Is-
rael das neue Gottesvolk der Kirche nicht vorstellbar ist.

Das lisst sich besonders gut an Ambrosius von Mailand zeigen, der sich
nicht nur kirchenpolitisch mit den Juden auseinandergesetzt®, sondern auch
das Verhiltnis von Synagoge und Kirche in dieser noch frithen Phase der
westlichen Theologie erstaunlich intensiv reflektiert hat. Wobei in zweierlei
Hinsicht zu bemerken ist, dass der Bischof weder im paulinischen oder im
markionitischen Sinn um die Uberwindung des mosaischen Gesetzes durch
die Gnade Christi bzw. seine bleibende Bedeutung fiir die Kirche besorgt sein
muss, noch aus der konkreten Situation in Mailand die Schirfe seiner an-
tijiidischen Polemik ersichtlich wird3!.

Bevorzugtes Stichwort, unter dem Ambrosius das Verhdltnis der beiden
Testamente in seinen Auswirkungen auf das Verstindnis von Kirche und Syn-
agoge betrachtet, ist das «wahre Gesetz»¥. Natiirlich weiss Ambrosius im
paulinischen Sinn um die Vorldufigkeit des mosaischen Gesetzes, seine heils-
geschichtliche Beschrinkung und Heilsunwirksamkeit. Aber dariiber hinaus
besitzt Gottes Gesetz, wie es sich in den Geboten des Alten und Neuen Te-
staments kundtut, unendlichen Wert. Eines der umfangreichsten und emotio-
nalsten Werke des Maildnder Bischofs ist seine umfangreiche Expositio psalmi
CXVIII, in der er seine Freude iiber Gottes Fithrung durch seine Gebote un-
ermiidlich wiederholt®. Konkreter Ort, an dem die vera lex bewahrt, verkiin-
det und gelebt wird, ist die Kirche. Thr sind Gottes Gebote anvertraut wor-
den, sie hat in den Buchstaben des Gesetzes seinen geistgewirkten Inhalt er-

2 De carne Christi 7,13 (CCL 2,889); vgl. J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augu-
stins Lehre von der Kirche (MThS 2,7), Miinchen 1954, 78.

2 De baptismo 15,3 (CCL 1,290).

3% Vgl. E. Dassmann, Ambrosius von Mailand. Leben und Werk, Stuttgart 2004, 182-
187; Simon, Verus Israel, 266-270.

3 Dassmann, Ambrosius, 111-113; ders., Die Frommigkeit des Kirchenvaters Ambro-
stus von Mailand (MBTh 29), Miinster 1965, 144{.

32 Umfassend dargestellt bei V. Hahn, Das wahre Gesetz. Eine Untersuchung der Auf-
fassung des Ambrosius von Mailand vom Verhiltnis der beiden Testamente (MBTh
33), Miinster 1968.

3 Dassmann, Ambrosius, 222f.218f.



Die Kirche als wahres Israel 183

kannt und in den evangelischen Riten zum vollkommenen Gesetz umgestal-
tet.

«Die Kirche mahlt das geistige Feinmehl des wahren Gesetzes, in welchem die Schau-
brote des Gesetzes durch die Eucharistie ihre Uberhthung und Erfiillung finden. Die
Kirche entschrotet das Gesetz, weicht den Sauerteig der Pharisier auf und mengt ihn
in das Mehl ihrer Lehre»>*.

In beeindruckender Weise wird das im Barnabasbrief nur behauptete Besitz-
recht der Kirche auf die Schitze des Alten Testaments in den Predigten des
Ambrosius mit den Mitteln der typologischen und allegorischen Schriftausle-
gung theologisch begriindet. Wer ihn dabei auf die Spur gebracht und ihm ge-
holfen hat, wird noch zu zeigen sein.

Augustinus steht bei aller Souverinitit seiner Theologie in einem nicht zu
unterschitzenden Mass auf den Schultern des Ambrosius - auch im Verstind-
nis des Verhiltnisses zwischen Synagoge und Kirche. Die Charakterisierung
der Kirche als geistiges «wahres Israel» im Gegensatz zu einem vorliufigen,
fleischlichen oder tiberholten «alten Israel» spielt dabei keine bedeutende Rol-
le. Wenn die Wortverbindung von wverus und Israel bei Augustinus auftaucht,
ergibt sie sich meistens aus einem Hinweis auf die Schriftstelle Joh 1,47, in der
Jesus von Nathanael sagt: «ecce vere Israelita, in guo dolus non est»*. Ein wah-
rer Israelit ist - trotz seiner List, die er gegentiber seinem Bruder Esau ange-
wandt hat - Jakob, ebenso jeder Christ, der auf Liige und Tauschung verzich-
tet?. Christen sind in Wahrheit «Israeliten», nicht wegen der natiirlichen Ab-
stammung, sondern wegen ihrer gnadenhaften Annahme durch Gott¥;
fleischliche und wahre (geistliche) Israeliten gibt es hiiben wie driiben, bei Ju-
den und Christen, Hebriern und Heiden. Zur Weltstadt gehoren ebenso Is-
raeliten, die nur Israeliten dem Fleische nach sind, wie zur Gottesstadt neben
den «wahren Israeliten, den Israeliten dem Fleische und dem Glauben nach»,
auch die Heiden gehoren, denen Christus nicht bekannt war, die aber an
Christus auf die Verkiindigung hin geglaubt haben. Gewiss ist Israel Gottes
Volk im eigentlichen Sinn,

«aber, daff es auch bei anderen Vélkern einzelne Menschen gegeben hat, die nicht kraft
irdischer, sondern kraft himmlischer Gemeinschaft zu den wahren Israeliten, den Biir-
gern des oberen Vaterlandes gehorten, kénnen sie nicht in Abrede stellen»®.

3 Hahn, Das wahre Gesetz, 447; Belege und weitere Ausfithrungen ebd. 430-447.

35 In Iohannis Evangelium tractatus 7,16 (CCL 36,76). Die mehrere Dutzend umfassen-
den Stellen lassen sich leicht elektronisch abfragen: vgl. Excerpta CLCLT 4 - Cetedoc
Louani - Inquisitio in vol. I.

3% Z.B. Enarrationes in Psalm. 44,20 (CCL 38,5081.); ibid. 75,2 (CCL 39,1038).

%7 Contra lulianum opus imperf. 4 (PL 45,1430).

3% De civitate Dei 17,16 (CCL 48,581); vgl. Enarrationes in psalm. 65,10 (CCL 39,847).

3 De civitate Dei 18,47 (Ubersetzung BKV 28,174).



184 Ernst Dassmann

Als Beweis fiihrt Augustinus — wie viele andere Viter und nicht nur an dieser
Stelle - Hiob an, der weder geborener Israelit noch Proselyt gewesen war und
doch von Gott hdchstes Lob erhalten habe.

Israel ist fiir Augustinus keine Grosse, die ihre Zeit gehabt hat und dann
durch die Kirche abgelsst wurde. Ubergreifendes Ziel Gottes war von Anfang
die Kirche, durch die alle Menschen, auch die Gerechten des Alten Bundes,
zum Heil gelangten. Die Kirche besitzt eine «intelligible Zeitlosigkeit»*!; sie
ist in verschiedener Weise in der Zeit vor Christus, in dieser Weltzeit und
nach der Parusie gegenwirtig. Ahnlich besteht der Unterschied zwischen den
beiden Testamenten weniger in dem Unterschied zweier Heilszeiten, sondern
in dem verschiedener Seinsweisen. Menschen des Neuen Testaments (spiritua-
les) gab es bereits in Israel, alttestamentliche (animales) finden sich noch ge-
hauft in der Kirche*2. Nur durch diese Entzeitlichung kann Augustinus die
universale Heilsbedeutung der Kirche aufrecht erhalten. Wer immer gerettet
wird, wird es durch die Kirche. Andererseits ist auch die Kirche nicht verus
Israel in Vollendung - noch verharrt sie inter medios cleros®.

Welche Funktionen haben die Juden in der Heilsgeschichte? Wenn sie
selbstbewusst behaupten: «Wir sind es. Von uns ist es gesagt, denn wir sind Isra-
el, Gottes Volk ...», antwortet ihnen Augustinus, «wie wenn sie vor uns stin-
den», dass es zwar ein geistliches Israel gibt. Zu diesem gehdren sie aber nichr,
denn sie sind nicht von Gott berufen von Sonnenaufgang bis Sonnenunter-
gang, sondern zerstreut in alle Welt - zerstreut, aber nicht getotet entspre-
chend der Weisung in Ps 59,111.: «Téte sie nicht, damit sie nicht dein Gesetz ver-
gessen; zerstrene sie in deiner Macht». Damit ist die Funktion der Juden auf fol-

genden Punkt gebracht:

«Deshalb vergefit ihr nicht das Gesetz Gottes, sondern tragt es {iberall hin, den V&l-
kern zum Zeugnis, euch zur Schmach, und ohne es zu verstehen, reicht ihr es dem
Volk [der Kirche], das vom Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang berufen ist»*.

Das ist niichtern betrachtet eine niederschmetternde Charakterisierung der
religidsen und heilsgeschichtlichen Bedeutung der Juden: Es gab sie und gibt
sie noch immer, weil sie die vera ecclesia bezeugen; weil sie necessarii sunt
credentibus gentzbu545. Augustinus fillt sein Urteil {iber die Juden, wie wenn
sie noch vor ithm stiinden. In Wirklichkeit diirften sie nur noch literarische

40 Vgl. Hiob (E. Dassmann), RAC 15, Stuttgart 1991, 369.386.403.

# Ratzinger, Volk , 300.

4 De baptismo 1,15,24 (PL 41,122): Sicut enim in sacramentis veteris testamenti vivebant
quidam spirituales, ad novum testamentum, quod tunc occultabatur, occulte pertinentes:
SIC IUNC in sacramento novi testamenti, guod iam revelatum est, plerigue vivunt anima-
les.

#  Enarrationes in psalm. 67,20 (PL 36,825). Vgl. Ratzinger, Volk, 305.

#  Adversus Iudaeos 7,9 (Ubersetzung: Kirche und Synagoge [0.Anm. 27] 94).

4 Enarrationes in Psalmos 58,1,22 (PL 36,705); vgl. Simon, Verus Israel, 119.



Die Kirche als wahres Israel 185

Kontrahenten gewesen sein, die fiir seine Gemeinde weder eine theologische
Gefahr noch eine seelsorgerliche Herausforderung bedeutet haben.

Am Ausgang der Spitantike und mit nicht unerheblichen Auswirkungen
auf die kirchliche Theologie und Praxis des Mittelalters steht Gregor der
Grosse. Seine umfassende cura universalis ecclesiae schliesst die Juden nicht
aus, zu denen er ein vergleichsweise entspanntes Verhiltnis besass. Er bemiih-
te sich um eine korrekte Beurteilung der theologischen Beziehung zwischen
Synagoge und Kirche und um eine angemessene Behandlung der bekehrungs-
unwilligen und zur Bekehrung bereiten Juden seiner Zeit*.

Obwohl an einer heilsgeschichtlichen Bestimmung der Kirche stark inter-
essiert, legt er auf eine Konfrontation zwischen der Synagoge als einem tiber-
wundenen und der Kirche als dem «wahren» Israel keinen Wert. Dagegen be-
tont er auffillig die Entstehung der Kirche ex circumcisione et ex gentibus¥ so-
wie die endzeitliche Rettung der {ibriggebliebenen Hebrier. Nicht die heils-
geschichtliche Ablésung, sondern die Parallelitit zwischen dem alten und
dem neuen Volk Gottes bewegt ihn.

«Das alte Volk hatte Viter vor dem Gesetz, unter dem Gesetz und schliefilich die Pro-
pheten. Im neuen Volk aber haben zunichst die Erstlinge der Hebrier geglaubt, dann
ist die Fiille der Heiden im Glauben nachgefolgt, und schliesslich wird am Ende der
Welt der Rest der Hebrier gerettet werden»*.

In der heilsgeschichtlichen Realisierung der Kirche, die von Anbeginn der
Welt, ab ipso mundi exordio®, existiert und von Anfang an universalistisch auf
die gesamte zu erlosende Menschheit ausgerichtet war®, relativiert sich aller-
dings die israelitische Episode der Kirche.

Zum Schluss sei noch ein kurzer Blick auf einige griechisch sprechende
Theologen geworfen. Unter ihnen erdffnet Irendus von Lyon (gest. um 200)
die Diskussion. Seine Theologie muss zwar in vielem als noch unfertig gelten,
hat aber vor allem auf die Lehrentwicklung im lateinischen Raum spiirbar
eingewirkt. Irendus’ gegen die gnostische Bedrohung entwickelte und pauli-
nisch begriindete These (vgl. Eph 1,10) von der recapitulatio - Gott hatte ei-
nen guten Heilsplan, die Menschen haben ihn durch die Stinde gest6rt, Chri-

% E. Dassmann, Der Grofle - Papst Gregorius, in: Roma Patristica, FS E. Gatz, Regens-
burg 2003, 242-244; M. Fiedrowicz, Das Kirchenverstindnis Gregors des Groflen (RQ
Suppl. 50), Rom/Freiburg/Wien 1995, 169.

4 Ein wenig anachronistisch taucht das Thema der Kirche aus Juden und Heiden im 5.
Jahrhundert fiir kurze Zeit auch in der romischen Ikonographie auf; fiir S. Sabina vgl.
C.F. Faldi Guglielmi, Roma. Basilica di s. Sabina (Tesori d’arte cristiana 4), Bologna
1966, 951. u. Abb. 96; Ecclesia (W. Greisenegger), LCI 1, Freiburg 1.Br. 1968, 562.565.

4  Ezechielhomilien 2,4,5 (CCL 142, 261, 155/60); vgl. Fiedrowicz, Kirchenverstindnis,
118-123.

4 Moralia 3,17,32 (CCL 143,135).

%0 Vgl. Fiedrowicz, Kirchenverstindnis, 110-112.



186 Ernst Dassmann

stus hat thn wiederhergestellt — verhindert von vornherein eine zu negative
Beurteilung der israelitischen Periode der Heilsgeschichte.

Zwischen Altem und Neuem Testament muss Kontinuitit bestehen, da-
mit ersteres als Glaubensgrundlage fiir die Kirche erhalten bleibt. Christus hat
schon durch Mose und die Propheten gesprochen.

«Daf} aber die Schriften des Mose Worte Christi sind, hat er den Juden selbst gesagt,
wie Johannes das im Evangelium festgehalten hat: Hittet ithr Mose geglaubt, hittet ihr
auch mir geglaubt, denn iiber mich hat er geschrieben»» (Joh 5,46)%!.

Das mosaische Gesetz wird als Vorbild neutestamentlicher Vorschriften ge-
deutet. Die Reinheitsvorschriften z.B.

«waren als Vorausbild der kiinftigen Dinge gegeben, wie wenn das Gesetz einen Schat-
tenrify herstellen und die ewigen Dinge auf zeitlichen, die himmlischen auf irdischen
skizzieren wiirde»2.

Aufgrund solcher Voraussetzungen kommt Irendus zu einer weithin posi-
tiven Beurteilung Israels, dessen Vorliufigkeit den Wert seiner Stellung im
gottlichen Heilsplan nicht verringert. Irendus beschreibt die israelitische Pe-
riode als «eine Zeit der Mitte»: Vor Abraham fanden die Gerechten unbe-
schnitten zum Heil, mit Abraham wurde die Beschneidung zum Heilszei-
chen, nach Christus ist sie tiberholt. Beschneidung und Gesetz, die religicsen
Kennzeichen Israels, «haben die mittleren Zeiten ausgemacht»>. Alle Apostel
haben gelehrrt,

«dafl es zwei Synagogen in zwei Volkern gab und es trotzdem ein und derselbe Gott
ist, der sie beide zum Nutzen der Menschen eingerichtet hat». Ebenso: «Dafl das erste
Testament weder unniitz, noch vergeblich oder zufillig gegeben worden ist». Es stellt
in Bildern dar, «was jetzt in der Kirche ist»>*.

Scharf abgelehnt werden von Irendus allein die Juden, die jetzt noch nicht an
Christus glauben. Sie stehen auf gleicher Stufe mit Gottesleugnern und Hire-
tikern®.

Ahnliche Akzente wie Irenius setzt Origenes. Dass der im 3. Jahrhundert
zu Recht als grosster Exeget der Heiligen Schrift geltende Alexandriner - von
dem Ambrosius von Mailand viel gelernt hat, auch wenn er behauptet, Ori-
genes sei in der Erklirung des Alten Testaments fruchtbarer gewesen als in
der des Neuen®® - Israel hohen Respekt entgegenbringt, wird an vielen Stellen
deutlich. Die Kirche ist der Synagoge Dank schuldig, weil sie - wie die Agyp-

51 Adversus haereses 4,2,3 (Ubersetzung nach N. Brox, FC 8/4,23).

52 Ebd. 4,11,4 (87); weitere Ausfiihrungen und Belege bei Kohlgraf, Ekklesiologie (o.
Anm. 3) 98f.

5 Adversus haereses 4,25,1 (201).

5 Ebd. 4,32,2 (252).

5 Ebd. 4,18,4 (144); vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 100.

% Epistula 65[75],1 (CSEL 82,2,156); vgl. Dassmann, Ambrosius, 209f.



Die Kirche als wahres Israel 187

ter den Juden den Mosesknaben - ihr das Gesetz aufgezogen hat. Von der Syn-
agoge hat sie die Heilige Schrift iibernommen und daraus den guten Wein des
Gesetzes und der Propheten verkostet; sie stammt aus dem Gottesvolk des Al-
ten Testamentes und kann als Tochter der Synagoge betrachtet werden®.

Allerdings sind die Offenbarungen Gottes nicht in einer harmonischen
Erbfolge von der ilteren auf die jiingere Schwester iibergegangen. Beide ste-
hen sich vielmehr feindlich gegeniiber®®. Origenes beschreibt die Gegensitze
in aller Schirfe. In Contra Celsum wehrt er sich gegen den Vorwurf, die Kir-
che sei eine jiidische Sekte ohne gottliche Legitimation®. In Wirklichkeit be-
sitzen die Juden keinen Anspruch mehr auf die Verheissungen des Alten Te-
staments, da sie die Heiligen Schriften fleischlich missverstanden und die Ge-
bote Gottes nicht gehalten haben. Jetzt leben die Juden in der Finsternis, wih-
rend die Kirche im Licht wandelt®.

Gewiss wird die Erfahrung, dass sich selbst unter der Bedrohung durch die
Staatsmacht zahlreiche Heiden in Alexandrien der Kirche zuwandten, wih-
rend sich die Juden verweigerten, Origenes’ Hermeneutik der Schriftausle-
gung beeinflusst haben®'. Umgekehrt kann er nicht leugnen, dass in der ver-
finsterten Synagoge erleuchtete Gerechte und in der erleuchteten Kirche ver-
finsterte Christen gelebt haben - eine Beobachtung, die von vielen anderen
Vitern wiederholt wird. Darum geht er nicht so weit wie ein - namentlich
nicht genannter - Exeget, der die Sterne am Himmel in der Verheissung Got-
tes an Abraham (Gen 22,15-17) auf die Christen und den Sand am Meer auf
die Juden gedeutet hatte. Er ist vielmehr der Ansicht,

«daf} beide Beispiele auf beide V6lker angewandt werden kénnen. Denn auch im Volk
der Juden gab es viele Gerechte und Propheten, fiir die mit Recht das Beispiel von den
Sternen gilt; und in unserem Volk gibt es viele, die Irdisches im Sinn haben und deren
Unverstindnis schwerer wiegt als der Sand des Meeres».

Mit letzteren sind nicht nur die Hiretiker gemeint. Keiner kann sich in Si-
cherheit wiegen,

«denn solange einer von uns die Gestalt des Irdischen nicht ablegt und die Gestalt des
Himmlischen anzieht, gelten fiir ihn die irdischen Beispiele»®2.

57 Fragment 118 der Klagelieder Jeremiae 4,22 (GCS 3,278); weitere Belege bei H.].
Vogt, Das Kirchenverstindnis des Origenes (BoBKG 4), Kln/Wien 1974, 194-198; F.
Ledegang, Mysterium Ecclesiae, Proefschrift, 2 Bde., Nijmegen 1992, 1,344-348; 2,196-
198.

¢ In Cant. hom. 2,3 (GCS 8,45); in psalm. 118,98 (PG 12,1605).

9 Belege bei Kohlgraf, Ekklesiologie, 102.

€  Comm. in Matth. ser. 134 (GCS 11,278).

61 Vogt, Kirchenverstindnis, 195.

62 In Gen. hom. 9,2 (Ubersetzung nach Th. Heither, Origenes. Homilien zum Buch
Genesis (Edition Cardo 90), Koln 2002, 140f.



188 Ernst Dassmann

Doch abgesehen von dieser Individualisierung der ekklesialen Heilswirk-
samkeit besteht kein Zweifel: Die aus der von Gott gepflanzten Wurzel Israels
herausgewachsene Kirche ist das «wahre Israel». Die ecclesia Domini, quae est
verns Israbel®, hat die Friichte gebracht, die Gott von Israel verweigert wor-
den sind. Die Kirche war schon immer in dieser Weltzeit anwesend und die
Gerechten des Alten Bundes befanden sich in ihr. Im Alten Bund war die Kir-
che noch klein und unmiindig, sie stand unter der Obhut von Vormiindern,
bis ihr Briutigam Christus kam und sie frei und erwachsen werden liess®.
«Die Kirche ist das wahre Israel, das wahre Israel war immer schon die Kir-
che»®.

Unter den griechischen Theologen des 4. Jahrhunderts hat sich vor allem
Johannes Chrysostomus intensiv mit der Judenfrage beschiftigt, die ithn - an-
ders als Ambrosius und Augustinus - nicht nur theoretisch-theologisch be-
wegte, sondern ithm in Antiochien auch praktisch-pastoral auf den Nigeln
brannte®. Doch als dem herausragenden Paulusexegeten der 6stlichen Kirche
ist thm auch die theologische Seite des Problems nicht verschlossen geblieben;
er entfaltet sie besonders in den von ihm in zahlreichen Homilien kommen-
tierten paulinischen Briefen an die Rémer und Epheser”. Wie schon Paulus
und alle nachfolgenden Theologen steht Chrysostomus vor der Schwierig-
keit, den Wert des Judentums relativieren zu miissen, wenn er die Neuheit
und Wahrheit des Christentums herausstellen will, ohne die besondere Heils-
bedeutung Israels leugnen zu kénnen. Seine Antworten setzen eigene Akzen-
te, die sich - bei aller Paulusverehrung des Antiochener Predigers®® — von den
paulinischen Antworten deutlich unterscheiden.

So fehlt ihm schon die personliche Betroffenheit des Apostels, dem das
Abseitsstehen seines Volkes unendlichen Kummer bereitet hatte; Chrysosto-
mus dagegen fasziniert viel stirker als das Schicksal der Juden die nachpauli-
nische Thematik des Epheserbriefes von den in der Kirche zum Christusleib
berufenen Heiden. Die in Rém 9-11 von Paulus als unverlierbar bezeugte

63 In Iesu Nave hom. 14,1 (GCS 7,382).

6 In Cant. lib. 1 (GCS 8,98).

& Vogt, Kirchenverstindnis, 197.

6  Vgl. R. Brindle, Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386-387. Ein Beitrag
zur Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft, Jud 43 (1987) 142-160; Johannes Chry-
sostomus 1 (ders.), RAC 18, Stuttgart 1998, 461-463; ders., Johannes Chrysostomus,
Stuttgart 1999, 36-39; A.-M. Malingrey, La controverse antijudaique dans ’ceuvre de
Jean Chrysostome: De I’antijudaisme antique a I’antisémitisme contemporain, hg.v.
V. Nikiprowetzky, Lille 1979, 87-104.

6 Vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 107-145; P. Gorday, Principles of Patristic Exegesis.
Romans 9-11 in Origen, John Chrysostom, and Augustin (SBEC 4), New York/
Toronto 1983, 107-135.

6 Vgl. E. Dassmann, Zum Paulusverstindnis in der 6stlichen Kirche, JAC 29 (1986) 33f.
(mit weiterer Literatur).



Die Kirche als wahres Israel 189

heilsgeschichtliche Erwihlung der Juden schrumpft bei Chrysostomus von ei-
nem qualitativen zu einem zeitlichen Vorzug. Warum stellt Paulus in R6m
1,16

«den Juden vor den Griechen? Was heifdt das? Nicht daf} der Jude, weil er der erste ist,
mehr Gnade empfingt ... Das Zuerst> besagt nur einen Vorzug in der Reihenfolge»®.

Abraham war zunichst Stammvater

«der Unbeschnittenen, die ihm wegen des Glaubens zugehdren, dann erst der Beschnit-
tenen. Er ist nimlich in zweifacher Weise Stammvater»7°.

Nicht nur die Beschneidung, auch das Gesetz ist heilsgeschichtlich tiber-
holt. Es sollte den Juden Gottes Willen offenbaren und ihnen ein gottgefalli-
ges Leben ermoglichen. Dabei ist Gott mit seinen Forderungen soweit herun-
tergegangen, dass sein geschriebenes Gesetz in einzelnen Fillen weniger for-
derte als das fiir die Heiden verbindliche Sittengesetz”'. Doch die Juden haben
ihre Chance nicht genutzt und befinden sich jetzt den Heiden gegeniiber im
Nachteil”2. Was fiir Paulus das Volk Israel fiir immer von den Heiden unter-
scheidet: Kindschaft, Herrlichkeit, die Verheissungen Gottes, die Vorviter,
die fleischliche Abstammung Christi (Rom 9,4f.), verkommt bei Chrysosto-
mus zu einer jiidischen Anmassung’. Wie alle Viiter erwartet auch er die Ret-
tung Israels am Ende der Zeit; sie erscheint ithm aber weniger im paulinischen
Sinn als eschatologische Rettungstat Christi, sondern - in Ubereinstimmung
mit seiner synergistischen Gnadenauffassung’ - als die Bekehrung der zur
Einsicht gekommenen Juden’.

Die bisher aus den Rémerbriefhomilien erhobene Beurteilung Israels setzt
sich fort und verschirft sich in Chrysostomus’ Homilien zum deuteropauli-
nischen Epheserbrief und entfernt sich zugleich weiter nicht nur von den ge-
nuin paulinischen Intentionen, sondern auch von dem Grundanliegen des
Epheserbriefes. Ging es letzterem darum, die wachsende Heidenkirche zu er-
mahnen, ihren Ursprung nicht zu vergessen, sollen sich nach Chrysostomus
die Chrlsten gegen die von der Synagoge immer noch behauptete Uberlegen-

¢  Homilia in Rom. 2,6 (PG 60,409).

7 Ebd. 8,3 (PG 60,458).

7t Ebd. 13,4 (PG 60, 512); vgl. R. Brindle, SYTKATABAZIZ als hermeneutisches und
ethisches Prinzip in der Paulusauslegung des Johannes Chrysostomus, in: Stimuli,
hg.v. G. Schéllgen, C. Scholten (JAC ErgBd. 23), Miinster 1996, 300.

72 Homilia in Rom. 6,1 (PG 60,433).

7> Ebd. 16,2 (PG 60,550).

74 R. Brindle, Synergismus als Phinomen der Frommigkeitsgeschichte, dargestellt aus
den Predigten des Johannes Chrysostomus, in: Gnadenwahl und Entscheidungsfrei-
heit in der Alten Kirche, hg.v. F. von Lilienfeld, E. Miihlenberg (Oikonomia 9),
Erlangen 1980, 69-89.

75 Homilia in Rom. 19,7 (PG 60,592).



190 Ernst Dassmann

heit wehren. Die Heidenkirche ist von Anfang an im Willen Gottes verankert
und definiert sich nicht in Kontinuitit zum Volk Israel als ganzem. Als Mit-
biirger der Hetligen und Hausgenossen Gottes (Eph 2,19) sind die Heidenchri-

sten

«nicht einfach in die Stadt Israel, sondern in die der heiligen und groflen Minner, Abra-
ham und Mose und Elija, eingeschrieben worden»®.

Die Kirche verbindet keine gemeinsame Geschichte mit dem jiidischen Volk;
sie ist nicht mit Israel insgesamt verbunden, sondern nur mit den Menschen
des Alten Bundes, die ihrerseits weniger als Vorausbilder der Kirche, denn als
Glieder der Kirche durch Glauben und Tugend gelten kénnen”. Erlosung be-
deutet nicht, dass die Heiden an den Vorziigen der Juden Anteil erhalten hit-
ten, sondern dass beide ein neues Drittes geworden sind.

«Der Jude wird dann mit dem Heiden verbunden, wenn er glaubig wird. Gleichwie die-
jenigen, die zwei untere Wohnungen bewohnen, wihrend iiber ihnen eine (weitere) be-
wundernswerte und grofle Wohnung sich befindet, einander nicht sehen kdnnen, bis
sie oben angelangt sind»”8.

Mit der Vorstellung von der Kirche als dem «wahren Israel» lassen sich solche
Aussagen kaum verbinden. Die Kirche ist fiir Chrysostomus weit mehr als ein
verus Israel.

IV.

Uberblickt man die hier - zugegebenermassen spirlichen und mehr zufilligen
- mitgeteilten Beobachtungen, darf zusammenfassend festgestellt werden,
dass der Ausdruck verus Israel als Bildwort im Vergleich mit anderen meta-
phorischen Beschreibungen der Kirche nur eine untergeordnete Rolle spielt.
Verus Israel war ja nicht einfach ein Bild - wie Leib und Haus oder Jungfrau
und Mutter -, das sich nach Belieben ausmalen liess und mit unterschiedlich-
sten Assoziationen aus dem Natur- und Kulturbereich angereichert werden
konnte. Es vergegenwirtigte eine Wirklichkeit, die eine Stellungnahme her-
ausforderte.

Betrachtete man Israel im Hinblick auf die Verbindung zwischen Altem
und Neuem Bund (Testament), besass es eine andere Qualitit als in Bezug auf
das Verhiltnis von Synagoge und Kirche bzw. Juden und Christen. Eine
wichtige Rolle in der Bewertung Israels spielte sodann die Richtung, in der die
Argumentation zielte. Richtete sie sich gegen heidnische oder markionitisch-

76 Homilia in Eph. 6,1 (PG 62,43).
77 Homilia in Eph. 10,1; vgl. Kohlgraf, Ekklesiologie, 119.125.136 mit weiteren Belegen

und Literaturverweisen.
78 Homilia in Eph. 5,3 (PG 62,40).



Die Kirche als wahres Israel 191

manichiische Angriffe, die die Kirche als traditionslose Neuerung auf dem re-
ligiosen Markt disqualifizieren oder sie von jlidischer Verfremdung emanzi-
pieren wollten, musste Israels Werthaftigkeit herausgestellt werden. Als
«wahres Israel» konnte die Kirche dann alle Verheissungen Gottes auf sich be-
ziehen und sich als Heimat der Gottesfreunde des Alten Bundes betrachten,
ohne Israels Versagen und die Stinden des jiidischen Volkes mittragen zu miis-
sen.
Wollte man dagegen gegen jiidische Anspriiche die Neuheit der von Chri-
stus gestifteten Kirche herausstellen, musste die Vorliufigkeit Israels betont
werden, das nur eine heilsgeschichtliche Episode gewesen war, die von der
Kirche von vorn und hinten umfangen wird. Ob das Bildwort wverus Israel
dann noch ausreichte, um das nicht nur geschichtlich, sondern wesentlich
Neue der Kirche angemessen zu verkiinden, wird von den frithchristlichen
Autoren verschieden beantwortet. Fiir alle Antworten gilt, dass sie in einem
historischen Kontext erfolgt sind, der fiir die heutige Situation nicht mehr
gilt. Der gegenwirtige jiidisch-christliche Dialog wird werus Israel als Bild fir
die Kirche wohl nur noch unter Vorbehalt heranziehen”.

Abstract

Die Bezeichnung der Kirche als Verus Israel spielt im Vergleich mit anderen Bildworten
(wie Leib, Haus, Jungfrau oder Mutter) in der frithchristlichen Ekklesiologie nur eine un-
tergeordnete Rolle. Andererseits war sie keine neutrale Bilderfindung, sondern kollidierte
mit dem Israelanspruch der Juden.

7% Vgl. die ausgewogene Darstellung in der Erklirung des 2. Vatikanischen Konzils
Nostra aetate 4; dazu A. Gerhards, Absolutheitsanspruch der Christen? Liturgiewis-
senschaftliche Anmerkungen zur gegenwirtigen Verhaltnisbestimmung von Juden-
tum und Christentum, in: Wege der Theologie, FS H. Waldenfels, Paderborn 1996,
245-258; K. Kienzler, Die Juden im Katechismus der Katholischen Kirche (1992), in:
ebd. 563-574; E. Dirscherl, Die besondere Nihe zwischen Judentum und Christentum
als Anfrage an die pluralistische Religionstheologie, in: ebd. 495-511 (bes. 505-10); W.
Kinzig, Closeness and Distance. Towards a New Description of Jewish-Christian
Relations, Jewish Studies Quarterly 10 (2003) 274-290; ders., Warum ist der Gott der
Christen ein dreieiniger Gott? Historische Uberlegungen zur Trinititslehre im Hori-
zont des christlich-jiidischen Gesprichs, in: «... um Seines NAMENS willen». Chri-
sten und Juden vor dem Einen Gott Israels, hg.v. ].M. Schmidt, U. Kriener,
Neukirchen-Vluyn 2005, 102-117; P. Ochs, Dreifaltigkeit und Judentum, in: Der
lebendige Gott. Auf den Spuren neueren trinitarischen Denkens, hg.v. R. Weth, Neu-
kirchen-Vluyn 2005, 75-84; E. Schonemann, Bund und Tora. Kategorien einer im
christlich-jiidischen Dialog verantworteten Christologie (Diss.theol. Bonn 2005)
(erscheint demnichst). Die Mehrzahl der Untersuchungen beschiftigt sich mit Gottes-
lehre, Christologie, Soteriologie und Eschatologie, weniger mit der Ekklesiologie.



192 Ernst Dassmann

Die Bewertung des Ausdrucks bei den frithchristlichen Schriftstellern ist zwiespiltig.
Wollten sie in den Verfolgungen oder gegen markionitische und manichiische Hiretiker
die heilsgeschichtliche Kontinuitit der Kirche betonen, wurde Verus Israel zur Klammer
zwischen Kirche und Synagoge. Stand dagegen die Neuheit des christlichen Glaubens, der
Gesetz und Beschneidung sowie in geistigem Verstindnis auch das Alte Testament {iber-
holt hatte, im Mittelpunkt der Argumentation, wurde Verus Israel zu einem Kampfbegriff,
der den Israelanspruch der Synagoge bestritt.

Dieser unterschiedliche Gebrauch des Bildwortes in den Paulusbriefen und im
Epheserbrief sowie seine Verwendung im Barnabasbrief, bei Tertullian, Ambrosius, Augu-
stinus, Gregor dem Grossen, Irenius, Origenes und Johannes Chrysostomus wird hier
kurz skizziert.

Ernst Dassmann, Bonn



	Die Kirche als wahres Israel

