
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes*

1. Einleitung

Zur Behandlung der Thematik «Das Gottesbild im Neuen Testament» sind
zwei einleitende Überlegungen vorauszuschicken.

Die erste ist hermeneutischer Art. Zunächst geht es darum, sich zu fragen,
wie Gott im Neuen Testament zur Sprache kommt, bzw. wie Gott in den
ersten Dokumenten des christlichen Glaubens dargestellt wird. Diesbezüglich
sind drei Beobachtungen in Erinnerung zu rufen:

Die erste Beobachtung besteht in einer Einschränkung des

Untersuchungsfeldes. Der Gott der Bibel ist weder Gegenstand der natürlichen Theologie

noch der spekulativen Erkenntnis. Er ist ein Gott, der sich jeglichem
menschlichen Versuch, ihn zu erfassen, zu beschreiben oder zu objektivieren,
entzieht. Er gibt sich durch seine freie Offenbarung in der menschlichen
Geschichte zu erkennen.

Die zweite Beobachtung rührt von der Überzeugung her, die das Ganze
des neutestamentlichen Zeugnisses durchzieht, nämlich dass die Erkenntnis
Gottes nicht von einer bestimmten Offenbarung zu trennen ist, bzw. von der
Geschichte einer historischen und konkreten Person, nämlich derjenigen Jesu

von Nazaret. Es gibt keine von der Rede über Jesus von Nazaret unabhängige
neutestamentliche Rede von Gott. Es gibt keine Theologie, welche die Chri-
stologie aussparen könnte. Das Gottesbild im Neuen Testament ist unlöslich
auf das Schicksal und die Lehre des Nazareners angewiesen.

Die dritte Beobachtung hebt die untrennbare Beziehung hervor, welche
zwischen der Rede über Gott und der Rede über den Menschen besteht.
Wenn Jesus von Gott spricht, geschieht dies jedes Mal, um seine Bedeutung
für das Leben der Menschen zu betonen. Bereits Calvin schreibt zu Beginn
seiner Institutio Christianae Religionis: «All unsere Weisheit, sofern sie wirklich
den Namen Weisheit verdient und wahr und zuverlässig ist, umfasst im Grunde

eigentlich zweierlei: Die Erkenntnis Gottes und unsere Selbsterkenntnis.»1
Mit anderen Worten: Theologie und Anthropologie - oder besser: Soteriolo-
gie - stehen in einer untrennbaren Beziehung.

Die aus dieser kurzen hermeneutischen Überlegung hervorgehende
Schlussfolgerung ist klar: Wer über das Gottesbild im Neuen Testament sprechen

will, kann dies nur, indem er Theologie, Christologie und Anthropolo-
gie/Soteriologie dialektisch verbindet.

* Für Rudolf Brändle in Dankbarkeit für die freundschaftliche Zusammenarbeit.
1 J. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, Erstes Buch, Neukirchen-Vluyn

21963, 1.

ThZ 2/62 (2006) S. 158-173



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 159

Die zweite Überlegung ist methodischer Natur. Wie soll man vorgehen,
um die wesentlichen Eigenschaften der Gestalt Gottes im Neuen Testament
zu entdecken? Unsere Untersuchung bewegt sich auf zwei Ebenen.

Die erste drängt sich von selbst auf. Insofern das Gottesbild nicht von der
Person Jesus von Nazaret und seiner Offenbarung zu trennen ist, fragen wir
uns zuerst: Wie äussert sich Jesus in den Traditionen, die in den synoptischen
Evangelien gesammelt sind, in Bezug auf Gott? Genauer gesagt, welches ist die
zentrale Botschaft Jesu über Gott? Das ist die theologische Frage. Die
anthropologische bzw. soteriologische Frage hingegen lautet: Was ist die Tragweite
dieser Botschaft für die Menschen? Die christologische Frage lautet: Welche
spezifische Verbindung besteht zwischen dem Anspruch Jesu und dem Gott,
den er verkündet?

Die zweite Ebene versucht das Verhältnis des historischen Jesus zu seinen

ersten Interpreten zu artikulieren. Von den grossen Interpreten Jesu haben
wir zwei ausgewählt: Paulus und Johannes. Diese Wahl ist insofern gerechtfertigt,

als der Leser und die Leserin bei diesen beiden Autoren eine klar und
bewusst formulierte Betrachtung über das gesamte Schicksal des Jesus von
Nazaret vorfinden.2 Diese eigenständige Reflexion wird einerseits durch den
Gebrauch einer Sprache und argumentativer Modelle bestätigt, die nicht von
der Jesustradition vorgeformt oder geerbt sind.3 Sie wird andererseits durch
die Tatsache bestätigt, dass diese beiden Autoren sich in bewusster und
überlegter Weise nachösterlich einordnen und auf retrospektive Weise den Sinn
des christologischen Geschehens für die menschliche Existenz, im Speziellen
für die glaubende Existenz, auszusagen versuchen.4

Sind sie aber vertrauenswürdige Interpreten? Um dies zu überprüfen,
versuchen wir einzuschätzen, wie Paulus und Johannes das Wirken des Galiläers
aufgegriffen und es von einem nachösterlichen Standpunkt her interpretiert
haben. Sie haben dabei mehr über Jesus gesagt als Jesus selbst. Darin besteht
der Vorteil derjenigen, die sich über das Ganze eines bereits vollendeten
Werks äussern können. Aber diese retrospektive, sich auf das nachösterliche
Kerygma stützende Sicht ist nicht allein entscheidend. Die eigentliche Frage

2 Eine besonders von Rudolf Bultmann in seiner Theologie des Neuen Testaments ver¬

teidigte These (The°logie des Neuen Testaments [1948-1953] [UTB 630], Tübingen
91984).

3 Auch wenn die synoptischen Evangelien von einer eigenständigen theologischen Kon¬

zeption zeugen, wie das zuerst die redaktionsgeschichtliche Schule, dann die Verfechter

der narrativen Analyse gezeigt haben, arbeiten sie in erster Linie mit vorgegebenen
Traditionen.

4 Eindeutige Beispiele sind zum einen der Apostel Paulus, der die Gattung des apostoli¬
schen Briefes verwendet und bewusst darauf verzichtet, Jesustradition in seine
Argumentation aufzunehmen, und zum anderen das Johannesevangelium, das sich einer
neuen Sprache bedient und den Prozess der Christologisierung der Tradition zu Ende
führt.



160 Jean Zumstein

ist kritischer Art; sie kann auf drei Ebenen formuliert werden: a) Haben Paulus

und Johannes dieselbe Auffassung der Gestalt Gottes wie Jesus vertreten?
b) Waren sie Träger derselben Auslegung menschlicher Existenz? c) Haben sie

der Bedeutung Rechnung getragen, die Jesus selbst seiner Person zuschrieb?
Von der Antwort auf diese drei Fragen hängt die Richtigkeit ihrer Interpretation

ab.

2. Der Gott Jesu

Jesus teilt den Glauben seiner Glaubensgenossen. Sein Gott ist der Gott, der
Himmel und Erde gemacht hat, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der
Gott, der Israel gerufen und es im gesamten Verlauf seiner Geschichte begleitet

hat, der Gott, von dem die jüdische Bibel Zeugnis ablegt. In diesem Sinn
fügt sich das Gottesbild, welches der Jude Jesus vertritt, sehr genau in die
Tradition seines Volkes ein. Auch wenn Jesus den in der Schrift, im Tempel oder
in der Synagoge besungenen und bekannten Gott verehrt, spricht er dennoch
in einer neuen Weise von der Präsenz und dem Heilsplan dieses Gottes. Diese
Neuheit in der Art, Gott zu benennen, tritt sogar im Zentrum seiner
Botschaft in Erscheinung, nämlich in der Ankündigung der Nähe des Gottesreiches.

Unsere These ist somit die folgende: Das Gottesbild, dessen Träger Jesus
ist, tritt in erster Linie in der Verkündigung der ßaot/Ha tob 0eoü zutage.
Der Gott Jesu ist der Gott, der sich nähert und kommt, um sein Reich
aufzurichten.

2.1. Das Zentrum der Botschaft Jesu

Mehrere literarische Fakten unterstützen diese These. Zitieren wir zuerst die

programmatische Zusammenfassung der Verkündigung Jesu in Mk 1,15:
«Erfüllt ist die Zeit, und nahe gekommen ist das Reich Gottes. Kehrt um und
glaubt an das Evangelium».5 Denken wir an die Seligpreisungen6, an die
prophetischen Worte von Lk 11,20 oder Lk 17,20f.7 oder das Vaterunser.8 Erin-

5 Zu dieser Stelle vgl. E. Cuvillier, L'évangile de Marc (Bible en face), Genève/Paris,
2002, 33-35; C. Focant, L'évangile selon Marc (Commentaire biblique: Nouveau
Testament 2), Paris 2004, 76-80. V. 15 ist mit Sicherheit redaktionell, aber im Rückblick

charakterisiert er auf typische Weise das eigentliche Zentrum der Botschaft Jesu.
6 Vgl. Mt 5,3-10 par Lk 6,20-23. Der Kern der Seligpreisungen (Lk 6,20-2lb) geht mit

Sicherheit auf den historischen Jesus zurück. Zu diesem Punkt vgl. zum Beispiel U.
Luz, Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 1 (EKK 1/1), Düsseldorf/Zürich 1985,
52000, 271-272.

7 Lk 11,20: «Wenn ich jedoch durch den Finger Gottes die Dämonen austreibe, dann ist
das Reich Gottes zu euch gelangt»; Lk 17,20f.: «Das Reich Gottes kommt nicht so,
dass man es berechnen kann. Man wird auch nicht sagen: Siehe, hier! oder: dort! Denn



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 161

nern wir uns schliesslich an die Reich-Gottes-Gleichnisse.9 Jesus hat nicht die

Absicht, neue Wahrheiten zu lehren, indem er das bevorstehende Kommen
des Gottesreiches ankündigt, sondern er beabsichtigt auszusagen, wer der
Gott Israels ist. Er will mitteilen, wer dieser Gott für die Menschen ist und
was er für ihre gegenwärtige Existenz bedeutet.

2.2. Der Paradigmenwechsel im Verständnis des Gottesreiches

Jesus teilt die Auffassung der Mehrheit seiner Glaubensgenossen, was das

Kommen des Gottesreichs betrifft, nicht, nämlich eine Hoffnung mit nationaler

und politischer Konnotation, die ihren Höhepunkt in der Befreiung
von der römischen Besatzung und der Wiederherstellung Israels erreicht. Die
neuen von Jesus eingebrachten Akzente sind die folgenden:

Zuerst geht es nicht an, einer nationalistischen Sicht des Reiches den Vorrang

zu geben: Gott wendet sich nicht in erster Linie an eine bestimmte
Nation, sondern an alle Menschen, sowohl an jene, die innerhalb des Bundes
leben, als auch an jene, die ausserhalb stehen.10

Des weiteren distanziert sich Jesus von der Perspektive der Heilsgeschichte.
Das Kommen des Gottesreiches wird weder mit den verschiedenen

Epochen der Geschichte Israels in Verbindung gebracht noch mit den herausragenden

Figuren dieser Geschichte. Der Rahmen, der das Kommen des
Reiches bezeugt, ist nichts anderes als die Schöpfung.11

Schliesslich gerät die apokalyptische Perspektive in den Hintergrund.
Gott setzt seine Macht nicht durch, indem er der Welt ein Ende setzt, sondern
indem er mitten in der Welt präsent ist.

2.3. Das Kommen des Reiches

Die ständig wiederholte Aussage, nach der das Reich nahe und im Kommen
ist, regt zu einem Perspektivenwechsel an. Während für Johannes den Täufer
der gegenwärtige Augenblick der letzte Moment der menschlichen Geschichte

vor dem Kommen des Gerichts ist, ist für Jesus der gegenwärtige Augenblick

der erste Moment einer neuen Geschichte, die durch das Kommen Gottes

geprägt ist.12 Der gegenwärtige Augenblick wird nicht mehr durch eine

siehe, das Reich Gottes ist mitten unter euch.»
8 Vgl. dazu J. Zumstein, Vater für uns. Das Gebet Jesu mitten in unserem Leben, Neu¬

kirchen-Vluyn 2002.
9 Vgl. dazu jüngst J. Roloff, Jesus, München 2000,22000, 8 lf.
10 Dieser Punkt wurde besonders von Theissen hervorgehoben, vgl. G. Theissen, A.

Merz, Der historische Jesus, Göttingen 1996, 226-253.
11 Dieser Punkt wurde zu Recht hervorgehoben von J. Becker, Jesus von Nazareth, Ber¬

lin/New York 1996, 155-168.
12 Zu diesem vielsagenden Paradigmenwechsel vgl. H. Weder, Gegenwart und Gottes-



162 Jean Zumstein

verheerende Vergangenheit qualifiziert, sondern durch eine Zukunft verwandelt,

der die schöpferische Liebe Gottes einwohnt. Jesus stellt keinen Gegensatz

zwischen dem Jetzt des Glaubens und dem kommenden Reich her,
sondern legt den Akzent auf die Dynamik der Zukunft, welche in die Gegenwart
eindringt, um sie zu verändern. Er konzentriert sich auf dieses Kommen,
ohne sich über Einzelheiten zur Art dieses Reiches zu äussern, welches nun
im Leben seiner Zuhörerinnen und Zuhörer hervorbricht. Für den Nazare-
ner ist der Hauptgesichtspunkt, dass das kommende Reich das Reich Gottes
und nicht dasjenige des Menschen ist. Wer das Reich Gottes empfangen will,
muss Gott Gott sein lassen. Das erwählte Volk muss seine eng nationalen
Wünsche, das Individuum seine nur persönlichen Anliegen abschreiben.13

2.4. Ein produktives und paradoxes Reich

Die Botschaft Jesu und seine Praxis verleihen dem kommenden Reich
Sichtbarkeit. Zwei Aspekte sind zu erwähnen.

Zuerst erfolgt das Kommen des Reiches zugunsten des Menschen. Die
Heilungswunder14, die in der Jesustradition, insbesondere im Markusevangelium,

einen so wichtigen Platz einnehmen, haben eine klare Bedeutung. Sie

zeigen, dass das erste Ziel der Praxis Jesu die volle Wiederherstellung der
geschöpflichen Identität des Menschen ist. Die Krankheit muss bekämpft werden,

weil sie Verlust und Erniedrigung der menschlichen Existenz und ihrer
Würde ist. In derselben Weise zielen die symbolischen Handlungen Jesu15,
besonders seine Mahlgemeinschaft mit Zöllnern, Prostituierten und Sündern
daraufhin, diejenigen wieder in die Gemeinschaft der Kinder Gottes zu
integrieren, die von ihr ausgeschlossen worden sind. Indem er sich mit den von
der Gesellschaft Zurückgewiesenen an einen Tisch setzt, stellt Jesus das

Beziehungsnetz mit dem Nächsten und mit Gott wieder her, was es den Menschen
erlaubt, ihre volle geschöpfliche Identität zurückzugewinnen.

Schliesslich wird das Reich Gottes auch durch die von ihm herbeigeführte
Umwertung der Werte sichtbar, die gewisse subversive Momente enthält.
Jesus übt auf erstaunliche Weise Macht aus, nämlich indem er sich zum Diener
aller macht (Mk 10,45). Diese Macht wird erkennbar, wenn sie im Dienst der
anderen steht und es ihnen erlaubt, zu ihrer vollen geschöpflichen Identität
zu gelangen. Die letzte Verwirklichung dieser Werteumkehrung ist mit der
Passion und dem Tod Jesu gegeben. Indem Jesus sein Sterben akzeptiert,
schafft er Lebensraum für die Seinen.

herrschaft. Überlegungen zum Zeitverständnis bei Jesus und im frühen Christentum
(BThSt 20), Neukirchen-Vluyn 1993, 24-64.

13 Vgl. dazu Zumstein, Vater für uns, 39-45.
14 Vgl. Theissen, Merz, Jesus, 279-283.
15 Vgl. dazu Ch. Senft, Jésus de Nazareth et Paul de Tarse, Genève 1985, 45-49.



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 163

2.5. Ein befreiendes Reich

Jesu Zuhörerinnen und Zuhörer sind dazu aufgerufen, die gute Nachricht
vom kommenden Reich zu empfangen, indem sie sich bekehren und dem
Evangelium glauben. Wenn sie dies tun, sind sie ohne Gegenleistung und
ohne vorgängig zu erfüllende Bedingung von der Last der Schuld befreit. Unter

Schuld darf man nicht das mit dem Verstoss gegen moralische Pflichten
verbundene Schuldgefühl oder Bedauern verstehen, sondern den Bruch der
Beziehung zu Gott. Jesu Botschaft ruft die Hörerinnen und Hörer dazu auf,
aus der in ihm selbst, dem Verkündiger der guten Nachricht, offenbar gewordenen

Verheissung und der Liebe Gottes zu leben. Durch dieses kommende
Reich offenbart sich Gott als derjenige, der das Gute und das Glück für den
Menschen will, sowie als derjenige, der das Leben in Fülle schafft.

2.6. Das Kommen des Reiches und die Person Jesu

Das Kommen Gottes stellt nicht eine allgemeine Wahrheit dar, die jeder
Mensch zu jeder Zeit aufgrund seiner Weisheit und seiner Frömmigkeit
entdecken könnte. Das Kommen des Reiches ist an die Person Jesu gebunden.
Durch die Botschaft und die befreienden Taten Jesu wird Gottes heilsame

Gegenwart mitten unter den Menschen zum Ereignis. Das Paradox ist
unvermeidbar: Durch das Schicksal eines einzelnen Mannes gibt sich Gott ein
Gesicht und wird zum <Wort> für die Menschen.

Wenn man den Streit um die christologischen Titel in Klammern setzt16,
bemerkt man, dass Jesus eine unbeschränkte Autorität beansprucht: Jesus
behauptet, unmittelbar im Namen Gottes zu sprechen und zu handeln, ohne
sich auf irgendeine Vermittlung, Tradition oder Legitimation zu stützen.17

Die Freiheit, mit der er das Gesetz18 oder die Schrift auslegt, die Autorität, mit
der er die Menschen in die Nachfolge ruft, die Vollmacht, mit der er beim
Zusammensein den Sündern die göttliche Vergebung anbietet, die Gewissheit,
das Reich Gottes geschehen zu lassen, indem er in Gleichnissen spricht oder
die Kranken heilt, alle diese Elemente zeigen, dass Jesus überzeugt ist, im
Namen einer unbedingten Autorität zu handeln. Dazu formuliert Conzelmann:

16 Die Forschung tendiert dahin, anzunehmen, dass Jesus seinen unbeschränkten
Anspruch nicht durch die Inanspruchnahme eines bestimmten christologischen Titels
ausgedrückt hat, wie etwa durch die Würde des Messiastitels. Der einzige Titel, den er
sich vielleicht verliehen hat, ist derjenige des Menschensohnes.

17 Vgl. dazu E. Käsemann, Das Problem des historischen Jesus, in: ders., Exegetische
Versuche und Besinnungen, Bd. I, Göttingen 51967, 187-214; G. Bornkamm, Jesus

von Nazareth (UB 19), Stuttgart 51967, 61f. 159-161.
18 Vgl. dazu die Antithesen in der Bergpredigt (Mt 5,21-48). Die erste, die zweite und die

vierte Antithese gehen wahrscheinlich auf den historischen Jesus zurück.



164 Jean Zumstein

«J. versteht sich als den letzten Rufer. Seine Stellung ist einzigartig, da nach
ihm nichts mehr <kommt> - als Gott selbst.»19

3. Der Gott des Paulus20

3.1. Paulus, der erste Interpret21

Der älteste Interpret der Person Jesu, dessen Zeugnis das Neue Testament
aufbewahrt hat, ist der Apostel Paulus.22 Besteht somit eine Kontinuität
zwischen Jesus und Paulus, die uns versichern könnte, dass sich Paulus in den

Fussstapfen Jesu bewegt und sein zuverlässiges Sprachrohr ist, und eben nicht,
wie böse Zungen behaupten, Begründer des Christentums und Totengräber
Jesu? Ist der Gott des Paulus also der Gott Jesu?

Diese Frage nach der Kontinuität zwischen Jesus und Paulus muss man
zunächst verneinen. Es besteht keine historische Kontinuität zwischen Paulus
und Jesus: Paulus ist dem historischen Jesus weder begegnet, noch hat er ihn
gekannt. Er war nicht sein Jünger. Es gibt auch keine traditionelle Kontinuität:

Paulus ist nicht Träger der Tradition des irdischen Jesus. Um sich davon
zu überzeugen, genügt es, die Evangelien und die Briefe des Apostels zu
vergleichen. Paulus bringt den christlichen Glauben zur Sprache, ohne sich auf

Ereignisse aus dem Leben von Jesus zu beziehen und ohne Teile seiner
Botschaft zu zitieren. Besteht jedoch eine theologische Kontinuität?

Diese Frage wird in dem Augenblick, wo man die zwischen Jesus und Paulus

bestehende Diskontinuität bemerkt, in ihrer ganzen Vielschichtigkeit und
Schwierigkeit erfasst. Jesus brachte Gott zur Sprache, indem er durch sein

Wort und seine Taten das bevorstehende Kommen des Reiches Gottes
verkündete. Paulus hingegen bringt Gott zur Sprache, indem er den Tod und die
Auferstehung Christi als Heilsgeschehen verkündet.23 Ist diese Verschiebung
in der Formulierung der Botschaft eine Verfälschung oder handelt es sich im

19 Vgl. Jesus Christus (H. Conzelmann), RGG3 3, Tübingen 1959, 633.
20 Vgl. zum Apostel Paulus die klassischen Werke von J. Becker, Paulus. Der Apostel

der Völker, Tübingen 1989 und G. Bornkamm, Paulus (UB 119), Stuttgart 71993;
dazu auch Paulus (S. Vollenweider), RGG4 6, Tübingen 2002, 1035-1065.

21 Zur Beziehung zwischen Jesus und Paulus vgl. J. Zumstein, Le protestantisme et les

premiers chrétiens. Entre Jésus et Paul, Genève 2002, 125-131.
22 Paulus schreibt seine Briefe zwischen 50 und 55 n.Chr., also noch vor dem ältesten

Evangelium, dem Markusevangelium, das Ende der 60er oder Anfang der 70er Jahre
zu datieren ist.

23 Das Kerygma, d.h. die Verkündigung des Todes und der Auferstehung Jesu als Heils¬

ereignis, stellt den Ausgangspunkt der paulinischen Theologie dar; vgl. z.B. das

Glaubensbekenntnis in I Kor 15,3-5.



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 165

Gegenteil um ein zutreffendes Erfassen des von Jesus vertretenen Gottesbildes?

Um diese Problematik auf begründete Weise anzugehen, sind folgende
Fragen zu stellen: Hat der Apostel Paulus Jesus dieselbe Bedeutung
zugeschrieben, wie Jesus sie selbst für sich beanspruchte? Hat Paulus die Gestalt
Gottes und die Situation des Menschen in derselben Weise verstanden?

3.2. Jesus, das letzte Wort Gottes (das Kreuz, der Wendepunkt der

Geschichte)

Der historische Jesus hat seinem Wirken eine eschatologische Bedeutung
zugeschrieben. Er war der Ansicht, dass er durch seine Worte und Taten Gott
auf entscheidende und letztgültige Weise für die Menschen offenbarte.

Paulus hat diesen entscheidenden und endgültigen Charakter des

Kommensjesu gut erfasst. Auch für ihn haben das Leben und mehr noch der Tod
und die Auferstehung Christi eine eschatologische Bedeutung. Der Weg des

Nazareners markiert eine entscheidende Wende in der Geschichte der Welt
und im menschlichen Schicksal.24 Er ist der Ort der letzten Offenbarung Gottes.

Während die Zeit vor Jesus durch die Auflehnung und die Verlorenheit
des Menschen gekennzeichnet ist, öffnet sein Kommen, vor allem das Kreuz,
einen neuen Lebensraum. Alle sind von nun an ohne Ausnahme eingeladen,
von der Gnade Gottes zu leben - und das in Freiheit und Verantwortung. Für
Jesus und Paulus spricht Gott sein letztes Wort durch den Nazarener.

3.3. Der Gott Jesu und der Gott Paulus'

Jesus und Paulus bekennen sich zum gleichen Gott, zu dem Gott, dem die
jüdische Bibel die Offenbarung an sein Volk Israel bescheinigt.25 Dieses gemeinsame

Bekenntnis artikuliert sich in drei Richtungen.
Zuerst ist Gott sowohl für Jesus als auch für Paulus Schöpfergott und

Bundesgott. Er hat mit seinem Volk Israel einen Bund geschlossen. Er hat ihm das

Gesetz geschenkt und ihm so den Raum für eine authentische Beziehung
eröffnet, indem er auf diese Weise einen Ort in der Welt bestimmt hat, wo der
Mensch sich von Gott in Anspruch genommen weiss.

Jesus und Paulus konstatieren jedoch, dass dieser Gott des Bundes weder

von seinem Volk noch von der Gesamtheit der Schöpfung anerkannt oder
bezeugt wird. Man lehnt ihn ab oder instrumentalisiert ihn. Die Sünde, d.h. die

Trennung des Menschen von Gott, ist universal.26

24 Zum paulinischen Geschichtsverständnis vgl. Ch. Dietzfelbinger, Die Berufung des

Paulus als Ursprung seiner Theologie (WMANT 58), Neukirchen-Vluyn 21989, 116-

125.
25 Zur Verwurzelung des Paulus in der jüdischen Tradition vgl. E.P. Sanders, Paulus.

Eine Einführung (Universal-Bibliothek 9365), Stuttgart 1993.



166 Jean Zumstein

Aber Gott wird - für Jesus und für Paulus - zum Gericht kommen. Dieses
Gericht hat eine äusserst erstaunliche Form. Die gute Nachricht im Zentrum
der Botschaft Jesu hat den folgenden Wortlaut: Gott kommt nicht, um die
Welt zu vernichten, sondern um ihr eine neue Zukunft zu eröffnen. Seine
Strafe besteht nicht in der Ablehnung der Sünder, sondern in ihrer unbedingten

und befreienden Annahme.
Auch wenn Paulus nirgendwo die Ankündigung des Reiches Gottes

erwähnt, die im Zentrum der Predigt Jesu stand, vertritt er dieselbe Auffassung
von Gott. Dies zeigt sich besonders in der Verwendung zweier Paradigmen,
der Kreuzestheologie und der Lehre von der Rechtfertigung.

Betrachten wir zuerst die Kreuzestheologie, die vorrangig in der korinthischen

Korrespondenz entfaltet wird.27 Der Ausdruck «Kreuzestheologie»
muss im eigentlichen Sinn verstanden werden. Er bedeutet, dass das Kreuz
nach Paulus vorzugsweise der Ort ist, wo Gott sich aussagt und offenbart. Die
am Kreuz geschehene Offenbarung führt zu einer dreifachen Aussage.

Erstens geht es um ein Gerichtswort. Vor dem Kreuz zeigt sich die
grundsätzliche Verlorenheit aller menschlichen Existenz. Insofern der Mensch den
ihn befreien wollenden Gesandten Gottes ans Kreuz bringt, entlarvt er sich
in seiner ganzen Torheit und Selbstgerechtigkeit.

Zweitens ist die Kreuzesbotschaft im strengen Sinn theologisch, d.h., dass

sie ein Wort über Gott ist. Sie lässt einen freien und unerwarteten Gott
erscheinen, der alle menschlichen Erwartungen in Frage stellt (I Kor 1; Gal 3,10-
13). Insofern sich Gott in letzter Weise durch den Körper eines Gekreuzigten
offenbart, lässt er alle Reden, die der Mensch in Bezug auf Gott ausarbeiten
kann, scheitern. Es ist sowohl für die religiösen als auch für die philosophischen

Erwartungen ein Skandal.
Drittens schliesslich hat die Kreuzesbotschaft eine soteriologische Tragweite:
Sie offenbart und ermöglicht eine neue Existenzweise. Der von seinen Ver-

irrungen und Illusionen befreite Mensch ist instand gesetzt, sein Leben von
Gott zu empfangen und es als Gnade zu verstehen, die ihm verliehen ist.

Das zweite grosse Paradigma, das Paulus entfaltet, um den von ihm
bezeugten Gott zur Sprache zu bringen, ist die Lehre von der Gerechtigkeit
Gottes und von der Rechtfertigung - ein Paradigma, das er in erster Linie in
den Briefen an die Galater und an die Römer entwickelt. Die grundlegende
These ist, dass Gott seine Gerechtigkeit, d.h. seine Treue gegenüber sich selbst
und gegenüber dem Bund, bekundet, indem er den Sünder durch reine Gnade
und unabhängig von seinen Werken für gerecht erklärt. Das Kreuz und die
Auferstehung sind der Ort, wo die Gnade Gottes hervorbricht.28

26 Paulus legt diesen Standpunkt auf programmatische Weise in Rom 1,18-3,20 dar.
27 Die korinthische Korrespondenz umfasst die beiden von Paulus an die Gemeinde von

Korinth adressierten Briefe. Die klassische Stelle, in der der Apostel die Kreuzestheologie

formuliert, ist I Kor 1,18-2,5.



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 167

So nimmt Paulus dasjenige, was Jesus in seiner Ankündigung des

kommenden Reiches sagt, in seinem Evangelium von der Gerechtigkeit Gottes
oder in seiner Kreuzestheologie wieder auf. Beide sind sich darin einig, dass

sie in Gott denjenigen erkennen, der sowohl ein entschiedenes Nein zur
menschlichen Verirrung und ihren verheerenden Konsequenzen spricht, als

auch ein entschiedenes Ja zu jeder menschlichen Existenz, wo auch immer sie

sich befindet und unabhängig von aller Qualität und Leistung.

3.4. Die glaubende Existenz nach Jesus und Paulus

Im Unterschied zu Johannes dem Täufer ist für Jesus die Ankündigung vom
Kommen des Gottesreiches kein Auslöser von Furcht und Zerknirschung,
sondern von Freude und Dankbarkeit. Sie öffnet den Zugang zu einem
Leben, das im Zeichen der Freiheit und der Freude gelebt wird.

Ahnlich wissen sich die Glaubenden der paulinischen Gemeinden unter
der Gnade der Rechtfertigung aus Glauben, ohne die Werke des Gesetzes. Sie

sind befreit von der unmöglichen Suche nach religiöser oder ethischer
Vollkommenheit, durch die sie den Beweis für ihre Vorzüglichkeit vor Gott
erbringen wollten, um sein Wohlwollen zu verdienen. Sie sind aufgerufen zu
einer Existenz in Freiheit. Sie sind befreit von der Angst vor dem Tod und
ihrem zerstörerischen Wirken. Sie sind befreit von der Last der Schuld und der
Knechtschaft des Gesetzes. Sie sind frei, sich in der Welt zu engagieren, frei
für die anderen.

3.5. Der österliche Sprung

Dieses tief greifende theologische Einverständnis darf dennoch nicht eine
bedeutende Verschiebung verschleiern: Das gesamte Wirken Jesu wird im Umfeld

der Ankündigung der Nähe der Gottesherrschaft zur Sprache gebracht.
Die paulinische Darstellung Jesu hat jedoch ihren Bezugspunkt im Kreuz.
Jesus situiert sich in der Perspektive eines Gottes, der im Kommen ist, Paulus
in der eines Gottes, der bereits gekommen ist. Was Jesus unter dem Aspekt
der Verheissung sagt, verkündigt Paulus als geschehen. Er ist ein nachösterlicher

Theologe. Er greift die Geschichte Jesu in der Situation österlicher
Relecture wieder auf. Er benennt das Heil als ein für allemal in Jesus von Nazaret
geschehen. Er wiederholt nicht Jesu Lehre, sondern macht aus ihr und
insbesondere aus dem Kreuz die Botschaft, die dem Glauben angeboten ist.

28 Zur paulinischen Kreuzestheologie vgl. J. Zumstein, Das Wort vom Kreuz als Mitte
der paulinischen Theologie, in: A. Dettwiler, J. Zumstein (Hg.), Kreuzestheologie im
Neuen Testament (WUNT 151), Tübingen 2002, 27-41.



168 Jean Zumstein

4. Der Gott des Johannes

Im Blick auf unsere Fragestellung ist die das vierte Evangelium beherrschende
These die Christologisierung der Gestalt Gottes. Gott gibt sich durch eine Person

und ein Schicksal zu erkennen: den inkarnierten Logos, Jesus von Naza-
ret. Diese These wird in auffallend differenzierter Weise entfaltet.

4.1. Johannes, Urheber der österlichen Retrospektive

Der «österliche Sprung»29, der die gesamte Theologie in nachösterlicher
Retrospektive umformt, ist der Ausgangspunkt der johanneischen Theologie.
Auch wenn sich Gott ausschliesslich in der Person und dem Schicksal Christi
zu erkennen gibt, weiss Johannes, dass der irdische Jesus die Welt der Seinen

am Kreuz verlassen hat. Die Frage, die sich stellt, ist die Frage nach der
Zukunft der Offenbarung: Wie ist Gott noch innerhalb der menschlichen
Geschichte gegenwärtig, da doch sein Offenbarer von nun an in ihr abwesend
ist? Diese Problematik ist Gegenstand eines konsequenten Nachdenkens in
den «Abschiedsreden».30 Diese Abschiedsreden behandeln die folgende Frage
in erschöpfender und gut durchdachter Weise: Wie ist eine Beziehung mit
Christus, dem Bild Gottes, von nun an, da er der Abwesende ist, möglich?
Wie kann der Abwesende gegenwärtig werden?

Um die Abwesenheit des irdischen Jesus zu verarbeiten, wird vom vierten
Evangelium eine doppelte Vermittlung entworfen: Der Paraklet31 und der
Lieblingsjünger.32 Beide werden als Vermittler dargestellt, die es erlauben,
wieder eine dauerhafte Beziehung mit Christus aufzunehmen, auch wenn dieser

die Geschichte der Menschen verlassen hat. Beide sind die Akteure einer
notwendigen Anamnese. Der Paraklet erscheint als die Kraft der Erinnerung33,

während der Lieblingsjünger als der Träger eines entscheidenden
Zeugnisses beschrieben wird, das im vierten Evangelium zum Ausdruck
kommt.34 Beide werden als Subjekte extra nos geschildert, die auf gnadenhafte

29 Detaillierte Argumentation bei J. Zumstein, «Erinnerung und Oster-Relecture», in:
ders., Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im Johannesevangelium
(AThANT 84), Zürich 22004, 47-63.

30 Als Abschiedsreden bezeichnet man die Kap. 14-17 des Evangeliums, die über den fol¬

genden Inhalt verfügen: 13,31-14,31 (erste Abschiedsrede), 15f. (zweite Abschiedsrede),

17 (Abschiedsgebet).
31 Vgl. zuletzt den synthetischen Artikel: Paraklet im Neuen Testament (A. Dettwiler),

RGG4 6, Tübingen 2002, 927f.
32 Vgl. zuletzt den synthetischen Artikel: Lieblingsjünger (J. Frey), RGG4 5, Tübingen

2003, 366f.
33 Vgl. insbesondere Joh 14,26: «Der Paraklet aber, der heilige Geist, den der Vater in

meinem Namen senden wird, er wird euch alles lehren und euch an alles erinnern,
was ich euch gesagt habe.»



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 169

Weise den Weg zu einer erneuerten Beziehung mit Christus - und dadurch
auch mit Gott - eröffnen, der sowohl abwesend als auch gegenwärtig ist.

Was ist der Inhalt dieser Erinnerung?

4.2. Christus, letztes Wort Gottes (Die johanneische Eschatologie)

Der Evangelist trägt mithilfe seiner eschatologischen Konzeption der Bedeutung

Rechnung, die Jesus seiner Person beimass. Er lässt nämlich die traditionelle

Auffassung der apokalyptischen Eschatologie in den Hintergrund treten
und vertritt eine präsentische Eschatologie. Für ihn geschieht in der Person
und im Werk Jesu die letzte Offenbarung des Gerichts und des göttlichen
Heils.35 Die Inkarnation des Sohnes, seine Offenbarung und seine Erhöhung
am Kreuz stellen das eschatologische Ereignis als solches dar: Sie sind das letzte

Wort Gottes über die Geschichte und über die Menschen und lassen das

apokalyptische Szenario als überholt erscheinen. Weshalb ist das so? Inwiefern

ist die Inkarnation Christi Ausdruck des Endgültigen? Der Prolog, der
den hermeneutischen Rahmen des Evangeliums festlegt, hilft, diese kühne
Behauptung zu verstehen.

4.3. Der Gott Jesu und der Gott des Johannes (von der Inkarnation zur
Verherrlichung)

Dem Prolog 0oh 1,1-18) wohnt eine doppelte Bewegung inne.36 Einerseits
identifiziert er Jesus mit dem präexistenten Logos. Jesus wird als in einer
einzigartigen Beziehung mit Gott stehend dargestellt: sowohl mit ihm identisch
als auch unterschieden von ihm, aber ausserhalb aller menschlichen Notwendigkeit.37

Es handelt sich hier um den absoluten Anfang, der in einem
grundlegenden Sinn aller menschlichen Initiative vorangeht. Dieser Zusammenhang

wird unter dem Konzept des schöpferischen und Leben bringenden

34 Vgl. Joh 21,24, wo der Lieblingsjünger als der Verfasser des Evangeliums vorgestellt
wird. Auch wenn diese Behauptung historisch anfechtbar ist, spiegelt sie die vertretene

Konzeption in der Erzählwelt wider.
35 Die klassischen, eine präsentische Eschatologie vertretenden Passagen sind Joh 3,16-

21; 5,21-27.
36 Vgl. J. Zumstein, «Niemand hat Gott gesehen». Das johanneische Gottesverständnis

am Beispiel des Prologs, in: U.H. Körtner (Hg.), Gott und die Götter, Neukirchen-
Vluyn 2005, 51-70.

37 Was der Prolog auf mythologische Weise sagt, formuliert die die Erzählung beherr¬
schende Sendungschristologie mit Hilfe einer im antiken Vorderen Orient bekannten
Begrifflichkeit, die es ebenfalls erlaubt, vom Standpunkt der Offenbarung aus die
Identität von Vater und Sohn zu behaupten und dennoch ihren Unterschied zu beachten.

Ist nicht der Botschafter der Gesandte) derjenige, der durch sein Wort und
seine Tat voll und ganz den König, der ihn gesandt hat, verkörpert und dennoch ganz
von ihm unterschieden bleibt?



170 Jean Zumstein

Wortes subsumiert. Die von Jesus beanspruchte Unmittelbarkeit zu Gott,
sein Anspruch, direkt in seinem Namen zu sprechen, wird bei Johannes in der
Thematik der Präexistenz und im Titel «Logos» Wort) verbalisiert.38

Die Bewegung, die den Prolog eigentlich beherrscht, ist dennoch die

Bewegung der Inkarnation: Gott wird in der Person des Logos Mensch, wird
göttliche Gegenwart unter den Menschen. Er wird Fleisch, um Leben, Licht,
Gnade und Wahrheit zu den Menschen zu bringen. Die sich hier so zu erkennen

gebende Gestalt Gottes ist die Liebe. Die Ankündigung vom Kommen
des Gottesreichs in der Predigt des historischen Jesus, die Offenbarung der
Gerechtigkeit Gottes bei Paulus und die Inkarnation des Logos bei Johannes
legen von derselben Gestalt Gottes Zeugnis ab: einem Gott, der sich nähert
und der seine Liebe auf unbedingte Weise anbietet.

Die Bewegung der Inkarnation ist jedoch zum Kreuz hin ausgerichtet.39
Das letzte Wort des Gekreuzigten ist das berühmte «Es ist vollbracht» 0oh
19,30), und die beiden unverkennbar johanneischen Kategorien, welche das

Kreuz entschlüsseln, sind die «Erhöhung» und die «Verherrlichung».40 Die
Schlussfolgerung drängt sich von selbst auf: Die Erfüllung der Offenbarung
und der letzte Ausdruck der Wirklichkeit Gottes ereignen sich am Kreuz.
Während sich das Reich in der Predigt Jesu als ein produktives und paradoxes
Reich darstellt und das Kreuz nach Paulus für die Juden ein Skandal und für
die Griechen Torheit ist, aber für die Glaubenden Kraft Gottes, ist für die jo-
hanneische Schule das Kreuz der Thron des Gekreuzigten. Die Dimension
des Paradoxon durchzieht also alle drei Perspektiven.

4.4. Die glaubende Existenz bei Jesus und bei Johannes

Wie es der Prolog verstehen liess, sind bei Johannes Theologie, Christologie
und Soteriologie untrennbar. Man kann sogar einen Schritt weiter gehen und
zeigen - was der Schluss des Evangeliums bestätigt41 -, dass die Problematik
des Lebens durch das ganze Evangelium hindurch die zentrale Frage ist. Was
der historische Jesus mit dem Gottesreich verbindet, geht die johanneische
Schule mit Hilfe des Konzepts <Leben> an.

38 Zum Thema der Präexistenz und des Logos-Titels vgl. H. Conzelmann, Grundriss der
Theologie des Neuen Testaments, bearb. v. A. Lindemann (UTB 1446), Tübingen
61997, 374-377.383-385.

39 Zu diesem Aspekt vgl. J. Zumstein, Die johanneische Interpretation des Todes Jesu,
in: ders., Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im Johannesevangelium
(AThANT 84), Zürich 22004, 219-239.

40 Zum Begriff der Erhöhung vgl. Joh 3,14; 8,28; 12,32.34, zur Verherrlichung Joh 7,39;
8,54; 12,16.23.28; 13,31f.; 14,13; 17,1.4.5.10.

41 Vgl. Joh 20,30f. Der Schluss des Evangeliums formuliert auf klare Weise das pragmati¬
sche Ziel des Evangeliums, das darin besteht, zum Glauben an Christus zu rufen und
von daher das Leben zu empfangen.



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 171

Diese Problematik des Lebens steht, wie es die «Ich bin»-Worte und die

Wundererzählungen zeigen, im Zentrum der johanneischen Offenbarung.
Die «Ich bin»-Worte42 bestätigen, dass der Evangelist auf grundlegende

Weise die zwischen der Ankündigung des Reiches und seinem Sprecher
bestehende Verbindung erfasst hat. Sprecher und Inhalt des Reiches bilden von
nun an eine Einheit. Christus ist für seine Zuhörerinnen und Zuhörer in
seiner Person, was er verkündigt, und er ist es im Moment der Verkündigung (er
ist die Manifestation der göttlichen Wirklichkeit und dadurch ist er das

Leben, ist er die Gegenwart des Heils). Das «ewige Leben», d.h. das von Gott
gewollte Leben, wird im Hier und Jetzt in der Begegnung mit dem Offenbarer
angeboten.43

Dieser Aspekt wird durch die in den «Ich bin»-Worten verwendete Semantik

betont. Alle verwendeten Metaphern: «Brot des Lebens» (6,35), «Licht»
(8,12), «Tür» (10,7), «guter Hirte» (10,11), «Auferstehung und Leben» (11,25),
«Weg, Wahrheit und Leben» (14,6), «wahrer Weinstock» (15,1) konnotieren
das Thema des Lebens. Was mit der Inkarnation geschieht, ist das Angebot
eines Lebens in Fülle.

Die Wundererzählungen44 enthüllen dieselbe Wirklichkeit; sie sind als
Zeichen konzipiert, d.h. dass sie von Grund auf auf ihren Verfasser verweisen,
um dessen Identität auszusagen. Die Semantik ist dieselbe wie bei den «Ich

bin»-Aussagen: Der Weinüberfluss in Kana, die Heilung des Sohnes des

königlichen Beamten, die Heilung des Gelähmten, die Gabe des Brots des

Lebens, der Wandel auf dem Meer, die Heilung des Blindgeborenen, die Aufer-
weckung des Lazarus - sie alle sind symbolische Erzählungen, die zu verstehen

geben, wie es der inkarnierte Christus dem Menschen erlaubt, von einem
durch Mangel geprägten, entstellten und entfremdeten Dasein zu einer erfüllten

Existenz zu gelangen.
Die einzige Bedingung für den Zugang zum Leben ist der Glaube an die

Person Jesu, der als der Gesandte des Vaters zu verstehen ist. Derjenige, der
glaubt, ist vom Tod in das Leben übergegangen. Dagegen zieht der Unglaube
das Gericht auf sich, das sich im Bleiben in der Finsternis verwirklicht.45

42 Vgl. Joh 6,35.41.48.51; 8,12; 10,7.9.11.14; 11,25; 14,6; 15,1.5.
43 Das klassische Beispiel dieser Verschränkung zwischen der christologischen Offenba¬

rung und der Gabe des Lebens ist das von Christus bei der Auferweckung des Lazarus
gesprochene Wort: «Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt,
wird leben, auch wenn er stirbt; und jeder, der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit

nicht sterben» (ll,25f.).
44 Das vierte Evangelium enthält sieben Wundererzählungen: 2,1-11; 4,46-54; 5,1-9; 6,1-

15; 6,16-21; 9; 11.
45 Vgl. zu diesem Punkt Joh 3,16ff. Die Gabe des Lebens und die Offenbarung des

Gerichts sind keine in einer apokalyptischen Zukunft liegenden Ereignisse, sondern
ereignen sich im Hier und Jetzt in der Begegnung mit Christus.



172 Jean Zumstein

5. Schluss

Die Problematik des Gottesbildes, wie sie bei Jesus, Paulus und Johannes
auftritt, führt zu drei abschliessenden Überlegungen.

Erstens, der Leser/die Leserin der synoptischen Tradition, der paulini-
schen Briefe und des vierten Evangeliums46 ist von der grossen hermeneutiscben

Kreativität beeindruckt, welche die Rede von Gott verursacht.
Diese grosse Kreativität ist zuallererst bei Jesus, dem Verkündiger des

Gottesreichs, belegt, der, um den kommenden Gott aussagen zu können, die

Gleichnissprache verwendet und unerwartete Befreiungshandlungen wagt.
Die absichtliche Wahl des Begriffs der ßctotketa xoü 0eoü, der die Identität
Gottes zur Sprache bringt, weist darauf hin, dass Jesus in erster Linie an der
konkreten Offenbarung der Wirklichkeit Gottes im Leben und der Geschichte

der Menschen interessiert ist und dass er, um diese Wirklichkeit auszusagen,

die Konzeption seiner Glaubensgenossen verwirft: Der nahende Gott
kommt nicht, um der menschlichen Geschichte ein Ende zu machen, sondern

um sie von vorne zu beginnen. Um dies zu tun, errichtet Jesus den notwendigen

Raum für diesen Neubeginn. Diese Bewegung, die von der Zukunft in die

Gegenwart verläuft, um sie für das Leben in Fülle zu öffnen, ist der charakteristische

Grundzug der Botschaft des Nazareners.
Die theologische Leistung des Paulus, der Gott zur Sprache bringt, indem

er vom Ort des scheinbaren Scheiterns Jesu ausgeht, nämlich dem Kreuz, ist
ebenfalls eigenständig. Zugegeben, die von Paulus übernommenen kerygma-
tischen Traditionen erkannten bereits in Tod und Auferstehung Jesu das

Heilsgeschehen. Das Genie des Paulus bestand aber darin, das Kreuz als den
entscheidenden Ort der Offenbarung Gottes zu identifizieren und von
diesem Ort aus die gesamte menschliche Wirklichkeit neu zu interpretieren.

Der Beitrag des vierten Evangeliums besteht darin, den Zusammenhang
zwischen dem Schicksal Jesu und der Offenbarung Gottes gründlich zu
bedenken. Die grundsätzliche Christologisierung der Gottesfrage im vierten
Evangelium (ist nicht der johanneische Christus der Einzige, der Gott gesehen

hat?47 Ist er nicht der Gesandte des Vaters, d.h. sein Abbild unter den

Menschen?) muss dennoch nicht missverständlich sein. Gerade weil er der in-
karnierte Logos ist, enthüllt und verweist der johanneische Christus auf die
Wirklichkeit Gottes. Sagt Christus nicht am Ende der ersten Abschiedsrede,
die die Quintessenz der johanneischen Theologie ist: «Würdet ihr mich
lieben, würdet ihr euch freuen, dass ich zum Vater gehe; denn der Vater ist grösser

als ich» (14,28)?

46 Eine Ausweitung der Untersuchung auf andere neutestamentliche Zeugen würde die¬

sen Standpunkt nur bestätigen.
47 Vgl. Joh 1,18; 5,37; 6,46; 14,9.



Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes 173

Zweitens möchte ich den immer wieder festgestellten Zusammenhang
zwischen der Rede von Gott und deren Sprecher, also zwischen Theologie
und Christologie betonen. Vom Standpunkt des Urchristentums, wie es in
der neutestamentlichen Literatur belegt ist, ist die Rede über Gott von nun an
abgeschlossen. Es herrscht die allgemeine Uberzeugung, dass die letzte
Offenbarung Gottes durch den Nazarener eingebracht wurde und dass die nachfolgenden

Zeugen allein den Auftrag haben, diese Offenbarung zu übertragen
und zu interpretieren. Dieser endgültige Charakter der Offenbarung Jesu von
Gott wird durch die Entstehung einer Schrift, die sowohl die Jesustradition
als auch das literarische Werk seiner ersten Interpreten kanonisiert, bestätigt.

Schliesslich möchte ich drittens noch einmal die Positivität des Gottesbildes

im Urchristentum und in der neutestamentlichen Literatur betonen.
Sowohl bei Jesus als auch bei seinen Erben - Paulus und Johannes - verfügt das

Gottesbild über eine starke soteriologische Konnotation. Gott wird als derjenige

gesehen, der es dem Menschen erlaubt, mit ihm wieder Kontakt
aufzunehmen und von daher Zugang zu einem Leben in Fülle zu haben.

Abstract

Eine sachgemässe Behandlung der Thematik «Gottesbild im Neuen Testament» beruht auf
der hermeneutischen Überlegung, dass - neutestamentlich gesehen - die Erkenntnis Gottes

nicht von der Geschichte Jesu von Nazareth zu trennen ist. Von daher soll sich die
Untersuchung auf zwei Ebenen bewegen. Einerseits ist zu fragen, wie sich Jesus in der
synoptischen Tradition in bezug auf Gott äussert. Andererseits gilt es, das Verhältnis des
historischen Jesus zu seinen ersten Interpreten zu artikulieren. Dazu werden Paulus und Johannes

in Betracht gezogen, da diese beiden Autoren eine klare und bewusste Reflexion des

ganzen Schicksals Jesu von Nazareth entfaltet haben. Schliesslich soll sachkritisch reflektiert

werden, ob die beiden ersten grossen Interpreten Jesu von einem nachösterlichen
Gesichtspunkt her die jesuanische Auffassung der Gestalt Gottes sachgemäss rezipiert haben.

Jean Zumstein, Zürich


	Das Gottesbild bei Jesus, Paulus und Johannes

