Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Alle von Israel, Israel und der Rest : Paradoxie als argumentativ-
rhetorische Strategie in Rémer 9, 6

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alle von Israel, Israel und der Rest”

Paradoxie als argumentativ-rhetorische Strategie in Rémer 9,6

I Das «wahre Israel» als Produkt friihchristlicher Apologetik

Bekanntlich wird in dem Justin zugeschriebenen Dialog mit dem Juden Try-
phon der Anspruch erhoben, die Christen seien das «wahre» bzw. «geistliche
israelitische Geschlecht (génos)», die eigentliche Nachkommenschaft von
Abraham, Isaak und Jakob, aber auch von Juda, Joseph und David (Dial 11,5;
135,3; 123,9). Das ist das dlteste Zeugnis fiir die Selbstbezeichnung der Kirche
als verus Israel, welche mit ihrer Intention der Enterbung und Ersetzung des
jiidischen Volkes zum Grundbestand der christlichen Adversus-Tudaeos-Tra-
dition zahlt. Strittig ist, inwieweit diese explizite Ubertragung des Eigenna-
mens des judischen Volkes auf Christen ethnisch nichtjudischer Herkunft um
die Mitte des zweiten Jahrhunderts schon implizit bei Paulus und zumal an
Stellen wie Rom 9,6 und Gal 6,16 («Israel Gottes») vorbereitet oder der Sache
nach vorweggenommen worden ist. Folgte Justin, wie Ervin R. Goodenough
es ausgedriickt hat, einer «paulinischen Anregung»!? Oder ist es vielmehr um-
gekehrt so, dass die Lektiire der genannten Stellen sozusagen einer Anregung
Justins folgt?

Fiir Peter Richardson, dem wir eine umfassende Untersuchung tiber Israel
in der Alten Kirche verdanken?, ist Justins «Transposition» zwar «nicht {iber-
raschend»’. Mit ihr liege jedoch das Resultat einer Dynamik vor, die in der
Ausbildung einer kollektiven christlichen Identitit in der Alten Kirche statt-
fand, zu der nun allerdings auch Paulus beigetragen hat. Dies gilt nach Ri-
chardson insbesondere im Blick darauf, dass sich schon in den paulinischen
Gemeinden ein Bewusstsein entwickelte, etwas eschatologisch Neues («neues
Geschopf»: IT Kor 5,17; Gal 6,15) und so gewissermassen «Drittes» gegeniiber
Juden und Hellenen (I Kor 10,32; Gal 3,28; 5,6; Rom 1,16; 3,22; 10,12) zu
sein.* Doch entscheidend ist fiir Richardson zweierlei, nimlich erstens, dass

* Die folgenden Uberlegungen sind Rudolf Brindle, dem Kollegen und Freund ér’
apyfic in Basel, in Dankbarkeit anlisslich seiner Emeritierung gewidmet. Sie versu-
chen, einige von den thematischen Feldern aufzunehmen, durch deren gemeinsame
Bearbeitung wir miteinander verbunden sind und die auch in mancher gemeinsamen
Verdffentlichung Ausdruck gefunden hat.

1 E.R. Goodenough, The Theology of Justin Martyr, Jena 1923, 122 («Pauline sugge-
stion»).

2 Vgl. P. Richardson, Israel in the Apostolic Church, Cambridge 1969.

3 Richardson, Israel, 12.

+  Vgl. Richardson, Israel, 74{f.

ThZ 2/62 (2006) S. 125-157



126 Ekkehard W. Stegemann

in der Paulusschule jegliche Fortsetzung des historisch-empirischen Israel in
der Kirche, wie er sie gerade bei Paulus selbst in Rém 9,6b und Gal 6,16 arti-
kuliert sieht, aufgehoben und gar ausgeschlossen wurde (vgl. Kol 3,1ff.; Eph
2,111f.).> Und zweitens ist von Bedeutung, dass es zu einer quasi-ethnischen
Selbstdefinition der Kirche als «neues Volk (g7. kainés ladsh (Barn 5,7; 7,5)
bzw. als triton génos (zuerst im sog. Kerygma Petri bei Clemens v. Alexandri-
en, Stromateis 6,5,41) bzw. tertium genus (vgl. Tertullian, ad. Nat. 1,8) in der
apostolischen Kirche kam.¢ Justin wiirde dann gewissermassen nur als erster,
jedenfalls nach den uns noch vorliegenden Zeugnissen, die Konsequenz gezo-
gen haben, den ehrenvollen Eigennamen des judischen Volkes auf die Chri-
sten zu ibertragen. Dass er in Wahrheit nur denen zukommen soll, die zu
Christus gehéren und eben durch das Bekenntnis zu ihm das «wahre und
geistliche israelitische Geschlecht» sind, entzieht dann jedoch dem Begriff
génos («Volksstamm» oder «Geschlecht») den realen genealogisch-ethnischen
Sinn. Auch Justin bezeugt darum nicht zufillig, dass die Christen sich als neu-
es «heiliges Volk (lads) (Dial 119,3) verstehen, das dem Abraham verheissen
wurde und das wie Abraham ausgezogen ist aus dem Land, in dem es wohnte
(119,5). Das Selbstbewusstsein, ein «neues Geschlecht» oder «Volk» zu sein,
stellt so eine bloss virtuelle ethnische Identitit im Sinne der Familien- und
Stammesverwandtschaft her.

Richardson konnte mit seiner These an Adolf von Harnack ankniipfen,
der die «Uberzeugung, Volk zu sein», als wichtige Voraussetzung dafiir ansah,
dass sich bei den «Bekennern des neuen Glaubens sofort ein politisch-histori-
sches Bewusstsein»’ entwickelte, auch und nicht zuletzt gegeniiber Rom. Ge-
gen Harnack diirfte Richardson jedoch im Recht damit sein, dass diese Aus-
bildung eines (quasi-)ethnisch-historischen Selbstverstandnisses nicht «sofort»
und kaum schon bei Paulus stattgefunden hat. Denn so deutlich er die Chri-
stusgldubigen als solche bestimmt, die als «Ekklesia (bzw. Versammlung) Got-
tes» zwar aus Juden und Hellenen berufen (R6m 9,24) wurden, aber ihnen zu-
gleich auch durch die Gemeinschaft in Christus als «Glaubende» gegeniiber-
stehen bzw. sie transzendieren (R6m 1,16; 3,22; 10,12; I Kor 10,32; Gal 3,28
u.a.), hat er diese doch nicht als «neues Volk», sondern im apokalyptischen
Konzept als «neue Schipfung» (Gal 6,15; II Kor 5,17) und als Gotteskindschaft
(Rom 8,15.23; Gal 4,5 u.0.) z.B. bezeichnet. Ebendies macht sie alle zu Bri-
dern bzw. Geschwistern desselben Vaters und zu Bekennern desselben Herrn.
Doch entscheidend ist dabei zumal, dass diese die Glaubenden verbindende
Gemeinsamkeit gerade alle irdischen, nicht zuletzt auch ethnisch differenten
Identititen («Hier ist weder Jude noch Hellene») iiberschreitet. Als Gottes-

5 Vgl. Richardson, Israel, bes. 158.

¢ Vgl. Richardson, Israel, 204{f.

7 A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung in den ersten drei Jahrhunderten,
Leipzig 41924, 259.



Alle von Israel, Israel und der Rest 127

kinder sind die Christusgliubigen einer Biirgerschaft zugeordnet, die im Him-
mel als dem Ort der endgiiltigen Verwandlung des Leibes und der Erlosung
existiert, der sie jetzt jedoch noch auf der Erde entgegensehen (Phil 3,181f.).}

Dieses Interpretationsparadigma steht, auch wenn man sich dessen nicht
immer bewusst ist, in einer Basler Tradition der Kritik an Harnack, nimlich
in der Franz Overbecks, der ein apokalyptisches «Urchristentum» bzw. eine
«christliche Urliteratur» von der Kirchengeschichte und der patristischen Li-
teratur scharf abgrenzte.” Es verschiebt auch die Anfinge einer quasi-ethni-
schen Selbstdefinition der Christen in die Zeit Justins und iiberhaupt der
Apologetik. Fiir Overbeck ist nicht zuletzt Paulus davon noch deutlich zu
unterscheiden. Er hat nach ihm nicht nur die «Weltuntergangsstimmungy ju-
discher Apokalyptik auf die Heiden «iibertragen», sondern auch mit seinem
Evangelium «Biirger» fiir ein «Reich» missioniert, fiir das sie als «Gemeinde
von Heiligen» nur noch «fiir einen Augenblick» in der Welt Zeugnis geben,
um dann, wie dieses Reich selbst es ist, nicht mehr von der Welt zu sein.°
Deshalb sei «das Autkommen der Betrachtung der Xsten (sc. Christen, E.St.)
als eines antiken Volks»!! erst unter den Bedingungen einer Vermittlung des
Christentums mit der antiken Kultur moglich gewesen und so ausdriicklich
erst mit den Apologeten verbunden. Fiir Overbeck ist der «Sitz im Leben» da-
fiir die Auseinandersetzung der Christen mit dem romischen Staat um «eine
Anerkennung, die sie mindestens den Juden gleichstellte», ihnen jedoch «aus
keinem anderen Grund versagt (wurde) als weil sie den R6mern nicht fiir ein
Volk galten, mit dem ein Vertragsverhiltnis mdglich war»12.

8 Vgl E. Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, aber «mehr» als Juden und Heiden?
Neutestamentliche Anmerkungen zur Identititsproblematik des frithen Christen-
tums, jetzt in: ders., Paulus und die Welt. Aufsitze, ausgewihlt und herausgegeben
von C. Tuor u. P. Wick, Ziirich 2005, 73-92; W. Stegemann, Antisemitische und rassi-
stische Vorurteile in Titus 1,10-16, Kul 11 (1996) 46-61; M. Wolter, Ethos und Identi-
tit in paulinischen Gemeinden, NTS 43 (1997) 430-444.

9  Vgl. etwa M. Rese, Fruchtbare Missverstindnisse. Franz Overbeck und die neutesta-
mentliche Wissenschaft, in: R. Brindle, E. Stegemann (Hg.), Franz Overbecks unerle-
digte Anfragen an das Christentum, Miinchen 1988, 211-226; zuletzt F.P.
Bestebreurtje, Kanon als Form. Uber die Geschichtsschreibung des Neuen Testa-
ments bei Franz Overbeck, Bern/New York 2006.

10 Vgl. F. Overbeck, Werke und Nachlafl. Kirchenlexicon. Texte. Ausgewihlte Artikel
J-Z (OWN Bd. 5), in Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hg.v. B. von Reib-
nitz, Stuttgart 1995, 217.222.225 (Art. «Paulus»).

11 F. Overbeck, Werke und Nachlaf}. Kirchenlexicon. Texte. Ausgewihlte Artikel A-I
(OWN Bd. 4), in Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hg.v. B. von Reibnitz,
Stuttgart 1995, 137 (Art. «Christen ein Volk»); vgl. ders., Ueber die Anfinge der Kir-
chengeschichtsschreibung. Programm zur Rectoratsfeier der Universitit Basel, Basel
1892, 471.

2 Overbeck, Art. «Christen ein Volk», 137 (Abkiirzungen stillschweigend aufgel6st).



128 Ekkehard W. Stegemann

Der von Justin formulierte Anspruch fiir die Christen, das «wahre Israel»
zu sein, ist demnach nicht nur in der kirchlichen Auseinandersetzung mit
dem Judentum, sondern auch im weiteren Zusammenhang der Apologie ge-
geniiber dem romischen Staat zu sehen, zumal aber eben im Kontext einer
quasi-ethnischen Selbstdefinition. Deshalb wird man die traditionelle Ausle-
gung von Rom 9,6, wo Paulus diese christliche Selbstidentifikation «angeregt»
haben soll, in der Tat daraufhin zu iiberpriifen haben, ob sie nicht eher ein
Ergebnis reprojizierender Rezeptionsgeschichte als einer bei Justin resultie-
renden Wirkungsgeschichte des Romerbriefes ist. Ja, es stellt sich dann die
Frage, ob Rom 9,6b nicht etwa iiberhaupt im Banne einer apologetischen Le-
segewohnheit steht, die ein anderes semantisch-rhetorisches Potenzial der
Stelle verdeckt hat.

II Gewobnte und ungewohntere Lesarten von Rom 9,6b

Unterscheidet Paulus schon, wenn auch nicht explizit, das durch blosse Ab-
stammung bestimmte Volk Israel von einem «eigentlichen», einem «wirkli-
chen», «<wahren» oder «geistlichen» Israel, einer «Heilsgemeinde Israel» bzw.
einem «Kernisrael»? Das jedenfalls ist die gewohnliche Lesart des Verses im
Romerbrief, der diese Untersuchung gewidmet ist, aber auch die von Gal
6,16. Diese Lektiire geht jedoch getrennte Wege, wenn sie konkret identifi-
ziert, wer denn dieses eigentliche «Israel» sein soll. Eine «Spiritualisierung des
Begriffs Israel»' liegt dann vor, wenn man wie Gerd Liidemann eine iltere
Auslegungstradition fortsetzt, wonach nicht nur Christusgliubige aus den Ju-
den, sondern auch aus den Vlkern dieses wahre und eigentliche Israel darstel-
len sollen. Wenn man jedoch der Meinung ist (und diese Auslegung erfreut
sich zunehmender Unterstiitzung fiir Rdm 9,6bB, weniger, aber auch fiir Gal
6,161%), dass nicht eine transethnische Kirche aus Juden und Heiden, sondern
eine innerethnische Grosse, ein «Israel innerhalb von Israel»'>, im Blick ist, ver-

13 G. Ludemann, Paulus und das Judentum (TEH 215), Miinchen 1983, 32; vgl. auch
etwa J.D.G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle, Edinburgh 1998, 505f.

% Vgl. W. Kraus, Das Volk Gottes. Zur Grundlegung der Ekklesiologie bei Paulus
(WUNT 85), Tibingen 1996, 251 (zu Gal 6,16: «begreift die Christusgliubigen aus
Juden und Heiden in sich»), aber anders 299 zu R6m 9,6b; U. Schnelle, Paulus. Leben
und Denken, Berlin 2002, meint 682 zu Gal 6,16, dass «Israel Gottes» sich auf die Kir-
che aus Juden und Heiden beziehe, wihrend er in Rém 9,6b nur einen Teil des Volkes
«Israel», aber eben das «Volk der Verheissung» (vgl. 381) angesprochen sieht.

5 So vor allem die angelsichsische Tradition: vgl. etwa die Kommentare von C.E.B.
Cranfield, The Epistle to the Romans. Vol. II (ICC 11), Edinburgh 1979, 473f; J.A.
Fitzmyer, Romans (AncB 33), New York/London u.a. 1993, 560; D.]. Moo, The
Epistle to the Romans (NICNT), Grand Rapids MI/Cambridge U.K. 1996, 574; fer-
ner E. Kisemann, An die Rémer (HNT 8a), Tiibingen 31974, 252f.; H. Hiibner, Got-



Alle von Israel, Israel und der Rest 129

meidet man jedenfalls, dass das wirkliche oder eigentliche «Israel» die ethni-
sche Grenze iiberschreitet und Christusgliubige aus den Volkern ein-
schliesst.’® In jedem Fall gilt fiir diese Auslegung, dass es ein «eigentliches»,
vom empirischen Volk Israel insgesamt, den blossen «Israelabkémmlingens,
unterschiedenes «Israel» geben soll, das entweder eine «Teilmenge» des empi-
rischen Volkes Israel oder eine «Schnittmenge» aus dem Volk Israel und den
Volkern bildet.”

Ein Problem dieser Lesart, wie immer sie sich nun auch in der jeweiligen
konkreten Niherbestimmung der Identitit eines eigentlichen Israel unter-
scheidet, liegt jedoch auf der Hand. Das Lexem «Israel» namlich, das das se-
mantische Gewicht der Eigentlichkeit tragen soll, wird gerade in Rém 9-11
sonst anders gebraucht und entbehrt in Rém 9,6bp der syntagmatischen Na-
herbestimmung, die anzeigen kdnnte, dass es eine Grosse meint, die mehr
oder anderes als das Volk Israel denotiert. Problematisch ist es aber auch, vom
metaphorischen Gebrauch anderer Lexeme wie «Beschneidung» oder «Jude/
Judier» bei Paulus auf das Lexem «Israel» einfach zuriickzuschliessen. Dass
Paulus diesen eine tibertragene Bedeutung (vgl. Phil 3,1{f.; R6m 2,25{f.) geben
kann, entspricht allerdings einem breiter belegten antiken Diskurs.!® Gerade
deshalb ist aber die traditionsgeschichtliche Erkenntnis hinsichtlich der be-
sonderen Stellung des Lexems «Israel» zu beachten.”” Doch schliessen diese
Beobachtungen nattirlich umgekehrt nicht zwingend einen auch auf Nichtju-
den iibertragenen oder auf ein «Kernisrael» limitierten Gebrauch des Lexems
«Israel» in Rém 9,6bp aus. Denn fiir Paulus typisch ist ja auch, dass das Syn-
tagma «Same Abrahams» auch auf Christusgliubige aus den Vélkern ange-
wandt bzw. Abraham als «Vater von allen» Glaubenden bezeichnet werden
kann. Schliesslich ist zwar auch die Verwendung des Lexems lads/ Volk bei
Paulus auffallend traditionsgeleitet. Es begegnet immer in Schriftzitaten und
bezeichnet weithin das empirische Israel als das Gortesvolk (vgl. Rom 10,21;
11,1f; 15,10; I Kor 10,7; 14,21; im Plural 15,11%) im expliziten oder implizi-

tes Ich und Israel. Zum Schriftgebrauch des Paulus in Romer 9-11 (FRLANT 136),
Gottingen 1984, 17; G. Saf, Leben aus den Verheiflungen. Traditionsgeschichtliche
und biblisch-theologische Untersuchungen zur Rede von Gottes Verheiflungen im
Frithjudentum und beim Apostel Paulus (FRLANT 164), Gottingen 1995, 445; M.
Theobald, Kirche und Israel nach Rém 9-11, Kairos 29 (1987) 1-22; jetzt in: ders., Stu-
dien zum Roémerbrief (WUNT 136), Tiibingen 2001, bes. 333; E. Lohse, Der Brief an
die Rémer (KEK 4), Gottingen 2003, 272f.

16 Vgl. Theobald, Kirche und Israel, 333.

17" Vgl. dazu den hilfreichen Ansatz von M. Bachmann, Verus Israel: Vorschlag zu einer
«mengentheoretischen> Neubeschreibung der betreffenden paulinischen Terminolo-
gie, N'TS 48 (2002) 500-512.

18 Vgl. S.D. Cohen, The Beginnings of Jewishness. Boundaries, Varieties, Uncertainties,
Berkeley/Los Angeles/London 1999, 25{f.308{f.

19 Vgl. Bachmann, Verus Israel, 5071f., bes. 510f.



130 Ekkehard W. Stegemann

ten Unterschied zu den éthne, den «Volkern» (hebr. gojim). Allerdings diirfte
9,25f. eine Ausnahme sein?!, da hier wohl den Berufenen aus den Volkern
endzeitlich zuerkannt wird, dass sie als «das Nicht-mein-Volk» «mein (sc.
Gottes) Volk» genannt bzw. dazu berufen werden. Das Hosea-Zitat zielt dann
darauf, dass Gott in der Endzeit sein Volk auch aus den Vélkern beruft (vgl.
9,24).22 Nur kann man diese Interpretation bestreiten, da Paulus sie jedenfalls
gegen einen offenkundig anderen Gebrauch im Kontext des Hoseaabschnitts
einfithren wiirde.?

Entscheidend zur Klirung ist jedoch dreierlei: Erstens, wie der Sprachge-
brauch fiir «Israel» im Romerbrief selbst und auch sonst bei Paulus zu beur-
teilen ist, und zwar unter der methodischen Voraussetzung einer gewissen
Kohirenz der Bedeutung bei ein und demselben Lexem. Zweitens, wie R6m
9,6b als Begriindung von R6m 9,6a rhetorisch-argumentativ fungiert. Und
drittens, welche Bedeutung der unmittelbare oder nihere Kontext hat, und
zwar insbesondere das Pro6mium (9,1-5) und die Argumentation, die vom
Prodmium an aufgebaut und in Rém 9,6-29, also im ersten, auch komposito-
risch zusammenhingenden Unterteil entfaltet wird. Nur dies konnte eine Ni-
herbestimmung des zweiten «Israel» im Sinne eines wirklichen oder eigentli-
chen Israel gegeniiber einer anderen, eben nicht eigentlichen oder nur empi-
rischen Israelnachkommenschaft nahe legen oder gar erzwingen. Die Frage ist
dann aber auch zu stellen, ob der Vers uberhaupt zu einer Unterscheidung
zwischen bloss leiblichen «Israelabkémmlingen» hier und einem eigentlichen
«Israel» dort, also einem verus Israel der Sache nach, auffordert. Es geht nicht
nur um die Alternative einer transethnischen oder innerethnischen Deutung,
in traditioneller Terminologie also um Juden- und Heidenchristen bzw. die
Kirche aus den Juden und den Vélkern hier oder nur um Judenchristen, das
heisst um die durch den Christusglauben bestimmte «Heilsgemeinde» oder
den «Rest» dort. Vielmehr wird die Deutung von Rém 9,6b sich auch um die
Frage zu kimmern haben, ob {iberhaupt eine positiv durch den Christusglau-
ben qualifizierte Grosse mit dem zweiten «Israel» gemeint ist und nicht etwa
gerade umgekehrt die heilsgeschichtliche Grosse, die im Unterschied zum
«Rest» in der endzeitlichen Gegenwart nicht den Christusglauben teilt. Auch

20 Der Plural in Rém 15,11 diirfte die «Stimme» (des Volkes Israel) meinen.

2t Eine zweite Ausnahme wire II Kor 6,16, welcher Vers nun freilich in dem in seiner
Authentizitit umstrittenen Abschnitt II Kor 6,14-7,1 zu finden ist.

2 Vgl. dazu vor allem Kraus, Volk Gottes. Die von Kraus vertretene These, wonach
«die Gottesvolk-Thematik einen integralen Bestandteil der paulinischen Theologie
darstellt» (347), st jedoch im Blick auf die eschatologische Differenz zu beachten (vgl.
bes. 326ff.).

2 Vgl. etwa die Erwigungen bei Cranfield, Romans, 499-501; ferner J.C.K. von Hof-
mann, Die heilige Schrift neuen Testaments, Dritter Theil, Nérdlingen 1868, 408ff.;
Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Rémer (KNT IV), Leipzig 1910, 463f.



Alle von Israel, Israel und der Rest 131

wenn, wie wir jetzt summarisch feststellen konnen, dariiber in der Auslegung
weithin Einigkeit herrscht, dass ein eigentliches Israel gemeint sei und die
Wege nur dort auseinander gehen, wo das angeblich wirkliche oder eigentli-
che Israel mit bestimmten Personengruppen identifiziert wird, konnte es sein,
dass dies einer historischen Kontextualisierung unterliegt, die erst unter den
kulturellen Bedingungen der frithchristlichen Apologetik dem Paulustext zu-
geschrieben werden konnte.

Ansitze zu anderen und ungewohnteren Lesarten deuten sich allerdings
auch an. Erwihnenswert ist die Auslegung, die Angelika Reichert im An-
schluss an Egon Brandenburger vorgeschlagen hat. Danach argumentiert
Rom 9,6b «abstraktlogisch» und fordere gerade nicht dazu auf, die «zweite
Grofle ihrem Bestand nach konkret-soziologisch auszufiillen, sondern dazu,
die Dissoziation nachzuvollziehen, die durchgefithrt wird an der Gesamtheit
des empirischen Israel»?*. So tiberzeugend diese generelle Qualifizierung der
Textpragmatik ist, so deutlich bleibt jedoch auch diese Interpretation der bis-
herigen Logik der Auslegung insofern treu oder - aus meiner Sicht - verhaf-
tet, als sie mit der Dissoziation gleichwohl verbindet, dass das zweite «Israel»
im Unterschied zu den «Israelabkémmlingen» ein «eigentliche(s) Israel»?> de-
notiert. Angelika Reichert vertritt auch eine entsprechende syntaktische und
semantische Parallelisierung von Rém 9,6b und 9,7a (s. dazu unten). Einen
ganz anderen Weg der Interpretation hat dagegen die geistreiche Erklirung
eingeschlagen, die kiirzlich Klaus Wengst vorgetragen hat. Er deutet Rom
9,6b nicht als Aussage, sondern als rhetorische Frage. Danach wiirde Paulus
in R6m 9,6b gerade eine - fiir Wengst sogar tatsichlich gedusserte -, in jedem
Fall aber gedachte oder unterstellte Dissoziation zwischen einem eigentlichen
«Israel» und «allen aus Israel» zuriickweisen, indem dagegen mit einer rheto-
rischen Frage die Einheit und bleibende Verbundenheit aller Israelab-
kémmlinge mit Israel festgestellt wird: «Sind denn nicht alle aus Israel eben
Israel?»?6. Nach Wengst stellt Paulus also die Verbindung zwischen «allen aus
Israel» und «Israel», und zwar unter dem heilsgeschichtlichen Aspekt ihrer Be-
gabungen und Auszeichnungen durch Gott, die bestritten worden wiren, als
selbstverstandlich wieder her. Mit der Interpretation von Rom 9,6b als Frage-
satz verbindet Wengst nun auch wie iltere Auslegungen eine syntaktische

24 A. Reichert, Der Rémerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfassungs-

problematik (FRLANT 194), Gottingen 2001, 190f.; vgl. E. Brandenburger, Paulini-
sche Schriftauslegung in der Kontroverse um das Verheiflungswort Gottes (Rém 9),
7'ThK 82 (1985) 147 (14).

2 Reichert, Romerbrief, z.B. 191. Die Folge davon ist, dass sie selbst auch iiber die Fiil-
lung dieses «eigentlichen Israel» mit bestimmten Personen spekuliert.

% Vgl. K. Wengst, «Sind denn nicht alle aus Israel eben Israel?» (Rém 9,6b), in: F. Criise-
mann uv.a. (Hg.), Dem Tod nicht glauben. Sozialgeschichte der Bibel, FS L. Schottroff,
Giitersloh 2004, 376-393.



132 Ekkehard W. Stegemann

und semantisch andere Deutung von Rom 9,7a, die die gezwungene Erkli-
rung der weithin vorherrschenden Lesart hinter sich lasst.

Auch ich werde argumentieren, dass das zweite «Israel» nicht ein eigent/i-
ches Israel gegeniiber blossen «Israelabkdmmlingen» meint. Doch werde ich
eine Auslegung vorstellen, die 9,6b weiterhin als eine Aussage versteht und
den Leser zu einer Dissoziation zwischen «allen Israelabkémmlingen» und
«Israel» bewegen will, ohne jedoch das, was durch das Unterscheiden gefun-
den werden soll, selbst schon zu nennen. Das heisst, dass das zweite «Israel»
in 9,6b nicht als das «eigentliche» Israel und zumal nicht als die eigentliche,
endzeitliche «Heilsgemeinde» zu gelten hat, sondern diejenige Grosse in Be-
zug auf «alle Israelabkdmmlinge» ist, mit der wenigstens einige von ihnen ge-
genwirtig nicht identisch sind. Mit der Auflosung der deckungsgleichen Ver-
bindung zwischen «allen Israelabkommlingen» und «Israel» verfolgt der Ab-
sender eine rhetorische Strategie der Andeutung (significatio) durch eine «kal-
kulierte Zweideutigkeit»?, also eine Figur der Ambiguitit bzw. der
Paradoxie, die zur rhetorischen Strategie gehdrt. Deswegen gerit das Lexem
«Israel» in 9,6b keineswegs in die Rolle eines eigentlichen «Israel», das durch
mehr oder anderes als die blosse «Israel-Abkémmlingschaft» bestimmt ist.
Vielmehr soll gelesen werden, dass es sich mit dem heilsgeschichtlichen Israel
gegenwirtig so verhilt, dass es mindestens einige von «allen Israelab-
kémmlingen» gibt, auf die das Pridikat «Israel» gegenwirtig nicht zutrifft.
Die Grosse, die durch die zur Operation der Unterscheidung auffordernde
Aussage in 9,6b von den Adressaten hergestellt werden soll, wird jedoch vom
Absender (noch) nicht benannt. R6m 9,6b leitet aber zu einem Dissoziieren
an, durch das schon gedanklich etwas entsteht, was durch die Reduktion «Is-
raels» von «allen Israelabkommlingen» erreicht, aber erst spiter auch aus-
driicklich als «Rest» bzw. «Gnaden-Auswahl» bezeichnet und den «iibrigen»
gegeniibergestellt wird, die «verhirtet worden sind» (11,7).

11l Gegenwdrtig endzeitliche und heilsgeschichtliche Rollen Israels
sind zu unterscheiden

Zum Verstindnis von Rém 9,6b ist zu beachten, dass der Versteil als Begriin-
dung fiir die These von 9,6a dient, welche ihrerseits in der Form einer Gegen-
these eine falsche Konsequenz aus dem Prodmium (9,1-5) abwehrt. Dieser
riickbeziigliche Zusammenhang gibt dem Vers eine Bedeutung fir die Inter-
pretation oder Einordnung der fiir Absender und Adressaten gegenwdirtigen
Situation der «Israeliten», wie sie in threr Widerspriichlichkeit im Proémium

27 So trefflich schon St.K. Stowers, A Rereading of Romans. Justice, Jews and Gentiles,
Ann Arbor 1994, 299 («The ambiguity of 9:6 seems calculated»).



Alle von Israel, Israel und der Rest 133

gekennzeichnet, aber im Vorgriff auf R6m 9-11 auch schon in R6m 3,11f. an-
gedeutet worden ist. Wir kommen im nichsten Kapitel darauf zuriick. Hier
soll festgehalten werden, dass wir diese Gegenwart von Absender und Adres-
saten als die der endzeitlichen Gegenwart bezeichnen, die fiir Paulus durch die
letzten Offenbarungen Gottes bestimmt ist. Sie wurde spitestens in der Pro-
position des Schreibens in 1,16-18 als Gegenwart des wirkmichtigen Evange-
liums gedeutet?® und von der Vergangenheit bzw. einer gegenwirtig koexi-
stenten Menschheit unterschieden, die von der zur endzeitlichen Rettung vor
Gottes letztem Gericht wirkenden Macht (noch) nicht erreicht ist, weswegen
dieses Endgericht ihr noch droht. Wie das zur Rettung auf der Basis der Ge-
rechtigkeit Gottes wirkende Evangelium Juden und Hellenen jeweils als
Glanbenden gilt, so gilt fiir Juden sowohl als auch fiir Hellenen die Unterstel-
lung unter das offenbare Endgericht wegen ihrer Stindenabhingigkeit (vgl.
Rom 1,18ff., insbesondere 2,9f.; 3,9-20). Im Blick auf diese doppelte endzeitli-
che Enthiilllung ist allerdings die Rolle der Juden oder Israeliten in der
Menschheit aufgrund der gottlichen Erwihlung und Begnadungen, wie sie in
9,4f. summiert werden, eine andere als die der Volker, nimlich eine, die wir
hier - faute de mieux - eine hezlsgeschichtliche nennen. Heilsgeschichtlich ist
diese Rolle deshalb, weil sich eben mit den den Juden «anvertrauten Worten
Gottes» (vgl. R6m 3,11f.), und zwar mit den Verheissungen und der Tora, eine
Dynamik verbindet, welche eben auf den in der Gegenwart mit Christus bzw.
mit dem Evangelium erreichten endzeitlichen Wendepunkt in der Geschichte
der Menschheit seit Adam hinzielt. Diese heilsgeschichtliche Rolle der Juden
impliziert auch, dass die Tora zur Erkenntnis der Stindenverfallenheit «allen
Fleisches» fiihrt (3,191.), in welche fiir den Absender die durch die Gabe der
Tora ausgezeichneten Israeliten mit eingeschlossen sind. Es gehort mithin zur
heilsgeschichtlichen Dynamik nicht nur das Evangelium im Modus der Ver-
heissung bzw. das «<Evangelium» vom Evangelium (1,2)%, sondern auch, dass
die Aufdeckung der Stindenabhingigkeit durch die Tora und damit der Ge-
richtsverfallenheit der Menschheit insgesamt auch und gerade die mit der
Gabe der Tora begnadeten Empfinger der Tora betrifft, weswegen deren
heilsgeschichtliche Bedeutung auch darin liegt, dass sie die Unheilsgeschichte,
das heisst die dem endzeitlichen Gericht verfallene Geschichte der Siindenab-
hingigkeit aller aufweist (vgl. 5,12-12). Die Wende zur Rettung vor dem kom-
menden Endgericht, wie sie in der Gegenwart durch die Wirkung des Evan-
geliums zur endzeitlichen Glaubenstreue in der Menschheit stattfindet, koexi-
stiert also auch mit einer Situation, die dadurch gekennzeichnet ist, dass nicht
alle - oder gar die wenigstens - der Israeliten an deren Inkraftsetzungen teil-
haben, und zwar trotz ihrer auf diese Wende hinzielenden heilsgeschichtli-

2 Vgl. dazu vorliufig Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, 193ff.205ff.
2 Vgl. K. Haacker, Der Brief des Paulus an die Rémer (ThHK 6), Leipzig 1999, 24{. (zu
Rém 1,2).



134 Ekkehard W. Stegemann

chen Begabungen. Dies ist die Problemkonstellation, um die es in Rém 9-11
geht. Der strittige Punkt ist nicht die Koexistenz von Glaubenden, die aus den
Juden und aus den Vélkern zur endzeitlichen Rettung und Gotteskindschaft
berufen worden sind, mit einer auf ihren endgiltigen Untergang zugehenden
Menschheit an sich, sondern dass das endzeitliche Evangelium nur partiell
Glaubenstreue oder Gehorsam gefunden hat unter den Juden bzw. Israeliten
(3,3; 10,16), denen es doch heilsgeschichtlich «zuerst» gilt (1,16).

Die Einfithrung der (durchaus artifiziellen) Unterscheidung von «endzeit-
lich» und «heilsgeschichtlich» soll der Entzifferung der fiir den Absender und
die Adressaten gegenwirtigen Problemlage dienen, um der Aporie der Situa-
tion der Israeliten in ihr ebenso wie deren Auflésung in Rém 9-11 besser an-
sichtig zu werden. Diese leitet der Absender nach der Hauptthese und deren
Begriindung in Rom 9,6, welche auf die endzeitliche Gegenwart bezogen sind,
mit einer zweiten These (9,7a) und deren Begriindung (9,7b) ein, die eben eine
heilsgeschichtliche Explikation aus der Schrift vorbereitet. Mit 9,8 erldutert der
Absender dann die «Logik», die in diesem «Worthandeln» Gottes waltet. Der
Konstitution der Israeliten aufgrund der (heilsgeschichtlichen) Berufung des
«Abrahamssamen» aus den Abrahamsnachkommen Isaak und Jakob durch
Gottes Verheissungswort (9,9-13) folgt eine paradigmatische Darstellung des
doppelten Redens Gottes mit der Menschheit in Richtung auf die durch Ge-
richt und Erbarmen bestimmte endzeitliche Gegenwart (9,14-23). Dieses Er-
barmen wird dann in 9,24 als Berufung aus den Juden und den Vélkern be-
schrieben und mit einer auch auf die endzeitliche Gegenwart blickenden
Schriftkatene in 9,25-29 gedeutet. Da 9,6-13 mit 9,24-29 eine chiastisch struk-
turterte inclusio fiir 9,14-23 bilden°, stellen 9,6 und 9,7, aber auch 9,8 als der
deren «Logik» zusammenfassender Kommentar rhetorisch gesprochen so et-
was wie Propositionen der Ausfihrungen nach dem Proomium dar, welche
jedoch in sich ein Gefille aufweisen. Rém 9,6a diirfte nimlich mit der Begriin-
dung in 9,6b die Summe oder Hauptproposition im Blick auf die endzeitliche
Gegenwart bilden?!, wihrend 9,7 als Unterproposition zugleich Ausfithrun-
gen einleitet, die aus der «Heilsgeschichte» und nicht zuletzt aus der Schrift
ithre Argumente beziehen. 9,8 fasst beides zusammen. Ob 9,6 (bzw. 9,6-8) nur
fiir 9,6-29 oder fiir die gesamte Argumentation in 9,6-11,32 die Summe oder
kurze thetische Zusammenfassung ist, muss hier nicht entschieden werden.
Denn diese Alternative ist insofern eine relative, als 9,6-29 fiir die Gesamtar-
gumentation des dritten Hauptteils iberhaupt die Grundlage bildet. Fiir die
folgende Untersuchung ist jedoch von Bedeutung, welche Stellung Rém 9,6
im Kontext des Proémiums hat, wie die rhetorische und syntaktische Struk-

30 Vgl. J.-N. Aletti, L’argumentation paulinienne en Rm 9, Bib 68 (1987) 41-56.

3 Vgl. auch etwa J.-N. Aletti, Israél et la loi dans la lettre aux Romains, Paris 1998, 176
(Rém 9,6a ist propositio, 9,6b ist probatio); zuletzt etwa auch Lohse, Romer, 272. Beide
verkennen jedoch m.E. die Zugehdrigkeit von 9,8.



Alle von Israel, Israel und der Rest 135

tur im Verhiltnis zu 9,7f. zu bestimmen ist und wie das zum tibrigen Ge-
brauch des Lexems «Israel» in Rom 9-11 und zur Argumentationslogik der
ringférmigen Komposition in 9,6-29 insgesamt passt.

IV Rom 9,6 als Negation einer falschen Schlussfolgerung aus dem Proéminm

Der dritte Hauptteil des Romerbriefes wird mit einem Proémium (9,1-5) er-
offnet, das wegen der Asyndese zum vorhergehenden Argumentationszusam-
menhang den Neueinsatz rhetorisch unterstreicht. Indem der Absender hier
seinen Schmerz und seine Trauer nachdricklich beteuernd zum Ausdruck
bringt, indert sich auch der zuletzt in R6m 8,31ff. vorherrschende, erlosungs-
gewisse und hymnische Ton. Erst mit dem Hymnus auf die Tiefe der Weis-
heit Gottes, der Doxologie und dem Amen in 11,33-36, welche die ebenfalls
mit dem Amen endende Eulogie am Schluss des Proomiums aufnehmen, ist
der Ton von 8,31-39 wieder erreicht. Vorderhand wird «der Leser ... von ei-
nem Gefiihlsausbruch tiberrascht»*?, der sich offenbar auf einen beklagens-
werten Zustand der Verwandten des Absenders dem Fleische nach bezieht.
Worin der besteht, wird hier zwar nur indirekt gesagt bzw. angedeutet, doch
nicht etwa verschwiegen. Immerhin hat der Absender den Adressaten auch
schon in 3,1ff. ein paradoxes Problem hinsichtlich der Juden benannt. Da-
nach besteht ihre Auszeichnung vor allen anderen darin, dass Gott nur ihnen
seine Worte (A6yia) «anvertraut» hat. Doch stellt der Absender auch schon (in
paronomastischer Redeweise) fest, dass «einige untreu geworden sind», was
gleichwohl nicht zur Folge hat, dass «thre Untreue» bzw. ihre mangelnde
Glaubenstreue (émiotia) Gottes «Treue» (niotig) authebe. Das Schreiben hat
also bereits im Kapitel 3 das Thema von Rém 9-11 angeschlagen. Wenn der
Absender mit den Adressaten dariiber kommuniziert, dass es «einige» unter
den Juden gibt**, die nicht zur Glaubenstreue gegeniiber der endzeitlichen Of-
fenbarung (der Gerechtigkeit) Gottes gekommen sind, diirfte er auch etwas
aufgreifen, das fiir thn wie fiir seine Adressaten offen zutage liegt. Ebendieses
Stichwort der «Untreue» (dmiotia) bzw. der mangelnden Glaubenstreue ge-
geniiber Gott angesichts seiner endzeitlichen Offenbarung wird denn auch in
10,14 und zumal in der Parinese des Absenders, die er als Volkerapostel spe-
ziell gegeniiber den Adressaten aus den Vélkern vornimmt, in Rém 11,20.23
ausdriicklich wieder angesprochen, um etwaigem selbstgerechten Hochmut
bei ihnen entgegenzutreten. Da die mangelnde Glaubenstreue zugleich die
Nicht(an)erkennung der endzeitlichen Offenbarung (der Gerechtigkeit) Got-

32 F. Siegert, Argumentation bei Paulus: gezeigt an Rém 9-11 (WUNT 34), Tiibingen
1985, 120.

3 Hier liegt rhetorisch die Figur der Litotes vor, welche das Ausmass verschleiernd
untertreibt.



136 Ekkehard W. Stegemann

tes im Sinne der Nichtunterstellung unter sie (vgl. Rom 10,3) impliziert, kann
er dieses Verhalten auch als «<Unkenntnis» (&yvoodviec), «Ungehorsam» (8-
neifera) kennzeichnen (vgl. 10,3.21; 11,301f.; 15,31: «die Ungehorsamen in Ju-
dia»), und zwar auch als mangelnden Gehorsam gegeniiber dem Evangelium
(10,16).

Wenn der Absender in 9,3 auch dussert, dass er sich wiinschen wiirde (was
jedoch irreal ist*), er selbst mochte zum Untergang geweiht® und so von
Christus geschieden sein, und zwar zugunsten® seiner Geschwister und
Stammverwandten (cuyyeveig pov)¥” dem Fleisch nach (kotd odpxa)®®, deutet
er die Christus- oder Erlosungsferne® an. Die Adressaten, die von einer man-
gelnden Glaubenstreue unter den Juden im Blick auf die gegenwirtige (end-
zeitliche) Offenbarung Gottes wissen, werden rhetorisch durch eine significa-
tio, also eine «nachdrucksvolle Andeutung»*°, orientiert. Dass der Absender
sich als «Opfer» zur Rettung seiner Verwandten dem Fleisch nach anbieten
wiirde, wenn er es konnte, unterstreicht allerdings den Ernst der Situation. Er
mag dabei auch an Mose erinnern, der fiir das Volk Israel in der Situation des

Abfalls, der Gotterbildverehrung («Goldenes Kalb»), vor Gott eintritt (Ex
32,32).# In jedem Fall sollte man jedoch nicht annehmen, dass Paulus seine

3 So mit Recht schon B. Weiss, Kritisch Exegetisches Handbuch iiber den Brief des Pau-
lus an die Rémer von Dr. Heinr. Aug. Wilh. Meyer. Sechste Auflage umgearbeitet
von Dr. Bernhard Weiss, Gottingen 1881, 432. Der Grund fiir die Irrealitit eines sol-
chen Wunsches ist vielleicht zuvor zu finden: Nichts vermag uns von der Liebe Got-
tes zu scheiden (Rém 8,381f.); vgl. Siegert, Argumentation, 120; Wengst, Sind denn
nicht alle, 377.

35 Das andthema einai ist ein Euphemismus («Geweihtes») fiir «Verfluchtes»; vgl. Bill. III
261 (zu R6m 9,3) und Siegert, Argumentation, 121. Natiirlich bedeutet das nicht, dass
die Israeliten «verflucht» («accursed») wiren, wie J. Piper, The Justification of God.
An Exegetical and Theological Study of Romans 9:1-23, Grand Rapids MI 1983, 31,
annimmt.

% Die Priposition vnép mit Genitiv hat im iibertragenen Sinn im Neuen Testament und
nicht zuletzt bei Paulus die Bedeutung von fir im Sinn von im Interesse von, zugunsten
von, wegen, um - willen, zur Verteidigung von. Die Bedeutung an Stelle oder anstatt
von, also der Stellvertretungssinn, ist eher die Ausnahme im Neuen Testament, wenn
sie tiberhaupt irgendwo zwingend ist.

%7 Gemeint ist die durch gemeinsame Abstammung in genealogischer Linie gebildete
Verwandtschaft.

38 Zu beachten ist, dass Paulus hier anders als in R6m 16,7.11.21, wo er christusglidubige
Juden nur als syngeneis mou (meine Verwandten) bezeichnet, die Niherbestimmung
nach dem Fleisch hinzuftigt; vgl. schon Zahn, Brief des Paulus an die Rémer, 429.

3 Vgl. nur Reichert, Romerbrief, 178ff.; anders L. Gaston, Paul and the Torah, Vancou-
ver 1987, 92f.

% Vgl. Rhetorica ad Herennium IV, 67 (zitiert nach Rhetorica ad Herennium. Latei-
nisch-deutsch, hg. und iibersetzt v. Th. Niifllein, Diisseldorf/Ziirich 21998, 312f.).

# Vgl. Siegert, Argumentation, 121f.; Wengst, Sind denn nicht alle, 377.



Alle von Israel, Israel und der Rest 137

leiblichen Geschwister bereits unwiderruflich dem endgiiltigen Untergang ge-
weiht sieht. Das Argumentationsziel von Rom 9-11, das in 11,25ff. zusam-
mengefasst wird, wire sonst unverstindlich. Dementsprechend bezieht er
sich auch in 9,29 mit einem Schriftzitat auf einen von Gott «iibriggelassenen
Samen», der davor bewahrt, dass die «Wir» (vgl. dazu unten) das Vernich-
tungsgericht wie Sodom und Gomorrah erfahren wiirden. Und in 10,1, wo an
das Proomium angekniipft wird, sagt er noch einmal und nun ausdriicklich,
dass der Wunsch seines Herzens und sein Gebet zu Gott fiir sie (das Prono-
men bezieht sich auf «Israel» zuriick und meint also «Israeliten») in Richtung
Erlésung oder Rettung (cwmpia) geht. Der Absender hat ja auch in 3,1ff. nicht
nur von «einigen», wenn auch wohl in der rhetorischen Figur der Untertrei-
bung, als solchen gesprochen, die «untreu geworden sind», sondern auch da-
von, dass thre «Untreue» nicht zugleich die «T'reue Gottes» aufhebe. Zudem
implizierte schon die Litotes «einige» die Existenz anderer, die nicht «untreu
geworden sind», wie der Absender sich selbst ja auch im Pro6mium in der
Erlosungs- und Christusnihe sieht. Auch in 10,16 gebraucht er dieselbe Rede-
figur der Litotes: «Nicht alle sind dem Evangelium gehorsam geworden». Sich
selbst nimmt er dann in 11,1ff. ausdriicklich als Argument zur Widerlegung
einer These, wonach Gott sein Volk verworfen habe: «Denn auch ich bin Is-
raelit, aus dem Samen Abrahams, (aus) dem Stamm Benjamin». Und im nihe-
ren Kontext wird zugleich deutlich, dass es sich in der Gegenwart so verhalt
wie einst bei Elia, als Gott sich auch einen «Rest» von Getreuen tibriggelassen
hat, deren Anzahl deutlich mehr als nur den Propheten allein ausmachte. Die-
se fiir Paulus typische Vorabbildung der endzeitlichen Geschehnisse in der
heilsgeschichtlichen Vergangenheit, wie sie die Schrift bezeugt, wird auch in
Rom 9,7f. <hermeneutisch» zur Deutung der gegenwirtigen Situation einge-
fihrt.

Die Klage tiber die Situation seiner Stammverwandten dem Fleisch nach
steht kontextuell jedoch in einer doppelten Spannung. Einerseits nimlich
wurde am Ende des vorhergehenden Abschnitts ausgefiihrt, dass auf die Chri-
stusglidubigen bereits das Licht der kiinftigen Erlésung fallt, auch wenn sie die-
se noch unter den Bedingungen des Leidens als ein Gerettetsein im Modus der
Hoffnung (8,24) bewihren miissen. Doch gilt schon jetzt, dass sie durch die
Glaubensgerechtigkeit in der Gotteskindschaft mit Christus im Himmel ver-
bunden sind und deshalb auch an der Herrlichkeit Gottes teilhaben (8,12-
17.28-30), die von Gott aus- und auf alle in seiner Nihe iibergeht. Andererseits
stellt der Absender seine Klage im Prodmium in eine Spannung zur heilsge-
schichtlichen Ehrenstellung, Begnadung und Begabung seiner Stammver-
wandten. Denn sie sind ja die «Israeliten», die durch Gott mit mancherlei Ga-
ben ausgezeichnet worden sind (9,4f.). Und darunter sind es nicht zuletzt
auch die Begnadung zur Teilhabe an der Gorteskindschaft und der Herrlichkeit
(Gottes), aber auch die Gabe der Tora, der Opferkult und die Verheissungen



138 Ekkehard W. Stegemann

sowie die leibliche Verwandtschaft mit den Vitern (Abraham, Isaak und Ja-
kob) und mit dem Gesalbten selbst, welche ihre besondere Rolle in der Ge-
schichte der Menschheit seit Abraham ausmachen. Die Paradoxie ist also, dass
gerade unter denen, die mit einer einzigartigen Gottesnihe begnadet sind, sol-
che sind, die jetzt fern von Christus und der endzeitlichen Erlésung durch ihn
stehen, mit der Gott in der Gegenwart der Endzeit zum Ziel fiihrt, was er mit
den Israeliten heilsgeschichtlich begonnen und intendiert hat. Dass diese heils-
geschichtlichen Begabungen und Auszeichnungen der Stammverwandten des
Absenders als weiterhin in Geltung stehend zu betrachten sind, kann ange-
sichts des Relativsatzes, der betont im Prisens thre Identitit als «Israeliten»
feststellt, kaum bezweifelt werden.*? Auch Rom 11,29 wird am Ende die Un-
widerrufbarkeit der «Berufung» und der «Gnadengaben» herausstellen. Nur
muss im Blick auf das Proémium beachtet werden, dass die Paradoxie, das
heisst der Widerspruch, in dem die helsgeschichtliche Erwihlung der Israeliten
zur endzeitlichen Inkraftsetzung der damit verbundenen Begnadungen und
zumal der Verheissungen steht, das Zentrum der Diskussion bildet. Darum
diirfte mit der Eulogie am Ende von Vers 5 - sei es, dass sie sich auf Gott, sei
es, dass sie sich auf Christus als «Gott» bezieht® - angezeigt werden, dass diese
Aporie nicht einfach durch menschliche Erkenntnis und verniinftiges Ri-
sonnieren aufzulosen ist, das heisst, dass sie sich der menschlichen Weisheit
entzieht.** Entsprechend miindet ja auch die Gesamtargumentation nach ih-
rer endgiiltigen Auflosung des Widerspruchs (11,25-32) in 11,33ff. in einen
Hymnus, der die Unerforschlichkeit der Weisheit des Handelns Gottes in der
Verschlungenheit seiner Wege in der Menschheit preist. Das heisst jedoch
auch, dass der apostolische Absender sich insoweit in diese geheime und ver-
borgene Weisheit Gottes eingeweiht sieht, und zwar nicht zuletzt belehrt
durch die Erkenntnis eines «Geheimnisses» (uootipiov) aus der Schrift. Dieses
kann er auch schliesslich zum Verstindnis der paradoxen Situation der end-
zeitlichen Gegenwart den Adressaten mitteilen (vgl. 11,25). Wenn die gesam-
ten Darlegungen auf diesen Hohepunkt der Enthiillung hinzielen, sind sie

# Vgl. vor allem Gaston, Paul and the Torah, 94.

#  Wir konnen hier nicht die Diskussion zu dieser crux interpretum des Romerbriefs auf-
nehmen. Eine Losung wire in unserem Zusammenhang auch nicht argumentativ ent-
scheidend. Nur soll darauf hingewiesen werden, dass der Bezug der Eulogie auf
Christus syntaktisch durchaus naheliegend und von der «Christologie» des Apostels
her nicht ganz abwegig ist. Wenn der Gottessohn Jesus Christus gegenwirtig im Him-
mel der Kyrios aller Menschen ist, also durch die Auferstehung von den Toten in die
Machtstellung und damit die Funktion des gottlichen Herrschers, des Kyrios, einge-
setzt wurde (vgl. Rom 1,3f) und als solcher («<HERR IST JESUS») emphatisch
bekannt oder angerufen wird (Rém 10,9ff.), ist seine Bezeichnung als «Gott» nicht so
fernliegend.

# Vgl. M. Rese, Die Vorziige Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12. Exegetische Anmer-
kungen zum Thema Kirche und Israel, ThZ 31 (1975) 211-222 (bes. 217).



Alle von Israel, Israel und der Rest 139

gleichwohl nicht weniger argumentativ, aber eben in einer Weise, die {iberall
und immer wieder die Schrift und damit eine «Logik» bemiiht, die in Gottes
unerforschlicher Weisheit ithren Grund hat.

Das Prosmium miindet also nicht zufillig in keine nihere oder aus-
driickliche Beschreibung des beklagenswerten und paradoxen Falles der
Stammverwandten des Absenders; rhetorisch gesprochen folgt keine narra-
ti0.4 Eine solche, wenn sie es denn ist, findet sich erst in 9,30-33 als Uberlei-
tung zum zweiten Unterabschnitt (10,1-21). Doch bedarf es einer eigentlichen
narratio nach 3,1ff. auch nicht. Der Fall als solcher ist gewissermassen klar.
Zu kliren ist, was daraus zu schliessen ist und was nicht. Mit Letzterem be-
ginnt 9,6a so, dass eine falsche Konsequenz aus dem Proémium zuriickgewie-
sen und mit einer summarischen Begriindung fiir diese Gegenthese (9,6b) ver-
bunden wird: Der Absender will nicht so verstanden werden, «dass das Wort
Gottes (aus seiner Ordnung heraus)gefallen ist. Denn nicht alle von Israel
ebendiese (sind) Israel». Die Begriindung formuliert selbst etwas Zweideutiges
oder Paradoxes. Sie fordert zur Unterscheidung zwischen zwei Grossen auf,
die gewohnlich identisch sind, nimlich «alle von Israel» oder alle Israelab-
kémmlinge bzw. Israeliten hier und «Israel» dort. Mit der summarischen The-
se von 9,6a stellt sie, wie erwihnt, rhetorisch gesprochen auch eine kurze Zu-
sammenfassung oder die Hauptproposition fiir die folgenden Ausfithrungen
dar. Zu deren Verstindnis ist von Bedeutung, dass 9,6a als Negation einer ge-
genteiligen These eingefiihrt wird, der als einem auch denkbaren Riick-
schluss* aus der Einleitung in 9,1-5 «vorgebeugt» werden soll.#” Die Ebene,
von der die Argumentation ausgeht, wird apologetisch gleichsam so hoch wie
mdglich bestimmt: Es geht um das Wort Gottes in seiner Wirkung selbst.
Dass es in seiner Wirkmacht versagt hitte, wird mithin als Grund fiir den be-
klagenswerten Zustand bei den Israeliten definitiv ausgeschlossen. Es ist zu
beachten, dass der Absender nicht gleich einer falschen Schlussfolgerung ent-
gegentritt, wie sie dann in Rém 11,1ff. zurtickgewiesen wird. Die Basis des ar-
gumentativ zu erarbeitenden Einverstindnisses damit, dass Gott sein Volk
nicht verstossen bat, muss zunichst noch dadurch geschaffen werden, dass Got-
tes Wort nicht in seiner Wirkung, und zwar auch und gerade an den «Israeli-
ten» nicht, versagt hat oder aus der Logik seiner Performanz herausgefallen
ist. Dem entspricht, dass die Argumentation unmittelbar vor 11,1ff. in

#  Vgl. Siegert, Argumentation, 121.

% Wengst sagt mit Recht, dass «eine entschiedene Verneinung mit der Einfithrung einer
moglichen Gegenthese» verbunden wird. Doch da sich seiner Meinung nach die ver-
neinte These «schlechterdings nicht aus dem Duktus des bisher ... Vorgetragenen
ergibt, muss sie von einem anderen vorgebracht worden sein» (Sind denn nicht alle,
379). Nur unterschitzt er m.E. damit die Schwere des Problems, das das Pro6mium
indirekt benennt, und die Rhetorik, die eine Lésung dafiir noch offen lassen will.

4 Vgl. zur Rhetorik der «Vorbeugung» Siegert, Argumentation, 124 mit Anm. 36.



140 Ekkehard W. Stegemann

10,14ff. noch einmal das Problem aufwirft, wie es denn entstanden ist, dass
«sie nicht zum Glauben gekommen sind» (10,14) bzw. dass «nicht alle dem
Evangelium gehorsam geworden sind» (10,16), und die Antwort ausschliesst,
es sei ithnen ja gar nicht (das Evangelium) gepredlgt worden oder es hitte gar
keine «Evangelisten» gegeben. Der Punkt ist, wie wir noch sehen werden,
vielmehr das mangelnde Verstehen (aufgrund von «Verhirtung»). Zu beach-
ten ist deshalb, dass es in 9,6 um die Abwehr eines (denkbaren) Verdachtes
geht, der angesichts der zuvor bei den Israeliten festgestellten Paradoxie ent-
stehen konnte. Zwischen der gegenwirtig-endzeitlichen Christus- und Erlo-
sungsferne und der heilsgeschichtlichen Gottesnibe bzw. zwischen dem «Un-
treugewordensein» von «einigen» trotz ihres «Betrautwordenseins» mit den
«Worten Gottes» besteht ein Widerspruch. Doch wie in 3,1ff. herausgestellt
wurde, dass dies «Gottes Treue» (zu seinen Logia) nicht beeintrichtigt, so
wird hier festgestellt, dass Gottes Wort nicht etwa aus der Ordnung seiner
Performanz herausgefallen ist.

Exegetischer Exkurs: Das Wort Gottes ist nicht herausgefallen

Der Singular Aéyog bezogen auf Gott (der Genitiv wird der des Urhebers oder der der Qua-
litdt sein) diirfte zunichst einmal das géreliche Wort meinen, und zwar im stillschweigen-
den Unterschied zum menschlichen (so ausdriicklich I Thess 2,13; vgl. I Thess 1,5). Er hebt
nicht wie der neutrische Plural Aéyia in Rém 3,2 auf die Pluriformitit des géttlichen Re-
dens ab, das konkret etwa als Verheissung, Tora oder auch als Evangelium zu kennzeich-
nen wire. Anders auch als der Plural des Maskulinum in 3,4 und der als «<Wort der Verheis-
sung» niher bestimmte Singular in 9,9, wo der Absender sich jeweils auf konkrete Ausse-
rungen (in der Schrift) bezieht, diirfte der Singular hier wie in 9,28 (dort bezogen auf den
«Kyrios» und verbunden mit dem Verb noweiv) das Macht- und Wirkungshaltige des Got-
teswortes ausdriicken. Gottes Wort ist per definitionem ein wirkungsmichtiger «Sprech-
akt» des durch ewige Macht in seiner Gottheit iiberhaupt und schlechthin definierten Got-
tes (vgl. Rom 1,20). Es wirkt, was es sagt, in seiner Offenbarung, und zwar dies im Unter-
schied zum Menschenwort. Selbst noch im Reden der Menschen, denen das Evangelium
«anvertraut wurde» (I Thess 2,4), ist das Machthaltige wirksam, auch bei den Empfangen-
den (vgl. I Thess 2,13 und 1,5, ferner I Kor 14,36; I Kor 2,17; 4,2; Phil 1,14 - hier ist gegen
Nestle-Aland wohl mit der v.1. der Genitiv tox theou zu lesen).* Auch das Evangelium wird
in Rém 1,16 hinsichtlich seines «Wesens» als «Gottes Macht (dynamis) zur Rettung fiir je-
den, der glaubt», bestimmt, und zwar bekanntlich ja so, dass es nicht nur jedem Glauben-
den, wer immer er ist, sondern den Juden «zuerst» gilt. So liegt es nahe, dass «Wort Gottes»
in 9,6 auch und gerade die in der endzeitlichen Gegenwart erklingende und zur Rettung
vor dem Endgericht wirkende machtvolle Heilsbotschaft Gottes, also das Evangelium,
meint. Dagegen kann schwerlich als Einwand gelten, dass «9,1-5 keinen Anlafl bietet fiir

#  Vgl. dazu Ch. Burchard, Formen der Vermittlung christlichen Glaubens im Neuen
Testament, jetzt in: ders., Studien zur Theologie, Sprache und Umwelt des Neuen
Testaments, hg.v. D. Singer (WUN'T 107), Tiibingen 1998, 265-292 (bes. 2671f.).



Alle von Israel, Israel und der Rest 141

den Verdacht, das Evangelium sei <hingefallen>»*. Es geht ja, wie erwihnt, bei der von Pau-
lus verneinten These nicht um die Negation seiner Wirkung an sich, sondern darum, dass
es in der Gegenwart an den Israeliten trotz ihrer Gottesnihe und der Begabungen offenbar
nicht oder nur partiell gewirkt hat. Und diesem Problem stellt sich die Argumentation,
wie ebenfalls erwihnt, noch einmal in 10,14ff. Doch da das Evangelium in den Worten
Gottes und seinem Wirken an Israel vorbereitet und vorherverkiindigt wurde (vgl. nur 1,2)
und ebendieses heilsgeschichtliche Handeln nicht nur zu den «Worten Gottes» zihlt, son-
dern als begnadendes Handeln Gottes mit der Konstituierung der «Israeliten» in der Ge-
schichte auf dieses Ziel gerichtet ist (9,41.), diirfte 9,6a auch die Bekriftigung der Giiltigkeit
von 9,41. einschliessen.’® So wie Gottes Reden immer aufgrund der Gott auszeichnenden
ewigen Macht heilsgeschichtlich wirksam war, so ist es das auch in der Gegenwart, in der
ja mit dem Evangelium seine heilsgeschichtlichen Worte an die Israeliten endzeitlich in
Kraft gesetzt werden, und zwar nicht zuletzt mit dem Gesalbten Jesus selbst, der ihnen zu-
gehort, was die menschliche Seite angeht. Weder geht es nur um das Evangelium in Ab-
grenzung zu den Worten Gottes an die Israeliten noch um jene Worte nur in Abgrenzung
vom Evangelium. Es geht vielmehr um die Einheit des performativen Handelns Gottes in
seinem heilsgeschichtlichen und endzeitlichen Reden mit den Israeliten und im Blick auf
die Menschheit, welches nun gerade auch die Konstitution eines gottlich erwihlten Kollek-
tivs, das der Israeliten, einschliesst, die nach 9,5 einerseits durch die genealogische Konti-
nuitit mit den «Vitern» Jakob/Israel, Isaak und Abraham ethnisch abgebildet wird («ihnen
gehéren die Viter»), aber andererseits auch mit dem «Gesalbten dem Fleische nach» ver-
bunden ist.>!

Dass das «Wort Gottes» das durch Macht bestimmte Offenbarungshandeln an Men-
schen meint, legt sich auch aufgrund des negierten Pridikats éxnéntoxev nahe. Das Verb
ekpiptein hat (im Unterschied zum Simplex piptein) die Grundbedeutung heraustallen (aus
einer friitheren Ordnung oder einem fritheren Status, z.B. die Hiifte, die herausspringt bei
einer Verrenkung, im NT: Gal 5,4: aus der Gnade herausfallen, II Petr 3,17: aufgrund von
Verfithrung den festen vorherigen Stand verlieren) oder hinfallen (etwa von Gegenstinden)
bzw. herabtallen (etwa der Reiter vom Pferd oder die Trinen aus den Augen, im N'T: I Petr
1,24 fiir die Bliite der Blume, die herabfillt und verwelkt im Gegensatz zum Bleiben des
Wortes Gottes; vgl. Jak 1,11). Es wird als nautischer terminus technicus fiir verschlagen wer-
den, treiben, stranden o.4. gebraucht, bezieht sich dann also auch hier auf das Abkommen
vom Kurs (im NT: Apg 27,17.26.29.32). Auch in sonstiger iibertragener Bedeutung kann
es vom Weg abirren, abfallen, vertrieben werden, verlustig gehen, aber auch hinfillig werden,
zuschanden werden, ausfallen oder versagen heissen. Schliesslich ist noch zu erwihnen, dass
es rhetorisch, also im ausdriicklichen Bezug auf das Lexem /dgos, auch die Bedeutung ab-

4 Reichert, Rémerbrief, 89.

50 Nach Wengst «<kann ... <\Wort Gottes> nur die gerade aufgezihlten Gnadengaben fiir
Israel meinen» (Sind denn nicht alle, 380). Doch zu denen gehort auch der «Gesalbte»,
der dem Fleisch nach von den Israeliten stammt, und der hier ja nicht mehr als eine
blosse Verheissung, sondern als Evangelium, als in Jesus Christus in Kraft gesetzte
Verheissung gedacht ist.

51 Man darf vor diesem Bedeutungshof des Begriffs «Israelit» (oder auch «Jude» bzw.
«Judier») in der Antike wegen des elenden verbrecherischen Angriffs darauf nicht die
Augen verschliessen. Es gibt eine ethnische Selbstdefinition der Juden als Volk, an die
nicht zuletzt ja auch im Zionismus politisch und unter den Bedingungen moderner
nationaler Selbstdefinitionen angekniipft wurde.



142 Ekkehard W. Stegemann

schweifen, abirren hat, also die Digression in einer Rede bezeichnet.’? Da es in 9,6 um das
durch performative Wirkung aufgrund seiner Macht ausgezeichnete Gotteswort (im Un-
terschied zum Menschenwort) gehen diirfte, liegt es zwar nahe, die Bedeutung hinfillig
werden bzw. versagen (vielleicht im Gegensatz zu «bleiben»; vgl. 9,11 und I Petr 1,24 als
Zitat von Jes 40,6f. LXX Jos 21,45; 23,14) anzunehmen. Dies ist auch in der Auslegung die
weithin favorisierte Deutung. Doch ist die Grundbedeutung mit zu bedenken, die eben das
Verlassen einer Ordnung, eines organischen Zusammenhangs oder eines zielgerichteten
Kurses meint. In jedem Fall stellt die These fest, dass es nicht an der Wirkmichtigkeit des
Wortes Gottes fehlt und dass nicht von einem gegenwirtigen und andauernden (Perfekt)
Herausfallen aus der bisherigen Bahn der Performanz desselben gesprochen werden kann,
und zwar auch nicht im Blick auf die Israeliten, von denen zuvor mit Trauer die Rede war.
Wenn das Wort Gottes sein Ziel bisher und mit andauernder Wirkung (Perfekt!) in der Ge-
genwart nur an wenigen und jedenfalls nicht an allen Israeliten erreicht hat, muss aber von
dem Grund von Erfolg und Nicht-Erfolg noch argumentativ die Rede sein und zugleich
davon, wie der im Prolog als beklagenswert gekennzeichnete Zustand von ihnen, und zwar
im Widerspruch zum bisherigen géttlichen «Reden» mit ihnen und den daraus sich erge-
benden géttlichen Begnadungen, dann zu erkliren ist. Dass der Absender freilich, wie die
gleich zu besprechende Begriindung in 9,6b nahe legen kénnte, schon durch Dissozieren
unter den «Israelabkdmmlingen» allein, mithin aufgrund der Feststellung eines gewissen
Teilerfolgs an den «Israeliten», eben dem spiter genannten «Rest», die These zuriickgewie-
sen sihe, dass das Gotteswort aus seiner bisherigen Bahn gekommen wire, wird jedoch
kaum anzunehmen sein. Denn wenn in der Tat nicht alle, sondern nur einige, die von Is-
rael sind, in den endzeitlichen Genuss ihrer heilsgeschichtlichen géttlichen Auszeichnung
als Israeliten und der damit verbundenen Gnadengaben kimen, wire das Gotteswort je-
denfalls auch teilweise an ihnen, «die doch Israeliten sind», vorbeigegangen und hinfillig
geworden, und zwar eben nicht nur das Evangelium als Gottes Macht zur Rettung, son-
dern die «Worte Gottes» tiberhaupt, die den Juden «anvertraut» worden sind und die sie
eben als Israeliten heilsgeschichtlich auszeichnen. Darin steckt das Recht der Lesart von
9,6b im Kontext des Prodmiums als Frage, wie sie Klaus Wengst vertritt. Denn wenn das,
was von den «Israeliten» in 9,4f. gesagt wird, wahr ist, ist es ja wahr allein aufgrund des
gottlichen Erwihlens und Begnadens, welches in 9,9ff. und 11,5f. gerade auch als unabhin-
gig vom menschlichen Verhalten dargestellt wird. Wenn es jedoch gegenwirtig gilt, eine
Unterscheidung zu machen zwischen allen Israelabk6mmlingen oder allen Israeliten hier
und Israel dort, wenn also das Pradikat «Israel» nicht allen Israelabkémmlingen zukommt,
gibt es in jedem Fall eine Kontinuitit zwischen den heilsgeschichtlichen Worten und dem
endzeitlichen Inkraftsetzen von ihnen im Evangelium auch bei den Israeliten. Diese wer-
den dann in 11,5 als der «Rest gemiss Gnaden-Auswahl» gekennzeichnet und von den «iib-
rigen, die verhirtet wurden» (11,7), unterschieden. Die summarische Zuriickweisung der
These, dass Gottes machthaltiges Wort abgewichen wire, hat in einem doppelten Handeln
Gottes an den Israeliten, in der «Gnaden-Auswahl» und im «Verhirten», seinen Grund,
welches nun aber nach Rém 11 nicht das letzte Wort ist. Festzuhalten ist, dass das Pradikat
die Bedeutung von herausfallen oder abirren nicht verldsst. Dann stiinde nicht nur die
Wirkmacht, sondern auch die Wirkweise des Gotteswortes mit im Blick. Bestritten wiirde
ebenso, dass das Wort Gottes die Art und Weise seiner Durchsetzung oder Performanz ge-
andert hitte. Gottes Wort, hiesse das positiv, ist nicht abgewichen oder abgekommen von

2. Vgl. dazu die Worterbiicher von Liddell-Scott, Bauer-Aland s.v. und W. Michaelis,
ThWNT VI, Stuttgart 1959, 168f.



Alle von Israel, Israel und der Rest 143

der Logik seiner Durchsetzung, wie sie auch vormals an den Abrahamskindern sich erwie-
sen hat. Es 1st mit sich identisch geblieben, indem es eben, wie in 9,7ff. auch dargelegt, auf
doppelte Weise, durch Berufen und Nichtberufen, wirkt. Cranfield hat darum mit der
Deutung von «Wort Gottes» als «the declared purpose of God»® etwas semantisch womdg-
lich Mitschwingendes erfasst.

V Syntaktisch-rhetorische Struktur und Aussagelogik von Rém 9,6-8

Grundlegend fiir die Deutung ist die Bestimmung der syntaktisch-rhetori-
schen Struktur von 9,6-8, und zwar insbesondere von Vers 7a. Gingig ist die
Lesart, dass 9,6b und 9,7a im Parallelismus stehen, so dass sich die zuletzt wie-
der von A. Reichert erliuterte Syntax ergibt: 9,7a ist ein «Nominalsatz, in
dem mdvteg Subjekt, téxva Pridikat und 6t eiow onéppo Appadp vorange-
stellter Begriindungssatz»> ist. Ubersetzt werden die Verse dann etwa so:

«Nicht als ob das Wort Gottes hinfillig geworden ist.
Denn es sind nicht alle aus Israel wirklich Israel.

Auch sind nicht alle Kinder, weil sie Abrahams Same sind,
vielmehr (gilt): In Isaak soll dir <Same> berufen werden»*.

Die Kursivierung zeigt, dass nach dieser Lesart jeweils das pantes in 9,6b und
9,7a negiert sein soll, mithin das o0 von 9,6b durch 008¢ in 9,72 aufgenommen
wiirde, so dass sich «(nicht) alle aus Israel» und «Abrahams Same» als jeweilige
Bezeichnung der blossen Nachkommenschaft und das zweite «Israel» sowie
«Kinder» als emphatische Verheissungsbegriffe gegeniiberstehen wiirden. Da
dies nicht auf der Hand liegt, hilft die Ubersetzung nach, indem sie das zweite
«Israel» als das «wirkliche» und den jeweils zwischen «Kinder» und «Same»
wechselnden entsprechenden Verheissungsbegriff mit einfachen Anfiihrungs-
zeichen auszeichnet sowie die als Inversion beurteilte Stellung des Begriin-
dungssatzes auflést. Auch abgesehen von der schon in die Ubersetzung einge-
flochtenen Deutung ist diese Lesart forciert. Sie hat Wesentliches gegen sich.
Das gilt zunichst und vor allem fiir die Deutung von Same Abrabams - wir
bleiben bei dem altertiimlichen Begriff «Same» zur Verdeutlichung der Diffe-
renz zum Kindschaftsbegriff. Er soll hier entgegen sonstigem paulinischen
Gebrauch, und zwar auch entgegen dem im unmittelbaren Kontext in V.7b
(«mit Isaak wird dir Same genannt werden»!) und V.8 («die Kinder der Ver-
heissung werden zum Samen hinzugerechnet»), ausgerechnet nur die blosse
Abkommenschaft und nicht speziell die Verheissungskindschaft der Berufe-
nen meinen, wihrend das nackte Lexem Kinder/tékna, auch trotz der folgen-

55 Cranfield, Romans, 473 (in Aufnahme des Vorgingerkommentars von Sanday und

Headlam).
54 Reichert, Rémerbrief, 188, Anm. 203.
> H. Schlier, Der Romerbrief (HThK 6), Freiburg/Basel/Wien 21979, 289.



144 Ekkehard W. Stegemann

den deutlichen Dissoziation in Fleischeskinder und Gottes- bzw. Verbeissungs-
kinder in der Erliuterung in V.8, die Verheissungstrigerschaft und nicht die
blosse Abkommenschaft bezeichnen wiirde. Das ist schlechterdings eine ge-
zwungene Erklarung. Schliesslich ist auch noch die Inkongruenz des masku-
linen pronominalen Subjekts pantes mit dem neutrischen Pridikat tékna pro-
blematisch®, zumal es sich ja um einen Nominalsatz handeln soll. Ganz of-
fensichtlich wird hier 9,7a so strukturiert, dass sich eine Parallelitit zu 9,6b
ergibt.

Die andere, in der modernen Exegese vor allem wieder von Theodor Zahn
begriindete Auffassung, die hier fiir richtig gehalten wird, fillt die folgenden
semantischen und syntaktischen Entscheidungen®: Rhetorischer Ausgangs-
punket fiir sie ist (wie auch meistens bei der eben genannten Lesart), dass o0y
otlov 8¢ 611 1n 9,6a eine Variante bzw. Mischung der rhetorischen Floskeln ovy
otov und ovy 811 ist.>® Doch wird hier angenommen, dass die rhetorische Flos-
kel ovy 61t in 9,7a in Aufnahme und Fortfithrung von 9,6a als 008” 6t er-
scheint. Jedes Mal handelt es sich um eine rhetorische Wendung mit dem em-
phatischen Sinn: Es soll damit keineswegs gesagt werden, dass ... Die Negation
bezieht sich dann in 9,7a wie in 9,6a auf den ganzen Satz und nicht wie in 9,6b
auf das Adjektiv pantes. Zweitens und vor allem ist nach dieser Lesart spérma
Abraam wie immer Bezeichnung des Geschlechts, das sich mit Recht aufgrund
der gottlichen Verheissung auf Abraham beruft, also die, die aus den leibli-
chen Kindern in der Linie von Abraham und Isaak und Jakob/Israel stehen.
Drittens ist zu beachten, dass pantes zwar aus 9,6b in 9,7a aufgenommen wird,
aber wegen der auffilligen Inkongruenz im Genus zum folgenden tékna nicht
adjektivisch wie in 9,6b (dann mdsste es in jedem Fall panta ta tékna heissen),
sondern substantivisch zu deuten ist. Dann diirfte pdntes in 9,7a nachgestelltes
pronominales Subjekt des Satzes (vgl. die pluralische Kopula eiow) sein, zu
dem spérma Abraim das vorangestellte Pridikatsnomen ist, wihrend tékna

5% Die Inkongruenz in I Petr 2,191, die Reichert (Romerbrief, 188, Anm. 203 mit Hin-
weis auf Blass-Debrunner-Rehkopf § 132,1) fiir ein neutrisches pronominales Subjekt
und ein feminines Pridikatsnomen im Nominalsatz anzieht, ist nicht tiberzeugend, da
es sich hier um eine Analogie zum Fall eines formelhaften Interpretations- oder Defi-
nitionssatzes handeln diirfte: Das namlich (heisst) Gnade, wenn jemand ... (2,19); das
(beisst) Gnade bei Gott (2,20). Nicht zufillig gebraucht der Autor denn auch in I Petr
5,12, wo er im abhingigen A.c.I. formuliert, das kongruente feminine Demonstrativ-
pronomen.

7 Vgl. Zahn, Romer, 435f. mit Anm. 83 und u.a. auch Dunn, Theology of Paul, 540;
Moo, Romans, 575; Haacker, Romer, 191f.; ferner schon M. Rese, Israel und Kirche
in Rémer 9, NTS 34 (1988) 208-217 (209f.); M. Cranford, Election and Ethnicity:
Paul’s view of Israel in Romans 9:1-13, JSNT 50 (1993) 27-31; G. Saf}, Leben aus den
Verheissungen, 445. Anders als Rese u.a. verstehe ich jedoch pdntes als Subjekt und
tékna als Apposition zum Pridikatsnomen spérma Abraam.

58 Vgl. auch Blass/Debrunner/Rehkopf § 304,4; 480,6.



Alle von Israel, Israel und der Rest 145

eine Apposition zu pdntes nennt: alle (in ithrer Eigenschaft) als Kinder (Abra-
hams) sind nicht deswegen schon Same/ Geschlecht Abrabams, vielmehr bedarf
es dazu einer Berufung oder eines Verheissungswortes Gottes.*® Paulus stellte
also das Pridikatsnomen «Same Abrahams» mit Kopula an die Spitze, um ihm
das substantivierte alle als Subjekt folgen zu lassen. 7a ist dann kein Nominal-
satz mit vorausgestelltem Begriindungssatz. Auch die Inkongruenz im Genus
besteht dann nicht, auch wird keine im Numerus hergestellt, da das neutri-
sche Pridikatsnomen spérma ein Kollektivsingular ist. Zu iibersetzen wire als
etwa so:

«Es ist jedoch keineswegs so (zu verstehen), dass das Wort Gottes (aus seiner Ordnung
her)ausgefallen ist.

Denn nicht alle die von Israel diese (sind) Israel.

Auch nicht (ist es) so (zu verstehen), dass Same Abrahams alle als Kinder sind,
sondern: mit Isaak wird dir Same benannt werden.»

Vorausgesetzt wird mit dieser syntaktischen Losung, dass 9,6a und 9,7a rhe-
torisch-strukturell auf einer Ebene stehen, nicht aber 9,6b und 9,7a. Jedesmal
wird etwas festgestellt, was nicht der Fall ist. Inhaltlich sind allerdings auch
9,6b und 9,7 verwandt, weil jeweils von der Gesamtheit aller Abkémmlinge
(in 9,6b von der Gesamtheit derer, die von Israel sind, und in 9,7a von der Ge-
samtheit der Kinder Abrahams) eine Teilmenge unterschieden wird, nimlich
dort «Israel» und hier «Abrahams Same». Doch aussagelogisch besteht eine In-
kongruenz. Denn 9,7a sagt, wie die Ausfithrung in 9,7b-13 zeigt, dass es nicht
so ist, dass alle als «Kinder (sc. Abrahams)» schon «Same Abrahams» sind, weil
dieser nur mit®° Isaak (und danach nur tber Jakob) konstituiert wird, und
zwar aufgrund des gottlichen Verheissungswortes und damit der gottlichen
Berufung. 9,6b sagt jedoch kaum, dass es nicht so ist, dass alle schon als «Ab-
kémmlinge von Israel/Jakob» oder als Mitglieder des Volkes Israel das eigent-
liche «Israel» sind, sondern dass «nicht alle die von Israel (Hervorgegange-
nen)» mit «Israel» identisch sind, weswegen es zumindest einige von allen
«von Israel» geben muss, die nicht «Israel» sind. Das ot €€ Topanl mag darum
entweder die, die von Jakob/Israel abstammen, oder die, die von Geburt Mit-
glieder des Volkes Israel sind, meinen; beide Deutungen finden sich in den
Kommentaren. Das macht aber im Prinzip keinen Unterschied. Es nimmt die
Wendung in jedem Fall das Tepaniitor von 9,4 auf, formuliert aber nun so,
dass die Paradoxie deutlicher wird: Nicht alle von Israel sind Israel.! Die Ne-
gation bezieht sich darum auf das Adjektiv pantes, das durch die sogenannte
pradikative Stellung zu verstehen gibt, dass es um die Gesamtheit oder Sum-

¥  Vgl. Haacker, Romer, 445.

% Die Priposition év deutet an, dass eine sich auf Abrahams Geschlecht berufende
Nachkommenschaft nur iiber Isaak als weiteren Stammvater fiihrt.

61 Die varia lectio «Israeliten» zum zweiten «Israel» ist offenbar eine Lesart, die die Para-
doxie aufheben soll.



146 Ekkehard W. Stegemann

me aller einzelnen «von Israel» (eben der vorher genannten «Israeliten»)
geht.%? Das aber diirfte bedeuten, dass hier wieder eine Litotes vorliegt (s. dazu
unten). Das Widerspriichliche oder Paradoxe, das im Prodmium hinsichtlich
der heilsgeschichtlichen Rolle der Israeliten und ihrem gegenwirtigen Zu-
stand angesichts der endzeitlichen Inkraftsetzung der ihnen gegebenen Begna-
dungen und Verheissungen benannt wurde, wird mithin in der Formulierung
eines Paradoxes aufgenommen. Angelika Reichert hat deshalb mit Recht dar-
auf hingewiesen, dass eine in der «abstraktlogischen Argumentation» des No-
minalsatzes liegende Aufforderung an die Adressaten vorliegt, gedanklich
eine dissoziative Operation zwischen beiden Grossen herzustellen.®® Das
leuchtet auch auf dem rhetorischen Hintergrund ein, dass ein Autor gerade
durch zweideutige oder paradoxe Formulierungen seinen Leser/Horer «zur
Dissoziation reizen» will und damit auf eine Spur setzt, Vermutungen {iber
etwas anzustellen bzw. etwas «durch Dissoziation aufzulosen»®, was im ge-
meinen Verstande eigentlich zusammengehort. Deshalb fordert der Absender
in 9,6b zwar zu einer Dissoziation auf, aber er lisst noch offen, was durch sie
gefunden werden soll.*> Genannt wird also nicht das Ergebnis oder Produkt
der Dissoziation, mithin das, was als Ergebnis der Spaltung entsteht, sondern
nur der Vorgang selbst. Wenn man also eine Analogie zwischen 9,7 und 9,6b
walten sieht, dann muss man die Unterschiede und zumal die textpragmati-
sche Differenz beachten. Sie besteht darin, dass 9,6b eine Paradoxie formu-
liert®® und so den Leser/Horer zum Dissoziieren auffordert, wihrend 9,7 eine
vollzogene Dissoziation beschreibt, deren Ergebnis, der «Same Abrahams»,
durch gottliche Berufung konstituiert worden ist. So deutlich darum das
zweite «Israel» in 9,6bp in Endstellung dem «Samen Abrahams» von 9,7a in
Kopfstellung gegeniiber steht, so wenig hat jener Begriff dieselbe Funktion
wie dieser.

Die Paradoxie von 9,6b besteht jedoch nicht einfach darin, dass der com-
mon sense, dass alle Israeliten oder Israelabkémmlinge Israel sind, negiert
wird. Vielmehr sind ja auch die Israeliten, d.h. alle Abkémmlinge von Jakob,
der auch Israel heisst, und das Kollektiv «Israel» selbst der «Abrahamssame»
in der Linie der Verheissungs- oder Gotteskindschaft. Das hat der Autor
schon in R6m 4,16ff. dargelegt, freilich hier mit ausdriicklich programmati-

62 Deshalb leuchtet nicht ein, dass die Negation hier vorgezogen sei und eigentlich zu
ovtot Toponh gehore; gegen J. Piper, The Justification of God. An Exegetical and
Theological Study of Romans 9:1-23, Grand Rapids MI 1983, 47f. Die von Piper ange-
zogene angebliche Parallele Rom 7,15 ist keine, da die Negation hier durch Inversion
eines Relativsatzes von threm Beziehungswort getrennt ist.

6 Vgl. Reichert, Romerbrief, 190f.

64 Siegert, Argumentation, 79.

6 Vgl. z.B. die Rhetorica ad Herennium IV 54,67.

6  Reichert, Rémerbrief, 190, Anm. 216.



Alle von Israel, Israel und der Rest 147

scher Einbeziehung auch der Glaubenden aus den Volkern (s. unten). Will
man also «Israel» emphatisch verstehen, so gehort eben dieses Kollektiv heils-
geschichtlich zum emphatischen Begriff des Abrahamssamen. Doch dazu ge-
héren nun auch «alle von Israel». Das hat der Absender auch im Prodmium
herausgestellt. Dies ist aber auch das Ergebnis seiner heilsgeschichtlichen Be-
weisfiihrung fiir 9,7a in 9,7b-13. Zuerst wird nur iber Isaak, dann nur iiber
Jakob/Israel der Abrahamssame durch Verheissung konstituiert. Aber da-
nach hat eben keine Unterscheidung im Sinne derjenigen stattgefunden, wie
sie von Abraham tiber Isaak bis Jakob gewaltet hat. Alle Israeliten, d.h. alle
Abkoémmlinge Jakobs/Israels oder Mitglieder des Volkes Israel sind heilsge-
schichtlich Abrahamssame. Das heisst, dass der als Aussage gelesene Versteil
9,6b den Leser/Horer zu einer Unterscheidung von etwas auffordert, was der
heilsgeschichtlichen Logik nach zusammengehort bzw. fest assoziiert ist.

Genau diese Beobachtung begriindet denn auch den Vorschlag von Klaus Wengst, 9,6b
als rhetorische Frage zu fassen. Auch Wengst halt zwar 9,7a fiir eine Aussage, die eine Un-
terscheidung zwischen Abrahams Samen und allen seinen Kindern macht. Er interpretiert
jedoch 9,6b als rhetorische Frage, weil aufgrund der unbestrittenen Geltung der in 9,4f.
aufgezahlten heilsgeschichtlichen Auszeichnungen der Israeliten «ausgeschlossen (ist), dass
Paulus in dem als Begriindung eingefiihrten Satz V. 6b in dsrael> differenziert, <mit dem
Begriff Israel jonglierts, indem er damit nur einen Teil aus Israel meine, nimlich den an Je-
sus als Messias glaubenden»®’. Ich stimme, wie dargelegt, Wengst zu, dass 9,4{. eine weiter-
hin fiir die «Israeliten» giiltige heilsgeschichtliche Bestimmung ist und das zweite «Israel»
in der Tat nicht den Teil der Christusgliubigen meint. Daraus folgt nun aber nicht, dass
9,6b eine rhetorische Frage ist, auch dann nicht, wenn man wie Wengst voraussetzt, dass
Paulus intendiere, «die Giiltigkeit des Israel gegebenen Wortes Gottes aufzuzeigen - gerade
angesichts der von Christusgliubigen aus den Vélkern vertretenen These, dieses Wort sei
durch Israels Nichtakzeptanz Jesu hinfillig geworden»®®. Denn so deutlich die Dissoziati-
on ein Paradoxon ist, so deutlich gilt nun doch, dass es gegenwirtig eine Spaltung inner-
halb der heilsgeschichtlichen Grosse der Israeliten gibt, da «einige untreu geworden sind»
(3,3) und Grund fiir Trauer tiber den beklagenswerten Zustand bei den Stammverwandten
des Absenders besteht. Vers 9,6b kann darum kaum anders als im Riickbezug auf 9,1-5 ge-
deutet werden. Die Tatsache, dass es in der Frage des Christusglaubens eine Differenz zwi-
schen den Israeliten gibt, wird auch in 9,24 wieder benannt, also dort, wo die Argumenta-
tion aus der Heilsgeschichte ausdriicklich zum gegenwirtigen Zustand der endzeitlich-par-
titiven Berufung «aus den Juden und aus den Vélkern» zuriickkehrt. Und sie ist Gegen-
stand niherer Erklirung zumal in 11,1ff. Dort wird das in der Spaltung waltende Handeln
Gottes in der Doppelheit von «Gnaden-Auswahl» bzw. «Rest» hier und «Verhartung» bei
den «iibrigen» beschrieben und schliesslich durch die Mitteilung eines Geheimnisses in
11,2511, als etwas gedeutet, das in der nahen Zukunft durch eine Authebung der Verhir-
tung in der Wiedervereinigung «ganz Israels» in der Erlésung riickgingig gemacht wird.
Doch will der Absender in 9,6b seine These begriinden, warum Gottes Wort an den Israe-
liten nicht versagt hat, gehdrt dazu auch, dass in der gegenwirtigen Situation der Spaltung
unter den Israeliten festzustellen ist, dass «nicht allen (Litotes!) von Israel» jetzt das Pridi-

7 Wengst, Sind denn nicht alle, 380; zitiert wird Hiibner, Gottes Ich und Israel, 17.
68 Wengst, Sind denn nichr alle, 381.



148 Ekkehard W. Stegemann

kat «Israel» zukommt. Die gegenwirtige Spaltung dient freilich nicht nur dem Nachweis
fir den Teilerfolg des Wortes Gottes, wie er schon in der Existenz des «Restes» bzw. der
«Gnaden-Auswahl» besteht. Vielmehr wird sie in R6m 9-11 als ein endzeitliches Verfahren
Gottes zur Errettung der «Vollzahl der Volker» und «ganz Israels» dargelegt und hinsicht-
lich der darin waltenden Logik des géttlichen Handelns in 9,6-29 schon prinzipiell vorge-
stellt. Das dndert aber nichts daran, dass es die Dissoziation gegenwirtig gibt.

Sentenzartig® formuliert der Absender in 9,8 den Grundsatz bzw. die «Lo-
gik», die in der gottlichen Berufung heilsgeschichtlich, aber darin eben auch
typologisch fiir die gegenwirtige Endzeit waltet: «Das heisst:”® Nicht die Kin-
der des Fleisches diese sind Kinder Gottes, sondern die Kinder der Verheis-
sung werden zum Samen (onéppa) gerechnet». Die Genitive diirften nicht
strikt kausativen Sinn haben, sondern das bestimmte Verhiltnis oder den Be-
reich der Zugehdorigkeit bezeichnen.”! Signifikant ist jedoch, dass Paulus zwi-
schen Fleisches- und Gotteskindern so zu unterscheiden scheint, als schlSsse
die Zugehorigkeit zu den einen die zu den anderen aus. Die Formulierung
wird zwar oft so verstanden, dass Fleischeskindschaft a/s solche noch nicht
Gotteskindschaft einschliesst, wie wenn gesagt wiirde, dass nicht alle Flei-
scheskinder auch Gotteskinder sind wie eben nicht alle Kinder Abrahams in
ihrer Eigenschaft als Kinder schon zum Abrahamssamen zihlen. Doch erin-
nert 9,8 insgesamt eher an Gal 4,28f. Der Vers nimmt jedenfalls die vorherge-
hende Argumentation im Schreiben auf, wonach «kein Fleisch» vor Gott Be-
stand hat, weil alle gesiindigt haben und der Herrlichkeit Gottes (die Gottes-
kindern zukommt) ermangeln, und die Erbschaft oder Miterbschaft mit Chri-
stus, dem Gottessohn, an die Gotteskindschaft gebunden ist, die durch den
Glauben und die Rechtfertigung sowie die damit verbundene Gabe des
gottlichen Geistes bewirkt wird (vgl. etwa R6m 3,191f.; 8,12ff.). Die Aussage
setzt mithin einen letzten, «apokalyptischen» Gegensatz voraus, vergleichbar
dem, den Paulus in I Kor 15,50 formuliert: «Fleisch und Blut kénnen das Got-
tesreich nicht erben». Das aber heisst, dass 9,8a auf der Ebene der endzeitli-
chen Gegenwart argumentiert. Erst mit 9,8b wird der heilsgeschichtliche Zu-
sammenhang hergestellt: Die durch Verheissung hervorgebrachten oder zum
Bereich der Verheissung gehérenden Kinder werden von Gott zum Samen ge-
rechnet. Wie Isaak ein durch Gottes Verheissungswort hervorgebrachtes (9,9)
und ein Kind ist, das sogar gleichsam gegen das «Fleisch» durch Gottes Macht
dem Abraham und der Sara geboren wurde (vgl. Rom 4,191f.), so schliesst die
Kindschaftsverheissung eines erbberechtigten Samen Abrahams endzeitlich
auch die Glaubenden aus den Vélkern ein (vgl. Gal 4,28). Sie gehoren zu de-

6  Vgl. Siegert, Argumentation, 125f.

70 Vgl. die «exegetische» Bedeutung der Wendung in Rém 10,6.7.8.

71 Die Fleischeskinder meint die, die vom Fleisch hervorgebracht worden sind oder die
dem Bereich des Fleisches zugehoren. Und Gotteskinder sind die, die dem Bereich
Gottes zugehoren oder eben von Gott selbst zu seinen Kindern bestimmt wurden.



Alle von Israel, Israel und der Rest 149

nen, die in den Fussspuren des gliubigen Abrahams wandeln, deren Vater
auch Abraham ist und die zum «vollstandigen Samen»’?> zihlen (vgl. Rom
4,91f.).7 Es diirfte darum von einigem Gewicht sein, dass Isaak, das Kind der
Verheissung schlechthin (9,9), wenig spater ausdriicklich auch «unser Vater»
genannt wird (9,10).

V «Israel» im Romerbrief

Ein wichtiger Grund zu zweifeln, dass das zweite «Israel» das «wahre» oder
«eigentliche» oder «wirkliche Israel» im Unterschied zu «allen von Israel»
meint, ist der iibrige Gebrauch des Lexems im Rémerbrief. Dass der tatsich-
lich insgesamt anders ist als der, der fiir Vers 9,6bp unterstellt wird, ist zwar
des ofteren notiert, aber gleichwohl nicht zum Anlass genommen worden,
um die Bestimmung fiir das zweite «Israel» in 9,6bp zu tberpriifen. So unter-
scheidet etwa Otfried Hofius - und er wird hier nur als ein Beispiel fiir viele
angefiihrt - bei allen anderen Textstellen zwei Bedeutungen, namlich (1.) «Is-
rael» im Sinne der «Gesamtheit der leiblichen Nachkommen Abrahams (sic!
gemeint ist naturlich «Israels» oder «Jakobs», E.St.)» (so in 9,6ba; 9,27a;
11,25f.) und (2.) «Israel» unter dem Aspekt der «nicht an Christus glaubenden
Juden» (so in 9,31; 10,19; 10,21; 11,7), um dann festzustellen, dass (3.) das «Is-
rael» in Rém 9,6bp «in limitierendem Sinn die Heilsgemeinde Israel, d.h. die
¢xdoyn 11,7a»"* meine. Wenn diese Deutung zutrife, wiirde das Lexem «Isra-
el» also einerseits alle leiblichen Nachkommen Jakobs oder die Israeliten ins-
gesamt und andererseits sowohl den «Rest» bzw. die «Gnaden-Auswahl» (die
christusgliubigen Israeliten) als auch «die iibrigen» (die nichtchristusgliubi-
gen und von Gott «verhirteten» Israeliten) bezeichnen, so dass «Israel» jeweils
auch der Name fiir jede der beiden einzelnen Gruppen der gespaltenen
Israelabk6mmlinge wire. Diese Inkohdrenz, ja dieser eklatante Widerspruch
im Sprachgebrauch wire allerdings merkwiirdig. Ebenso singulir wire aber
auch der Gebrauch von «Israel» als Bezeichnung der Kirche aus den Juden und
aus den Volkern, wie ihn die transethnische Deutung voraussetzt.

Fir die Analyse des Sprachgebrauchs ist die oben eingefithrte Unterschei-
dung von «heilsgeschichtlich» und «endzeitlich» von Nutzen. Denn wenn wir
der Einteilung von Hofius folgen, so ist deutlich, dass dort, wo «Israel» (1.) die
Gesamtheit aller Israeliten oder der leiblichen Israelabkémmlinge meint, die

72 Die pridikative Wortstellung beim Syntagma navti 1 onéppott in Rém 4,16 unter-
streicht wieder, dass es um die vollstindige Anzahl geht.

73 Vgl. dazu nur M. Neubrand, Abraham - Vater von Juden und Nichtjuden. Eine exe-
getische Studie zu Rom 4 (FzB 85), Wiirzburg 1997, bes. 215ff.

74 Q. Hofius, Das Evangelium und Israel. Erwigungen zu Rémer 9-11, in: ders., Paulus-
studien (WUNT 51), Tiibingen 1989, 175-202 (179, Anm. 15).



150 Ekkehard W. Stegemann

vormalige heilsgeschichtliche Einheit des Volkes im Blick ist. Wo aber «Israel»
(2.) nicht mehr mit allen Israeliten oder Israelabkommlingen identisch ist, da
meint es nur den Teil der ehemaligen heilsgeschichtlichen Einheit des Volkes,
der eben in der Gegenwart der Endzeit nicht an Christus zum Glauben ge-
kommen ist, und zwar 1m Unterschied zum «Rest» oder der «Gnaden-Aus-
wahl» ebenso wie im Unterschied zu den Glaubenden aus den Vélkern. Die
endzeitliche Spaltung unter den Israeliten oder den Israelabk6mmlingen bzw.
den Juden steht also einer vorhergehenden heilsgeschichtlichen Einheit von
Israel so gegeniiber, dass der Begriff «Israel» selbst eine partitive Bedeutung ge-
geniiber der Gesamtheit der Israelabkémmlinge bekommt. Genau das kénnte
aber auch der strittige Vers 9,6b besagen, so dass die Wendung alle von Israel
das durch Abkommenschaft von Jakob/Israel heilsgeschichtliche «Israel» in
seiner Gesamtheit umfasst, dem gegeniiber nun das zweite Israe/ eben auch
«Israel» in der zweiten Bedeutung meint, nimlich das in der endzeitlichen Ge-
genwart nicht zum Glauben an Christus gekommene «Israel» im Unterschied
zum «Rest» oder der «Gnaden-Auswahl»: Nicht alle von Israel sind eben ge-
genwirtig Israel, sofern eben einige von Israel zum Rest gehoren.

1. «Israel»: das in der endzeitlichen Gegenwart bisher nicht zum Ziel seiner
heilsgeschichtlichen Bestimmung gelangte Volk

«Israel» steht nach 9,30-33 im Kontrast zu (den Glaubenden aus den) Val-
kern”, welche die Glaubensgerechtigkeit erlangt haben. «Israel» ist jedoch
trotz Strebens nach der Tora der Gerechtigkeit nicht zur Tora gelangt. Es hat
deren Ziel nicht erreicht, das nur mit oder als Glaubensgerechtigkeit erreich-
bar ist (vgl. 10,4).7 Hier reprisentiert «Israel» als Name des Volkes gegentiber
«Volkern» die Israeliten, iiber deren Zustand der Christusferne der Absender
im Prodmium getrauert hat. Dem entspricht, dass der Grund fiir das Verfeh-
len der Tora bzw. ihres Ziels damit angegeben wird, dass Israel es «nicht auf
der Basis der Glaubenstreue, sondern in der Meinung, es sei dadurch zu erlan-
gen’’, auf der Basis von Werken» erreichen will (9,32). Ebenfalls reprisentiert
«Israel» in 10,19 diejenigen von allen, die «dem Evangelium nicht gehorsam
geworden sind» (10,16) und Gott in seiner Offenbarung nicht (an)erkannt ha-

75 Zu beachten ist, dass 9,30 unartikuliert von érhné als solchen spricht, die «Gerechtig-
keit auf der Basis der Glaubenstreue (erlangt haben)».

76 Zum Verstindnis von Rém 9,31 vgl. Ch. Burchard, Glaubensgerechtigkeit als Wei-
sung der Tora bei Paulus, jetzt in: ders., Studien zur Theologie, Sprache und Umwelt
des Neuen Testaments, hg.v. D. Singer (WUNT 107), Tiibingen 1998, 241-262 (258);
ferner auch W. Reinbold, Paulus und das Gesetz. Zur Exegese von Rém 9,30-33, BZ
NF 38 (1994) 253-264.

77 Trefflich kommentiert das dg ¢€ #pymv Weiss: Es «soll die subjective Vorstellung
bezeichnen, von der sie bei ihrem Streben ausgingen: wie wenn der vép. dix. aus Wer-
ken zu erstreben oder zu erreichen wire» (Romer, 486£.).



Alle von Israel, Israel und der Rest 151

ben. Deshalb miinzt Paulus dann auch das Zitat aus Jes 65,2 (LXX) in 10,21
auf «Israel» als das fortdauernd «ungehorsame und widersprechende Volk»,
nach dem Gott zur Rettung «den ganzen Tag seine Hinde ausgestreckt hat».
Das ist unter dem hermeneutischen Konzept des Paulus zu lesen, nach dem
die Schrift nicht das sagt, was immer stimmt, sondern das voraussagt, was in
der Gegenwart als Endzeit in Kraft gesetzt wird. Doch so deutlich das Verhal-
ten «Israels» als Ungehorsam oder mangelnde Glaubenstreue gilt, so sehr
wirkt darin Gottes Handeln an ihm. Wenn der Absender in 10,19 fragt, «ob
Israel etwa nicht erkannt hat», kennzeichnet er genau den Punkt, an dem die
weitere Erklirung fiir das Nichtwirken des Evangeliums und seiner Verkiin-
digung an die Israeliten einsetzt. Schon in 10,2f. wurde gesagt, dass ihr «Eifer
fiir Gott nicht einsichtvoll ist» und «sie die Gerechtigkeit Gottes verkennens».
In 11,7 wird dann mit dem Stichwort «Verhirtung» nahezu en passant der
gottliche Grund (vgl. das Passiv!) dafiir eingefiihrt. Die harschen Schriftzitate,
die folgen (11,8-10), erldutern, dass Gott hier am Werk ist. Und 11,15 nennt
das «ithre Zuriickweisung (oder: Hintanstellung)» (dmoBoAn), und zwar im
Kontrast zu ihrer kiinftigen «(Wieder-)Aufnahme» oder gar «Beférderung»
(rpdoAnuyg).”

«Israel» bezeichnet an den bisher behandelten Stellen also nur diejenigen
Israeliten, die nach Paulus an der rettenden Gerechtigkeit aus Glauben nicht
teilnehmen und damit das ihnen mit der Tora heilsgeschichtlich vorgegebene
Ziel bzw. den endzeitlichen Wendepunkt zur Glaubensgerechtigkeit, Chri-
stus (vgl. 10,4), verfehlt haben und sich gegenwirtig im Ungehorsam gegen-
tiber Gottes endzeitlicher Offenbarung und seinem Evangelium befinden.
Geblickt wird darauf aber so, als ob das Volk Israel insgesamt gemeint ist, also
unter Absehung von denjenigen, die wie Paulus ebenfalls «Israeliten» oder
«von Israel» sind, aber an Christus glauben und an der Rettung teilhaben. Be-
merkenswert ist hier vor allem die Metaphorik des Strebens oder Laufens zu
einem Ziel, das man erreichen oder verfehlen kann bzw. vor dessen Erreichen
man stolpern kann (9,33). Diese Metaphern werden in R6m 11 wieder aufge-
nommen. Zumal gilt dabei nach 11,7, dass «Israel gerade” dies nicht erreicht
hat, was es erstrebt». Deutlich reprisentiert der Name des Volkes insgesamt
also wiederum (nur) diejenigen, die nicht zum endzeitlichen Christusglauben
gekommen sind. Doch wird hier nun hinzugefigt: «Jedoch die Auswahl hat
es erreicht, die sibrigen aber sind verhirtet worden». Da die «Auswahl» zuvor
als «Rest» und «Gnaden-Auswahl» bezeichnet wurde, tritt also zu «Israel» in
11,7 zugleich der Teil der Gesamtheit der Israeliten hinzu, der seiner heilsge-
schichtlichen Begnadungen durch Gott entsprechend an der endzeitlichen
Rettung teilnimmt. Freilich wird nun mit Unterscheidung der «Auswahl»

78 Vgl. Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, 203f.
79 Zum emphatischen Sinn von touto vgl. Weiss, Romer, 522.



152 Ekkehard W. Stegemann

von den «iibrigen» eine andere Perspektive eingenommen. Da beide eigentlich
die Teile eines Ganzen oder einer Gesamtheit sind, werden sie aus der jeweils
anderen Sicht als die Sonstigen oder Restlichen gesehen. Denn die oi Aowrot
kennzeichnen die, die «iibrig bleiben» oder die die «Restlichen» sind bzw. das
reprisentieren, was sonst noch — und eben abgesehen von anderem, hier: der
«Auswahl» - von einem Ganzen da ist. Rhetorisch ist das wieder als Litotes
zu kennzeichnen. Paulus arbeitet dann auch in 11,5ff. mit einer paradoxen
Rechnung. Einmal gibt es Israeliten wie ithn selbst, die emphatisch als «Rest»
bezeichnet werden und von Gott «iibriggelassen worden sind» bzw. eine
«Gnaden-Auswahl» darstellen. Dann gibt es die, die gegeniiber dieser «Aus-
wahl» die «Restlichen» sind, also die, die noch iibrigbleiben, wenn man die
«Auswahl» abzieht. Beide Mal sind es sicher Teilmengen der Gesamtheit der
Israeliten, deren eine nun aber in der Tat allein «Israel» heisst und als Teil
doch den Namen fur das Ganze trigt, obschon er nur die reprisentiert, die
nicht erreicht haben, was die «Auswahl» erreicht hat. Wir hitten hier also in
der Tat eine Konstellation, wie sie nach unserer Lesart auch in 9,6b mit der
paradoxen Aussage vorliegt, dass nicht alle, die von Israel abstammen, eben
auch Israel sind.

Sinn macht das, wie ich meine, wenn man die rhetorische Funktion der Li-
totes bedenkt, welche ja darin besteht, das wahre Ausmass eines Tatbestandes
zu verschleiern. Paulus braucht sie im thematisch gleichen Kontext ja auch
etwa in 3,3 und 10,16. Da die Litotes rhetorisch untertreibt, ist das, was ge-
meint ist, eher ziemlich gravierend. Wenn «nicht alle dem Evangelium gehor-
sam geworden sind» (10,16), sind eigentlich sehr viele Ungehorsame gemeint,
und wenn «einige untreu geworden sind» (3,3), diirfte das fiir nahezu alle in
Wirklichkeit gelten. Vergleichsweise meint dann die Aussage, dass «nicht alle
von Israel eben Israel sind» (9,6b), dass fast alle der Israelabkommlinge gegen-
wirtig mit Israel identisch sind, nur einige wenige nicht. Auch abgesehen von
9,6bB stellen wir jedoch fest, dass «Israel» als Name fiir das Volk insgesamt ge-
braucht werden kann, auch wenn nur der Teil, der aber offenbar den
Grossteil ausmacht, gemeint ist, der am endzeitlich-rettenden Christusglau-
ben nicht partizipiert, «ungehorsam» gegentiber dem Evangelium bzw. der
Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes geworden ist und das endzeitliche Ziel
seiner heilsgeschichtlichen Berufung aufgrund einer géttlichen «Verhirtung»
nicht erreicht hat.

2. «Israel» im Sinn der heilsgeschichtlichen Einheit des Volkes

Auch in 11,25 diirfte das Lexem «Israel» als der vormalig zibergreifende, also
heilsgeschichtliche Name fiir die beiden, endzeitlich unterschiedenen Teile
der Gesamtheit der Israeliten stehen. Wenn nimlich apd mérous hier nicht
temporalen Sinn hat, also nicht «zeitweise», sondern eben «teilweise» oder
«partiell» heisst, dann ist davon die Rede, dass «eine Verhirtung partiell iiber



Alle von Israel, Israel und der Rest 153

Israel (von Gott) verhingt» worden ist®, aber fiir die Zukunft und nach der
Aufhebung der befristeten Verhirtung zu erwarten ist, dass «ganz Israel geret-
tet werden wird». Aus der Sicht der vormaligen heilsgeschichtlichen Gesamt-
heit des Volkes Israel gesehen ist also nur ein Teil verhirtet worden, so dass
das emphatische pais®! die - gewissermassen am Ende der Endzeit stehende -
zukiinftige Riickgiangigmachung der Spaltung meint und das heilsgeschichtli-
che «Israel» in seiner endzeitlich wiedergewonnenen Gesamtheit hinsichtlich
der Teilhabe an der Rettung kennzeichnet.

Interessant ist noch der Sprachgebrauch in 9,27, und zwar deswegen, weil
«Israel» hier sowohl im Sinn der (vormaligen) heilsgeschichtlichen Einheit als
auch im Sinn des an der endzeitlichen Rettung (noch) nicht teilhabenden Vol-
kes stehen kénnte. Dass hier analog zum «Schriftbeweis» in 9,25f. die Vorher-
sage der Schrift fiir die partielle Berufung auch aus den Juden eingefithrt wird,
liegt fiir viele auf der Hand.®? Die Einleitung des Zitats («Jesaja aber ruft laut
zugunsten von®? Israel») zeigt womdglich eine tiefe, vom gottlichen Geist her-
rithrende Erregung (vgl. R6m 8,15) an, die wohl hinsichtlich des Inhalts der
Rede beim Propheten besteht (vgl. auch 10,20). Sie bezieht sich offenbar dar-
auf, dass er fiir die Endzeit ankiindigen muss: «Wenn die Zahl der Kinder Is-
raels wie der Sand des Meeres ist, wird das Restliche gerettet werden». Das Zi-
tat ist nicht nur eine merkwiirdig konstruierte Mischung aus Hos 2,1a und Jes
10,2284 es ist auch von bemerkenswerter Zweideutigkeit, jedenfalls wenn
man die unterschiedlichen Deutungen betrachtet. Es wird nimlich oft so ge-
lesen, als wenn der Prophet sagen wiirde: Selbst dann, wenn die Israeliten so
unendlich zahlreich sind wie der Sand am Meer, wird doch nur das Restliche
gerettet werden. Doch ist das Zitat auch und wohl eher so lesbar, dass selbst
dann, wenn die Zahl der Kinder Israels unendlich gross ist, doch das Restliche
bzw. Ubrigbleibende gerettet werden wird.?s Es kann also gegeniiber der hy-
perbolischen Zahl der Israeliten das «Ubrigbleibende» nur einen «Rest» be-
deuten, der dann das Ergebnis einer Reduktion oder Dezimierung wire. Es

80 Vel. dazu treffend Hofius, Evangelium und Israel, 189.

81 Das schliesst auch eine temporale Deutung von dno pépoug aus, aber auch eine Deu-
tung, die die Glaubenden aus den Vélkern einbezogen sieht. Dies geht auch deshalb
nicht, weil von der «Vollzahl der Vélker» zuvor die Rede war.

82 Weiss, Romer, 474f.: «V.27ff. fiilhrt Paulus mit dem metabatischen 8¢ zu einem Citat
iiber, in dem ein anderer Prophet iiber das ¢¢ Tovdaiwv Auskunft giebt, wie V. 25f.
iiber das € £0viv».

8 Auch hier hat das Unép den Sinn von «zugunsten von», «im Interesse von»; vgl. Sto-
wers, A Rereading of Romans, 302.

8 Vgl. D.-A. Koch, Die Schrift als Zeuge des Evangeliums. Untersuchungen zur Ver-
wendung und zum Verstindnis der Schrift bei Paulus (BHTh 69), Tiibingen 1986,
1671.

8  Vgl. Siegert, Argumentation, 140; Stowers, A Rereading of Romans, 302; Kraus, Das
Volk Gottes, 302f.



154 Ekkehard W. Stegemann

kann aber auch das «Ubrigbleibende» entweder bedeuten, dass eben doch we-
nigstens ein «Rest» tibrigbleibt, oder gar, dass alle Kinder Israels, wie zahlreich
sie auch sind, eben als das «Verbleibende» gerettet werden.®® Gleichviel ob
man hier mit Nestle-Aland Onéreippa liest oder xotdieiupo mit der durchaus
nicht schlecht bezeugten varia lectio, die im Einklang mit der Septuagintaver-
sion steht®, so ist einerseits die Nihe zum Lexem Asipuo in 11,5 wie die Dif-
ferenz zu ihm zu bemerken. In der Tat entspriche ein doppeldeutiger Sinn
aber auch genau den Ausfithrungen des Absenders, sofern eben zunichst nur
von einer Berufung aus den Juden (9,24) und von einem «Rest» bzw. einer
«Gnaden-Auswahl» (11,5.7) die Rede ist, sodann aber auch davon, dass «ganz
Israel gerettet werden wird», so dass gewissermassen das Subjekt UmoAeupo
mit dem Stichwort Agippa in 11,5 aufgenommen wird und das Pridikat cw81-
oetan in 11,25 verbunden mit dem Subjekt «ganz Israel» wiederkehrt. Dieses
Verfahren Gottes in der Endzeit ist nun freilich auch fir die heilsgeschichtli-
che Grosse Israel (wie fiir die Berufenen aus den Volkern) eine Rettung aus
dem Endgericht, wie die Fortsetzung des aus Jes 10,22f. konstruierten Zitats
in Rém 9,28 und zumal das abschliessende Zitat aus Jes 1,9 in Rém 9,29 un-
terstreichen. Zu beachten ist allerdings, dass Jesaja in 9,29 so eingefiihrt wird,
als wenn Paulus mit seinen Worten ein Fazit z3ge®: «Das heisst® (es verhalt
sich gegenwirtig so), wie Jesaja vorher gesagt hat: Wenn nicht der Herr Ze-
baoth uns einen Samen iibrig gelassen hitte, wiren wir wie Sodom geworden
und gleich gemacht wie Gomorra». Die Verschonung vor dem katastrophalen
Untergang in Gottes Gericht, wie sie Jesaja in seiner Zeit und dabei typolo-
gisch fiir die Gegenwart vorhergesagt hat®, wird an das Ubrigbleiben eines Sa-
men (onéppa) gebunden. Meist wird angenommen, dass Paulus hier mit Jesaja
im Namen aller Israeliten bzw. im Namen des heilsgeschichtlichen Israel
spricht und onéppa die spiter «Rest» oder «Gnaden-Auswahl> genannte
Gruppe der Israeliten meint, die wie Paulus endzeitlich berufen worden sind.
Moglich ist aber auch, dass sich der Autor im «Wir» wie schon in 9,24 kom-
munikativ mit allen Adressaten des Schreibens zusammenschliesst und fiir die
gegenwirtig aus den Juden und den Volkern Berufenen spricht. Dann diirfte

8 Diese Version vertritt schon Hofmann, Die heilige Schrift neuen Testaments, 410ff.

87" Deshalb ist sie freilich auch als sekundire Angleichung verdichtig.

8  Die modernen Kommentare iibersehen oft, dass xa@wc usw. ein Zwischensatz zwi-
schen kai und dem Zitat ist, mithin dass der Autor Paulus sagen will, «dass ithm die
Worte Jesajas nicht als ein Beweis fiir vorher Gesagtes, sondern als Einkleidung seines
eigenen Gedankens dienen sollen» (Zahn, Rémer, 468).

8 Das kai diirfte hier explikativen Sinn haben, obschon natiirlich etwas Weiteres ange-
fiigt wird.

% Die Mehrdeutigkeit von npoeipnkev («wie Jesaja vorher in seinem Buch gesagt hat»,
«wie Jesaja prophetisch vorausgesagt hat», «wie Jesaja vorher, nimlich vor mir, Pau-
lus, gesagt hat») ist auffillig. Naheliegend diirfte aber nur die zweite oder dritte Mog-
lichkeit sein.



Alle von Israel, Israel und der Rest 155

sich das Lexem onéppa aber eher (wie auch die Inklusion zwischen 9,6-8 und
9,27-29 nahe legt) auf den heilsgeschichtlichen Begriff des «(Abrahams-)Sa-
men» beziehen, zu dessen Gesamtheit in ihrer Vollstindigkeit, wie erwihnt,
nach Rém 4,91f. auch die Glaubenden aus den Vélkern zihlen.”! Diese pro-
grammatische Einbeziehung der Glaubenden aus den Vélkern ist ja auch seit
9,24 und mit dem Schriftbeweis in 9,25f. ein Thema.

So zeigt sich fiir uns der folgende Befund fiir das Lexem «Israel» im R&-
merbrief:

1. Es kann die der endzeitlichen, partiellen Verhirtung durch Gott und damit
die der Spaltung vorausliegende heilsgeschichtliche Einheit der Israeliten als
Volk meinen.

2. Die Wiederzusammenfiihrung der beiden befristet nebeneinander existieren-
den Teile der Israeliten, des «Rests» bzw. der «Gnaden-Auswahl» hier und der
«iibrigen» dort, heisst dann auch das «ganze Israel», um die endzeitliche Wie-
derzusammenfiihrung auszudriicken..

3. Aber auch derjenige Teil der vormaligen heilsgeschichtlichen Einheit, der end-
zeitlich nicht zum «Rest» oder zur «Gnadenauswahl» zihlt, sondern noch zu
den «iibrigen, die verhirtet worden sind», gehort, kann «Israel» heissen.

4. Mithin reprisentiert das Lexem «Israel», soweit es eine Grosse der Gegenwart
von Absender und Adressaten meint, im Romerbrief das Volk Israel, sofern es
(noch) nicht wie der «Rest» oder die «Gnaden-Auswahl» am endzeitlichen Ziel
angekommen ist, fiir das es heilsgeschichtlich berufen bzw. durch Gottes
Wort konstituiert wurde.

5. Dass Rom 9,6b davon eine Ausnahme machen wiirde, ist nicht wahrschein-
lich. In der Perspektive auf die Gegenwart besteht vielmehr Grund, eine Dis-
soziation zwischen «Israel» und allen Israelabk6mmlingen vorzunehmen, weil
eben nicht alle «Israel» sind, sondern einige zum «Rest» oder zur «Gnaden-
Auswahl» gehdren. Deswegen setzen sich «alle von Israel» in der endzeitlichen
Gegenwart aus «Israel» und dem «Rest» zusammen.

VI Fazit

Paulus weist in der summarischen Proposition in 9,6-8 eine denkbare
Schlussfolgerung aus dem Proémium (9,1-5) zuriick. In der gegenwirtigen Si-
tuation muss er zwar feststellen, dass viele der Israeliten nicht an der endzeit-
lichen Rettung durch ihren Gesalbten teilnehmen, die doch das Ziel ihrer
heilsgeschichtlichen Berufung ist. Das bedeutet jedoch nicht, dass das endzeit-
lich wie heilsgeschichtlich machtvoll wirkende Handeln Gottes durch das

%1 Erwigen kdnnte man auch, ob hier wie in Gal 3,15f. die Identifikation mit Christus
gedacht ist.



156 Ekkehard W. Stegemann

Wort vom Kurs auf dieses Ziel hinsichtlich der Israeliten abgekommen ist.
Denn an allen von Israel bzw. den Israeliten in threr Gesamtheit findet gegen-
wirtig eine Dissoziation statt, die eine endzeitliche Analogie zum heilsge-
schichtlichen Verfahren der Erwihlung des «Abrahamssamen» aus der Abra-
hamskindschaft darstellt. Durch diese Dissoziation entsteht nun allerdings
ein «Israel», das an der endzeitlichen Inkraftsetzung seiner heilsgeschichtli-
chen Berufung noch nicht teilnimmt. Aber da «nicht alle von Israel» mit die-
sem «Israel» gegenwirtig identisch sind, sondern wenigstens einige, die spiter
«Rest» heissen, an der endzeitlichen Inkraftsetzung ihrer Bestimmung schon
teilnehmen, erweist sich, dass Gottes Wort auch gegenwirtig an den Israeliten
wirkt. Aber gerade dadurch, dass es wiederum dissoziierend wirkt, hilt es ei-
nen heilsgeschichtlich eingeschlagenen Kurs ein, sofern nimlich nun die in
der Erwihlung waltende Logik, dass Gottes Wort (als Verheissung oder Evan-
gelium) die wahre Kindschaft schafft, ndmlich den wahren und erbberechtig-
ten Abrahamssamen heilsgeschichtlich und die Gotteskindschaft, die endzeit-
lich die Fleischeskindschaft iiberwindet oder transzendiert. Da jedoch die
Verheissungskindschaft zum wahren Abrahamssamen von Gott gerechnet
wird, gelten eben auch alle, die gegenwiirtig aus den Vélkern berufen worden
sind, zu thm, sofern sie eben dem Abraham verheissene Gotteskinder sind,
auch wenn sie keine Israeliten sind. Heilsgeschichtlich sind sie aus der Erwih-
lung des Abrahamssamen ausgeschieden, aufgrund der Verheissung gehoren
sie jedoch zur zukiinftigen und in der Gegenwart schon stattfindenden In-
kraftsetzung der Gotteskindschaft fiir den ganzen Samen Abrahams, zu dem
nun allerdings auch «Israel» in seiner Gesamtheit gehort, weswegen am Ende
neben die gerettete «Vollzahl der Volker» das gerettete «ganze Israel» tritt.
Die heilsgeschichtliche wie die endzeitliche Bewegung der Erwihlung
schliesst mithin teilweise aus, um am Ende die jeweils Ausgeschlossenen wie-
der in der Erlésung zusammenzufiihren.

Abstract

Unterscheidet Paulus in Rém 9,6b, wenn auch nicht explizit, das durch blosse Abstam-
mung bestimmte Volk Israel von einem eigentlichen, einem wirklichen, wahren oder geist-
lichen Israel? Das jedenfalls ist die gewohnliche Lesart des Verses. Dabei kann das zweite
«Israel» entweder als transethnische («Kirche aus Juden und Heiden») oder als innerethni-
sche Grosse («Israel innerhalb von Israel») verstanden werden. In jedem Fall gilt fiir diese
Auslegungen, dass es ein «eigentliches», vom empirischen Volk Israel insgesamt, den blos-
sen «Israelabkdmmlingen», unterschiedenes «Israel» geben soll. Demgegeniiber wird hier
eine Lesart vorgeschlagen, die Rom 9,6b als eine Aussage versteht, die den Leser zu einer
Dissoziation zwischen den «Israclabkémmlingen» und «Israel» bewegen will, ohne jedoch
das, was durch das Unterscheiden gefunden werden soll, schon zu nennen. Da «Israel»



Alle von Israel, Israel und der Rest 157

nicht mit «allen von Israel» identisch ist, gibt es einen «Rest», der iibrigbleibt, wenn «Israel»
von «allen von Israel» dissoziiert wird. «Alle von Israel» sind also «Israel» und der «Rest».

Ekkebard W. Stegemann, Basel



	Alle von Israel, Israel und der Rest : Paradoxie als argumentativ-rhetorische Strategie in Römer 9, 6

