
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Alle von Israel, Israel und der Rest : Paradoxie als argumentativ-
rhetorische Strategie in Römer 9, 6

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alle von Israel, Israel und der Rest"

Paradoxic als argumentativ-rhetorische Strategie in Römer 9,6

IDas «wahre Israel» als Produkt frühchristlicher Apologetik

Bekanntlich wird in dem Justin zugeschriebenen Dialog mit dem Juden Try-
phon der Anspruch erhoben, die Christen seien das «wahre» bzw. «geistliche
israelitische Geschlecht (génos)», die eigentliche Nachkommenschaft von
Abraham, Isaak und Jakob, aber auch von Juda, Joseph und David (Dial 11,5;
135,3; 123,9). Das ist das älteste Zeugnis für die Selbstbezeichnung der Kirche
als verus Israel, welche mit ihrer Intention der Enterbung und Ersetzung des

jüdischen Volkes zum Grundbestand der christlichen Adversus-Iudaeos-Tra-
dition zählt. Strittig ist, inwieweit diese explizite Übertragung des Eigennamens

des jüdischen Volkes auf Christen ethnisch nichtjüdischer Herkunft um
die Mitte des zweiten Jahrhunderts schon implizit bei Paulus und zumal an
Stellen wie Rom 9,6 und Gal 6,16 («Israel Gottes») vorbereitet oder der Sache

nach vorweggenommen worden ist. Folgte Justin, wie Ervin R. Goodenough
es ausgedrückt hat, einer «paulinischen Anregung»1? Oder ist es vielmehr
umgekehrt so, dass die Lektüre der genannten Stellen sozusagen einer Anregung
Justins folgt?

Für Peter Richardson, dem wir eine umfassende Untersuchung über Israel
in der Alten Kirche verdanken2, ist Justins «Transposition» zwar «nicht
überraschend»3. Mit ihr liege jedoch das Resultat einer Dynamik vor, die in der

Ausbildung einer kollektiven christlichen Identität in der Alten Kirche
stattfand, zu der nun allerdings auch Paulus beigetragen hat. Dies gilt nach
Richardson insbesondere im Blick darauf, dass sich schon in den paulinischen
Gemeinden ein Bewusstsein entwickelte, etwas eschatologisch Neues («neues

Geschöpf»: II Kor 5,17; Gal 6,15) und so gewissermassen «Drittes» gegenüber
Juden und Hellenen (I Kor 10,32; Gal 3,28; 5,6; Rom 1,16; 3,22; 10,12) zu
sein.4 Doch entscheidend ist für Richardson zweierlei, nämlich erstens, dass

* Die folgenden Überlegungen sind Rudolf Brändle, dem Kollegen und Freund ait'
àpxfiç in Basel, in Dankbarkeit anlässlich seiner Emeritierung gewidmet. Sie versuchen,

einige von den thematischen Feldern aufzunehmen, durch deren gemeinsame
Bearbeitung wir miteinander verbunden sind und die auch in mancher gemeinsamen
Veröffentlichung Ausdruck gefunden hat.

1 E.R. Goodenough, The Theology of Justin Martyr, Jena 1923, 122 («Pauline sugge¬
stion»),

2 Vgl. P. Richardson, Israel in the Apostolic Church, Cambridge 1969.
3 Richardson, Israel, 12.
4 Vgl. Richardson, Israel, 74ff.

ThZ 2/62 (2006) S. 125-157



126 Ekkehard W. Stegemann

in der Paulusschule jegliche Fortsetzung des historisch-empirischen Israel in
der Kirche, wie er sie gerade bei Paulus selbst in Rom 9,6b und Gal 6,16
artikuliert sieht, aufgehoben und gar ausgeschlossen wurde (vgl. Kol 3,Iff.; Eph
2,llff.).5 Und zweitens ist von Bedeutung, dass es zu einer quasi-ethnischen
Selbstdefinition der Kirche als «neues Volk (gr. kainös laös)» (Barn 5,7; 7,5)
bzw. als triton génos (zuerst im sog. Kerygma Petri bei Clemens v. Alexandrien,

Stromateis 6,5,41) bzw. tertium genus (vgl. Tertullian, ad. Nat. 1,8) in der
apostolischen Kirche kam.6 Justin würde dann gewissermassen nur als erster,
jedenfalls nach den uns noch vorliegenden Zeugnissen, die Konsequenz gezogen

haben, den ehrenvollen Eigennamen des jüdischen Volkes auf die Christen

zu übertragen. Dass er in Wahrheit nur denen zukommen soll, die zu
Christus gehören und eben durch das Bekenntnis zu ihm das «wahre und
geistliche israelitische Geschlecht» sind, entzieht dann jedoch dem Begriff
génos («Volksstamm» oder «Geschlecht») den realen genealogisch-ethnischen
Sinn. Auch Justin bezeugt darum nicht zufällig, dass die Christen sich als neues

«heiliges Volk (laös)» (Dial 119,3) verstehen, das dem Abraham verheissen
wurde und das wie Abraham ausgezogen ist aus dem Land, in dem es wohnte
(119,5). Das Selbstbewusstsein, ein «neues Geschlecht» oder «Volk» zu sein,
stellt so eine bloss virtuelle ethnische Identität im Sinne der Familien- und
Stammesverwandtschaft her.

Richardson konnte mit seiner These an Adolf von Harnack anknüpfen,
der die «Uberzeugung, Volk zu sein», als wichtige Voraussetzung dafür ansah,
dass sich bei den «Bekennern des neuen Glaubens sofort ein politisch-historisches

Bewusstsein»7 entwickelte, auch und nicht zuletzt gegenüber Rom. Gegen

Harnack dürfte Richardson jedoch im Recht damit sein, dass diese

Ausbildung eines (quasi-)ethnisch-historischen Selbstverständnisses nicht «sofort»
und kaum schon bei Paulus stattgefunden hat. Denn so deutlich er die
Christusgläubigen als solche bestimmt, die als «Ekklesia (bzw. Versammlung;) Gottes»

zwar aus Juden und Hellenen berufen (Rom 9,24) wurden, aber ihnen
zugleich auch durch die Gemeinschaft in Christus als «Glaubende» gegenüberstehen

bzw. sie transzendieren (Rom 1,16; 3,22; 10,12; I Kor 10,32; Gal 3,28
u.a.), hat er diese doch nicht als «neues Volk», sondern im apokalyptischen
Konzept als «neue Schöpfung» (Gal 6,15; II Kor 5,17) und als Gotteskindschaft
(Rom 8,15.23; Gal 4,5 u.ö.) z.B. bezeichnet. Ebendies macht sie alle zu
Brüdern bzw. Geschwistern desselben Vaters und zu Bekennern desselben Herrn.
Doch entscheidend ist dabei zumal, dass diese die Glaubenden verbindende
Gemeinsamkeit gerade alle irdischen, nicht zuletzt auch ethnisch differenten
Identitäten («Hier ist weder Jude noch Hellene») überschreitet. Als Gottes-

5 Vgl. Richardson, Israel, bes. 158.
6 Vgl. Richardson, Israel, 204ff.
7 A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung in den ersten drei Jahrhunderten,

Leipzig 41924, 259.



Alle von Israel, Israel und der Rest 127

kinder sind die Christusgläubigen einer Bürgerschaft zugeordnet, die im Himmel

als dem Ort der endgültigen Verwandlung des Leibes und der Erlösung
existiert, der sie jetzt jedoch noch auf der Erde entgegensehen (Phil 3,18ff.).8

Dieses Interpretationsparadigma steht, auch wenn man sich dessen nicht
immer bewusst ist, in einer Basler Tradition der Kritik an Harnack, nämlich
in der Franz Overbecks, der ein apokalyptisches «Urchristentum» bzw. eine
«christliche Urliteratur» von der Kirchengeschichte und der patristischen
Literatur scharf abgrenzte.9 Es verschiebt auch die Anfänge einer quasi-ethni-
schen Selbstdefinition der Christen in die Zeit Justins und überhaupt der
Apologetik. Für Overbeck ist nicht zuletzt Paulus davon noch deutlich zu
unterscheiden. Er hat nach ihm nicht nur die «Weltuntergangsstimmung»
jüdischer Apokalyptik auf die Heiden «übertragen», sondern auch mit seinem
Evangelium «Bürger» für ein «Reich» missioniert, für das sie als «Gemeinde

von Heiligen» nur noch «für einen Augenblick» in der Welt Zeugnis geben,
um dann, wie dieses Reich selbst es ist, nicht mehr von der Welt zu sein.10

Deshalb sei «das Aufkommen der Betrachtung der Xsten (sc. Christen, E.St.)
als eines antiken Volks»11 erst unter den Bedingungen einer Vermittlung des

Christentums mit der antiken Kultur möglich gewesen und so ausdrücklich
erst mit den Apologeten verbunden. Für Overbeck ist der «Sitz im Leben»
dafür die Auseinandersetzung der Christen mit dem römischen Staat um «eine

Anerkennung, die sie mindestens den Juden gleichstellte», ihnen jedoch «aus
keinem anderen Grund versagt (wurde) als weil sie den Römern nicht für ein
Volk galten, mit dem ein Vertragsverhältnis möglich war»12.

8 Vgl. E. Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, aber «mehr» als Juden und Heiden?
Neutestamentliche Anmerkungen zur Identitätsproblematik des frühen Christentums,

jetzt in: ders., Paulus und die Welt. Aufsätze, ausgewählt und herausgegeben

von C. Tuor u. P. Wiek, Zürich 2005, 73-92; W. Stegemann, Antisemitische und
rassistische Vorurteile in Titus 1,10-16, Kul 11 (1996) 46-61; M. Wolter, Ethos und Identität

in paulinischen Gemeinden, NTS 43 (1997) 430-444.
9 Vgl. etwa M. Rese, Fruchtbare Missverständnisse. Franz Overbeck und die neutesta¬

mentliche Wissenschaft, in: R. Brandie, E. Stegemann (Hg.), Franz Overbecks unerledigte

Anfragen an das Christentum, München 1988, 211-226; zuletzt F.P.
Bestebreurtje, Kanon als Form. Uber die Geschichtsschreibung des Neuen Testaments

bei Franz Overbeck, Bern/New York 2006.
10 Vgl. F. Overbeck, Werke und Nachlaß. Kirchenlexicon. Texte. Ausgewählte Artikel

J-Z (OWN Bd. 5), in Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hg.v. B. von Reibnitz,

Stuttgart 1995, 217.222.225 (Art. «Paulus»).
11 F. Overbeck, Werke und Nachlaß. Kirchenlexicon. Texte. Ausgewählte Artikel A-I

(OWN Bd. 4), in Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hg.v. B. von Reibnitz,
Stuttgart 1995, 137 (Art. «Christen ein Volk»); vgl. ders., Ueber die Anfänge der
Kirchengeschichtsschreibung. Programm zur Rectoratsfeier der Universität Basel, Basel

1892, 47f.
12 Overbeck, Art. «Christen ein Volk», 137 (Abkürzungen stillschweigend aufgelöst).



128 Ekkehard W. Stegemann

Der von Justin formulierte Anspruch für die Christen, das «wahre Israel»

zu sein, ist demnach nicht nur in der kirchlichen Auseinandersetzung mit
dem Judentum, sondern auch im weiteren Zusammenhang der Apologie
gegenüber dem römischen Staat zu sehen, zumal aber eben im Kontext einer
quasi-ethnischen Selbstdefinition. Deshalb wird man die traditionelle Auslegung

von Rom 9,6, wo Paulus diese christliche Selbstidentifikation «angeregt»
haben soll, in der Tat daraufhin zu überprüfen haben, ob sie nicht eher ein
Ergebnis reprojizierender Rezeptionsgeschichte als einer bei Justin resultierenden

Wirkungsgeschichte des Römerbriefes ist. Ja, es stellt sich dann die

Frage, ob Rom 9,6b nicht etwa überhaupt im Banne einer apologetischen
Lesegewohnheit steht, die ein anderes semantisch-rhetorisches Potenzial der
Stelle verdeckt hat.

II Gewohnte und ungewohntere Lesarten von Rom 9,6b

Unterscheidet Paulus schon, wenn auch nicht explizit, das durch blosse

Abstammung bestimmte Volk Israel von einem «eigentlichen», einem «wirklichen»,

«wahren» oder «geistlichen» Israel, einer «Heilsgemeinde Israel» bzw.
einem «Kernisrael»? Das jedenfalls ist die gewöhnliche Lesart des Verses im
Römerbrief, der diese Untersuchung gewidmet ist, aber auch die von Gal
6,16. Diese Lektüre geht jedoch getrennte Wege, wenn sie konkret identifiziert,

wer denn dieses eigentliche «Israel» sein soll. Eine «Spiritualisierung des

Begriffs Israel»13 liegt dann vor, wenn man wie Gerd Lüdemann eine ältere
Auslegungstradition fortsetzt, wonach nicht nur Christusgläubige aus den
Juden, sondern auch aus den Völkern dieses wahre und eigentliche Israel darstellen

sollen. Wenn man jedoch der Meinung ist (und diese Auslegung erfreut
sich zunehmender Unterstützung für Rom 9,6bß, weniger, aber auch für Gal
6,1614), dass nicht eine transethnische Kirche aus Juden und Heiden, sondern
eine innerethnische Grösse, ein «Israel innerhalb von Israel»15, im Blick ist, ver-

13 G. Lüdemann, Paulus und das Judentum (TEH 215), München 1983, 32; vgl. auch

etwa J.D.G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle, Edinburgh 1998, 505f.
14 Vgl. W. Kraus, Das Volk Gottes. Zur Grundlegung der Ekklesiologie bei Paulus

(WUNT 85), Tübingen 1996, 251 (zu Gal 6,16: «begreift die Christusgläubigen aus

Juden und Heiden in sich»), aber anders 299 zu Rom 9,6b; U. Schnelle, Paulus. Leben
und Denken, Berlin 2002, meint 682 zu Gal 6,16, dass «Israel Gottes» sich auf die Kirche

aus Juden und Heiden beziehe, während er in Rom 9,6b nur einen Teil des Volkes
«Israel», aber eben das «Volk der Verheissung» (vgl. 381) angesprochen sieht.

15 So vor allem die angelsächsische Tradition: vgl. etwa die Kommentare von C.E.B.
Cranfield, The Epistle to the Romans. Vol. II (ICC 11), Edinburgh 1979, 473f.; J.A.
Fitzmyer, Romans (AncB 33), New York/London u.a. 1993, 560; D.J. Moo, The
Epistle to the Romans (NICNT), Grand Rapids Ml/Cambridge U.K. 1996, 574; ferner

E. Käsemann, An die Römer (HNT 8a), Tübingen 31974, 252f.; H. Hübner, Got-



Alle von Israel, Israel und der Rest 129

meidet man jedenfalls, dass das wirkliche oder eigentliche «Israel» die ethnische

Grenze überschreitet und Christusgläubige aus den Völkern ein-
schliesst.16 In jedem Fall gilt für diese Auslegung, dass es ein «eigentliches»,
vom empirischen Volk Israel insgesamt, den blossen «Israelabkömmlingen»,
unterschiedenes «Israel» geben soll, das entweder eine «Teilmenge» des
empirischen Volkes Israel oder eine «Schnittmenge» aus dem Volk Israel und den
Völkern bildet.17

Ein Problem dieser Lesart, wie immer sie sich nun auch in der jeweiligen
konkreten Näherbestimmung der Identität eines eigentlichen Israel
unterscheidet, hegt jedoch auf der Hand. Das Lexem «Israel» nämlich, das das

semantische Gewicht der Eigentlichkeit tragen soll, wird gerade in Rom 9-11

sonst anders gebraucht und entbehrt in Rom 9,6bß der syntagmatischen
Näherbestimmung, die anzeigen könnte, dass es eine Grösse meint, die mehr
oder anderes als das Volk Israel denotiert. Problematisch ist es aber auch, vom
metaphorischen Gebrauch anderer Lexeme wie «Beschneidung» oder «Jude/
Judäer» bei Paulus auf das Lexem «Israel» einfach zurückzuschliessen. Dass
Paulus diesen eine übertragene Bedeutung (vgl. Phil 3,Iff.; Rom 2,25ff.) geben
kann, entspricht allerdings einem breiter belegten antiken Diskurs.18 Gerade
deshalb ist aber die traditionsgeschichtliche Erkenntnis hinsichtlich der
besonderen Stellung des Lexems «Israel» zu beachten.19 Doch schliessen diese

Beobachtungen natürlich umgekehrt nicht zwingend einen auch auf Nichtju-
den übertragenen oder auf ein «Kernisrael» limitierten Gebrauch des Lexems
«Israel» in Rom 9,6bß aus. Denn für Paulus typisch ist ja auch, dass das

Syntagma «Same Abrahams» auch auf Christusgläubige aus den Völkern
angewandt bzw. Abraham als «Vater von allen» Glaubenden bezeichnet werden
kann. Schliesslich ist zwar auch die Verwendung des Lexems laos/Volk bei
Paulus auffallend traditionsgeleitet. Es begegnet immer in Schriftzitaten und
bezeichnet weithin das empirische Israel als das Gottesvolk (vgl. Rom 10,21;
11,lf.; 15,10; I Kor 10,7; 14,21; im Plural 15,II20) im expliziten oder implizi¬

tes Ich und Israel. Zum Schriftgebrauch des Paulus in Römer 9-11 (FRLANT 136),

Göttingen 1984, 17; G. Saß, Leben aus den Verheißungen. Traditionsgeschichtliche
und biblisch-theologische Untersuchungen zur Rede von Gottes Verheißungen im
Frühjudentum und beim Apostel Paulus (FRLANT 164), Göttingen 1995, 445; M.
Theobald, Kirche und Israel nach Rom 9-11, Kairos 29 (1987) 1-22; jetzt in: ders.,
Studien zum Römerbrief (WUNT 136), Tübingen 2001, bes. 333; E. Lohse, Der Brief an
die Römer (KEK 4), Göttingen 2003, 272f.

16 Vgl. Theobald, Kirche und Israel, 333.
17 Vgl. dazu den hilfreichen Ansatz von M. Bachmann, Verus Israel: Vorschlag zu einer

<mengentheoretischen> Neubeschreibung der betreffenden paulinischen Terminologie,

NTS 48 (2002) 500-512.
18 Vgl. S.D. Cohen, The Beginnings of Jewishness. Boundaries, Varieties, Uncertainties,

Berkeley/Los Angeles/London 1999, 25ff.308ff.
19 Vgl. Bachmann, Verus Israel, 507ff., bes. 5lOf.



130 Ekkehard W. Stegemann

ten Unterschied zu den éthnè, den «Völkern» (hebr. gojim). Allerdings dürfte
9,25f. eine Ausnahme sein21, da hier wohl den Berufenen aus den Völkern
endzeitlich zuerkannt wird, dass sie als «das Nicht-mein-Volk» «mein (sc.

Gottes) Volk» genannt bzw. dazu berufen werden. Das Hosea-Zitat zielt dann
darauf, dass Gott in der Endzeit sein Volk auch aus den Völkern beruft (vg1-

9,24).22 Nur kann man diese Interpretation bestreiten, da Paulus sie jedenfalls
gegen einen offenkundig anderen Gebrauch im Kontext des Hoseaabschnitts
einführen würde.23

Entscheidend zur Klärung ist jedoch dreierlei: Erstens, wie der Sprachgebrauch

für «Israel» im Römerbrief selbst und auch sonst bei Paulus zu
beurteilen ist, und zwar unter der methodischen Voraussetzung einer gewissen
Kohärenz der Bedeutung bei ein und demselben Lexem. Zweitens, wie Rom
9,6b als Begründung von Rom 9,6a rhetorisch-argumentativ fungiert. Und
drittens, welche Bedeutung der unmittelbare oder nähere Kontext hat, und
zwar insbesondere das Proömium (9,1-5) und die Argumentation, die vom
Proömium an aufgebaut und in Rom 9,6-29, also im ersten, auch kompositorisch

zusammenhängenden Unterteil entfaltet wird. Nur dies könnte eine

Näherbestimmung des zweiten «Israel» im Sinne eines wirklichen oder eigentlichen

Israel gegenüber einer anderen, eben nicht eigentlichen oder nur
empirischen Israelnachkommenschaft nahe legen oder gar erzwingen. Die Frage ist
dann aber auch zu stellen, ob der Vers überhaupt zu einer Unterscheidung
zwischen bloss leiblichen «Israelabkömmlingen» hier und einem eigentlichen
«Israel» dort, also einem verus Israel der Sache nach, auffordert. Es geht nicht
nur um die Alternative einer transethnischen oder innerethnischen Deutung,
in traditioneller Terminologie also um Juden- und Heidenchristen bzw. die
Kirche aus den Juden und den Völkern hier oder nur um Judenchristen, das

heisst um die durch den Christusglauben bestimmte «Heilsgemeinde» oder
den «Rest» dort. Vielmehr wird die Deutung von Rom 9,6b sich auch um die

Frage zu kümmern haben, ob überhaupt eine positiv durch den Christusglauben

qualifizierte Grösse mit dem zweiten «Israel» gemeint ist und nicht etwa
gerade umgekehrt die heilsgeschichtliche Grösse, die im Unterschied zum
«Rest» in der endzeitlichen Gegenwart nicht den Christusglauben teilt. Auch

20 Der Plural in Rom 15,11 dürfte die «Stämme» (des Volkes Israel) meinen.
21 Eine zweite Ausnahme wäre II Kor 6,16, welcher Vers nun freilich in dem in seiner

Authentizität umstrittenen Abschnitt II Kor 6,14-7,1 zu finden ist.
22 Vgl. dazu vor allem Kraus, Volk Gottes. Die von Kraus vertretene These, wonach

«die Gottesvolk-Thematik einen integralen Bestandteil der paulinischen Theologie
darstellt» (347), ist jedoch im Blick auf die eschatologische Differenz zu beachten (vgl.
bes. 326ff.).

23 Vgl. etwa die Erwägungen bei Cranfield, Romans, 499-501; ferner J.C.K, von Hof¬

mann, Die heilige Schrift neuen Testaments, Dritter Theil, Nördlingen 1868, 408ff.;
Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Römer (KNT IV), Leipzig 1910, 463f.



Alle von Israel, Israel und der Rest 131

wenn, wie wir jetzt summarisch feststellen können, darüber in der Auslegung
weithin Einigkeit herrscht, dass ein eigentliches Israel gemeint sei und die

Wege nur dort auseinander gehen, wo das angeblich wirkliche oder eigentliche

Israel mit bestimmten Personengruppen identifiziert wird, könnte es sein,
dass dies einer historischen Kontextualisierung unterliegt, die erst unter den
kulturellen Bedingungen der frühchristlichen Apologetik dem Paulustext
zugeschrieben werden konnte.

Ansätze zu anderen und ungewohnteren Lesarten deuten sich allerdings
auch an. Erwähnenswert ist die Auslegung, die Angelika Reichert im
Anschluss an Egon Brandenburger vorgeschlagen hat. Danach argumentiert
Rom 9,6b «abstraktlogisch» und fordere gerade nicht dazu auf, die «zweite
Größe ihrem Bestand nach konkret-soziologisch auszufüllen, sondern dazu,
die Dissoziation nachzuvollziehen, die durchgeführt wird an der Gesamtheit
des empirischen Israel»24. So überzeugend diese generelle Qualifizierung der
Textpragmatik ist, so deutlich bleibt jedoch auch diese Interpretation der
bisherigen Logik der Auslegung insofern treu oder - aus meiner Sicht - verhaftet,

als sie mit der Dissoziation gleichwohl verbindet, dass das zweite «Israel»
im Unterschied zu den «Israelabkömmlingen» ein «eigentliche (s) Israel»25

denotiert. Angelika Reichert vertritt auch eine entsprechende syntaktische und
semantische Parallelisierung von Rom 9,6b und 9,7a (s. dazu unten). Einen

ganz anderen Weg der Interpretation hat dagegen die geistreiche Erklärung
eingeschlagen, die kürzlich Klaus Wengst vorgetragen hat. Er deutet Rom
9,6b nicht als Aussage, sondern als rhetorische Frage. Danach würde Paulus
in Rom 9,6b gerade eine - für Wengst sogar tatsächlich geäusserte -, in jedem
Fall aber gedachte oder unterstellte Dissoziation zwischen einem eigentlichen
«Israel» und «allen aus Israel» zurückweisen, indem dagegen mit einer
rhetorischen Frage die Einheit und bleibende Verbundenheit aller
Israelabkömmlinge mit Israel festgestellt wird: «Sind denn nicht alle aus Israel eben
Israel?»26. Nach Wengst stellt Paulus also die Verbindung zwischen «allen aus
Israel» und «Israel», und zwar unter dem heilsgeschichtlichen Aspekt ihrer
Begabungen und Auszeichnungen durch Gott, die bestritten worden wären, als

selbstverständlich wieder her. Mit der Interpretation von Rom 9,6b als Fragesatz

verbindet Wengst nun auch wie ältere Auslegungen eine syntaktische

24 A. Reichert, Der Römerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfassungs¬
problematik (FRLANT 194), Göttingen 2001, 190f.; vgl. E. Brandenburger, Paulinische

Schriftauslegung in der Kontroverse um das Verheißungswort Gottes (Rom 9),
ZThK 82 (1985) 1-47 (14).

25 Reichert, Römerbrief, z.B. 191. Die Folge davon ist, dass sie selbst auch über die Fül¬

lung dieses «eigentlichen Israel» mit bestimmten Personen spekuliert.
26 Vgl. K. Wengst, «Sind denn nicht alle aus Israel eben Israel?» (Rom 9,6b), in: F. Crüse-

mann u.a. (Hg.), Dem Tod nicht glauben. Sozialgeschichte der Bibel, FS L. Schottroff,
Gütersloh 2004, 376-393.



132 Ekkehard W. Stegemann

und semantisch andere Deutung von Rom 9,7a, die die gezwungene Erklärung

der weithin vorherrschenden Lesart hinter sich lässt.

Auch ich werde argumentieren, dass das zweite «Israel» nicht ein eigentliches

Israel gegenüber blossen «Israelabkömmlingen» meint. Doch werde ich
eine Auslegung vorstellen, die 9,6b weiterhin als eine Aussage versteht und
den Leser zu einer Dissoziation zwischen «allen Israelabkömmlingen» und
«Israel» bewegen will, ohne jedoch das, was durch das Unterscheiden gefunden

werden soll, selbst schon zu nennen. Das heisst, dass das zweite «Israel»
in 9,6b nicht als das «eigentliche» Israel und zumal nicht als die eigentliche,
endzeitliche «Heilsgemeinde» zu gelten hat, sondern diejenige Grösse in
Bezug auf «alle Israelabkömmlinge» ist, mit der wenigstens einige von ihnen
gegenwärtig nicht identisch sind. Mit der Auflösung der deckungsgleichen
Verbindung zwischen «allen Israelabkömmlingen» und «Israel» verfolgt der
Absender eine rhetorische Strategie der Andeutung (significatio) durch eine
«kalkulierte Zweideutigkeit»27, also eine Ligur der Ambiguität bzw. der
Paradoxie, die zur rhetorischen Strategie gehört. Deswegen gerät das Lexem
«Israel» in 9,6b keineswegs in die Rolle eines eigentlichen «Israel», das durch
mehr oder anderes als die blosse «Israel-Abkömmlingschaft» bestimmt ist.
Vielmehr soll gelesen werden, dass es sich mit dem heilsgeschichtlichen Israel
gegenwärtig so verhält, dass es mindestens einige von «allen
Israelabkömmlingen» gibt, auf die das Prädikat «Israel» gegenwärtig nicht zutrifft.
Die Grösse, die durch die zur Operation der Unterscheidung auffordernde
Aussage in 9,6b von den Adressaten hergestellt werden soll, wird jedoch vom
Absender (noch) nicht benannt. Rom 9,6b leitet aber zu einem Dissoziieren
an, durch das schon gedanklich etwas entsteht, was durch die Reduktion
«Israels» von «allen Israelabkömmlingen» erreicht, aber erst später auch
ausdrücklich als «Rest» bzw. «Gnaden-Auswahl» bezeichnet und den «übrigen»
gegenübergestellt wird, die «verhärtet worden sind» (11,7).

III Gegenwärtig endzeitliche und heilsgeschichtliche Rollen Israels
sind zu unterscheiden

Zum Verständnis von Rom 9,6b ist zu beachten, dass der Versteil als Begründung

für die These von 9,6a dient, welche ihrerseits in der Lorm einer Gegenthese

eine falsche Konsequenz aus dem Proömium (9,1-5) abwehrt. Dieser
rückbezügliche Zusammenhang gibt dem Vers eine Bedeutung für die
Interpretation oder Einordnung der für Absender und Adressaten gegenwärtigen
Situation der «Israeliten», wie sie in ihrer Widersprüchlichkeit im Proömium

27 So trefflich schon St.K. Stowers, A Rereading of Romans. Justice, Jews and Gentiles,
Ann Arbor 1994, 299 («The ambiguity of 9:6 seems calculated»).



Alle von Israel, Israel und der Rest 133

gekennzeichnet, aber im Vorgriff auf Rom 9-11 auch schon in Rom 3,Iff.
angedeutet worden ist. Wir kommen im nächsten Kapitel darauf zurück. Hier
soll festgehalten werden, dass wir diese Gegenwart von Absender und Adressaten

als die der endzeitlichen Gegenwart bezeichnen, die für Paulus durch die
letzten Offenbarungen Gottes bestimmt ist. Sie wurde spätestens in der
Proposition des Schreibens in 1,16-18 als Gegenwart des wirkmächtigen Evangeliums

gedeutet28 und von der Vergangenheit bzw. einer gegenwärtig koexi-
stenten Menschheit unterschieden, die von der zur endzeitlichen Rettung vor
Gottes letztem Gericht wirkenden Macht (noch) nicht erreicht ist, weswegen
dieses Endgericht ihr noch droht. Wie das zur Rettung auf der Basis der
Gerechtigkeit Gottes wirkende Evangelium Juden und Hellenen jeweils als

Glaubenden gilt, so gilt für Juden sowohl als auch für Hellenen die Unterstellung

unter das offenbare Endgericht wegen ihrer Sündenabhängigkeit (vgl.
Rom l,18ff., insbesondere 2,9f.; 3,9-20). Im Blick auf diese doppelte endzeitliche

Enthüllung ist allerdings die Rolle der Juden oder Israeliten in der
Menschheit aufgrund der göttlichen Erwählung und Begnadungen, wie sie in
9,4f. summiert werden, eine andere als die der Völker, nämlich eine, die wir
hier - faute de mieux - eine heilsgeschichtliche nennen. Heilsgeschichtlich ist
diese Rolle deshalb, weil sich eben mit den den Juden «anvertrauten Worten
Gottes» (vgl. Rom 3,Iff.), und zwar mit den Verheissungen und der Tora, eine

Dynamik verbindet, welche eben auf den in der Gegenwart mit Christus bzw.
mit dem Evangelium erreichten endzeitlichen Wendepunkt in der Geschichte
der Menschheit seit Adam hinzielt. Diese heilsgeschichtliche Rolle der Juden
impliziert auch, dass die Tora zur Erkenntnis der Sündenverfallenheit «allen
Fleisches» führt (3,19f.), in welche für den Absender die durch die Gabe der
Tora ausgezeichneten Israeliten mit eingeschlossen sind. Es gehört mithin zur
heilsgeschichtlichen Dynamik nicht nur das Evangelium im Modus der Ver-
heissung bzw. das «Evangelium» vom Evangelium (1,2)29, sondern auch, dass

die Aufdeckung der Sündenabhängigkeit durch die Tora und damit der Ge-
richtsverfallenheit der Menschheit insgesamt auch und gerade die mit der
Gabe der Tora begnadeten Empfänger der Tora betrifft, weswegen deren
heilsgeschichtliche Bedeutung auch darin liegt, dass sie die Unheilsgeschichte,
das heisst die dem endzeitlichen Gericht verfallene Geschichte der
Sündenabhängigkeit aller aufweist (vgl. 5,12-12). Die Wende zur Rettung vor dem
kommenden Endgericht, wie sie in der Gegenwart durch die Wirkung des

Evangeliums zur endzeitlichen Glaubenstreue in der Menschheit stattfindet, koexistiert

also auch mit einer Situation, die dadurch gekennzeichnet ist, dass nicht
alle - oder gar die wenigstens - der Israeliten an deren Inkraftsetzungen
teilhaben, und zwar trotz ihrer auf diese Wende hinzielenden heilsgeschichtli-

28 Vgl. dazu vorläufig Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, 193ff.205ff.
29 Vgl. K. Haacker, Der Brief des Paulus an die Römer (ThHK 6), Leipzig 1999, 24f. (zu

Rom 1,2).



134 Ekkehard W. Stegemann

chen Begabungen. Dies ist die Problemkonstellation, um die es in Rom 9-11

geht. Der strittige Punkt ist nicht die Koexistenz von Glaubenden, die aus den

Juden und aus den Völkern zur endzeitlichen Rettung und Gotteskindschaft
berufen worden sind, mit einer auf ihren endgültigen Untergang zugehenden
Menschheit an sich, sondern dass das endzeitliche Evangelium nur partiell
Glaubenstreue oder Gehorsam gefunden hat unter den Juden bzw. Israeliten
(3,3; 10,16), denen es doch heilsgeschichtlich «zuerst» gilt (1,16).

Die Einführung der (durchaus artifiziellen) Unterscheidung von «endzeitlich»

und «heilsgeschichtlich» soll der Entzifferung der für den Absender und
die Adressaten gegenwärtigen Problemlage dienen, um der Aporie der Situation

der Israeliten in ihr ebenso wie deren Auflösung in Rom 9-11 besser

ansichtig zu werden. Diese leitet der Absender nach der Hauptthese und deren

Begründung in Rom 9,6, welche auf die endzeitliche Gegenwart bezogen sind,
mit einer zweiten These (9,7a) und deren Begründung (9,7b) ein, die eben eine
heilsgeschichtliche Explikation aus der Schrift vorbereitet. Mit 9,8 erläutert der
Absender dann die «Logik», die in diesem «Worthandeln» Gottes waltet. Der
Konstitution der Israeliten aufgrund der (heilsgeschichtlichen) Berufung des

«Abrahamssamen» aus den Abrahamsnachkommen Isaak und Jakob durch
Gottes Verheissungswort (9,9-13) folgt eine paradigmatische Darstellung des

doppelten Redens Gottes mit der Menschheit in Richtung auf die durch
Gericht und Erbarmen bestimmte endzeitliche Gegenwart (9,14-23). Dieses
Erbarmen wird dann in 9,24 als Berufung aus den Juden und den Völkern
beschrieben und mit einer auch auf die endzeitliche Gegenwart blickenden
Schriftkatene in 9,25-29 gedeutet. Da 9,6-13 mit 9,24-29 eine chiastisch
strukturierte inclusio für 9,14-23 bilden30, stellen 9,6 und 9,7, aber auch 9,8 als der
deren «Logik» zusammenfassender Kommentar rhetorisch gesprochen so
etwas wie Propositionen der Ausführungen nach dem Proömium dar, welche
jedoch in sich ein Gefälle aufweisen. Rom 9,6a dürfte nämlich mit der Begründung

in 9,6b die Summe oder Hauptproposition im Blick auf die endzeitliche
Gegenwart bilden31, während 9,7 als Unterproposition zugleich Ausführungen

einleitet, die aus der «Heilsgeschichte» und nicht zuletzt aus der Schrift
ihre Argumente beziehen. 9,8 fasst beides zusammen. Ob 9,6 (bzw. 9,6-8) nur
für 9,6-29 oder für die gesamte Argumentation in 9,6-11,32 die Summe oder
kurze thetische Zusammenfassung ist, muss hier nicht entschieden werden.
Denn diese Alternative ist insofern eine relative, als 9,6-29 für die
Gesamtargumentation des dritten Hauptteils überhaupt die Grundlage bildet. Für die

folgende Untersuchung ist jedoch von Bedeutung, welche Stellung Rom 9,6
im Kontext des Proömiums hat, wie die rhetorische und syntaktische Struk-

30 Vgl. J.-N. Aletti, L'argumentation paulinienne en Rm 9, Bib 68 (1987) 41-56.
31 Vgl. auch etwa J.-N. Aletti, Israël et la loi dans la lettre aux Romains, Paris 1998, 176

(Rom 9,6a ist propositio, 9,6b ist probatio); zuletzt etwa auch Lohse, Römer, 272. Beide
verkennen jedoch m.E. die Zugehörigkeit von 9,8.



Alle von Israel, Israel und der Rest 135

tur im Verhältnis zu 9,7f. zu bestimmen ist und wie das zum übrigen
Gebrauch des Lexems «Israel» in Rom 9-11 und zur Argumentationslogik der

ringförmigen Komposition in 9,6-29 insgesamt passt.

IVRom 9,6 als Negation einerfalschen Schlussfolgerung aus dem Proömium

Der dritte Hauptteil des Römerbriefes wird mit einem Proömium (9,1-5)
eröffnet, das wegen der Asyndese zum vorhergehenden Argumentationszusammenhang

den Neueinsatz rhetorisch unterstreicht. Indem der Absender hier
seinen Schmerz und seine Trauer nachdrücklich beteuernd zum Ausdruck
bringt, ändert sich auch der zuletzt in Rom 8,3Iff. vorherrschende, erlösungsgewisse

und hymnische Ton. Erst mit dem Hymnus auf die Tiefe der Weisheit

Gottes, der Doxologie und dem Amen in 11,33-36, welche die ebenfalls
mit dem Amen endende Eulogie am Schluss des Proömiums aufnehmen, ist
der Ton von 8,31-39 wieder erreicht. Vorderhand wird «der Leser von
einem Gefühlsausbruch überrascht»32, der sich offenbar auf einen beklagenswerten

Zustand der Verwandten des Absenders dem Fleische nach bezieht.
Worin der besteht, wird hier zwar nur indirekt gesagt bzw. angedeutet, doch
nicht etwa verschwiegen. Immerhin hat der Absender den Adressaten auch
schon in 3,Iff. ein paradoxes Problem hinsichtlich der Juden benannt.
Danach besteht ihre Auszeichnung vor allen anderen darin, dass Gott nur ihnen
seine Worte (Abyta) «anvertraut» hat. Doch stellt der Absender auch schon (in
paronomastischer Redeweise) fest, dass «einige untreu geworden sind», was
gleichwohl nicht zur Folge hat, dass «ihre Untreue» bzw. ihre mangelnde
Glaubenstreue (àniaxia) Gottes «Treue» (jttoxtç) aufhebe. Das Schreiben hat
also bereits im Kapitel 3 das Thema von Rom 9-11 angeschlagen. Wenn der
Absender mit den Adressaten darüber kommuniziert, dass es «einige» unter
den Juden gibt33, die nicht zur Glaubenstreue gegenüber der endzeitlichen
Offenbarung (der Gerechtigkeit) Gottes gekommen sind, dürfte er auch etwas
aufgreifen, das für ihn wie für seine Adressaten offen zutage liegt. Ebendieses
Stichwort der «Untreue» (arctaxta) bzw. der mangelnden Glaubenstreue
gegenüber Gott angesichts seiner endzeitlichen Offenbarung wird denn auch in
10,14 und zumal in der Paränese des Absenders, die er als Völkerapostel
speziell gegenüber den Adressaten aus den Völkern vornimmt, in Rom 11,20.23
ausdrücklich wieder angesprochen, um etwaigem selbstgerechten Hochmut
bei ihnen entgegenzutreten. Da die mangelnde Glaubenstreue zugleich die

Nichtanerkennung der endzeitlichen Offenbarung (der Gerechtigkeit) Got-

32 F. Siegert, Argumentation bei Paulus: gezeigt an Rom 9-11 (WUNT 34), Tübingen
1985, 120.

33 Hier liegt rhetorisch die Figur der Litotes vor, welche das Ausmass verschleiernd
untertreibt.



136 Ekkehard W. Stegemann

tes im Sinne der Nichtunterstellung unter sie (vgl. Rom 10,3) impliziert, kann
er dieses Verhalten auch als «Unkenntnis» (àyvooûvteç), «Ungehorsam» (ä-
7tei0Eta) kennzeichnen (vgl. 10,3.21; ll,30ff.; 15,31: «dieUngehorsamen inju-
däa»), und zwar auch als mangelnden Gehorsam gegenüber dem Evangelium
(10,16).

Wenn der Absender in 9,3 auch äussert, dass er sich wünschen würde (was
jedoch irreal ist34), er selbst möchte zum Untergang geweiht35 und so von
Christus geschieden sein, und zwar zugunsten36 seiner Geschwister und
Stammverwandten (auyyevetç pou)37 dem Fleisch nach (rata aapra)38, deutet
er die Christus- oder Erlösungsferne39 an. Die Adressaten, die von einer
mangelnden Glaubenstreue unter den Juden im Blick auf die gegenwärtige
(endzeitliche) Offenbarung Gottes wissen, werden rhetorisch durch eine signified-
tio, also eine «nachdrucksvolle Andeutung»40, orientiert. Dass der Absender
sich als «Opfer» zur Rettung seiner Verwandten dem Fleisch nach anbieten
würde, wenn er es könnte, unterstreicht allerdings den Ernst der Situation. Er
mag dabei auch an Mose erinnern, der für das Volk Israel in der Situation des

Abfalls, der Götterbildverehrung («Goldenes Kalb»), vor Gott eintritt (Ex
32,32).41 In jedem Fall sollte man jedoch nicht annehmen, dass Paulus seine

34 So mit Recht schon B. Weiss, Kritisch Exegetisches Handbuch über den Brief des Pau¬

lus an die Römer von Dr. Heinr. Aug. Wilh. Meyer. Sechste Auflage umgearbeitet
von Dr. Bernhard Weiss, Göttingen 1881, 432. Der Grund für die Irrealität eines
solchen Wunsches ist vielleicht zuvor zu finden: Nichts vermag uns von der Liebe Gottes

zu scheiden (Rom 8,38f.); vgl. Siegert, Argumentation, 120; Wengst, Sind denn
nicht alle, 377.

35 Das anathema einai ist ein Euphemismus («Geweihtes») für «Verfluchtes»; vgl. Bill. III
261 (zu Rom 9,3) und Siegert, Argumentation, 121. Natürlich bedeutet das nicht, dass

die Israeliten «verflucht» («accursed») wären, wie J. Piper, The Justification of God.
An Exegetical and Theological Study of Romans 9:1-23, Grand Rapids MI 1983, 31,
annimmt.

36 Die Präposition ûjtép mit Genitiv hat im übertragenen Sinn im Neuen Testament und
nicht zuletzt bei Paulus die Bedeutung von für im Sinn von im Interesse von, zugunsten
von, wegen, um - willen, zur Verteidigung von. Die Bedeutung an Stelle oder anstatt
von, also der Stellvertretungssinn, ist eher die Ausnahme im Neuen Testament, wenn
sie überhaupt irgendwo zwingend ist.

37 Gemeint ist die durch gemeinsame Abstammung in genealogischer Linie gebildete
Verwandtschaft.

38 Zu beachten ist, dass Paulus hier anders als in Rom 16,7.11.21, wo er christusgläubige
Juden nur als syngenéis mou (meine Verwandten) bezeichnet, die Näherbestimmung
nach dem Fleisch hinzufügt; vgl. schon Zahn, Brief des Paulus an die Römer, 429.

39 Vgl. nur Reichert, Römerbrief, 178ff.; anders L. Gaston, Paul and the Torah, Vancou¬

ver 1987, 92f.
40 Vgl. Rhetorica ad Herennium IV, 67 (zitiert nach Rhetorica ad Herennium. Latei¬

nisch-deutsch, hg. und übersetzt v. Th. Nüßlein, Düsseldorf/Zürich 21998, 312f.).
41 Vgl. Siegert, Argumentation, 121f.; Wengst, Sind denn nicht alle, 377.



Alle von Israel, Israel und der Rest 137

leiblichen Geschwister bereits unwiderruflich dem endgültigen Untergang
geweiht sieht. Das Argumentationsziel von Rom 9-11, das in ll,25ff. zusam-
mengefasst wird, wäre sonst unverständlich. Dementsprechend bezieht er
sich auch in 9,29 mit einem Schriftzitat auf einen von Gott «übriggelassenen
Samen», der davor bewahrt, dass die «Wir» (vgl. dazu unten) das

Vernichtungsgericht wie Sodom und Gomorrah erfahren würden. Und in 10,1, wo an
das Proömium angeknüpft wird, sagt er noch einmal und nun ausdrücklich,
dass der Wunsch seines Herzens und sein Gebet zu Gott für sie (das Pronomen

bezieht sich auf «Israel» zurück und meint also «Israeliten») in Richtung
Erlösung oder Rettung (ocoxripla) geht. Der Absender hat ja auch in 3,Iff. nicht
nur von «einigen», wenn auch wohl in der rhetorischen Figur der Untertreibung,

als solchen gesprochen, die «untreu geworden sind», sondern auch

davon, dass ihre «Untreue» nicht zugleich die «Treue Gottes» aufhebe. Zudem
implizierte schon die Litotes «einige» die Existenz anderer, die nicht «untreu
geworden sind», wie der Absender sich selbst ja auch im Proömium in der
Erlösungs- und Christusnähe sieht. Auch in 10,16 gebraucht er dieselbe Redefigur

der Litotes: «Nicht alle sind dem Evangelium gehorsam geworden». Sich
selbst nimmt er dann in 11, Iff. ausdrücklich als Argument zur Widerlegung
einer These, wonach Gott sein Volk verworfen habe: «Denn auch ich bin
Israelit, aus dem Samen Abrahams, (aus) dem Stamm Benjamin». Und im näheren

Kontext wird zugleich deutlich, dass es sich in der Gegenwart so verhält
wie einst bei Elia, als Gott sich auch einen «Rest» von Getreuen übriggelassen
hat, deren Anzahl deutlich mehr als nur den Propheten allein ausmachte. Diese

für Paulus typische Vorabbildung der endzeitlichen Geschehnisse in der
heilsgeschichtlichen Vergangenheit, wie sie die Schrift bezeugt, wird auch in
Rom 9,7ff. «hermeneutisch» zur Deutung der gegenwärtigen Situation eingeführt.

Die Klage über die Situation seiner Stammverwandten dem Fleisch nach
steht kontextuell jedoch in einer doppelten Spannung. Einerseits nämlich
wurde am Ende des vorhergehenden Abschnitts ausgeführt, dass auf die
Christusgläubigen bereits das Licht der künftigen Erlösung fällt, auch wenn sie diese

noch unter den Bedingungen des Leidens als ein Gerettetsein im Modus der

Hoffnung (8,24) bewähren müssen. Doch gilt schon jetzt, dass sie durch die

Glaubensgerechtigkeit in der Gotteskindschaft mit Christus im Himmel
verbunden sind und deshalb auch an der Herrlichkeit Gottes teilhaben (8,12-
17.28-30), die von Gott aus- und auf alle in seiner Nähe übergeht. Andererseits
stellt der Absender seine Klage im Proömium in eine Spannung zur
heilsgeschichtlichen Ehrenstellung, Begnadung und Begabung seiner Stammverwandten.

Denn sie sind ja die «Israeliten», die durch Gott mit mancherlei
Gaben ausgezeichnet worden sind (9,4f.). Und darunter sind es nicht zuletzt
auch die Begnadung zur Teilhabe an der Gotteskindschaft und der Herrlichkeit
(Gottes), aber auch die Gabe der Tora, der Opferkult und die Verheissungen



138 Ekkehard W. Stegemann

sowie die leibliche Verwandtschaft mit den Vätern (Abraham, Isaak und
Jakob) und mit dem Gesalbten selbst, welche ihre besondere Rolle in der
Geschichte der Menschheit seit Abraham ausmachen. Die Paradoxie ist also, dass

gerade unter denen, die mit einer einzigartigen Gottesnähe begnadet sind,
solche sind, die jetzt fern von Christus und der endzeitlichen Erlösung durch ihn
stehen, mit der Gott in der Gegenwart der Endzeit zum Ziel führt, was er mit
den Israeliten heilsgeschichtlich begonnen und intendiert hat. Dass diese

heilsgeschichtlichen Begabungen und Auszeichnungen der Stammverwandten des

Absenders als weiterhin in Geltung stehend zu betrachten sind, kann
angesichts des Relativsatzes, der betont im Präsens ihre Identität als «Israeliten»
feststellt, kaum bezweifelt werden.42 Auch Rom 11,29 wird am Ende die Un-
widerrufbarkeit der «Berufung» und der «Gnadengaben» herausstellen. Nur
muss im Blick auf das Proömium beachtet werden, dass die Paradoxie, das

heisst der Widerspruch, in dem die heilsgeschichtliche Erwählung der Israeliten
zur endzeitlichen Inkraftsetzung der damit verbundenen Begnadungen und
zumal der Verheissungen steht, das Zentrum der Diskussion bildet. Darum
dürfte mit der Eulogie am Ende von Vers 5 - sei es, dass sie sich auf Gott, sei

es, dass sie sich auf Christus als «Gott» bezieht43 - angezeigt werden, dass diese

Aporie nicht einfach durch menschliche Erkenntnis und vernünftiges
Räsonnieren aufzulösen ist, das heisst, dass sie sich der menschlichen Weisheit
entzieht.44 Entsprechend mündet ja auch die Gesamtargumentation nach
ihrer endgültigen Auflösung des Widerspruchs (11,25-32) in ll,33ff. in einen
Hymnus, der die Unerforschlichkeit der Weisheit des Handelns Gottes in der
Verschlungenheit seiner Wege in der Menschheit preist. Das heisst jedoch
auch, dass der apostolische Absender sich insoweit in diese geheime und
verborgene Weisheit Gottes eingeweiht sieht, und zwar nicht zuletzt belehrt
durch die Erkenntnis eines «Geheimnisses» (puarriptov) aus der Schrift. Dieses
kann er auch schliesslich zum Verständnis der paradoxen Situation der
endzeitlichen Gegenwart den Adressaten mitteilen (vgl. 11,25). Wenn die gesamten

Darlegungen auf diesen Höhepunkt der Enthüllung hinzielen, sind sie

42 Vgl. vor allem Gaston, Paul and the Torah, 94.
43 Wir können hier nicht die Diskussion zu dieser crux interpretum des Römerbriefs auf¬

nehmen. Eine Lösung wäre in unserem Zusammenhang auch nicht argumentativ
entscheidend. Nur soll darauf hingewiesen werden, dass der Bezug der Eulogie auf
Christus syntaktisch durchaus naheliegend und von der «Christologie» des Apostels
her nicht ganz abwegig ist. Wenn der Gottessohn Jesus Christus gegenwärtig im Himmel

der Kyrios aller Menschen ist, also durch die Auferstehung von den Toten in die

Machtstellung und damit die Funktion des göttlichen Herrschers, des Kyrios, eingesetzt

wurde (vgl. Rom l,3f.) und als solcher («HERR IST JESUS») emphatisch
bekannt oder angerufen wird (Rom 10,9ff.), ist seine Bezeichnung als «Gott» nicht so

fernliegend.
44 Vgl. M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12. Exegetische Anmerkungen

zum Thema Kirche und Israel, ThZ 31 (1975) 211-222 (bes. 217).



Alle von Israel, Israel und der Rest 139

gleichwohl nicht weniger argumentativ, aber eben in einer Weise, die überall
und immer wieder die Schrift und damit eine «Logik» bemüht, die in Gottes
unerforschlicher Weisheit ihren Grund hat.

Das Proömium mündet also nicht zufällig in keine nähere oder
ausdrückliche Beschreibung des beklagenswerten und paradoxen Falles der
Stammverwandten des Absenders; rhetorisch gesprochen folgt keine narration

Eine solche, wenn sie es denn ist, findet sich erst in 9,30-33 als Uberleitung

zum zweiten Unterabschnitt (10,1-21). Doch bedarf es einer eigentlichen
narratio nach 3,Iff. auch nicht. Der Fall als solcher ist gewissermassen klar.
Zu klären ist, was daraus zu schliessen ist und was nicht. Mit Letzterem
beginnt 9,6a so, dass eine falsche Konsequenz aus dem Proömium zurückgewiesen

und mit einer summarischen Begründung für diese Gegenthese (9,6b)
verbunden wird: Der Absender will nicht so verstanden werden, «dass das Wort
Gottes (aus seiner Ordnung heraus)gefallen ist. Denn nicht alle von Israel
ebendiese (sind) Israel». Die Begründung formuliert selbst etwas Zweideutiges
oder Paradoxes. Sie fordert zur Unterscheidung zwischen zwei Grössen auf,
die gewöhnlich identisch sind, nämlich «alle von Israel» oder alle
Israelabkömmlinge bzw. Israeliten hier und «Israel» dort. Mit der summarischen These

von 9,6a stellt sie, wie erwähnt, rhetorisch gesprochen auch eine kurze
Zusammenfassung oder die Hauptproposition für die folgenden Ausführungen
dar. Zu deren Verständnis ist von Bedeutung, dass 9,6a als Negation einer
gegenteiligen These eingeführt wird, der als einem auch denkbaren Rück-
schluss46 aus der Einleitung in 9,1-5 «vorgebeugt» werden soll.47 Die Ebene,

von der die Argumentation ausgeht, wird apologetisch gleichsam so hoch wie
möglich bestimmt: Es geht um das Wort Gottes in seiner Wirkung selbst.
Dass es in seiner Wirkmacht versagt hätte, wird mithin als Grund für den
beklagenswerten Zustand bei den Israeliten definitiv ausgeschlossen. Es ist zu
beachten, dass der Absender nicht gleich einer falschen Schlussfolgerung
entgegentritt, wie sie dann in Rom 11,Iff. zurückgewiesen wird. Die Basis des

argumentativ zu erarbeitenden Einverständnisses damit, dass Gott sein Volk
nicht Verstössen hat, muss zunächst noch dadurch geschaffen werden, dass Gottes

Wort nicht in seiner Wirkung, und zwar auch und gerade an den «Israeliten»

nicht, versagt hat oder aus der Logik seiner Performanz herausgefallen
ist. Dem entspricht, dass die Argumentation unmittelbar vor 11, Iff. in

45 Vgl. Siegert, Argumentation, 121.
46 Wengst sagt mit Recht, dass «eine entschiedene Verneinung mit der Einführung einer

möglichen Gegenthese» verbunden wird. Doch da sich seiner Meinung nach die
verneinte These «schlechterdings nicht aus dem Duktus des bisher Vorgetragenen
ergibt, muss sie von einem anderen vorgebracht worden sein» (Sind denn nicht alle,
379). Nur unterschätzt er m.E. damit die Schwere des Problems, das das Proömium
indirekt benennt, und die Rhetorik, die eine Lösung dafür noch offen lassen will.

47 Vgl. zur Rhetorik der «Vorbeugung» Siegert, Argumentation, 124 mit Anm. 36.



140 Ekkehard W. Stegemann

10,14ff. noch einmal das Problem aufwirft, wie es denn entstanden ist, dass

«sie nicht zum Glauben gekommen sind» (10,14) bzw. dass «nicht alle dem
Evangelium gehorsam geworden sind» (10,16), und die Antwort ausschliesst,
es sei ihnen ja gar nicht (das Evangelium) gepredigt worden oder es hätte gar
keine «Evangelisten» gegeben. Der Punkt ist, wie wir noch sehen werden,
vielmehr das mangelnde Verstehen (aufgrund von «Verhärtung»). Zu beachten

ist deshalb, dass es in 9,6 um die Abwehr eines (denkbaren) Verdachtes
geht, der angesichts der zuvor bei den Israeliten festgestellten Paradoxie
entstehen könnte. Zwischen der gegenwärtig-endzeitlichen Christus- und Erlö-
sungsferne und der heilsgeschichtlichen Gottesnähe bzw. zwischen dem
«Untreugewordensein» von «einigen» trotz ihres «Betrautwordenseins» mit den
«Worten Gottes» besteht ein Widerspruch. Doch wie in 3,Iff. herausgestellt
wurde, dass dies «Gottes Treue» (zu seinen Logia) nicht beeinträchtigt, so
wird hier festgestellt, dass Gottes Wort nicht etwa aus der Ordnung seiner
Performanz herausgefallen ist.

Exegetischer Exkurs: Das Wort Gottes ist nicht herausgefallen

Der Singular kôyoç bezogen auf Gott (der Genitiv wird der des Urhebers oder der der Qualität

sein) dürfte zunächst einmal das göttliche Wort meinen, und zwar im stillschweigenden
Unterschied zum menschlichen (so ausdrücklich I Thess 2,13; vgl. I Thess 1,5). Er hebt

nicht wie der neutrische Plural Xôyia in Rom 3,2 auf die Pluriformität des göttlichen
Redens ab, das konkret etwa als Verheissung, Tora oder auch als Evangelium zu kennzeichnen

wäre. Anders auch als der Plural des Maskulinum in 3,4 und der als «Wort der Verheissung»

näher bestimmte Singular in 9,9, wo der Absender sich jeweils auf konkrete
Äusserungen (in der Schrift) bezieht, dürfte der Singular hier wie in 9,28 (dort bezogen auf den

«Kyrios» und verbunden mit dem Verb ttotelv) das Macht- und Wirkungshaltige des Got-
teswortes ausdrücken. Gottes Wort ist per definitionem ein wirkungsmächtiger «Sprechakt»

des durch ewige Macht in seiner Gottheit überhaupt und schlechthin definierten Gottes

(vgl. Rom 1,20). Es wirkt, was es sagt, in seiner Offenbarung, und zwar dies im Unterschied

zum Menschenwort. Selbst noch im Reden der Menschen, denen das Evangelium
«anvertraut wurde» (I Thess 2,4), ist das Machthaltige wirksam, auch bei den Empfangenden

(vgl. I Thess 2,13 und 1,5, ferner I Kor 14,36; II Kor 2,17; 4,2; Phil 1,14 - hier ist gegen
Nestle-Aland wohl mit der v.l. der Genitiv tou theou zu lesen).48 Auch das Evangelium wird
in Rom 1,16 hinsichtlich seines «Wesens» als «Gottes Macht (dynamis) zur Rettung für
jeden, der glaubt», bestimmt, und zwar bekanntlich ja so, dass es nicht nur jedem Glaubenden,

wer immer er ist, sondern den Juden «zuerst» gilt. So liegt es nahe, dass «Wort Gottes»
in 9,6 auch und gerade die in der endzeitlichen Gegenwart erklingende und zur Rettung
vor dem Endgericht wirkende machtvolle Heilsbotschaft Gottes, also das Evangelium,
meint. Dagegen kann schwerlich als Einwand gelten, dass «9,1-5 keinen Anlaß bietet für

48 Vgl. dazu Ch. Burchard, Formen der Vermittlung christlichen Glaubens im Neuen
Testament, jetzt in: ders., Studien zur Theologie, Sprache und Umwelt des Neuen
Testaments, hg.v. D. Sänger (WUNT 107), Tübingen 1998, 265-292 (bes. 267ff.).



Alle von Israel, Israel und der Rest 141

den Verdacht, das Evangelium sei <hingefallen>»49. Es geht ja, wie erwähnt, bei der von Paulus

verneinten These nicht um die Negation seiner Wirkung an sich, sondern darum, dass

es in der Gegenwart an den Israeliten trotz ihrer Gottesnähe und der Begabungen offenbar
nicht oder nur partiell gewirkt hat. Und diesem Problem stellt sich die Argumentation,
wie ebenfalls erwähnt, noch einmal in 10,14ff. Doch da das Evangelium in den Worten
Gottes und seinem Wirken an Israel vorbereitet und vorherverkündigt wurde (vgl. nur 1,2)
und ebendieses heilsgeschichtliche Handeln nicht nur zu den «Worten Gottes» zählt,
sondern als begnadendes Handeln Gottes mit der Konstituierung der «Israeliten» in der
Geschichte auf dieses Ziel gerichtet ist (9,4f.), dürfte 9,6a auch die Bekräftigung der Gültigkeit
von 9,4f. einschliessen.50 So wie Gottes Reden immer aufgrund der Gott auszeichnenden

ewigen Macht heilsgeschichtlich wirksam war, so ist es das auch in der Gegenwart, in der

ja mit dem Evangelium seine heilsgeschichtlichen Worte an die Israeliten endzeitlich in
Kraft gesetzt werden, und zwar nicht zuletzt mit dem Gesalbten Jesus selbst, der ihnen
zugehört, was die menschliche Seite angeht. Weder geht es nur um das Evangelium in
Abgrenzung zu den Worten Gottes an die Israeliten noch um jene Worte nur in Abgrenzung
vom Evangelium. Es geht vielmehr um die Einheit des performativen Handelns Gottes in
seinem heilsgeschichtlichen und endzeitlichen Reden mit den Israeliten und im Blick auf
die Menschheit, welches nun gerade auch die Konstitution eines göttlich erwählten Kollektivs,

das der Israeliten, einschliesst, die nach 9,5 einerseits durch die genealogische Kontinuität

mit den «Vätern» Jakob/Israel, Isaak und Abraham ethnisch abgebildet wird («ihnen
gehören die Väter»), aber andererseits auch mit dem «Gesalbten dem Fleische nach»
verbunden ist.51

Dass das «Wort Gottes» das durch Macht bestimmte Offenbarungshandeln an
Menschen meint, legt sich auch aufgrund des negierten Prädikats èK7tÉ7txo)Kev nahe. Das Verb
ekpiptein hat (im Unterschied zum Simplex piptein) die Grundbedeutung herausfallen (aus
einer früheren Ordnung oder einem früheren Status, z.B. die Hüfte, die herausspringt bei
einer Verrenkung, im NT: Gal 5,4: aus der Gnade herausfallen, II Petr 3,17: aufgrund von
Verführung den festen vorherigen Stand verlieren) oder Umfallen (etwa von Gegenständen)
bzw. herabiallen (etwa der Reiter vom Pferd oder die Tränen aus den Augen, im NT: I Petr
1,24 für die Blüte der Blume, die herabfällt und verwelkt im Gegensatz zum Bleiben des

Wortes Gottes; vgl. Jak 1,11). Es wird als nautischer terminus technicus für verschlagen werden,,

treiben, stranden o.ä. gebraucht, bezieht sich dann also auch hier auf das Abkommen
vom Kurs (im NT: Apg 27,17.26.29.32). Auch in sonstiger übertragener Bedeutung kann
es vom Weg abirren, abfallen, vertrieben werden, verlustig gehen, aber auch hinfällig werden,
zuschanden werden, ausfallen oder versagen heissen. Schliesslich ist noch zu erwähnen, dass

es rhetorisch, also im ausdrücklichen Bezug auf das Lexem logos, auch die Bedeutung ab-

49 Reichert, Römerbrief, 89.
50 Nach Wengst «kann <Wort Gottes> nur die gerade aufgezählten Gnadengaben für

Israel meinen» (Sind denn nicht alle, 380). Doch zu denen gehört auch der «Gesalbte»,
der dem Fleisch nach von den Israeliten stammt, und der hier ja nicht mehr als eine
blosse Verheissung, sondern als Evangelium, als in Jesus Christus in Kraft gesetzte
Verheissung gedacht ist.

51 Man darf vor diesem Bedeutungshof des Begriffs «Israelit» (oder auch «Jude» bzw.
«Judäer») in der Antike wegen des elenden verbrecherischen Angriffs darauf nicht die

Augen verschliessen. Es gibt eine ethnische Selbstdefinition der Juden als Volk, an die
nicht zuletzt ja auch im Zionismus politisch und unter den Bedingungen moderner
nationaler Selbstdefinitionen angeknüpft wurde.



142 Ekkehard W. Stegemann

schweifen, abirren hat, also die Digression in einer Rede bezeichnet.52 Da es in 9,6 um das

durch performative Wirkung aufgrund seiner Macht ausgezeichnete Gotteswort (im
Unterschied zum Menschenwort) gehen dürfte, liegt es zwar nahe, die Bedeutung hinfällig
werden bzw. versagen (vielleicht im Gegensatz zu «bleiben»; vgl. 9,11 und I Petr 1,24 als

Zitat von Jes 40,6f. LXX Jos 21,45; 23,14) anzunehmen. Dies ist auch in der Auslegung die
weithin favorisierte Deutung. Doch ist die Grundbedeutung mit zu bedenken, die eben das

Verlassen einer Ordnung, eines organischen Zusammenhangs oder eines zielgerichteten
Kurses meint. In jedem Fall stellt die These fest, dass es nicht an der Wirkmächtigkeit des

Wortes Gottes fehlt und dass nicht von einem gegenwärtigen und andauernden (Perfekt)
Herausfallen aus der bisherigen Bahn der Performanz desselben gesprochen werden kann,
und zwar auch nicht im Blick auf die Israeliten, von denen zuvor mit Trauer die Rede war.
Wenn das Wort Gottes sein Ziel bisher und mit andauernder Wirkung (Perfekt!) in der

Gegenwart nur an wenigen und jedenfalls nicht an allen Israeliten erreicht hat, muss aber von
dem Grund von Erfolg und Nicht-Erfolg noch argumentativ die Rede sein und zugleich
davon, wie der im Prolog als beklagenswert gekennzeichnete Zustand von ihnen, und zwar
im Widerspruch zum bisherigen göttlichen «Reden» mit ihnen und den daraus sich
ergebenden göttlichen Begnadungen, dann zu erklären ist. Dass der Absender freilich, wie die

gleich zu besprechende Begründung in 9,6b nahe legen könnte, schon durch Dissozieren
unter den «Israelabkömmlingen» allein, mithin aufgrund der Feststellung eines gewissen
Teilerfolgs an den «Israeliten», eben dem später genannten «Rest», die These zurückgewiesen

sähe, dass das Gotteswort aus seiner bisherigen Bahn gekommen wäre, wird jedoch
kaum anzunehmen sein. Denn wenn in der Tat nicht alle, sondern nur einige, die von
Israel sind, in den endzeitlichen Genuss ihrer heilsgeschichtlichen göttlichen Auszeichnung
als Israeliten und der damit verbundenen Gnadengaben kämen, wäre das Gotteswort
jedenfalls auch teilweise an ihnen, «die doch Israeliten sind», vorbeigegangen und hinfällig
geworden, und zwar eben nicht nur das Evangelium als Gottes Macht zur Rettung,
sondern die «Worte Gottes» überhaupt, die den Juden «anvertraut» worden sind und die sie

eben als Israeliten heilsgeschichtlich auszeichnen. Darin steckt das Recht der Lesart von
9,6b im Kontext des Proömiums als Frage, wie sie Klaus Wengst vertritt. Denn wenn das,

was von den «Israeliten» in 9,4f. gesagt wird, wahr ist, ist es ja wahr allein aufgrund des

göttlichen Erwählens und Begnadens, welches in 9,9ff. und 11,5f. gerade auch als unabhängig

vom menschlichen Verhalten dargestellt wird. Wenn es jedoch gegenwärtig gilt, eine

Unterscheidung zu machen zwischen allen Israelabkömmlingen oder allen Israeliten hier
und Israel dort, wenn also das Prädikat «Israel» nicht allen Israelabkömmlingen zukommt,
gibt es in jedem Fall eine Kontinuität zwischen den heilsgeschichtlichen Worten und dem
endzeitlichen Inkraftsetzen von ihnen im Evangelium auch bei den Israeliten. Diese werden

dann in 11,5 als der «Rest gemäss Gnaden-Auswahl» gekennzeichnet und von den
«übrigen, die verhärtet wurden» (11,7), unterschieden. Die summarische Zurückweisung der
These, dass Gottes machthaltiges Wort abgewichen wäre, hat in einem doppelten Handeln
Gottes an den Israeliten, in der «Gnaden-Auswahl» und im «Verhärten», seinen Grund,
welches nun aber nach Rom 11 nicht das letzte Wort ist. Festzuhalten ist, dass das Prädikat
die Bedeutung von herausfallen oder abirren nicht verlässt. Dann stünde nicht nur die

Wirkmacht, sondern auch die Wirkweise des Gotteswortes mit im Blick. Bestritten würde
ebenso, dass das Wort Gottes die Art und Weise seiner Durchsetzung oder Performanz
geändert hätte. Gottes Wort, hiesse das positiv, ist nicht abgewichen oder abgekommen von

52 Vgl. dazu die Wörterbücher von Liddell-Scott, Bauer-Aland s.v. und W. Michaelis,
ThWNT VI, Stuttgart 1959, 168f.



Alle von Israel, Israel und der Rest 143

der Logik seiner Durchsetzung, wie sie auch vormals an den Abrahamskindern sich erwiesen

hat. Es ist mit sich identisch geblieben, indem es eben, wie in 9,7ff. auch dargelegt, auf

doppelte Weise, durch Berufen und Nichtberufen, wirkt. Cranfield hat darum mit der

Deutung von «Wort Gottes» als «the declared purpose of God»53 etwas semantisch womöglich

Mitschwingendes erfasst.

VSyntaktisch-rhetorische Struktur und Aussagelogik von Rom 9,6-8

Grundlegend für die Deutung ist die Bestimmung der syntaktisch-rhetorischen

Struktur von 9,6-8, und zwar insbesondere von Vers 7a. Gängig ist die

Lesart, dass 9,6b und 9,7a im Parallelismus stehen, so dass sich die zuletzt wieder

von A. Reichert erläuterte Syntax ergibt: 9,7a ist ein «Nominalsatz, in
dem Ttàvxeç Subjekt, xeicva Prädikat und öxt eicnv cnteppa Äßpaäp vorangestellter

Begründungssatz»54 ist. Übersetzt werden die Verse dann etwa so:

«Nicht als ob das Wort Gottes hinfällig geworden ist.
Denn es sind nicht alle aus Israel wirklich Israel.
Auch sind nicht alle <Kinder>, weil sie Abrahams Same sind,
vielmehr (gilt): In Isaak soll dir <Same> berufen werden»55.

Die Kursivierung zeigt, dass nach dieser Lesart jeweils das pantes in 9,6b und
9,7a negiert sein soll, mithin das où von 9,6b durch oùbé in 9,7a aufgenommen
würde, so dass sich «(nicht) alle aus Israel» und «Abrahams Same» als jeweilige
Bezeichnung der blossen Nachkommenschaft und das zweite «Israel» sowie
«Kinder» als emphatische Verheissungsbegriffe gegenüberstehen würden. Da
dies nicht auf der Hand liegt, hilft die Übersetzung nach, indem sie das zweite
«Israel» als das «wirkliche» und den jeweils zwischen «Kinder» und «Same»
wechselnden entsprechenden Verheissungsbegriff mit einfachen Anführungszeichen

auszeichnet sowie die als Inversion beurteilte Stellung des

Begründungssatzes auflöst. Auch abgesehen von der schon in die Übersetzung
eingeflochtenen Deutung ist diese Lesart forciert. Sie hat Wesentliches gegen sich.
Das gilt zunächst und vor allem für die Deutung von Same Abrahams - wir
bleiben bei dem altertümlichen Begriff «Same» zur Verdeutlichung der Differenz

zum Kindschaftsbegriff. Er soll hier entgegen sonstigem paulinischen
Gebrauch, und zwar auch entgegen dem im unmittelbaren Kontext in V.7b
(«mit Isaak wird dir Same genannt werden»!) und V.8 («die Kinder der Ver-
heissung werden zum Samen hinzugerechnet»), ausgerechnet nur die blosse
Abkommenschaft und nicht speziell die Verheissungskindschaft der Berufenen

meinen, während das nackte Lexem Kinder/tékna, auch trotz der folgen-

53 Cranfield, Romans, 473 (in Aufnahme des Vorgängerkommentars von Sanday und
Headlam).

54 Reichert, Römerbrief, 188, Anm. 203.
55 H. Schlier, Der Römerbrief (HThK 6), Freiburg/Basel/Wien 21979, 289.



144 Ekkehard W. Stegemann

den deutlichen Dissoziation in Fleischesk'mder und Gottes- bzw. Verheissungs-
kinder in der Erläuterung in V.8, die Verheissungsträgerschaft und nicht die
blosse Abkommenschaft bezeichnen würde. Das ist schlechterdings eine

gezwungene Erklärung. Schliesslich ist auch noch die Inkongruenz des maskulinen

pronominalen Subjekts pdntes mit dem neutrischen Prädikat tékna
problematisch56, zumal es sich ja um einen Nominalsatz handeln soll. Ganz
offensichtlich wird hier 9,7a so strukturiert, dass sich eine Parallelität zu 9,6b
ergibt.

Die andere, in der modernen Exegese vor allem wieder von Theodor Zahn
begründete Auffassung, die hier für richtig gehalten wird, fällt die folgenden
semantischen und syntaktischen Entscheidungen57: Rhetorischer Ausgangspunkt

für sie ist (wie auch meistens bei der eben genannten Lesart), dass oü%

otov 5è öxt in 9,6a eine Variante bzw. Mischung der rhetorischen Floskeln ov>x

otov und on% öxt ist.58 Doch wird hier angenommen, dass die rhetorische Floskel

ot>x öxt in 9,7a in Aufnahme und Fortführung von 9,6a als oüS' öxt
erscheint. Jedes Mal handelt es sich um eine rhetorische Wendung mit dem
emphatischen Sinn: Es soll damit keineswegs gesagt werden, dass Die Negation
bezieht sich dann in 9,7a wie in 9,6a auf den ganzen Satz und nicht wie in 9,6b
auf das Adjektiv pdntes. Zweitens und vor allem ist nach dieser Lesart spérma
Abradm wie immer Bezeichnung des Geschlechts, das sich mit Recht aufgrund
der göttlichen Verheissung auf Abraham beruft, also die, die aus den leiblichen

Kindern in der Linie von Abraham und Isaak und Jakob/Israel stehen.
Drittens ist zu beachten, dass pdntes zwar aus 9,6b in 9,7a aufgenommen wird,
aber wegen der auffälligen Inkongruenz im Genus zum folgenden tékna nicht
adjektivisch wie in 9,6b (dann müsste es in jedem Fall pdnta ta tékna heissen),
sondern substantivisch zu deuten ist. Dann dürfte pdntes in 9,7a nachgestelltes
pronominales Subjekt des Satzes (vgl. die pluralische Kopula eioiv) sein, zu
dem spérma Abradm das vorangestellte Prädikatsnomen ist, während tékna

56 Die Inkongruenz in I Petr 2,19f., die Reichert (Römerbrief, 188, Anm. 203 mit Hin¬
weis auf Blass-Debrunner-Rehkopf § 132,1) für ein neutrisches pronominales Subjekt
und ein feminines Prädikatsnomen im Nominalsatz anzieht, ist nicht überzeugend, da

es sich hier um eine Analogie zum Fall eines formelhaften Interpretations- oder
Definitionssatzes handeln dürfte: Das nämlich (heisst) Gnade, wenn jemand (2,19); das

(heisst) Gnade bei Gott (2,20). Nicht zufällig gebraucht der Autor denn auch in I Petr
5,12, wo er im abhängigen A.c.I. formuliert, das kongruente feminine Demonstrativpronomen.

57 Vgl. Zahn, Römer, 435f. mit Anm. 83 und u.a. auch Dunn, Theology of Paul, 540;
Moo, Romans, 575; Haacker, Römer, 191f.; ferner schon M. Rese, Israel und Kirche
in Römer 9, NTS 34 (1988) 208-217 (209f.); M. Cranford, Election and Ethnicity:
Paul's view of Israel in Romans 9:1-13, JSNT 50 (1993) 27-31; G. Saß, Leben aus den

Verheissungen, 445. Anders als Rese u.a. verstehe ich jedoch pdntes als Subjekt und
tékna als Apposition zum Prädikatsnomen spérma Abradm.

58 Vgl. auch Blass/Debrunner/Rehkopf § 304,4; 480,6.



Alle von Israel, Israel und der Rest 145

eine Apposition zu pântes nennt: alle (in ihrer Eigenschaft) als Kinder (Abrahams)

sind nicht deswegen schon Same/Geschlecht Abrahams, vielmehr bedarf
es dazu einer Berufung oder eines Verheissungswortes Gottes.59 Paulus stellte
also das Prädikatsnomen «Same Abrahams» mit Kopula an die Spitze, um ihm
das substantivierte alle als Subjekt folgen zu lassen. 7a ist dann kein Nominalsatz

mit vorausgestelltem Begründungssatz. Auch die Inkongruenz im Genus
besteht dann nicht, auch wird keine im Numerus hergestellt, da das neutrische

Prädikatsnomen spérma ein Kollektivsingular ist. Zu übersetzen wäre als

etwa so:

«Es ist jedoch keineswegs so (zu verstehen), dass das Wort Gottes (aus seiner Ordnung
herausgefallen ist.
Denn nicht alle die von Israel diese (sind) Israel.
Auch nicht (ist es) so (zu verstehen), dass Same Abrahams alle als Kinder sind,
sondern: mit Isaak wird dir Same benannt werden.»

Vorausgesetzt wird mit dieser syntaktischen Lösung, dass 9,6a und 9,7a
rhetorisch-strukturell auf einer Ebene stehen, nicht aber 9,6b und 9,7a. Jedesmal
wird etwas festgestellt, was nicht der Fall ist. Inhaltlich sind allerdings auch
9,6b und 9,7 verwandt, weil jeweils von der Gesamtheit aller Abkömmlinge
(in 9,6b von der Gesamtheit derer, die von Israel sind, und in 9,7a von der
Gesamtheit der Kinder Abrahams) eine Teilmenge unterschieden wird, nämlich
dort «Israel» und hier «Abrahams Same». Doch aussagelogisch besteht eine
Inkongruenz. Denn 9,7a sagt, wie die Ausführung in 9,7b-13 zeigt, dass es nicht
so ist, dass alle als «Kinder (sc. Abrahams)» schon «Same Abrahams» sind, weil
dieser nur mit60 Isaak (und danach nur über Jakob) konstituiert wird, und
zwar aufgrund des göttlichen Verheissungswortes und damit der göttlichen
Berufung. 9,6b sagt jedoch kaum, dass es nicht so ist, dass alle schon als

«Abkömmlinge von Israel/Jakob» oder als Mitglieder des Volkes Israel das eigentliche

«Israel» sind, sondern dass «nicht alle die von Israel (Hervorgegangenen)»

mit «Israel» identisch sind, weswegen es zumindest einige von allen

«von Israel» geben muss, die nicht «Israel» sind. Das oi ei; 'Iapaf|k mag darum
entweder die, die von Jakob/Israel abstammen, oder die, die von Geburt
Mitglieder des Volkes Israel sind, meinen; beide Deutungen finden sich in den
Kommentaren. Das macht aber im Prinzip keinen Unterschied. Es nimmt die
Wendung in jedem Fall das 'Iapar|A,tTai von 9,4 auf, formuliert aber nun so,
dass die Paradoxie deutlicher wird: Nicht alle von Israel sind Israel.61 Die
Negation bezieht sich darum auf das Adjektiv pântes, das durch die sogenannte
prädikative Stellung zu verstehen gibt, dass es um die Gesamtheit oder Sum-

59 Vgl. Haacker, Römer, 445.
60 Die Präposition èv deutet an, dass eine sich auf Abrahams Geschlecht berufende

Nachkommenschaft nur über Isaak als weiteren Stammvater führt.
61 Die varia lectio «Israeliten» zum zweiten «Israel» ist offenbar eine Lesart, die die Para¬

doxie aufheben soll.



146 Ekkehard W. Stegemann

me aller einzelnen «von Israel» (eben der vorher genannten «Israeliten»)
geht.62 Das aber dürfte bedeuten, dass hier wieder eine Litotes vorliegt (s. dazu

unten). Das Widersprüchliche oder Paradoxe, das im Proömium hinsichtlich
der heilsgeschichtlichen Rolle der Israeliten und ihrem gegenwärtigen
Zustand angesichts der endzeitlichen Inkraftsetzung der ihnen gegebenen
Begnadungen und Verheissungen benannt wurde, wird mithin in der Formulierung
eines Paradoxes aufgenommen. Angelika Reichert hat deshalb mit Recht darauf

hingewiesen, dass eine in der «abstraktlogischen Argumentation» des
Nominalsatzes liegende Aufforderung an die Adressaten vorliegt, gedanklich
eine dissoziative Operation zwischen beiden Grössen herzustellen.63 Das
leuchtet auch auf dem rhetorischen Hintergrund ein, dass ein Autor gerade
durch zweideutige oder paradoxe Formulierungen seinen Leser/Hörer «zur
Dissoziation reizen» will und damit auf eine Spur setzt, Vermutungen über
etwas anzustellen bzw. etwas «durch Dissoziation aufzulösen»64, was im
gemeinen Verstände eigentlich zusammengehört. Deshalb fordert der Absender
in 9,6b zwar zu einer Dissoziation auf, aber er lässt noch offen, was durch sie

gefunden werden soll.65 Genannt wird also nicht das Ergebnis oder Produkt
der Dissoziation, mithin das, was als Ergebnis der Spaltung entsteht, sondern

nur der Vorgang selbst. Wenn man also eine Analogie zwischen 9,7 und 9,6b
walten sieht, dann muss man die Unterschiede und zumal die textpragmatische

Differenz beachten. Sie besteht darin, dass 9,6b eine Paradoxie formuliert66

und so den Leser/Hörer zum Dissoziieren auffordert, während 9,7 eine
vollzogene Dissoziation beschreibt, deren Ergebnis, der «Same Abrahams»,
durch göttliche Berufung konstituiert worden ist. So deutlich darum das

zweite «Israel» in 9,6bß in Endstellung dem «Samen Abrahams» von 9,7a in
Kopfstellung gegenüber steht, so wenig hat jener Begriff dieselbe Funktion
wie dieser.

Die Paradoxie von 9,6b besteht jedoch nicht einfach darin, dass der common

sense, dass alle Israeliten oder Israelabkömmlinge Israel sind, negiert
wird. Vielmehr sind ja auch die Israeliten, d.h. alle Abkömmlinge von Jakob,
der auch Israel heisst, und das Kollektiv «Israel» selbst der «Abrahamssame»
in der Linie der Verheissungs- oder Gotteskindschaft. Das hat der Autor
schon in Rom 4,16ff. dargelegt, freilich hier mit ausdrücklich programmati-

62 Deshalb leuchtet nicht ein, dass die Negation hier vorgezogen sei und eigentlich zu
ouTot 'lapafp gehöre; gegen J. Piper, The Justification of God. An Exegetical and

Theological Study of Romans 9:1-23, Grand Rapids MI 1983, 47f. Die von Piper
angezogene angebliche Parallele Rom 7,15 ist keine, da die Negation hier durch Inversion
eines Relativsatzes von ihrem Beziehungswort getrennt ist.

63 Vgl. Reichert, Römerbrief, 190f.
64 Siegert, Argumentation, 79.
65 Vgl. z.B. die Rhetorica ad Herennium IV 54,67.
66 Reichert, Römerbrief, 190, Anm. 216.



Alle von Israel, Israel und der Rest 147

scher Einbeziehung auch der Glaubenden aus den Völkern (s. unten). Will
man also «Israel» emphatisch verstehen, so gehört eben dieses Kollektiv
heilsgeschichtlich zum emphatischen Begriff des Abrahamssamen. Doch dazu
gehören nun auch «alle von Israel». Das hat der Absender auch im Proömium
herausgestellt. Dies ist aber auch das Ergebnis seiner heilsgeschichtlichen
Beweisführung für 9,7a in 9,7b-13. Zuerst wird nur über Isaak, dann nur über
Jakob/Israel der Abrahamssame durch Verheissung konstituiert. Aber
danach hat eben keine Unterscheidung im Sinne derjenigen stattgefunden, wie
sie von Abraham über Isaak bis Jakob gewaltet hat. Alle Israeliten, d.h. alle

Abkömmlinge Jakobs/Israels oder Mitglieder des Volkes Israel sind
heilsgeschichtlich Abrahamssame. Das heisst, dass der als Aussage gelesene Versteil
9,6b den Leser/Hörer zu einer Unterscheidung von etwas auffordert, was der
heilsgeschichtlichen Logik nach zusammengehört bzw. fest assoziiert ist.

Genau diese Beobachtung begründet denn auch den Vorschlag von Klaus Wengst, 9,6b
als rhetorische Frage zu fassen. Auch Wengst hält zwar 9,7a für eine Aussage, die eine

Unterscheidung zwischen Abrahams Samen und allen seinen Kindern macht. Er interpretiert
jedoch 9,6b als rhetorische Frage, weil aufgrund der unbestrittenen Geltung der in 9,4f.
aufgezählten heilsgeschichtlichen Auszeichnungen der Israeliten «ausgeschlossen (ist), dass

Paulus in dem als Begründung eingeführten Satz V. 6b in <Israel> differenziert, <mit dem

Begriff Israel jongliert>, indem er damit nur einen Teil aus Israel meine, nämlich den an
Jesus als Messias glaubenden»67. Ich stimme, wie dargelegt, Wengst zu, dass 9,4f. eine weiterhin

für die «Israeliten» gültige heilsgeschichtliche Bestimmung ist und das zweite «Israel»

in der Tat nicht den Teil der Christusgläubigen meint. Daraus folgt nun aber nicht, dass

9,6b eine rhetorische Frage ist, auch dann nicht, wenn man wie Wengst voraussetzt, dass

Paulus intendiere, «die Gültigkeit des Israel gegebenen Wortes Gottes aufzuzeigen - gerade

angesichts der von Christusgläubigen aus den Völkern vertretenen These, dieses Wort sei

durch Israels Nichtakzeptanz Jesu hinfällig geworden»68. Denn so deutlich die Dissoziation

ein Paradoxon ist, so deutlich gilt nun doch, dass es gegenwärtig eine Spaltung innerhalb

der heilsgeschichtlichen Grösse der Israeliten gibt, da «einige untreu geworden sind»

(3,3) und Grund für Trauer über den beklagenswerten Zustand bei den Stammverwandten
des Absenders besteht. Vers 9,6b kann darum kaum anders als im Rückbezug auf 9,1-5
gedeutet werden. Die Tatsache, dass es in der Frage des Christusglaubens eine Differenz
zwischen den Israeliten gibt, wird auch in 9,24 wieder benannt, also dort, wo die Argumentation

aus der Heilsgeschichte ausdrücklich zum gegenwärtigen Zustand der endzeitlich-par-
titiven Berufung «aus den Juden und aus den Völkern» zurückkehrt. Und sie ist Gegenstand

näherer Erklärung zumal in 11, Iff. Dort wird das in der Spaltung waltende Handeln
Gottes in der Doppelheit von «Gnaden-Auswahl» bzw. «Rest» hier und «Verhärtung» bei
den «übrigen» beschrieben und schliesslich durch die Mitteilung eines Geheimnisses in
ll,25ff. als etwas gedeutet, das in der nahen Zukunft durch eine Aufhebung der Verhärtung

in der Wiedervereinigung «ganz Israels» in der Erlösung rückgängig gemacht wird.
Doch will der Absender in 9,6b seine These begründen, warum Gottes Wort an den Israeliten

nicht versagt hat, gehört dazu auch, dass in der gegenwärtigen Situation der Spaltung
unter den Israeliten festzustellen ist, dass «nicht allen (Litotes!) von Israel» jetzt das Prädi-

67 Wengst, Sind denn nicht alle, 380; zitiert wird Hübner, Gottes Ich und Israel, 17.
68 Wengst, Sind denn nicht alle, 381.



148 Ekkehard W. Stegemann

kat «Israel» zukommt. Die gegenwärtige Spaltung dient freilich nicht nur dem Nachweis
für den Teilerfolg des Wortes Gottes, wie er schon in der Existenz des «Restes» bzw. der
«Gnaden-Auswahl» besteht. Vielmehr wird sie in Rom 9-11 als ein endzeitliches Verfahren
Gottes zur Errettung der «Vollzahl der Völker» und «ganz Israels» dargelegt und hinsichtlich

der darin waltenden Logik des göttlichen Handelns in 9,6-29 schon prinzipiell vorgestellt.

Das ändert aber nichts daran, dass es die Dissoziation gegenwärtig gibt.

Sentenzartig69 formuliert der Absender in 9,8 den Grundsatz bzw. die
«Logik», die in der göttlichen Berufung heilsgeschichtlich, aber darin eben auch

typologisch für die gegenwärtige Endzeit waltet: «Das heisst:70 Nicht die Kinder

des Fleisches diese sind Kinder Gottes, sondern die Kinder der Verheis-

sung werden zum Samen (oiteppa) gerechnet». Die Genitive dürften nicht
strikt kausativen Sinn haben, sondern das bestimmte Verhältnis oder den
Bereich der Zugehörigkeit bezeichnen.71 Signifikant ist jedoch, dass Paulus
zwischen Fleisches- und Gotteskindern so zu unterscheiden scheint, als schlösse
die Zugehörigkeit zu den einen die zu den anderen aus. Die Formulierung
wird zwar oft so verstanden, dass Fleischeskindschaft als solche noch nicht
Gotteskindschaft einschliesst, wie wenn gesagt würde, dass nicht alle
Fleischeskinder auch Gotteskinder sind wie eben nicht alle Kinder Abrahams in
ihrer Eigenschaft als Kinder schon zum Abrahamssamen zählen. Doch erinnert

9,8 insgesamt eher an Gal 4,28f. Der Vers nimmt jedenfalls die vorhergehende

Argumentation im Schreiben auf, wonach «kein Fleisch» vor Gott
Bestand hat, weil alle gesündigt haben und der Herrlichkeit Gottes (die
Gotteskindern zukommt) ermangeln, und die Erbschaft oder Miterbschaft mit Christus,

dem Gottessohn, an die Gotteskindschaft gebunden ist, die durch den
Glauben und die Rechtfertigung sowie die damit verbundene Gabe des

göttlichen Geistes bewirkt wird (vgl. etwa Rom 3,19ff.; 8,12ff.). Die Aussage
setzt mithin einen letzten, «apokalyptischen» Gegensatz voraus, vergleichbar
dem, den Paulus in I Kor 15,50 formuliert: «Fleisch und Blut können das

Gottesreich nicht erben». Das aber heisst, dass 9,8a auf der Ebene der endzeitlichen

Gegenwart argumentiert. Erst mit 9,8b wird der heilsgeschichtliche
Zusammenhang hergestellt: Die durch Verheissung hervorgebrachten oder zum
Bereich der Verheissung gehörenden Kinder werden von Gott zum Samen
gerechnet. Wie Isaak ein durch Gottes Verheissungswort hervorgebrachtes (9,9)
und ein Kind ist, das sogar gleichsam gegen das «Fleisch» durch Gottes Macht
dem Abraham und der Sara geboren wurde (vgl. Rom 4,19ff.), so schliesst die

Kindschaftsverheissung eines erbberechtigten Samen Abrahams endzeitlich
auch die Glaubenden aus den Völkern ein (vgl. Gal 4,28). Sie gehören zu de-

69 Vgl. Siegert, Argumentation, 125f.
70 Vgl. die «exegetische» Bedeutung der Wendung in Rom 10,6.7.8.
71 Die Fleischeskinder meint die, die vom Fleisch hervorgebracht worden sind oder die

dem Bereich des Fleisches zugehören. Und Gotteskinder sind die, die dem Bereich
Gottes zugehören oder eben von Gott selbst zu seinen Kindern bestimmt wurden.



Alle von Israel, Israel und der Rest 149

nen, die in den Fussspuren des gläubigen Abrahams wandeln, deren Vater
auch Abraham ist und die zum «vollständigen Samen»72 zählen (vgl. Rom
4,9ff.).73 Es dürfte darum von einigem Gewicht sein, dass Isaak, das Kind der
Verheissung schlechthin (9,9), wenig später ausdrücklich auch «unser Vater»

genannt wird (9,10).

V «Israel» im Römerbrief

Ein wichtiger Grund zu zweifeln, dass das zweite «Israel» das «wahre» oder
«eigentliche» oder «wirkliche Israel» im Unterschied zu «allen von Israel»

meint, ist der übrige Gebrauch des Lexems im Römerbrief. Dass der tatsächlich

insgesamt anders ist als der, der für Vers 9,6bß unterstellt wird, ist zwar
des öfteren notiert, aber gleichwohl nicht zum Anlass genommen worden,
um die Bestimmung für das zweite «Israel» in 9,6bß zu überprüfen. So
unterscheidet etwa Otfried Hofius - und er wird hier nur als ein Beispiel für viele
angeführt - bei allen anderen Textstellen zwei Bedeutungen, nämlich (1.)
«Israel» im Sinne der «Gesamtheit der leiblichen Nachkommen Abrahams (sie!

gemeint ist natürlich «Israels» oder «Jakobs», E.St.)» (so in 9,6ba; 9,27a;

ll,25f.) und (2.) «Israel» unter dem Aspekt der «nicht an Christus glaubenden
Juden» (so in 9,31; 10,19; 10,21; 11,7), um dann festzustellen, dass (3.) das
«Israel» in Rom 9,6bß «in limitierendem Sinn die Heilsgemeinde Israel, d.h. die
EK/XT/h 11,7a»74 meine. Wenn diese Deutung zuträfe, würde das Lexem «Israel»

also einerseits alle leiblichen Nachkommen Jakobs oder die Israeliten
insgesamt und andererseits sowohl den «Rest» bzw. die «Gnaden-Auswahl» (die
christusgläubigen Israeliten) als auch «die übrigen» (die nichtchristusgläubi-
gen und von Gott «verhärteten» Israeliten) bezeichnen, so dass «Israel» jeweils
auch der Name für jede der beiden einzelnen Gruppen der gespaltenen
Israelabkömmlinge wäre. Diese Inkohärenz, ja dieser eklatante Widerspruch
im Sprachgebrauch wäre allerdings merkwürdig. Ebenso singulär wäre aber
auch der Gebrauch von «Israel» als Bezeichnung der Kirche aus den Juden und
aus den Völkern, wie ihn die transethnische Deutung voraussetzt.

Für die Analyse des Sprachgebrauchs ist die oben eingeführte Unterscheidung

von «heilsgeschichtlich» und «endzeitlich» von Nutzen. Denn wenn wir
der Einteilung von Hofius folgen, so ist deutlich, dass dort, wo «Israel» (1.) die
Gesamtheit aller Israeliten oder der leiblichen Israelabkömmlinge meint, die

72 Die prädikative Wortstellung beim Syntagma reavti -ko cméppcra in Rom 4,16 unter¬
streicht wieder, dass es um die vollständige Anzahl geht.

73 Vgl. dazu nur M. Neubrand, Abraham - Vater von Juden und Nichtjuden. Eine exe¬

getische Studie zu Rom 4 (FzB 85), Würzburg 1997, bes. 215ff.
74 O. Hofius, Das Evangelium und Israel. Erwägungen zu Römer 9-11, in: ders., Paulus¬

studien (WUNT 51), Tübingen 1989, 175-202 (179, Anm. 15).



150 Ekkehard W. Stegemann

vormalige heilsgeschichtliche Einheit des Volkes im Blick ist. Wo aber «Israel»

(2.) nicht mehr mit allen Israeliten oder Israelabkömmlingen identisch ist, da

meint es nur den Teil der ehemaligen heilsgeschichtlichen Einheit des Volkes,
der eben in der Gegenwart der Endzeit nicht an Christus zum Glauben
gekommen ist, und zwar im Unterschied zum «Rest» oder der «Gnaden-Auswahl»

ebenso wie im Unterschied zu den Glaubenden aus den Völkern. Die
endzeitliche Spaltung unter den Israeliten oder den Israelabkömmlingen bzw.
den Juden steht also einer vorhergehenden heilsgeschichtlichen Einheit von
Israel so gegenüber, dass der Begriff «Israel» selbst eine partitive Bedeutung
gegenüber der Gesamtheit der Israelabkömmlinge bekommt. Genau das könnte
aber auch der strittige Vers 9,6b besagen, so dass die Wendung alle von Israel
das durch Abkommenschaft von Jakob/Israel heilsgeschichtliche «Israel» in
seiner Gesamtheit umfasst, dem gegenüber nun das zweite Israel eben auch
«Israel» in der zweiten Bedeutung meint, nämlich das in der endzeitlichen
Gegenwart nicht zum Glauben an Christus gekommene «Israel» im Unterschied
zum «Rest» oder der «Gnaden-Auswahl»: Nicht alle von Israel sind eben

gegenwärtig Israel, sofern eben einige von Israel zum Rest gehören.

1. «Israel»: das in der endzeitlichen Gegenwart bisher nicht zum Ziel seiner

heilsgeschichtlichen Bestimmung gelangte Volk

«Israel» steht nach 9,30-33 im Kontrast zu (den Glaubenden aus den)
Völkern75, welche die Glaubensgerechtigkeit erlangt haben. «Israel» ist jedoch
trotz Strebens nach der Tora der Gerechtigkeit nicht zur Tora gelangt. Es hat
deren Ziel nicht erreicht, das nur mit oder als Glaubensgerechtigkeit erreichbar

ist (vgl. 10,4).76 Hier repräsentiert «Israel» als Name des Volkes gegenüber
«Völkern» die Israeliten, über deren Zustand der Christusferne der Absender
im Proömium getrauert hat. Dem entspricht, dass der Grund für das Verfehlen

der Tora bzw. ihres Ziels damit angegeben wird, dass Israel es «nicht auf
der Basis der Glaubenstreue, sondern in der Meinung, es sei dadurch zu erlangen77,

auf der Basis von Werken» erreichen will (9,32). Ebenfalls repräsentiert
«Israel» in 10,19 diejenigen von allen, die «dem Evangelium nicht gehorsam
geworden sind» (10,16) und Gott in seiner Offenbarung nicht (an)erkannt ha-

75 Zu beachten ist, dass 9,30 unartikuliert von éthnë als solchen spricht, die «Gerechtig¬
keit auf der Basis der Glaubenstreue (erlangt haben)».

76 Zum Verständnis von Rom 9,31 vgl. Ch. Burchard, Glaubensgerechtigkeit als Wei¬

sung der Tora bei Paulus, jetzt in: ders., Studien zur Theologie, Sprache und Umwelt
des Neuen Testaments, hg.v. D. Sänger (WUNT 107), Tübingen 1998, 241-262 (258);
ferner auch W. Reinbold, Paulus und das Gesetz. Zur Exegese von Rom 9,30-33, BZ
NF 38 (1994) 253-264.

77 Trefflich kommentiert das toç éi; epycov Weiss: Es «soll die subjective Vorstellung
bezeichnen, von der sie bei ihrem Streben ausgingen: wie wenn der vöp. Sik. aus Werken

zu erstreben oder zu erreichen wäre» (Römer, 486f.).



Alle von Israel, Israel und der Rest 151

ben. Deshalb münzt Paulus dann auch das Zitat aus Jes 65,2 (LXX) in 10,21
auf «Israel» als das fortdauernd «ungehorsame und widersprechende Volk»,
nach dem Gott zur Rettung «den ganzen Tag seine Hände ausgestreckt hat».
Das ist unter dem hermeneutischen Konzept des Paulus zu lesen, nach dem
die Schrift nicht das sagt, was immer stimmt, sondern das voraussagt, was in
der Gegenwart als Endzeit in Kraft gesetzt wird. Doch so deutlich das Verhalten

«Israels» als Ungehorsam oder mangelnde Glaubenstreue gilt, so sehr
wirkt darin Gottes Handeln an ihm. Wenn der Absender in 10,19 fragt, «ob
Israel etwa nicht erkannt hat», kennzeichnet er genau den Punkt, an dem die
weitere Erklärung für das Nichtwirken des Evangeliums und seiner Verkündigung

an die Israeliten einsetzt. Schon in 10,2f. wurde gesagt, dass ihr «Eifer
für Gott nicht einsichtvoll ist» und «sie die Gerechtigkeit Gottes verkennen».
In 11,7 wird dann mit dem Stichwort «Verhärtung» nahezu en passant der
göttliche Grund (vgl. das Passiv!) dafür eingeführt. Die harschen Schriftzitate,
die folgen (11,8-10), erläutern, dass Gott hier am Werk ist. Und 11,15 nennt
das «ihre Zurückweisung (oder: Hintanstellung)» (a7toßokf|), und zwar im
Kontrast zu ihrer künftigen «(Wieder-)Aufnahme» oder gar «Beförderung»
(npôcAripvjuç).78

«Israel» bezeichnet an den bisher behandelten Stellen also nur diejenigen
Israeliten, die nach Paulus an der rettenden Gerechtigkeit aus Glauben nicht
teilnehmen und damit das ihnen mit der Tora heilsgeschichtlich vorgegebene
Ziel bzw. den endzeitlichen Wendepunkt zur Glaubensgerechtigkeit, Christus

(vgl. 10,4), verfehlt haben und sich gegenwärtig im Ungehorsam gegenüber

Gottes endzeitlicher Offenbarung und seinem Evangelium befinden.
Geblickt wird darauf aber so, als ob das Volk Israel insgesamt gemeint ist, also

unter Absehung von denjenigen, die wie Paulus ebenfalls «Israeliten» oder
«von Israel» sind, aber an Christus glauben und an der Rettung teilhaben.
Bemerkenswert ist hier vor allem die Metaphorik des Strebens oder Laufens zu
einem Ziel, das man erreichen oder verfehlen kann bzw. vor dessen Erreichen
man stolpern kann (9,33). Diese Metaphern werden in Rom 11 wieder
aufgenommen. Zumal gilt dabei nach 11,7, dass «Israel gerade79 dies nicht erreicht
hat, was es erstrebt». Deutlich repräsentiert der Name des Volkes insgesamt
also wiederum (nur) diejenigen, die nicht zum endzeitlichen Christusglauben
gekommen sind. Doch wird hier nun hinzugefügt: «Jedoch die Auswahl hat
es erreicht, die übrigen aber sind verhärtet worden». Da die «Auswahl» zuvor
als «Rest» und «Gnaden-Auswahl» bezeichnet wurde, tritt also zu «Israel» in
11,7 zugleich der Teil der Gesamtheit der Israeliten hinzu, der seiner
heilsgeschichtlichen Begnadungen durch Gott entsprechend an der endzeitlichen
Rettung teilnimmt. Freilich wird nun mit Unterscheidung der «Auswahl»

78 Vgl. Stegemann, Zwischen Juden und Heiden, 203f.
79 Zum emphatischen Sinn von touto vgl. Weiss, Römer, 522.



152 Ekkehard W. Stegemann

von den «übrigen» eine andere Perspektive eingenommen. Da beide eigentlich
die Teile eines Ganzen oder einer Gesamtheit sind, werden sie aus der jeweils
anderen Sicht als die Sonstigen oder Restlichen gesehen. Denn die ot Aoutoi
kennzeichnen die, die «übrig bleiben» oder die die «Restlichen» sind bzw. das

repräsentieren, was sonst noch - und eben abgesehen von anderem, hier: der
«Auswahl» - von einem Ganzen da ist. Rhetorisch ist das wieder als Litotes
zu kennzeichnen. Paulus arbeitet dann auch in ll,5ff. mit einer paradoxen
Rechnung. Einmal gibt es Israeliten wie ihn selbst, die emphatisch als «Rest»
bezeichnet werden und von Gott «übriggelassen worden sind» bzw. eine
«Gnaden-Auswahl» darstellen. Dann gibt es die, die gegenüber dieser
«Auswahl» die «Restlichen» sind, also die, die noch übrigbleiben, wenn man die
«Auswahl» abzieht. Beide Mal sind es sicher Teilmengen der Gesamtheit der
Israeliten, deren eine nun aber in der Tat allein «Israel» heisst und als Teil
doch den Namen für das Ganze trägt, obschon er nur die repräsentiert, die
nicht erreicht haben, was die «Auswahl» erreicht hat. Wir hätten hier also in
der Tat eine Konstellation, wie sie nach unserer Lesart auch in 9,6b mit der
paradoxen Aussage vorliegt, dass nicht alle, die von Israel abstammen, eben
auch Israel sind.

Sinn macht das, wie ich meine, wenn man die rhetorische Funktion der
Litotes bedenkt, welche ja darin besteht, das wahre Ausmass eines Tatbestandes

zu verschleiern. Paulus braucht sie im thematisch gleichen Kontext ja auch

etwa in 3,3 und 10,16. Da die Litotes rhetorisch untertreibt, ist das, was
gemeint ist, eher ziemlich gravierend. Wenn «nicht alle dem Evangelium gehorsam

geworden sind» (10,16), sind eigentlich sehr viele Ungehorsame gemeint,
und wenn «einige untreu geworden sind» (3,3), dürfte das für nahezu alle in
Wirklichkeit gelten. Vergleichsweise meint dann die Aussage, dass «nicht alle

von Israel eben Israel sind» (9,6b), dass fast alle der Israelabkömmlinge
gegenwärtig mit Israel identisch sind, nur einige wenige nicht. Auch abgesehen von
9,6bß stellen wir jedoch fest, dass «Israel» als Name für das Volk insgesamt
gebraucht werden kann, auch wenn nur der Teil, der aber offenbar den
Grossteil ausmacht, gemeint ist, der am endzeitlich-rettenden Christusglauben

nicht partizipiert, «ungehorsam» gegenüber dem Evangelium bzw. der
Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes geworden ist und das endzeitliche Ziel
seiner heilsgeschichtlichen Berufung aufgrund einer göttlichen «Verhärtung»
nicht erreicht hat.

2. «Israel» im Sinn der heilsgeschichtlichen Einheit des Volkes

Auch in 11,25 dürfte das Lexem «Israel» als der vormalig übergreifende, also

heilsgeschichtliche Name für die beiden, endzeitlich unterschiedenen Teile
der Gesamtheit der Israeliten stehen. Wenn nämlich apö mérous hier nicht
temporalen Sinn hat, also nicht «zeitweise», sondern eben «teilweise» oder
«partiell» heisst, dann ist davon die Rede, dass «eine Verhärtung partiell über



Alle von Israel, Israel und der Rest 153

Israel (von Gott) verhängt» worden ist80, aber für die Zukunft und nach der
Aufhebung der befristeten Verhärtung zu erwarten ist, dass «ganz Israel gerettet

werden wird». Aus der Sicht der vormaligen heilsgeschichtlichen Gesamtheit

des Volkes Israel gesehen ist also nur ein Teil verhärtet worden, so dass

das emphatische pästy die - gewissermassen am Ende der Endzeit stehende -
zukünftige Rückgängigmachung der Spaltung meint und das heilsgeschichtliche

«Israel» in seiner endzeitlich wiedergewonnenen Gesamtheit hinsichtlich
der Teilhabe an der Rettung kennzeichnet.

Interessant ist noch der Sprachgebrauch in 9,27, und zwar deswegen, weil
«Israel» hier sowohl im Sinn der (vormaligen) heilsgeschichtlichen Einheit als

auch im Sinn des an der endzeitlichen Rettung (noch) nicht teilhabenden Volkes

stehen könnte. Dass hier analog zum «Schriftbeweis» in 9,25f. die Vorhersage

der Schrift für die partielle Berufung auch aus den Juden eingeführt wird,
liegt für viele auf der Hand.82 Die Einleitung des Zitats («Jesaja aber ruft laut

zugunsten von83 Israel») zeigt womöglich eine tiefe, vom göttlichen Geist
herrührende Erregung (vgl. Rom 8,15) an, die wohl hinsichtlich des Inhalts der
Rede beim Propheten besteht (vgl. auch 10,20). Sie bezieht sich offenbar darauf,

dass er für die Endzeit ankündigen muss: «Wenn die Zahl der Kinder
Israels wie der Sand des Meeres ist, wird das Restliche gerettet werden». Das Zitat

ist nicht nur eine merkwürdig konstruierte Mischung aus Hos 2,1a und Jes

10,2284; es ist auch von bemerkenswerter Zweideutigkeit, jedenfalls wenn
man die unterschiedlichen Deutungen betrachtet. Es wird nämlich oft so
gelesen, als wenn der Prophet sagen würde: Selbst dann, wenn die Israeliten so
unendlich zahlreich sind wie der Sand am Meer, wird doch nur das Restliche

gerettet werden. Doch ist das Zitat auch und wohl eher so lesbar, dass selbst

dann, wenn die Zahl der Kinder Israels unendlich gross ist, doch das Restliche
bzw. Übrigbleibende gerettet werden wird.85 Es kann also gegenüber der
hyperbolischen Zahl der Israeliten das «Übrigbleibende» nur einen «Rest»
bedeuten, der dann das Ergebnis einer Reduktion oder Dezimierung wäre. Es

80 Vgl. dazu treffend Hofius, Evangelium und Israel, 189.
81 Das schliesst auch eine temporale Deutung von ùtio pépouç aus, aber auch eine Deu¬

tung, die die Glaubenden aus den Völkern einbezogen sieht. Dies geht auch deshalb

nicht, weil von der «Vollzahl der Völker» zuvor die Rede war.
82 Weiss, Römer, 474f.: «V.27ff. führt Paulus mit dem metabatischen 8é zu einem Citat

über, in dem ein anderer Prophet über das éii, 'IouSattov Auskunft giebt, wie V. 25f.
über das èi; ÈOvœv».

83 Auch hier hat das twtep den Sinn von «zugunsten von», «im Interesse von»; vgl. Sto¬

wers, A Rereading of Romans, 302.
84 Vgl. D.-A. Koch, Die Schrift als Zeuge des Evangeliums. Untersuchungen zur Ver¬

wendung und zum Verständnis der Schrift bei Paulus (BHTh 69), Tübingen 1986,
167f.

85 Vgl. Siegert, Argumentation, 140; Stowers, A Rereading of Romans, 302; Kraus, Das
Volk Gottes, 302f.



154 Ekkehard W. Stegemann

kann aber auch das «Übrigbleibende» entweder bedeuten, dass eben doch
wenigstens ein «Rest» übrigbleibt, oder gar, dass alle Kinder Israels, wie zahlreich
sie auch sind, eben als das «Verbleibende» gerettet werden.86 Gleichviel ob

man hier mit Nestle-Aland Ü7töXet|t(ta liest oder KaTâÀmppa mit der durchaus
nicht schlecht bezeugten varia lectio, die im Einklang mit der Septuagintaver-
sion steht87, so ist einerseits die Nähe zum Lexem TEtpga in 11,5 wie die
Differenz zu ihm zu bemerken. In der Tat entspräche ein doppeldeutiger Sinn
aber auch genau den Ausführungen des Absenders, sofern eben zunächst nur
von einer Berufung aus den Juden (9,24) und von einem «Rest» bzw. einer
«Gnaden-Auswahl» (11,5.7) die Rede ist, sodann aber auch davon, dass «ganz
Israel gerettet werden wird», so dass gewissermassen das Subjekt ÜTtoketppa
mit dem Stichwort ketppa in 11,5 aufgenommen wird und das Prädikat gcoGi)-

aexai in 11,25 verbunden mit dem Subjekt «ganz Israel» wiederkehrt. Dieses
Verfahren Gottes in der Endzeit ist nun freilich auch für die heilsgeschichtliche

Grösse Israel (wie für die Berufenen aus den Völkern) eine Rettung aus
dem Endgericht, wie die Fortsetzung des aus Jes 10,22f. konstruierten Zitats
in Rom 9,28 und zumal das abschliessende Zitat aus Jes 1,9 in Rom 9,29
unterstreichen. Zu beachten ist allerdings, dass Jesaja in 9,29 so eingeführt wird,
als wenn Paulus mit seinen Worten ein Fazit zöge88: «Das heisst89 (es verhält
sich gegenwärtig so), wie Jesaja vorher gesagt hat: Wenn nicht der Herr Ze-
baoth uns einen Samen übrig gelassen hätte, wären wir wie Sodom geworden
und gleich gemacht wie Gomorra». Die Verschonung vor dem katastrophalen
Untergang in Gottes Gericht, wie sie Jesaja in seiner Zeit und dabei typolo-
gisch für die Gegenwart vorhergesagt hat90, wird an das Übrigbleiben eines
Samen (cmépga) gebunden. Meist wird angenommen, dass Paulus hier mit Jesaja
im Namen aller Israeliten bzw. im Namen des heilsgeschichtlichen Israel
spricht und ajtéppa die später «Rest» oder «Gnaden-Auswahl» genannte
Gruppe der Israeliten meint, die wie Paulus endzeitlich berufen worden sind.

Möglich ist aber auch, dass sich der Autor im «Wir» wie schon in 9,24
kommunikativ mit allen Adressaten des Schreibens zusammenschliesst und für die

gegenwärtig aus den Juden und den Völkern Berufenen spricht. Dann dürfte

86 Diese Version vertritt schon Hofmann, Die heilige Schrift neuen Testaments, 410ff.
87 Deshalb ist sie freilich auch als sekundäre Angleichung verdächtig.
88 Die modernen Kommentare übersehen oft, dass kciGcûç usw. ein Zwischensatz zwi¬

schen kai und dem Zitat ist, mithin dass der Autor Paulus sagen will, «dass ihm die

Worte Jesajas nicht als ein Beweis für vorher Gesagtes, sondern als Einkleidung seines

eigenen Gedankens dienen sollen» (Zahn, Römer, 468).
89 Das kai dürfte hier explikativen Sinn haben, obschon natürlich etwas Weiteres ange¬

fügt wird.
90 Die Mehrdeutigkeit von npoeipTiKev («wie Jesaja vorher in seinem Buch gesagt hat»,

«wie Jesaja prophetisch vorausgesagt hat», «wie Jesaja vorher, nämlich vor mir, Paulus,

gesagt hat») ist auffällig. Naheliegend dürfte aber nur die zweite oder dritte
Möglichkeit sein.



Alle von Israel, Israel und der Rest 155

sich das Lexem cmepira aber eher (wie auch die Inklusion zwischen 9,6-8 und
9,27-29 nahe legt) auf den heilsgeschichtlichen Begriff des «(Abrahams-)Samen»

beziehen, zu dessen Gesamtheit in ihrer Vollständigkeit, wie erwähnt,
nach Rom 4,9ff. auch die Glaubenden aus den Völkern zählen.91 Diese
programmatische Einbeziehung der Glaubenden aus den Völkern ist ja auch seit
9,24 und mit dem Schriftbeweis in 9,25f. ein Thema.

So zeigt sich für uns der folgende Befund für das Lexem «Israel» im
Römerbrief:

1. Es kann die der endzeitlichen, partiellen Verhärtung durch Gott und damit
die der Spaltung vorausliegende heilsgeschichtliche Einheit der Israeliten als

Volk meinen.
2. Die Wiederzusammenführung der beiden befristet nebeneinander existieren¬

den Teile der Israeliten, des «Rests» bzw. der «Gnaden-Auswahl» hier und der

«übrigen» dort, heisst dann auch das «ganze Israel», um die endzeitliche
Wiederzusammenführung auszudrücken..

3. Aber auch derjenige Teil der vormaligen heilsgeschichtlichen Einheit, der end¬

zeitlich nicht zum «Rest» oder zur «Gnadenauswahl» zählt, sondern noch zu
den «übrigen, die verhärtet worden sind», gehört, kann «Israel» heissen.

4. Mithin repräsentiert das Lexem «Israel», soweit es eine Grösse der Gegenwart
von Absender und Adressaten meint, im Römerbrief das Volk Israel, sofern es

(noch) nicht wie der «Rest» oder die «Gnaden-Auswahl» am endzeitlichen Ziel
angekommen ist, für das es heilsgeschichtlich berufen bzw. durch Gottes
Wort konstituiert wurde.

5. Dass Rom 9,6b davon eine Ausnahme machen würde, ist nicht wahrschein¬
lich. In der Perspektive auf die Gegenwart besteht vielmehr Grund, eine
Dissoziation zwischen «Israel» und allen Israelabkömmlingen vorzunehmen, weil
eben nicht alle «Israel» sind, sondern einige zum «Rest» oder zur «Gnaden-
Auswahl» gehören. Deswegen setzen sich «alle von Israel» in der endzeitlichen
Gegenwart aus «Israel» und dem «Rest» zusammen.

VI Fazit

Paulus weist in der summarischen Proposition in 9,6-8 eine denkbare
Schlussfolgerung aus dem Proömium (9,1-5) zurück. In der gegenwärtigen
Situation muss er zwar feststellen, dass viele der Israeliten nicht an der endzeitlichen

Rettung durch ihren Gesalbten teilnehmen, die doch das Ziel ihrer
heilsgeschichtlichen Berufung ist. Das bedeutet jedoch nicht, dass das endzeitlich

wie heilsgeschichtlich machtvoll wirkende Handeln Gottes durch das

91 Erwägen könnte man auch, ob hier wie in Gal 3,15ff. die Identifikation mit Christus
gedacht ist.



156 Ekkehard W. Stegemann

Wort vom Kurs auf dieses Ziel hinsichtlich der Israeliten abgekommen ist.
Denn an allen von Israel bzw. den Israeliten in ihrer Gesamtheit findet
gegenwärtig eine Dissoziation statt, die eine endzeitliche Analogie zum
heilsgeschichtlichen Verfahren der Erwählung des «Abrahamssamen» aus der
Abrahamskindschaft darstellt. Durch diese Dissoziation entsteht nun allerdings
ein «Israel», das an der endzeitlichen Inkraftsetzung seiner heilsgeschichtlichen

Berufung noch nicht teilnimmt. Aber da «nicht alle von Israel» mit
diesem «Israel» gegenwärtig identisch sind, sondern wenigstens einige, die später
«Rest» heissen, an der endzeitlichen Inkraftsetzung ihrer Bestimmung schon
teilnehmen, erweist sich, dass Gottes Wort auch gegenwärtig an den Israeliten
wirkt. Aber gerade dadurch, dass es wiederum dissoziierend wirkt, hält es

einen heilsgeschichtlich eingeschlagenen Kurs ein, sofern nämlich nun die in
der Erwählung waltende Logik, dass Gottes Wort (als Verheissung oder
Evangelium) die wahre Kindschaft schafft, nämlich den wahren und erbberechtigten

Abrahamssamen heilsgeschichtlich und die Gotteskindschaft, die endzeitlich

die Fleischeskindschaft überwindet oder transzendiert. Da jedoch die
Verheissungskindschaft zum wahren Abrahamssamen von Gott gerechnet
wird, gelten eben auch alle, die gegenwärtig aus den Völkern berufen worden
sind, zu ihm, sofern sie eben dem Abraham verheissene Gotteskinder sind,
auch wenn sie keine Israeliten sind. Heilsgeschichtlich sind sie aus der Erwählung

des Abrahamssamen ausgeschieden, aufgrund der Verheissung gehören
sie jedoch zur zukünftigen und in der Gegenwart schon stattfindenden
Inkraftsetzung der Gotteskindschaft für den ganzen Samen Abrahams, zu dem

nun allerdings auch «Israel» in seiner Gesamtheit gehört, weswegen am Ende
neben die gerettete «Vollzahl der Völker» das gerettete «ganze Israel» tritt.
Die heilsgeschichtliche wie die endzeitliche Bewegung der Erwählung
schliesst mithin teilweise aus, um am Ende die jeweils Ausgeschlossenen wieder

in der Erlösung zusammenzuführen.

Abstract

Unterscheidet Paulus in Rom 9,6b, wenn auch nicht explizit, das durch blosse Abstammung

bestimmte Volk Israel von einem eigentlichen, einem wirklichen, wahren oder
geistlichen Israel? Das jedenfalls ist die gewöhnliche Lesart des Verses. Dabei kann das zweite
«Israel» entweder als transethnische («Kirche aus Juden und Heiden») oder als innerethnische

Grösse («Israel innerhalb von Israel») verstanden werden. In jedem Fall gilt für diese

Auslegungen, dass es ein «eigentliches», vom empirischen Volk Israel insgesamt, den blossen

«Israelabkömmlingen», unterschiedenes «Israel» geben soll. Demgegenüber wird hier
eine Lesart vorgeschlagen, die Rom 9,6b als eine Aussage versteht, die den Leser zu einer
Dissoziation zwischen den «Israelabkömmlingen» und «Israel» bewegen will, ohne jedoch
das, was durch das Unterscheiden gefunden werden soll, schon zu nennen. Da «Israel»



Alle von Israel, Israel und der Rest 157

nicht mit «allen von Israel» identisch ist, gibt es einen «Rest», der übrigbleibt, wenn «Israel»

von «allen von Israel» dissoziiert wird. «Alle von Israel» sind also «Israel» und der «Rest».

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Alle von Israel, Israel und der Rest : Paradoxie als argumentativ-rhetorische Strategie in Römer 9, 6

