
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier : neutestamentliche
Erwägungen

Autor: Kirchschläger, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier

Neutestamentliche Erwägungen

1 Einführung und Problemanzeige

Die Frage nach der Zulassung zur Feier des Herrenmahls erweist sich erneut
als ein kontroversielles Thema. Die Missklänge dazu sind nicht zu überhören.
Sie werden unter anderem durch die Diskussion darüber verursacht, welcherart

die jeweils in den christlichen Kirchen vollzogenen Feiern des Herrenmahls

seien, was also jeweils ihren genauen traditionsmässigen Hintergrund
und ihre kirchliche Legitimation ausmache. Die Fragestellung fokussiert sich
dann konsequenterweise auf die Frage des Vorsitzes bei dieser Feier und
damit auf die unterschiedliche Rückbindung dieses Mandats an den Dienst der

Leitung in den christlichen Haus- und Orts-Kirchen.1
Die Zulassung zur Herrenmahlfeier ist auch aus einer anderen Sicht

kontrovers. Unter Bezugnahme auf die Mahnung des Paulus zu einem
«würdigen» Essen und Trinken der Herrenspeise2 wird in der Lehrtradition der
römisch-katholischen Kirche jeder «unwürdige» (civaÇtcoç) Vollzug zurückgewiesen.3

In ihrer Sakramentenpastoral wurden hier rigorose Vorschriften
erlassen, die bis heute betont werden. Kernpunkt der entsprechenden Position

1 Der aus dem NT abgeleitete Befund zu dieser Frage kann in folgender Weise zusam-
mengefasst werden: Wird der Anamnesecharakter und -auftrag für das Herrenmahl
ernst genommen, so ist von der Leitungsautorität der Haus- oder Ortskirche auf den
Vorsitz beim Herrenmahl zu schliessen, d.h.: Wer die Kirche leitet, führt (in der
Regel - es wird Ausnahmen gegeben haben) den Vorsitz in der Herrenmahlfeier,
nicht umgekehrt. Genauer dargelegt und begründet bei W. Kirchschläger, Begründung

und Formen des liturgischen Leitungsdienstes in den Schriften des Neuen
Testaments, in: Wie weit trägt das gemeinsame Priestertum, Freiburg 21998, 20-45, hier bes.

27-34. Vgl. dazu auch P. Wiek, Die urchristlichen Gottesdienste (BWANT 8. F., 10.

H.), Stuttgart 2002, hier 219: Wiek spricht zwar von der «Gemeinde als Leiterin der

gottesdienstlichen Versammlungen», relativiert dies jedoch [m.E. zu recht], wenn er
auf die Rolle des Hausherrn oder der Hausherrin beim Vollzug der Mahlhandlung
hinweist.

2 So ist wohl KupiaKÔv Seucvov (im Gegensatz zu tô ïSiov Seîjtvov) in I Kor ll,20f. zu
lesen: mit J. Kremer, «Herrenspeise» - nicht «Herrenmahl», in: Schrift und Tradition.
FS J. Ernst, Paderborn 1996, 227-242, hier bes. 234-238.

3 Siehe dazu Konzil von Trient, Dekret über das Sakrament der Eucharistie, Kap. 7:
«Wenn es sich nicht ziemt, dass einer zu irgendwelchen heiligen Verrichtungen anders
hinzutrete als heilig, so muss sich sicherlich, je mehr die Heiligkeit und Göttlichkeit
dieses himmlischen Sakramentes einem christlichen Manne bekannt ist, jener umso
gewissenhafter davor hüten, ohne grosse Ehrfurcht und Heiligkeit [Kan. 11] zu
seinem Empfang hinzutreten, zumal da wir bei dem Apostel jene schreckensvollen Wor-

ThZ 2/62 (2006) S. 107-124



108 WalterKirchschläger

ist das Verständnis der Würdigkeit oder Unwürdigkeit als moralische Kategorie
der persönlichen Disposition des einzelnen Menschen. Dies geschieht nach

wie vor unter Bezugnahme auf I Kor 11,27.4

In einem früher erarbeiteten Beitrag war es mein Anliegen, die m.E.
einseitige Interpretation der paulinischen Mahnung zurechtzurücken und die

Konsequenzen für die Frage der Zulassung zur Herrenmahlfeier aufzuzeigen
oder zumindest anzudeuten.5 Die Argumentationslinie lässt sich in folgenden
Punkten zusammenfassen:

(1) Im Vorfeld der neuerlichen Uberlieferung des Einsetzungsberichtes an
die Kirche von Korinth (I Kor 11,17-34) tadelt Paulus diese Ortskirche wegen
der Art und Weise, wie das Herrenmahl gefeiert wird. Der Begriff ouvép^opat
prägt 11,17-20, er wird in 11,33.34 nochmals aufgenommen. Schon daraus ist
erkennbar, worauf die paulinische Kritik zielt. Die Konkretisierung der in
11,18f. genannten Spaltungen in den anschliessenden Versen 11,20-22
verweist auf das Anliegen des Verfassers. Paulus benennt die sozialen Unterschiede,

die in der gegensätzlichen Mahlsituation der Teilnehmerinnen und
Teilnehmer (hier Hunger, dort Trunkenheit) zu Tage treten. Er rügt überdies,
dass das Essen der Herrenspeise mit einem Sättigungsmahl verwechselt wird
und plädiert dafür, diese verschiedenen Essvorgänge auseinanderzuhalten.
Kurz gesagt: Was Paulus kritisiert, ist der Modus der Feier.

(2) Die Zitation des Einsetzungsberichtes (11,23-26) ist dann als entsprechende

Mahnung an die Kirche von Korinth zu verstehen. In der Orientierung

daran, was «der Herr Jesus in der Nacht, in der er übergeben wurde» im
Kontext des letzten Mahles gesagt und mit seiner Tischgemeinschaft getan
hat, entscheidet sich die «Würdigkeit» des Essens und Trinkens des Brotes
und des Bechers des Kyrios. Sie bezieht sich auf die ordnungsgemässe Gestaltung

der Herrenmahlfeier, also auf eine Vermeidung von Zuständen und
Verhaltensweisen bei der Zusammenkunft zu dieser Mahlfeier, durch die einzelne
Personen diskriminiert oder vorwiegend in ihrer sozialen Situation blossge-

te lesen: [I Kor 11,29]...», in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen

Lehrentscheidungen, hg.v. P. Hünermann, Freiburg 371991, hier n. 1646.
4 Siehe dazu Katechismus der Katholischen Kirche, München u.a. 1993, n. 1385: «Um

dieser Einladung (d.i.: zum Kommunionempfang) zu folgen, müssen wir uns auf diesen

hohen, so heiligen Moment vorbereiten.» Der hl. Paulus fordert zu einer
Gewissenserforschung auf: [Zitat I Kor 11,27-29] Wer sich einer schweren Sünde
bewusst ist, muss das Sakrament der Busse empfangen, bevor er die Kommunion
empfängt.» (Hervorhebung im Text). Vgl. so auch das Schreiben der Kongregation für die
Glaubenslehre an die Bischöfe der Katholischen Kirche über den Kommunionsempfang

von wiederverheirateten geschiedenen Gläubigen, Rom, ohne Datum (publiziert
am 14. Oktober 1994), hier n. 6.

5 Unwürdiger Kommunionempfang. 1 Kor 11,27 als Vorwand für Marginalisierungen,
in: Randfiguren in der Mitte, FS H.J. Venetz, Luzern 2003, 183-192.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 109

stellt werden. Der Kontext (11,17-22) wie der Textduktus und die Textstrategie

lassen diese Aussageabsicht erkennen.
(3) Diese Sicht des Textabschnitts wird durch die Bedeutung des Begriffs

àvaÇicoç (11,27) erhärtet. Dabei ist zunächst die adverbielle Stellung des
Terminus zu beachten. Er gibt also Aufschluss über das Essen und Trinken und
nicht über die subjektive Disposition der einzelnen Mitfeiernden.

Überdies hat der Begriff àvâÇtoç keine moralische Konnotation (also etwa
im Blick auf persönliche Sündhaftigkeit, Schuld o.ä.),6 sondern er gehört in
den Bereich der allgemeinen Rechtssprache, cxçioç drückt eine Ausgewogenheit

und Angemessenheit aus, eine Verhaltensweise, die einem Sachverhalt
oder einer Gegebenheit entspricht und ihr Rechnung trägt - so der
übereinstimmende lexikalische Befund.7

Daraus ergibt sich, dass aus I Kor 11,27 lediglich eine Ermahnung hinsichtlich

der Begleitumstände für die Feier des Herrenmahls, nicht aber ein Argument

bezüglich der Zulassungsfrage abgeleitet werden kann. Dieser Befund
deckt sich mit dem Aussageakzent eines zweiten biblischen Textes, der in der
römisch-katholischen liturgischen Tradition zu diesem Thema eine wichtige
Rolle spielt8: Es ist der in Q (Mt 8,8, vgl. Lk 7,6b-7) überlieferte Einspruch des

Hauptmanns von Kafarnaum, als Jesus seine Absicht bekundet, in sein Haus
zu kommen. Was diesen Mann beunruhigt, ist ja nicht seine persönliche
Schuldhaftigkeit und in diesem Sinne seine Unwürdigkeit, sondern das zutreffende

Empfinden, dass er, obwohl Hundertschaftsführer, der Persönlichkeit
Jesu von Nazaret nicht angemessen begegnen kann. Der im Mund des Mannes
formulierte Kommentar (Mt 8,9; Lk 7,8) verdeutlicht diese Sichtweise.9

6 Auch nicht, wenn man ihn zu kultischen Reinheitsvorschriften in Bezug setzt, wie es

H.J. Klauck versucht hat: Herrenmahl und hellenistischer Kult (NTA NF 15), Münster

21982, hier 324. Kritisch dazu W. Schräge, Der erste Brief an die Korinther, Bd. 3

(EKK 7), Zürich 1999, 48 mit Anm. 567.569. Vgl. zum Problembereich D. Zeller,
Gedächtnis des Leidens, in: Vorgeschmack, FS Th. Schneider, Mainz 1995, 115-124,
hier bes. 119-122.

7 Siehe âÇioç, àvàÇioç (W. Foerster), ThWNT I, Stuttgart 1933, 378-379; H.G. Liddell,
R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 91982, 114; d^toç - axios (P. Trümmer),
EWNT I, Stuttgart 1980, 271-272; Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften
des Neuen Testaments und der frühchristlichen Literatur von Walter Bauer. Hg.v. K.
und B. Aland, Berlin 61988, 115.154f.

8 Vor dem Empfang der Eucharistie beten Priester und Gemeinde gemeinsam: «Herr,
ich bin nicht würdig, dass du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so
wird meine Seele gesund»: Die Feier der heiligen Messe. Messbuch. Authentische
Ausgabe, Einsiedeln u.a. 1981, 521.

9 Der bei Mt 8,8 verwendete Begriff [oùk eipi] imvoç entspricht der Grundbedeutung
von âÇtoç. Lk 7,4 unterstreichen die Umstehenden gegenüber Jesus die Angemessenheit

der Bitte des Mannes ILyovteç ort â^ioç ècmv) unter Hinweis auf den durch
ihn erfolgten Bau der Synagoge (Lk 7,5). Der Mann sieht es als nicht angemessen an,
Jesus persönlich entgegenzutreten, sondern schickt Freunde zu ihm (7,7: 8io où8e èp-



110 WalterKirchschläger

Nun kann dieses Ergebnis ja wohl nicht bedeuten, Paulus hätte sich lediglich

mit Verfahrensfragen bezüglich der Herrenmahlfeier beschäftigt, und er,
bzw. die frühe Kirche hätten die prinzipielle Frage der Zulassung unbeachtet
gelassen.10 Wenn aber von ethischen Faktoren im Blick auf die Zusammensetzung

der Mahlgemeinschaft nicht die Rede ist, wo sind dann die
entsprechenden Kriterien zu finden, wie sind sie biblisch abzuleiten bzw. zu
begründen und sodann zu benennen? Diesem Fragebereich möchte ich mich
zuwenden.

Vorweg könnte eingewendet werden, die Fragestellung gehe über das Pro-
blembewusstsein der frühen Kirche in der biblischen Zeit hinaus. Aber gerade
der Tadel und die Ermahnung, die in I Kor 11,17-34 überliefert sind, lassen

auf die Aufmerksamkeit schliessen, die Paulus der Feier des Herrenmahls widmet.

Dennoch könnte es sehr wohl sein, dass die Zulassungsfrage so selbstverständlich

und klar geregelt war, dass es keiner weiteren ausdrücklichen
Erläuterung dafür bedurfte - zumindest nicht in schriftlicher Form.11 Umso eher
muss dann diese Einzelfrage aus dem gesamten Kirchenverständnis der frühen
Kirche ableitbar sein.

2 Die Taufe als Zulassungsgrund zur Feier des Herrenmahls

Uber die Zusammensetzung der frühkirchlichen Mahlgemeinschaft bei der
Feier des Herrenmahls liegen aus den neutestamentlichen Schriften keine
konkreten und ausführlichen Angaben vor. Selbst hinsichtlich der
Mahlgemeinschaft beim letzten Mahl Jesu muss eine prinzipielle Offenheit gewahrt
bleiben.12 Es besteht lediglich die Möglichkeit, anhand verschiedener
Beobachtungen zu mehreren Textpassagen entsprechende Schlüsse zu ziehen. Die-

cruTÔv T^icoact rcpôç oè éMJeïv Zum Textverständnis siehe St.R. Johnson, Q 7:1-10.

Documenta Q, Leuven 2002, 283-305. Zur Bedeutungsähnlichkeit von txavôç und
âÇioç vgl. auch Lk 3,16 mit Joh 1,27.

10 Die Beharrung auf dem Ausschluss des Blutschänders (I Kor 5,1-13) könnte u.U. auch
in diesem Zusammenhang gesehen werden. Die Wendung tœ totoutcp pr|8è cruveaGietv

(5,11), auf jede Form gemeinsamen Essens bezogen, verdeutlicht die prinzipielle
Trennung, die auf Anweisung des Paulus zu vollziehen ist - wobei eine Gemeinschaft im
Herrenmahl dann als Konsequenz wohl auch verwehrt wird. Vgl. so W. Schräge, Der
erste Brief an die Korinther, Bd. 1 (EKK 7), Zürich 1991, 393-394; H.J. Klauck, 1.

Korintherbrief (NEB 7), Würzburg 1984, 83-84; J. Kremer, Der Erste Brief an die
Korinther (RNT), Regensburg 1997, 109. Der Textabschnitt zeigt, dass die frühe Kirche

prinzipiell Grenzen kannte und diese auch zog.
11 Es zeigt sich ja, dass das Interesse an dieser Fragestellung ab dem 2. Jh. n.Chr.

zunimmt; siehe dazu unten Abschnitt 3.
12 Entsprechende Überlegungen siehe bei W. Kirchschläger, Zur Frage der Gottesdienst¬

gemeinschaft, HID 49 (1995) 227-238, hier bes. 231-233 mit Anm. 25.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 111

se Methode des «Bündelarguments» bewährt sich auch deswegen, weil damit
die Basis und Tragfähigkeit einer weiterführenden Überlegung erweitert und
somit verstärkt wird - kann die Unsicherheit in einzelnen Punkten ja durch
die Gesamtperspektive und durch die gemeinsame Aussagerichtung aufgefangen

werden. Das Ergebnis dieses argumentativen Puzzles kann als These
vorangestellt werden:

Schon in derfrühen Kirche gilt die Taufe als Zulassungs- und -Ermöglichungs-
grundfür die Feier des Herrenmahls.

Diese These soll nun durch verschiedene Zugänge und Überlegungen zum
biblischen Befund als zutreffend und akzeptierbar erwiesen werden.

2.1 Wenn nicht in Abrede gestellt wird, dass zwischen dem letzten Mahl Jesu
und seiner sonstigen Mahlpraxis Kontinuität besteht, und wenn ebenso

vorausgesetzt wird, dass sich die frühe Kirche an diesem jesuanischen Mahlverhalten

orientiert hat, ist generell von einer eher offenen Tendenz hinsichtlich
der Zusammensetzung der Mahlgemeinschaft für das Herrenmahl auszugehen.

Dann ist an der «offenen Tischgemeinschaft»,13 die Jesus selbst praktiziert

hat, anzusetzen und auf eine ähnliche Grundhaltung bei der Feier des

nachösterlichen Herrenmahls zu schliessen.14 Gemäss Lk 7,33f. ist diese offene

Grundhaltung Jesu sogar ein Unterscheidungszeichen seiner Verkündigung

und Lebensweise,15 die ihn deutlich von Johannes dem Täufer abhebt.

13 Die Wortverbindung stammt von F. Annen, «Sie hielten fest am Brotbrechen» (Apg
2,42), in: Sonntag - der Kirche liebstes Sorgenkind, Zürich 1982, 102-122, hier 115.

14 Die (systematisch-theologische) Gegenposition vertritt K. Koch, Eucharistie, Fri-
bourg 2005, hier 44-47, indem er sowohl Kontinuität zur vorösterlichen Mahlpraxis
Jesu wie auch das Mahl-Verständnis der Herrenmahlfeier zugunsten von deren
Opfercharakter in Abrede stellt. Gerade der von Koch postulierte «Ansatzpunkt für die
urchristliche Gestaltung des Vermächtnisses Jesu» (45), nämlich das Ostergeschehen,
spricht gegen eine solche Abgrenzung. Demgegenüber betont z.B. Th. Söding zu
Recht die Mehrdimensionalität der urchristlichen Feier unter der Perspektive ihres
Gedächtnischarakters. Söding benennt konkret: Eucharistie, Opfer, Mahl, Ritus,
Kult, und versucht so eine Synthese der biblisch belegbaren Aspekte: Siehe Th.
Söding, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» Das Abendmahl Jesu und die Eucharistie
der Kirche nach dem Neuen Testament, in: Eucharistie. Positionen katholischer
Theologie, Regensburg 2002, 11-58, hier 42-49. Die Kontinuität der Mahlpraxis Jesu
mit der frühen Kirche wurde jetzt herausgearbeitet von H. Stettberger, Mahlmetapho-
rik im Evangelium des Lukas, Münster 2005, zusammengefasst 197-199; vgl. auch G.
May, The Lord's Supper: Ritual or Relationship? Making a Meal of it in Corinth, Part
1: Meals in the Gospels and Acts; Part 2: Meals at Corinth, RTR 60 (2001) 138-150; 61

(2002) 1-18.
15 H. Schürmann spricht - allgemein bezogen auf den Habitus Jesu - von einer «Sym¬

bolhandlung», die ein «eschatologisches Erfüllungszeichen» darstellt: Jesus. Gestalt
und Geheimnis, Paderborn 1994, 136. Ebd. 149 führt er diese Linie zum letzten Mahl
Jesu weiter; in diese Richtung geht auch M. Theobald, Das Herrenmahl im Neuen
Testament, ThQ 183 (2003) 257-280.



112 WalterKirchschläger

Anders als dieser, der «kein Brot isst und keinen Wein trinkt», verhält sich
Jesus: «Er isst und trinkt» und handelt sich so den Vorwurf ein, «ein Fresser und
Säufer, ein Freund der Zöllner und der sündigen Menschen» zu sein (vgl. Lk
7,33f.). Gemäss dem Wort von den Kranken, die den Arzt brauchen (vgl. Mk
2,17) erweist sich Jesus all jenen gegenüber offen und aufnahmebereit, die seine

(Tisch-)Gemeinschaft suchen. Dass er diese je zurückweist, ist in den
Evangelien nicht belegt.16

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass die frühe Kirche
generell die Frage einer Mahlgemeinschaft auf sehr grundsätzlicher Ebene angesetzt

hat. So entzündet sich an der Nichtgewährung der Mahlgemeinschaft
der Konflikt in Antiochien (vgl. Gal 2,11-18).17 Andererseits wird nach der
Darstellung der Apg Petrus nach der Begegnung mit Kornelius und seinem
Hause nicht wegen dessen Taufe getadelt, sondern wegen seiner Tischgemeinschaft

mit den Heiden (Apg 11,3).18

Wollte man dem letzten Mahl Jesu also einen gänzlich anderen Charakter
zuschreiben, als die vorösterliche Mahlpraxis Jesu erkennen lässt, hiesse das,

in der Persönlichkeit Jesu einen Bruch zu postulieren. Dafür gibt es allerdings
keine biblischen Indizien, im Gegenteil: Der biblische Befund zeigt vielmehr,
dass sich im letzten Mahl Jesu das gesamte Profil seiner Persönlichkeit, seine
Proexistenz angesichts der Schwellensituation des bevorstehenden Todes und
seiner ungeminderten Hoffnung auf seinen Gott nochmals bündelt und
verdichtet.19 Im letzten Mahl Jesu wird nochmals deutlich, warum und wofür
Jesus gelebt hat, wofür er bereit ist, in den Tod zu gehen, welche Hoffnung ihn
in dieser Grenzsituation trägt. In Kontinuität zu seiner gesamten bisherigen
Existenz bringt Jesus in diesem Mahl seine Sendung, sein Selbstverständnis,
sein bisheriges Leben auf den Punkt.20 Auch dieses letzte Mahl ist ein Mahl
mit Menschen, die seine Nähe suchen und die einzig durch diese ihnen ge-

16 Siehe dazu Kirchschläger, Gottesdienstgemeinschaft, 228-233.
17 F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK 9), Freiburg 1974, hier 423, spricht in diesem

Zusammenhang vom oweoSieiv als dem Ausdruck eines «offenen Systems» von Kirche

in Weiterführung der Mahlpraxis Jesu. Siehe dazu auch H.J. Klauck, Eucharistie
und Kirchengemeinschaft bei Paulus, in: Gemeinde - Amt - Sakrament, Würzburg
1989, 331-347, hier 341-342.

18 Vgl. in diesem Zusammenhang auch das entsprechende Bildthema der Vision des

Petrus Apg 10,9-23a.
19 Vgl. Söding, Gedächtnis, 18-30; W. Kirchschläger, Die Entwicklung von Kirche und

Kirchenstruktur zur neutestamentlichen Zeit, in: Aufstieg und Niedergang der
römischen Welt 11,26.2, Berlin 1995, 1277-1356, hier 1301-1304; ders., Jesus Christus -
Retter der Welt. Eine biblische Hinführung, Konferenzblatt Brixen 108 (1997) 99-136,
hier 119-122.

20 W. Kirchschläger, Hat Gott seinen Sohn in den Tod gegeben? Zum biblischen Ver¬
ständnis von Erlösung, in: Erlöst durch Jesus Christus (ThBer 23), Fribourg 2000, 29-

70, hier 58.62f.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 113

schenkte Gemeinschaft mit Jesus für die Mitfeier und für diese Mahlgemeinschaft

gerüstet sind.
In Fortführung dieser Linie21 ist also für eine offenere Zulassungspraxis

zur Herrenmahlfeier zu plädieren. Argumentativ kann sie durch die
Grundhaltung Jesu abgesichert werden und die Zulassung zur Herrenmahlfeier von
der Grundeinstellung der Menschen, welche Jesus «umdrängen» wollen, «um
ihn zu hören» (so Lk 15,1), abhängig machen. Die Feier des Herrenmahls ist
sodann - in analoger intensivierender Weiterführung von Lk 15,lf. -
Ausdruck der Aufnahme solcher Menschen durch Jesus, bzw. durch den erhöhten

Herrn und sichtbares Zeichen der Bereitschaft zur Tischgemeinschaft mit
ihnen.

Ein Kriterium für diese grundsätzlich Jesus Christus zugewandte Haltung
von Menschen ist noch näher zu bestimmen. M.E. muss es in der
Taufentscheidung geortet werden. Denn darin bringen Menschen ihren Glauben an
den auferstandenen und erhöhten Herrn zum Ausdruck, verbunden mit ihrer
Absicht und Bereitschaft zur Schicksalsgemeinschaft mit ihm.22 Gerade diese
Suche und Absicht aber ist aus der Perspektive des jesuanischen Wirkens
entscheidend. Im Taufgeschehen wird in der nachösterlichen Kirche jene Dimension

und Intensität von Christusgemeinschaft zum Ausdruck gebracht, die im
vorösterlichen Jesusgeschehen am intensivsten in den verschiedenen Mahlepisoden

erkennbar ist. Es ist also auch folgerichtig, dass diese Christusgemeinschaft

in der nachösterlichen Feier des Herrenmahls mit jenen aktualisiert
und konkretisiert wird, in denen sie bereits konstitutiv grundgelegt ist.

Aus vorösterlicher Sicht ist diese hier beabsichtigte und erkennbare
Gemeinschaftsperspektive am klarsten und zugleich am eindringlichsten eben in
Mk 2,17 und Lk 15,1 fokussiert. Der Lk 15,2 von Pharisäern und Schriftgelehrten

ausgedrückte Vorwurf muss dann in Kauf genommen werden.

21 Vgl. dazu Söding, Gedächtnis 21-26, bes. 23: «Das letzte Abendmahl Jesu ist der kon¬
zentrierte Abschluss in der Reihe dieser Gastmähler - und ein neuer Anfang.»

22 Siehe O. Hofius, Glaube und Taufe nach dem Zeugnis des NT, ZThK 91 (1994) 134-

156; G. Theissen, Die urchristliche Taufe und die soziale Konstruktion des neuen
Menschen, in: Transformation of the Inner Self in Ancient Religions (SHR 83), Leiden

1999, 87-114; ; J. Groenwald, The foundation, value and meaning of baptism in
the New Testament, HTS 59 (2003) 367-383; D.F. Wright, The Baptismal Community,

BS 160 (2003) 3-12.
Man kann zwar - systematisch gesprochen - sagen, «die apostolische Eucharistie [sei]
nicht das (Sakrament der Versöhnung>. Dieses wird vielmehr vorausgesetzt.»; so Koch,
Eucharistie, 45 [Hervorhebung im Text]. Dann darf aber nicht übersehen werden,
dass aus neutestamentlicher Sicht diese Versöhnung im in der Taufe zugesprochenen
und gewirkten cmv Xpiaxrâ geschehen ist, das im Ostergeschehen in Kontinuität zum
Wirken Jesu seine Ermöglichung hat.



114 Walter Kirchschläger

2.2 Paulus spricht erneut in I Kor reflektierter über diesen Sachverhalt.

Eingangs der Entwicklung des Bildes vom Leib Christi in I Kor 12 stellt er einen

Bezug zwischen Taufe und Leib Christi her:

I Kor 12,13

Kai yàp èv èvi ixveupaxi Denn in einem Geist

fllislç Jtâvreç eiç ëv awpa EpartxiaGrpEV, sind wir alle in einen Leib getauft,
e'ixe 'IouSaToi e'îxe "E'kXr\ve.q seien es Juden, seien es Hellenen,
e'ixe ôoù/.oi e'ixe ÈkeuOepoi, seien es Sklaven, seien es Freie,
Kai jxdvxeç ëv nveüpa èreoxlaGripev. und alle sind wir mit einem Geist

getränkt.

Taufe heisst in dieser metaphorischen Sprache Eingliederung in den
Herrenleib. Das verbindende Element ist das Wirken des einen Geistes, durch den
der eine Leib des Herrn konstituiert wird.23 Die Einführung in das Verständnis

der Gnadengaben in I Kor 12,4-11 mit der durchgehaltenen Spannung von
Vielfalt und Einheit steht dafür im Hintergrund.

Diese Bezugsetzung von Taufe und Kirche als Leib des Herrn besagt im
Blick auf die vorliegende Fragestellung allein noch nichts. Hier kann
allerdings der Blick auf I Kor 10,16b-17 weiterhelfen. Denn in dieser Passage
interpretiert Paulus die Besonderheit des Tisches des Herrn gegenüber dem Tisch
des Götzenopfermahles als dem Tisch der Dämonen (so 10,21). Das Spezifische

benennt er in der Koivcovia-stiftenden Dimension dieser besonderen
Mahlfeier24:

IKor 10,16b-17:

16bx6v äpxov öv kX.W|jev,

oùx'i Koivcovia xoù aopaxoç xoü Xpicxoû èaxiv

17öxi eiç âpxoç,
ëv aœga oi 7xoX.koi èapev,
oi yàp jtàvxeç èk xoû évôç äpxou gexe^ogev.

das Brot, das wir brechen,
[ist es] nicht Gemeinschaft mit dem

Leib Christi?
17Denn ein Brot,
ein Leib sind wir, die vielen,
denn wir alle haben Teil an dem einen

Brot.

Paulus spielt mit den aus der Herrenmahl-Paradosis bekannten und semantisch

belegten Begriffen âpxoç und acopa. Mittels âpxoç spricht er den
Mahlkontext an; die Betonung des Brotes (10,17) bringt die Idee der Kotvrovia nochmals

nahe, von der schon 10,16 die Rede war. Durch die semantische Substi-

23 Siehe dazu Wiek, Gottesdienste, 208f.212f., sowie Klauck, Herrenmahl, 333-337.

Wenn man mit Klauck in I Kor 12,13 Kai jtàvxeç ëv Jtveùga ETCoxiaOrpEv eucharistiebezogen

liest, wird die Verknüpfung von Taufe und Herrenmahl als Kirche konstituierende

Akte noch deutlicher.
24 Siehe dazu Wiek, Gottesdienste, 196-202; Klauck, Eucharistie, 332-337.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 115

tution von rap-uoç zu cxöpa (10,17ab), die der Verfasser mit einem Gemeindebezug

versieht (oi rcoZZot eopev), verlässt der Verfasser den unmittelbaren
Sprechkontext und öffnet den Blick auf die Kirche, in die er sich selbst mit
einbezieht (1. Person Plural).25

Im vorliegenden Zusammenhang bedeutet dies: Die Rede von dem einen
Leib, in den die Christinnen und Christen von Korinth in der Kraft des Geistes

hineingetauft sind, ist in Verbindung zu setzen mit dem Herrenleib als

der Gabe und Speise der Herrenmahlfeier. Die Textpassage in I Kor 10 er-
schliesst einen Blick auf die ekklesiologische Dimension der Herrenmahlfeier.
Sie ist - so zeigt der Blick auf I Kor 12 - der Ernstfall von Taufe und die
Aktualisierung der Taufwirklichkeit im Lebensalltag der Getauften.26

Die Gemeinschaft, die dieses Mahl feiert, setzt sich also aus der Gemeinschaft

der Getauften zusammen, oder - anders gesagt: Das Kriterium, um dieses

Mahl der Kotvcovia mit Christus (und untereinander) zu feiern, ist die Taufe.

Ein solches Verständnis ist bündig mit der Dimension von Zuordnung zu
Jesus Christus und personaler Schicksalsverbundenheit der Getauften mit
Christus. Dies kommt in der Taufunterweisung von Rom 6, insbesondere im
dort wiederkehrenden oùv Xpicrcco (oder ähnlich) und in der metaphorischen
Deutlichkeit einer Rede vom [neuen] Sklavendasein der Christin und des

Christen (6,12-23, bes. 6,22) deutlich zum Ausdruck.27

2.3 Die aus dem paulinischen Textbefund abgeleitete Sichtweise, durch welche

die Taufe als das entscheidende Zulassungskriterium zur Herrenmahlfeier
erkennbar wird, kann zusätzlich durch die in Q überlieferte Parabel vom
königlichen Hochzeitsmahl begründet werden (Mt 22,1-10.11-14; Lk 14,15-
24). Da die geladenen Gäste nicht kommen (wollen), schickt der König seine

Diener aus. Sie sollen «wen immer sie finden» (oaouç èàv cuprite) zum Fest
einladen (Mt 22,9). Ausdrücklich wird festgehalten, dass die Diener des Kö-

25 J. Roloff beschreibt diese Transformation mit den Begriffen «soteriologisch-sakramen-
tal» (I Kor 10,16) und «ekklesiologisch» (10,17): Die Kirche im Neuen Testament

(GNT 10), Göttingen 1993, 100-102, Zitate 101. Vgl. dazu auch N. Baumert, Kotvtovia
xoü a'i|ratoç toü Xpiaton - 1 Kor 10,14-22, in: Studien zu den Paulusbriefen (SBAB
Neues Testament 32), Stuttgart 2001, 43-48, hier bes. 48; G. Bornkamm, Herrenmahl
und Kirche bei Paulus, in: Studien zum Neuen Testament, München 1985, 270-308.

26 «In V. 17 liegt somit der ekklesiologische Leib-Christi-Begriff vor, mit dem Paulus in
Kap. 12 in dem bekannten Leib-Gleichnis weiterarbeiten wird.» So Klauck, Eucharistie,

335.
27 Siehe u.a. H. Boers, The Structure and Meaning of Romans 6:1-14, CBQ 63 (2001)

664-682; J.S. Viard, Obéissance ou liberté? Redécouverte structurelle de Rm 6,15-23,
ScEs 54 (2002) 351-366; des weiteren W. Kirchschläger, Was bedeutet: Jesus Christus
hat uns erlöst?, in: Das Phänomen des Bösen, Luzern 1990, 97-113, hier 97-100.107-
111.



116 WalterKirchschläger

nigs «Böse und Gute» (Mt 22,10:7tovripot>ç te mi àyaGouç - man beachte die
Reihenfolge) finden.

Im MtEv folgt in 22,11-14 eine Weiterführung. Der König entdeckt bei
seinem Rundgang unter den Gästen einen Mann ohne hochzeitliches Gewand.
Dieser soll auf Befehl des Königs vom Fest weggewiesen und an den Ort der
Verdammnis gebracht werden. Diese Passage provoziert den Einspruch der
Leserin und des Lesers. Das Paradoxon löst sich erst auf, wenn das dem Gast
fehlende Kleid entsprechend gedeutet werden kann. Nach U. Luz ist es auf
den «Gehorsam gegenüber dem <Willen des Vaters> (21,31)» zu interpretieren.28

Man könnte aber auch fragen, ob die von Paulus auf die Taufe bezogene
Metapher des Anziehens eines Gewandes (so Gal 3,27, vgl. Rom 13,14), die in
der Paulusschule weitergeführt wird (vgl. bes. Kol 3,5-11.12; Eph 4,24), nicht
allgemeines frühchristliches Vorstellungsgut geworden war29 und so für die
Leserinnen und Leser des MtEv durchaus einen Assoziationshintergrund
abgegeben haben könnte.30 Wird diese Überlegung weiter verfolgt, so geht zwar
die Einladung des Königs an die vielen Menschen ohne Ansehen ihrer persönlichen

Würde. Wirklich teilnehmen an diesem endzeitlichen Mahl können
aber nur jene, die die dafür notwendige Grunddisposition mitbringen. Diese
wird in dem besonderen Gewand zum Ausdruck gebracht. Über dessen
Herkunft muss das Gleichnis nicht sprechen, weil seine Bedeutung als bekannt

vorausgesetzt werden konnte. Wer es nicht trägt,31 wird trotz der zuvor
ergangenen Einladung aus der Tischgemeinschaft entfernt.32

28 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 3 (EKK 3), Zürich 1997, 245.
29 Hintergrund dafür könnte Jes 61,10 sein, wo es in Bezug auf Zion heisst: «Er [Gott]

kleidet mich in Gewänder des Heils, er hüllt mich in den Mantel der Gerechtigkeit.»
Siehe das Motiv auch äthHen 62,16 sowie in abgewandelter Form slavHen 9,1. In
bShab 153a wird zu Koh 9,8 («Zu jeder Zeit mögen deine Kleider weiss sein ...») ein
Gleichnis von R. Johanan b. Zakkaj über ein königliches Mahl überliefert, bei dem
die Eingeladenen je nach ihrer Kleidung unterschiedlich behandelt werden. Das Motiv
ist also insgesamt kontextuell gut vorbereitet. Im Gesamtzusammenhang kann auch
auf Lk 15,22 verwiesen werden: Der Vater befiehlt, seinen zurückgekehrten jüngeren
Sohn neu einzukleiden - Ausdruck seiner Umkehr und (zusammen mit Ring und
Sandalen) seiner Reinvestitur in die Sohnschaft. So vorbereitet, kann er mit dem Vater
das Festmahl seines Neu-Lebens und seines Gefunden-Werdens (Lk 15,24) feiern.

30 Luz verweist in der Darstellung der Wirkgeschichte darauf, dass Augustinus den ent¬

sprechenden Bezug zur Taufe hergestellt hat, später nochmals Thomas von Aquin.
Siehe Luz, Matthäus, 248f.

31 Dabei ist nicht an ein passives, statisches Gekleidet-Sein zu denken, sondern eher an
eine (neue) Lebenshaltung, die hier bildhaft im Gewand zum Tragen kommt. So deutet

J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, Bd. 2 (HThK 1,2), Freiburg 1988, 241, das

Gewand als Ausdruck für das «Tun der Gerechtigkeit», das dem blossen Hören des

Wortes gegenübergestellt ist (vgl. Mt 7,24-27). Auch das paulinische Bild vom
Christus-Anziehen hat eine prozesshafte Dimension.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 117

2.4 Schliesslich kann ein weiterer Zugang zur grundlegenden Bedeutung der
Taufe als Kriterium für die Mitfeier des Herrenmahls anhand der Hinweise
über das Leben der Urkirche in Apg 2 geschehen. Uber jene, die gläubig
geworden waren, berichtet Lukas u.a., dass sie «tagtäglich in den Häusern das

Brot brachen» (Apg 2,46). kcx0' ijpépav darf nicht gepresst werden, es ist eher
als eine Aussage über die Regelmässigkeit und Selbstverständlichkeit zu
verstehen. Dies ist hervorzuheben, da die Wendung vom Brechen des Brotes hier
wie auch sonst als auf das Herrenmahl bezogene Terminologie einzuordnen
ist. Das ergibt sich nicht nur aus dem Kontext, da in Apg 2,46b erneut und
gesondert auf die gemeinsame Einnahme von Speise hingewiesen wird; es

entspricht auch dem Gesamtbefund der entsprechenden Wendung KAàatç toù
dptou, bzw. kAcko töv dptov.33

Wenn man diese Notiz aus dem ersten Sammelbericht über das Leben der
Kirche von Jerusalem im Textzusammenhang mit dem zuvor dargestellten
Pfingstgeschehen (Apg 2,1-41) liest, sind als Subjekt jene Menschen erkennbar,

die am Pfingsttag aufgrund des Geschehens und der Petruspredigt «das

Wort aufgenommen» und sich taufen hatten lassen (Apg 2,41). Gemäss der

Darstellungslinie des Lukas gelten also die Aussagen von Apg 2,42-46 von
jenen, die aufgrund der Verkündigung des Petrus das Wort aufgenommen
haben und sich gemäss der Anweisung des Petrus und der anderen Apostel taufen

liessen (vgl. Apg 2,37-40). Aus der Sicht des Lukas sind es also die etwa
3000 Personen, die am Pfingsttag getauft wurden und nunmehr die Kirche
von Jerusalem bilden. Eine andere Interpretation ist aufgrund des nahtlosen
Ubergangs zwischen Apg 2,41 und 2,42 gar nicht möglich.

Das bedeutet dann auch: Jene, die getauft sind, bilden in dieser Retrospektive

die auf die einzelnen Häuser/Hauskirchen verteilten Gruppen, die das

Herrenmahl feiern. Da für Lukas die Taufe Ausdruck und Zeichen für
persönliche Umkehr und geschenkte Wegnahme von Sünden ist, ist damit alle

Voraussetzung dafür gegeben, jene Grundvollzüge kirchlichen Lebens in
Kontinuität mit zu vollziehen, die Apg 2,42 exemplarisch und paradigmatisch
aufgezählt werden: die Lehre der Apostel, die Gemeinschaft, das Brechen des

Brotes und das Gebet.
Diese grundsätzliche Verankerung der Zulassung zur Herrenmahlfeier in

der Taufwirklichkeit bedeutet in keiner Weise einen Freibrief hinsichtlich des

persönlichen Bemühens um ethische Integrität. Im Gegenteil: Was Paulus z.B.

32 Auch E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthäus (NTD 2), Göttingen 31981, 274f.,
interpretiert in diese Richtung. Für ihn steht das Gewand für «so etwas wie eine neue
Seinsweise» (274, unter Hinweis auf Gal 3,27 und Kol 3,10).

33 Siehe dazu den entsprechenden semantischen Befund im NT, zusammengestellt bei

Kirchschläger, Gottesdienstgemeinschaft, 227f. mit Anm. 2, sodann auch Did 14,1;

IgnEph 20,2. Vgl. F. Montanini, La comunità primitiva come luogo culturale. Nota
da At 2,42-46, RivBib 35 (1987) 477-484.



118 Walter Kirchschläger

Rom 12,9-21 über die Dimension eines pneumatisch geprägten Lebens
schreibt, zeigt zur Genüge, dass die Wirklichkeit der Taufe aus seiner Sicht im
Leben des einzelnen Christen und der Christin eingeholt werden muss. Auch
die Zusammenfassung des Dekalogs im Liebesgebot (Rom 13,8-14) und die

Fortführung dieser Position in der Paulusschule (vgl. z.B. Kol 3,12-17) können

dies zur Genüge zeigen.34 Der «Glaube, der in Liebe gewirkt wird» (Gal
5,6), ist die selbstverständliche Konsequenz der in der Taufe geschenkten
Christusverbundenheit. Er wird in dieser Form auch im Herrenmahl proklamiert

und gefeiert und ist in dieser aktualisierenden Dynamik unverzichtbar.
Gerade darin liegt ja ein wesentliches Problemfeld der korinthischen Kirche,
dass ihr Stil der Herrenmahlfeier dem nicht Rechnung trägt.35

Gegenüber der gängigen Praxis verschieben sich allerdings die Akzente.
Der Blick konzentriert sich vor allem auf das grundlegend Wesentliche -
ohne damit das nachgeordnet Konkrete sogleich bagatellisieren zu wollen.
Bevor wir uns mit der allenfalls für mich jetzt auftretenden konkreten Schwierigkeit

meines [Lebens-]Weges (mein Versagen und meine Schuld mit
eingeschlossen) auseinandersetzen, gilt es ja, die grundsätzliche Richtungsgebung
anzumahnen und dafür zu sorgen, dass mein Leben die ursprüngliche
Einordung beibehält und aktualisiert.

Es muss nicht ausdrücklich betont werden: Mit der Taufe steht ein
zeichenhafter Vollzug im Zentrum der Kriteriologie und damit unserer
Aufmerksamkeit, der vielen christlichen Kirchen gemeinsam ist und sie über
anderes Trennendes hinweg zu verbinden vermag. Kann die hier entwickelte
Argumentation akzeptiert werden, ergeben sich daraus konkrete Folgerungen

für die auf Ökumene ausgerichtete Kirchenpraxis. Damit sind keineswegs
alle Probleme gelöst,36 aber es ist der Weg für eine konsensfähige Plattform
auf der Grundlage des neutestamentlichen Zeugnisses gewiesen.

3 Weiterführung

Nachdem der mögliche biblische Befund zur Frage nach der Zulassung zur
Herrenmahlfeier gesichtet und entsprechend gebündelt wurde, muss die
Fragestellung über den Rahmen der neutestamentlichen Schriften hinausgeführt

34 Vgl. Th. Söding, Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe bei Paulus (SBS 150), Stuttgart
1992, hier bes. 104-176; des weiteren W. Kirchschläger, Vor allem habt die Liebe.
Biblische Reflexionen zu einer antiindividualistischen Grundhaltung, Luzern 2004.

35 Siehe dazu jetzt u.a. M. Haarmann, «Dies tut zu meinem Gedenken», Neukirchen-
Vluyn 2004, 342-347; ähnlich Wiek, Gottesdienste, 228-232.

36 Gerade die von der römisch-katholischen Kirche in diesem Zusammenhang konse¬

quent angesprochene Frage der Legitimität der Leitung der Herrenmahlfeier ist hier
zu benennen. Vgl. dazu z.B. Koch, Eucharistie, 67-88.98-102.107-113.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 119

werden. So kann überprüft werden, ob es sich bei der hier vorgelegten
Interpretation um eine lediglich partielle Sicht handelt oder ob zumindest eine
gewisse Rezeption des herausgearbeiteten Kriteriums aufgezeigt werden kann.

Der Blick weitet sich in den Beginn der nachapostolischen Zeit im 2. Jh.37

Konkret sind jene Textpassagen zu überprüfen, die diesbezüglich in der Dida-
che und bei Justin überliefert sind.

3.1 In der Didache wird die Herrenmahlfeier mehrmals angesprochen38:

Did 9,5:

(xr|5eiç Sè (|>ayÉTC0 |xr)Sè tuéto) ànb xriç
eùxapicrdaç vprôv,
àXk' oi bci7mo0évT£ç elç övopa Kvpiov

Keiner aber esse oder trinke von
eurer Eucharistie,

ausser den auf den Namen des Herrn
Getauften.

Did 10,6:

e'i xtç âyioç eaxtv épxéa0a)
e'i xtç oùk eau, pExavoeixco

papava0a.

Wenn einer heilig ist, komme er.
Wenn er [es] nicht ist, kehre er um.
Maranatha.

Did 14,1-2:

Naxà KupiaKTiv 8è Kupiou cruvaxûévxeç

K^ctoate äpxov Kai EÙxapioxf|aax£,
tipoe^opokoyriadpEvoi xà Ttapanxcopaxa upcov,
07K0Ç Ka0apà r) 0uaia upcöv rj.

27tâç 8è extov xhv d|t(|)ißoXlav pexà xoü

Éxatpou avxoü
Ith at>v£X.0£TCû û|tlv, ëcoç ou SiaXXayâknv,
Iva |th Kotv(û0ri h 0ucha ùpôv.

Wenn ihr aber am Herrentag
zusammenkommt,

brecht das Brot und sagt Dank, nachdem
ihr eure Übertretungen bekannt habt,
damit euer Opfer rein sei.

2Keiner aber, der einen Streit mit seinem
Nächsten hat, soll mit euch
zusammenkommen, bis sie sich versöhnt
haben, damit euer Opfer nicht entweiht

werde.

Die Frage, ob die Anweisung von Did 9,5 auf das Gemeinschaftsmahl zu
beziehen ist oder das (sakramentale) Herrenmahl im Blick hat,39 kann hier

37 Vorweg muss für das Weitere ein grundlegendes methodisch-theologisches Kriterium
für die weitere Entwicklung und deren Bewertung in Erinnerung gerufen werden: Die
normativen Anfänge einer Traditionsbildung liegen im Verhalten Jesu und in der Praxis

der frühen Kirche. Diese Tradition kann sich in späterer Zeit natürlich entfalten;
sie muss sich aber - will sie sich nicht verselbständigen - in ihren wesentlichen
Elementen stets auf die Charakteristika ihrer Anfänge behaften und befragen lassen.
Siehe so Kirchschläger, Gottesdienstgemeinschaft, 227; ders., Bleibendes und
Veränderbares in der Kirche, in: Pfarrei in der Postmoderne? FS L. Karrer, Freiburg 1997,
129-139, hier 129-131.

38 Übersetzungen nach K. Niederwimmer, Die Didache, Göttingen 1989.



120 Walter Kirchschläger

ausgeklammert werden. Denn im ersteren Fall müsste die Passage im
vorliegenden Zusammenhang nicht berücksichtigt werden. Wird der zweiten
Deutungsvariante der Vorzug gegeben, so ist festzuhalten: Die Position des Dida-
chisten führt die von Paulus grundgelegte Position weiter. Die Taufe gilt als

Zulassungskriterium für die Feier des Herrenmahls. Anders als Did 7,1 wird
hier nicht auf einen trinitarischen Tauftitel verwiesen, sondern der Christusbezug

ins Zentrum gerückt (eiç övoua Kupiou).40 Hinter dieser klar abgrenzenden

Anweisung kann die gegenläufige Praxis einer zumindest gelegentlichen
Zulassung von Ungetauften vermutet werden, der der Didachist wehren
möchte.41

Wie wichtig diese Anweisung für den Didachisten ist, zeigt der in Did 9,5b
angefügte Beleg mittels eines Herrenwortes: Kai yàp 7t£pt xoûxo s'tpriKSv o

KÛptoç pf| Scots tô ayiov xotç kugL Das mehrfach überlieferte Logion (neben
Mt 7,6 und EvThom 93 vgl. die Applikation in Mk 7,27 par Mt 15,26)
erscheint als eine generelle Anweisung zur Achtsamkeit, die auch hier Anwendung

finden soll.
Did 10,6b bildet nach der vorangegangenen Schlussbenediktion zur Mahlfeier

(Did 10,1-5) und einer ohne Uberleitung angeschlossenen hymnischen
Ausweitung in eine eschatologische Perspektive (Did 10,6a) eine unvermutet
angefügte Einladung. Der disziplinarisch klingende Unterton ist nicht
überhörbar. Dennoch vermittelt das abschliessende papavaGü einen positiven,

erneut eschatologisch ausgeweiteten Akzent der Hoffnung, ctytot als

Bezeichnung für die Christinnen und Christen als Getaufte lässt sich bereits aus
I Kor 1,2 in Verbindung mit I Kor 6,11 erschliessen.42 Der Terminus gilt als

allgemeine Bezeichnung für jene, die zur Kirche gehören, wobei der entsprechende

Hintergrund der Jüdischen Bibel und Tradition wohl Einfluss genommen

hat.43

Da aytoç nicht im ethischen Sinn zu verstehen ist, kann in diesem
grundsätzlichen Bezugsrahmen das entgegengesetzte et xtç oük ècxtv pexavoetxco

39 Die Frage ist kontrovers. Siehe die Diskussion der Möglichkeiten bei Klauck, Herren¬
mahl, 262-263; Niederwimmer, Didache, 191, tendiert zur zweiten Alternative.

40 Siehe so der Sache nach in ähnlichen Wendungen Apg 1,38; 8,16; 10,48; 19,5.
41 So R. Knopf, Die Lehre der Zwölf Apostel (HNT 17), Tübingen 1920, z.St.
42 Das verbindende Element ist das Verb àyiàÇco, das in I Kor 6,11 zur Umschreibung

der Taufwirklichkeit verwendet wird (hyidaOrixe) und in I Kor 1,2 als (substantiviertes)

Partizip die Würde der Glaubenden in Korinth ausdrückt (ryyiaopévoiç èv Xpiatô
'It|aoü).

43 Vgl. die Rede von der kLtitü àyia in Lev 23,2-44 (dort 9mal als Bezeichnung für das

zusammengerufene Volk), sowie z.B. die Selbstbezeichnung der Mitglieder der Qum-
rangemeinschaft als «Heilige»: 1QS 4,18.20; 11,8; lQSb 1,5 und öfters. Vgl. dazu aytoç
hagios (H. Balz), EWNTI, Stuttgart 1980, 38-48, bes. 43-44.46-48. Überdies ist Did 4,2
in diesem Sinne zu verstehen: So Knopf, Lehre, 29; anders hier Niederwimmer, Didache,

136f. : Er deutet tù jipöccojia «äv orytcov in Did 4,2 auf die Lehrenden.



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 121

nicht mit «Busse tun»44 übertragen werden, Es ist im Sinne der optio
fundamentale hin auf eine christliche Existenz,45 also als Aufforderung zu einer
grundlegenden Umkehr zu interpretieren. Diese Umkehr meint dann keine
zusätzliche Disposition für die Herrenmahlfeier, sondern eine Besinnung auf
die geforderte grundsätzliche Lebensausrichtung, allenfalls ihren (Neu-)Vollzug.46

Did 14,If. nennt als Voraussetzung für die Feier des Herrenmahls erstmals

explizit ein Sündenbekenntnis,47 wobei die Gestaltung dieses Bekenntnisses
(als Gemeinde oder als öffentliches Bekenntnis des einzelnen) offen bleiben
muss.48 Damit ist eine Entwicklung in dieser Schrift selbst erkennbar, die
wohl mit ihrer komplexen Entstehungssituation zusammenhängt.49 Überdies
spiegelt sich darin eine neue Praxis. Die Aussage lässt überdies erkennen, dass

jetzt - anders als in frühchristlicher Zeit - die Frage der Zulassung und der
entsprechenden Kriterien thematisiert wird (werden müssen). Der explizite
Hinweis auf das Erfordernis eines ungetrübten geschwisterlichen Verhältnisses

auf der Grundlage einer correctio fraterna (Did 14,2), wie dies Mt 5,23f.
und Mt 18,15-17 eingefordert und in Mt 6,12 vorausgesetzt wird, bestätigt diese

Beobachtung.50 Die Grundhaltung, die bereits bei Paulus erkannt werden
konnte, wird nun entsprechend formuliert: Die Taufe verpflichtet die Christin

und den Christen zu einem Leben, das der Weisung und dem Beispiel Jesu
Christi entspricht. Die Verletzung, bzw. der Verlust dieser grundlegenden ko-

44 So Niederwimmer, Didache, 193; ähnlich auch Klauck, Herrenmahl, 324. Siehe hinge¬

gen Knopf, Lehre, 29: «... eine Einladung an den Ungläubigen, ein dyioç (4,2) zu werden,

sich der Gemeinde anzuschliessen»; J.P. Audet, La Didachè, Paris 1958, 415

(ohne dass dessen Interpretation der Anweisung als Indiz für einen Übergangsritus
gefolgt werden muss).

45 Der Terminus wäre dann ähnlich wie Mk 1,15 (pETavoette Kai tuctteùete) zu interpre¬
tieren.

46 Niederwimmer, Didache, 203 mit Anm. 89, deutet die Passage auf die Zulassungsbe¬
dingungen zum Herrenmahl, äussert sich aber nicht darüber, was damit konkret
gemeint sein könnte.

47 ^poe^ono^oyrioäpevoi verweist nach Niederwimmer, Didache, 236 mit Anm. 13, auf
die Vorzeitigkeit.

48 Ebd. mit Anm. 15.
49 Siehe dazu Niederwimmer, Didache, 64-80; zusammenfassend dargestellt auch bei W.

Rebell, Neutestamentliche Apokryphen und Apostolische Väter, München 1992, 271-
276.

50 Auf die hier erkennbare Entwicklung verweist Klauck, Herrenmahl 358. Siehe

gedanklich ähnlich IgnSmyrn 7,1: Jene, «die sich nun der Gabe Gottes [der Eucharistie?]

widersetzen, sterben an ihrem Streiten. Es wäre aber gut für sie, Liebe zu üben,
damit auch sie auferstehen.» (ouvé<j>Ep£v Sè aÙTOÏç àyajcâv (va Kai àvaaxwatv). Siehe
dazu auch L. Wehr, Das Eucharistieverständnis an der Wende vom ersten zum zweiten

Jahrhundert. Johannesevangelium und ausserbiblische Traditionen, BiKi 57 (2002)
98-104.



122 Walter Kirchschläger

tvcovia als einer der Konsequenzen des Taufgeschehens verschliesst den

Zugang zum Herrenmahl. Dass dieses hier erstmals mit dem kultischen Terminus

eines Opfers beschrieben wird, markiert ebenso einen bedeutsamen
Schritt im Gesamtverständnis der Herrenmahlfeier und für ihre weitere
Entwicklung.

3.2 Die unerlässliche Bezugsetzung zur Taufe lässt sich schliesslich auch bei
Justin belegen. In Apol I 66, lf. wird die existentielle Verknüpfung von
Taufwirklichkeit und entsprechender Lebensführung im Blick auf die Feier des

Herrenmahls vorausgesetzt. Dies zeigt schon der Textzusammenhang: Apol
I 65-67 legen dar, wie die getaufte Person in die liturgische Versammlung
eingeführt wird. Dabei kommt Justin in Apol I 66,lf. auf das Herrenmahl zu
sprechen:

Apol I 66, lf.

'koi f] xpopr] aüxr] KaÀEÎxai nap' t|piv
EVXapUma,
fjç oùSevi äXXm pexaöXEiv eijov èaxiv h
xrô tuoxeüovxi cAt|0fj eivai xà ôeôiSaypéva
v<|>' r)pöv
Kai Xovaapevcp xö wtèp àpéoEœç apapxnav
Kai eiç àvayévvriaiv Àovxpov,

Kai oûxcoç ßioüvxi coç 6 Xpiaxoç napéSiûKev.

2où yàp coç Koivöv âpxov oùSè koivôv jtoga
xaùxa Ä.apßavo|i£v.

'Diese Speise wird bei uns Eucharistie

genannt.
An ihr teilzuhaben ist niemandem anderen

erlaubt als dem, der als wahr glaubt
das von uns Gelehrte
und der gewaschen wurde in dem Bad für
die Vergebung der Sünden und zur

Wiedergeburt
und der so lebt, wie es Christus

übergeben hat.
2Denn nicht als gemeines Brot und nicht
als gemeinen Trank nehmen wir diese.

Auch Justin versteht die Taufe als Zulassungskriterium für die Feier des

Herrenmahls. In Weiterführung der in Apol I 65,3.5 prägenden Semantik51
benennt er diese Speise selbst eù^aptaTta und setzt damit einen neuen Akzent.
Der Hinweis auf das Taufgeschehen wird in Apol I 61,1 hinsichtlich dessen

Voraussetzung (xm Tiioxenovxi...), dessen liturgischer Feier (kcü konoapevco...)
und dessen Konsequenzen (kcù oikcoç ßtoüvxt in drei parallel gestalteten
PartizipialWendungen aufgefächert.52

Der vorausgesetzte Glaube bezieht sich auf die vorgelegte Lehre, wobei
der Verfasser sich unter jene einreiht, die sie präsentieren (hp' fpröv), und die
verwendete ungewöhnliche Bezeichnung (statt dem möglichen ôtSa^B steht
das kaum gebräuchliche xà ÔEÔi5ay|j.éva) stärker die Dynamik der Unterwei-

51 eüxapiGxia begegnet zweimal in 65,3; eüxapioxeco wird zweimal in 65,5 geschrieben.
52 A. Wartelle, Saint Justin Apologies, Paris 1987, 296, spricht von drei Zulassungskrite¬

rien: Glaube, Taufe, christliche Lebensführung. Diese Interpretation wird aber der
Struktur der Aussage (drei parallel gestaltete Partizipialsätze) und der inhaltlichen
Verknüpfung der drei Themenkreise nicht gerecht



Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier 123

sung betont, sodass hier wohl an den Prozess der präbaptismalen Katechese

zu denken ist. Die Taufe selbst wird als reinigender und als neu-schöpfender
Eintauchritus beschrieben. Ersteres erinnert an den besonders von Lukas
gesetzten Akzent in seiner Verkündigung über die soteriologische Konsequenz
des Ostergeschehens (vgl. vor allem Lk 24,47 sowie Apg 2,38), Letzteres kann
in Beziehung zur Neuschöpfung des getauften und so mit dem österlichen
Christus verbundenen Menschen gestellt werden, wie ihn Paulus (z.B. II Kor
5,17 sowie Gal 3,27; Rom 13,14) und die Paulusschule (so Kol 3,10; Eph 4,24)
sowie die johanneische Theologie (vgl. Joh 1,13; 3,3.5; 20,22) präsentieren.
Dieses Verständnis des getauften Menschen bedingt den Ausblick auf eine
Lebensweise in Entsprechung zur Paradosis Jesu Christi. Dies macht einerseits
deutlich, dass die Taufe nicht als ein abgeschlossener Akt missverstanden werden

darf, sondern die Taufwirklichkeit jeweils noch im Lebensalltag einzuholen

ist. Andererseits wirft die auf Christus rückbezogene Tradition ein Licht
auf die kirchlichen SeStSaypeva. In Entsprechung zu Mt 28,20 ist die
Unterweisung der (frühen) Kirche an das gebunden, was Jesus selbst seiner
Nachfolgegemeinschaft aufgetragen hat.

Wer die eigene Taufwirklichkeit in diesen Dimensionen begreift, feiert aus
der Sicht des Justin das Herrenmahl. Denn dann ist gewährleistet, dass

aufgrund von Glaubenswissen und Lebenshaltung Brot und Trank nicht als

Kotvöv verstanden werden, als gewöhnlich, profan und alltäglich also, sondern
die christozentrische, ekklesiale und soteriologische Dimension dieser Feier
bewusst und damit gewahrt bleibt.53 Für jene Menschen, die in und aus dieser
Taufwirklichkeit leben, ist das Herrenmahl die entscheidende Speise auf
ihrem Weg.54

4 Ausblick

Im Rückblick auf die angestellten Überlegungen kann als Ergebnis festgehalten

werden:

- Die paulinische Mahnung zu einem «würdigen» Essen und Trinken beim
Herrenmahl ist nicht auf die moralische Disposition der Feiernden zu beziehen,

sondern auf den Rahmen und auf die Form, wie diese Feier vollzogen
wird. Dies bedeutet weder einen Vorschub zur Beliebigkeit noch lässt sich
davon ableiten, das Herrenmahl werde in einer unbeschränkten Tischgesellschaft

gefeiert.

53 Klauck, Herrenmahl, 326, stellt einen Bezug zu I Kor 11,29 und zu dem dort geforder¬
ten Unterscheiden her.

54 Siehe dazu Irenäus, Adv. Haer. IV,18,5, der in diesem Zusammenhang eine eschatolo-
gische Perspektive eröffnet. Ignatius Eph 20,2 spricht vom (|>âppaKov àOavacnaç.



124 Walter Kirchschläger

- Seit Paulus und sodann in der frühchristlichen Praxis wird die Teilnahme
an der Herrenmahlfeier an die Taufe als grundlegende Voraussetzung gebunden.

Dies erscheint so selbstverständlich, dass es in dieser Frühzeit nicht
ausdrücklich dekretiert, sondern gelebt wird.
- Erst in der nachneutestamentlichen, nachapostolischen Zeit, die prinzipiell
die biblische Praxis übernimmt, kommen Überlegungen über die Zulassung
zum Herrenmahl in den Blick. Dabei wird explizit formuliert, was aus der
biblischen Praxis abgeleitet werden kann. Eine prinzipielle Verschiebung weg
von der einen Voraussetzung der Taufe ist (noch) nicht erkennbar.

- Da auch in diesem thematischen Zusammenhang die Taufe kontinuierlich
als umfassende Lebenswirklichkeit verstanden wird, kann sie nur als eine
Lebensgrundhaltung der Christuskonformität verstanden werden. Als solche
bildet sie die eine und grundlegende Voraussetzung für die Mitfeier des

Herrenmahls.

Wenn das Kriterium für die Mitfeier des Herrenmahls aber die Taufe und
auf diesem Weg die Christuskonformität ist, hat dies entsprechende
Konsequenzen für Fragen der Kirchendisziplin und für den ökumenischen Umgang
der Kirchen miteinander.

Abstract

Die Frage, wer zur Herrenmahlfeier zugelassen wird, wird in den christlichen Kirchen
unterschiedlich beantwortet. Die Kategorie der «Würdigkeit», die vielfach als Kriterium
herangezogen wird, kann sich nicht auf biblische Grundlage (vgl. I Kor 11,27) stützen. Bei der
Suche nach anderen biblischen Zulassungskriterien erweist sich die Taufe als der entscheidende

Zulassungsgrund und als Ermöglichung für die Feier des Herrenmahls.
Diese These kann durch verschiedene Überlegungen erhärtet werden. Sie beziehen sich

auf die Eigenart des letzten Mahles Jesu, auf die von Paulus in I Kor 10 angedeutete und
sodann in I Kor 12 unter Bezug auf die semantische Brücke moga toü Xptoxoü reflektierte
Verknüpfung von Taufe und Herrenmahlfeier, auf die Reflexion über die Bedeutung des

hochzeitlichen Gewandes in Mt 22,11-14, sowie auf die Aussagen von Apg 2,42-46. Die
Prüfung entsprechender Texte aus der nachapostolischen Zeit (insbes. Did 9,5; 10,6; 14,If.;
Justin Apol I 66) zeigt ein zunehmendes Interesse an Fragen der Zulassung. Auch (noch)
in dieser Zeit wird die Taufe (wohl aufgrund der darin grundgelegten Lebenshaltung der

Christuskonformität) als die entscheidende Voraussetzung für die Mitfeier des Herrenmahls

verstanden.

Walter Kirchschläger, Luzern


	Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier : neutestamentliche Erwägungen

