Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier : neutestamentliche
Erwagungen

Autor: Kirchschlager, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier

Neutestamentliche Erwigungen

1 Einfithrung und Problemanzeige

Die Frage nach der Zulassung zur Feier des Herrenmahls erweist sich erneut
als ein kontroversielles Thema. Die Missklinge dazu sind nicht zu {iberhéren.
Sie werden unter anderem durch die Diskussion dariiber verursacht, welcher-
art die jeweils in den christlichen Kirchen vollzogenen Feiern des Herren-
mahls seien, was also jeweils ihren genauen traditionsmissigen Hintergrund
und ihre kirchliche Legitimation ausmache. Die Fragestellung fokussiert sich
dann konsequenterweise auf die Frage des Vorsitzes bei dieser Feier und da-
mit auf die unterschiedliche Riickbindung dieses Mandats an den Dienst der
Leitung in den christlichen Haus- und Orts-Kirchen.!

Die Zulassung zur Herrenmahlfeier ist auch aus einer anderen Sicht kon-
trovers. Unter Bezugnahme auf die Mahnung des Paulus zu einem «wiir-
digen» Essen und Trinken der Herrenspeise? wird in der Lehrtradition der r6-
misch-katholischen Kirche jeder «unwiirdige» (ava&img) Vollzug zuriickge-
wiesen.’ In ithrer Sakramentenpastoral wurden hier rigorose Vorschriften er-
lassen, die bis heute betont werden. Kernpunkt der entsprechenden Position

I Der aus dem NT abgeleitete Befund zu dieser Frage kann in folgender Weise zusam-
mengefasst werden: Wird der Anamnesecharakter und -auftrag fiir das Herrenmahl
ernst genommen, so ist von der Leitungsautoritit der Haus- oder Ortskirche auf den
Vorsitz beim Herrenmahl zu schliessen, d.h.: Wer die Kirche leitet, fiihrt (in der
Regel - es wird Ausnahmen gegeben haben) den Vorsitz in der Herrenmahlfeier,
nicht umgekehrt. Genauer dargelegt und begriindet bei W. Kirchschliger, Begriin-
dung und Formen des liturgischen Leitungsdienstes in den Schriften des Neuen Testa-
ments, in: Wie weit trigt das gemeinsame Priestertum, Freiburg 21998, 20-45, hier bes.
27-34. Vgl. dazu auch P. Wick, Die urchristlichen Gottesdienste (BWANT 8. F., 10.
H.), Stuttgart 2002, hier 219: Wick spricht zwar von der «Gemeinde als Leiterin der
gottesdienstlichen Versammlungen», relativiert dies jedoch [m.E. zu recht], wenn er
auf die Rolle des Hausherrn oder der Hausherrin beim Vollzug der Mahlhandlung
hinweist.

2 So ist wohl xupraxov d€invov (im Gegensatz zu 10 id1ov deinvov) in I Kor 11,20f. zu
lesen: mit J. Kremer, «Herrenspeise» - nicht «Herrenmahl», in: Schrift und Tradition.
FS J. Ernst, Paderborn 1996, 227-242, hier bes. 234-238.

3 Siehe dazu Konzil von Trient, Dekret tiber das Sakrament der Eucharistie, Kap. 7:
«Wenn es sich nicht ziemt, dass einer zu irgendwelchen heiligen Verrichtungen anders
hinzutrete als heilig, so muss sich sicherlich, je mehr die Heiligkeit und Géttlichkeit
dieses himmlischen Sakramentes einem christlichen Manne bekannt ist, jener umso
gewissenhafter davor hiiten, ohne grosse Ehrfurcht und Heiligkeit [Kan. 11] zu sei-
nem Empfang hinzutreten, zumal da wir bei dem Apostel jene schreckensvollen Wor-

ThZ 2/62 (2006) S. 107-124



108 Walter Kirchschliger

ist das Verstandnis der Wiirdigkeit oder Unwiirdigkeit als moralische Katego-
rie der personlichen Disposition des einzelnen Menschen. Dies geschieht nach
wie vor unter Bezugnahme auf I Kor 11,27.#

In einem frither erarbeiteten Beitrag war es mein Anliegen, die m.E. ein-
seitige Interpretation der paulinischen Mahnung zurechtzuriicken und die
Konsequenzen fiir die Frage der Zulassung zur Herrenmahlfeier aufzuzeigen
oder zumindest anzudeuten.> Die Argumentationslinie ldsst sich in folgenden
Punkten zusammenfassen: )

(1) Im Vorfeld der neuerlichen Uberlieferung des Einsetzungsberichtes an
die Kirche von Korinth (I Kor 11,17-34) tadelt Paulus diese Ortskirche wegen
der Art und Weise, wie das Herrenmahl gefeiert wird. Der Begriff cuvépyopa
pragt 11,17-20, er wird in 11,33.34 nochmals aufgenommen. Schon daraus ist
erkennbar, worauf die paulinische Kritik zielt. Die Konkretisierung der in
11,18f. genannten Spaltungen in den anschliessenden Versen 11,20-22 ver-
weist auf das Anliegen des Verfassers. Paulus benennt die sozialen Unterschie-
de, die in der gegensitzlichen Mahlsituation der Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer (hier Hunger, dort Trunkenheit) zu Tage treten. Er riigt {iberdies,
dass das Essen der Herrenspeise mit einem Sittigungsmahl verwechselt wird
und pladiert dafiir, diese verschiedenen Essvorginge auseinanderzuhalten.
Kurz gesagt: Was Paulus kritisiert, ist der Modus der Feier.

(2) Die Zitation des Einsetzungsberichtes (11,23-26) ist dann als entspre-
chende Mahnung an die Kirche von Korinth zu verstehen. In der Orientie-
rung daran, was «der Herr Jesus in der Nacht, in der er iibergeben wurde» im
Kontext des letzten Mahles gesagt und mit seiner Tischgemeinschaft getan
hat, entscheidet sich die «Wiirdigkeit> des Essens und Trinkens des Brotes
und des Bechers des Kyrios. Sie bezieht sich auf die ordnungsgemisse Gestal-
tung der Herrenmahlfeier, also auf eine Vermeidung von Zustinden und Ver-
haltensweisen bei der Zusammenkunft zu dieser Mahlfeier, durch die einzelne
Personen diskriminiert oder vorwiegend in ihrer sozialen Situation blossge-

te lesen: ... [I Kor 11,29] ...», in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchli-
chen Lehrentscheidungen, hg.v. P. Hiinermann, Freiburg %1991, hier n. 1646.

4+ Siehe dazu Katechismus der Katholischen Kirche, Miinchen u.a. 1993, n. 1385: «Um
dieser Einladung (d.i.: zum Kommunionempfang) zu folgen, miissen wir uns auf die-
sen hohen, so heiligen Moment wvorbereiten.» Der hl. Paulus fordert zu einer Gewis-
senserforschung auf: ... [Zitat I Kor 11,27-29] ... Wer sich einer schweren Siinde
bewusst ist, muss das Sakrament der Busse empfangen, bevor er die Kommunion emp-
fingt.» (Hervorhebung im Text). Vgl. so auch das Schreiben der Kongregation fiir die
Glaubenslehre an die Bischofe der Katholischen Kirche iiber den Kommunionsemp-
fang von wiederverheirateten geschiedenen Gliubigen, Rom, ohne Datum (publiziert
am 14. Oktober 1994), hier n. 6.

5 Unwiirdiger Kommunionempfang. 1 Kor 11,27 als Vorwand fiir Marginalisierungen,
in: Randfiguren in der Mitte, FS H.J. Venetz, Luzern 2003, 183-192.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 109

stellt werden. Der Kontext (11,17-22) wie der Textduktus und die Textstrate-
gie lassen diese Aussageabsicht erkennen.

(3) Diese Sicht des Textabschnitts wird durch die Bedeutung des Begriffs
avatimg (11,27) erhirtet. Dabei ist zunichst die adverbielle Stellung des Ter-
minus zu beachten. Er gibt also Aufschluss iber das Essen und Trinken und
nicht iiber die subjektive Disposition der einzelnen Mitfeiernden.

Uberdies hat der Begriff ava&iog keine moralische Konnotation (also etwa
im Blick auf personliche Stindhaftigkeit, Schuld 0.3.),% sondern er gehért in
den Bereich der allgemeinen Rechtssprache. d&log driickt eine Ausgewogen-
heit und Angemessenheit aus, eine Verhaltensweise, die einem Sachverhalt
oder einer Gegebenheit entspricht und ihr Rechnung trigt - so der iiberein-
stimmende lexikalische Befund.”

Daraus ergibt sich, dass aus I Kor 11,27 lediglich eine Ermahnung hinsicht-
lich der Begleitumstinde fiir die Feier des Herrenmahls, nicht aber ein Argu-
ment beziiglich der Zulassungsfrage abgeleitet werden kann. Dieser Befund
deckt sich mit dem Aussageakzent eines zweiten biblischen Textes, der in der
romisch-katholischen liturgischen Tradition zu diesem Thema eine wichtige
Rolle spielt?: Es ist der in Q (Mt 8,8, vgl. Lk 7,6b-7) iiberlieferte Einspruch des
Hauptmanns von Kafarnaum, als Jesus seine Absicht bekundet, in sein Haus
zu kommen. Was diesen Mann beunruhigt, ist ja nicht seine persénliche
Schuldhaftigkeit und in diesem Sinne seine Unwiirdigkeit, sondern das zutref-
fende Empfinden, dass er, obwohl Hundertschaftsfiihrer, der Personlichkeit
Jesu von Nazaret nicht angemessen begegnen kann. Der im Mund des Mannes
formulierte Kommentar (Mt 8,9; Lk 7,8) verdeutlicht diese Sichtweise.’

¢ Auch nicht, wenn man ihn zu kultischen Reinheitsvorschriften in Bezug setzt, wie es
H.]. Klauck versucht hat: Herrenmahl und hellenistischer Kult (NTA NF 15), Miin-
ster 21982, hier 324. Kritisch dazu W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther, Bd. 3
(EKK 7), Ziirich 1999, 48 mit Anm. 567.569. Vgl. zum Problembereich D. Zeller,
Gedichtnis des Leidens, in: Vorgeschmack, FS Th. Schneider, Mainz 1995, 115-124,
hier bes. 119-122.

7 Siehe d&log, avdErog (W. Foerster), ThWNT I, Stuttgart 1933, 378-379; H.G. Liddell,
R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford ?1982, 114; @&wog — axios (P. Trummer),
EWNT I, Stuttgart 1980, 271-272; Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften
des Neuen Testaments und der frithchristlichen Literatur von Walter Bauer. Hg.v. K.
und B. Aland, Berlin 1988, 115.154f.

§  Vor dem Empfang der Eucharistie beten Priester und Gemeinde gemeinsam: «Herr,
ich bin nicht wiirdig, dass du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so
wird meine Seele gesund»: Die Feier der heiligen Messe. Messbuch. Authentische Aus-
gabe, Einsiedeln u.a. 1981, 521.

®  Der bei Mt 8,8 verwendete Begriff [o0k eipi] ikavdg entspricht der Grundbedeutung
von (&og. Lk 7,4 unterstreichen die Umstehenden gegeniiber Jesus die Angemessen-
heit der Bitte des Mannes (... Aéyovteg 61t GE10g €omv) unter Hinweis auf den durch
ihn erfolgten Bau der Synagoge (Lk 7,5). Der Mann sieht es als nicht angemessen an,
Jesus personlich entgegenzutreten, sondern schickt Freunde zu ithm (7,7: 816 oVde ép-



110 Walter Kirchschliger

Nun kann dieses Ergebnis ja wohl nicht bedeuten, Paulus hitte sich ledig-
lich mit Verfahrensfragen beziiglich der Herrenmahlfeier beschiftigt, und er,
bzw. die frithe Kirche hitten die prinzipielle Frage der Zulassung unbeachtet
gelassen.!® Wenn aber von ethischen Faktoren im Blick auf die Zusammen-
setzung der Mahlgemeinschaft nicht die Rede ist, wo sind dann die ent-
sprechenden Kriterien zu finden, wie sind sie biblisch abzuleiten bzw. zu be-
griinden und sodann zu benennen? Diesem Fragebereich mochte ich mich zu-
wenden.

Vorweg kdnnte eingewendet werden, die Fragestellung gehe tiber das Pro-
blembewusstsein der frithen Kirche in der biblischen Zeit hinaus. Aber gerade
der Tadel und die Ermahnung, die in I Kor 11,17-34 iiberliefert sind, lassen
auf die Aufmerksamkeit schliessen, die Paulus der Feier des Herrenmahls wid-
met. Dennoch kénnte es sehr wohl sein, dass die Zulassungsfrage so selbstver-
standlich und klar geregelt war, dass es keiner weiteren ausdriicklichen Erliu-
terung dafiir bedurfte - zumindest nicht in schriftlicher Form.!! Umso eher
muss dann diese Einzelfrage aus dem gesamten Kirchenverstindnis der frithen
Kirche ableitbar sein.

2 Die Taufe als Zulassungsgrund zur Feier des Herrenmabls

Uber die Zusammensetzung der frithkirchlichen Mahlgemeinschaft bei der
Feier des Herrenmahls liegen aus den neutestamentlichen Schriften keine
konkreten und ausfithrlichen Angaben vor. Selbst hinsichtlich der Mahlge-
meinschaft beim letzten Mahl Jesu muss eine prinzipielle Offenheit gewahrt
bleiben.!? Es besteht lediglich die Mdglichkeit, anhand verschiedener Beob-
achtungen zu mehreren Textpassagen entsprechende Schliisse zu ziehen. Die-

avtov NEiwoa npdg ot EABELY ...). Zum Textverstindnis siehe St.R. Johnson, Q 7:1-10.
Documenta Q, Leuven 2002, 283-305. Zur Bedeutungsihnlichkeit von ikavég und
GEwog vgl. auch Lk 3,16 mit Joh 1,27.

10 Die Beharrung auf dem Ausschluss des Blutschinders (I Kor 5,1-13) kdnnte u.U. auch
in diesem Zusammenhang gesehen werden. Die Wendung 1@ toto0te undé cuveobieiv
(5,11), auf jede Form gemeinsamen Essens bezogen, verdeutlicht die prinzipielle Tren-
nung, die auf Anweisung des Paulus zu vollziehen ist - wobei eine Gemeinschaft im
Herrenmahl dann als Konsequenz wohl auch verwehrt wird. Vgl. so W. Schrage, Der
erste Brief an die Korinther, Bd. 1 (EKK 7), Ziirich 1991, 393-394; H.J. Klauck, 1.
Korintherbrief (NEB 7), Wiirzburg 1984, 83-84; J. Kremer, Der Erste Brief an die
Korinther (RNT), Regensburg 1997, 109. Der Textabschnitt zeigt, dass die frithe Kir-
che prinzipiell Grenzen kannte und diese auch zog.

1 Es zeigt sich ja, dass das Interesse an dieser Fragestellung ab dem 2. Jh. n.Chr.
zunimmt; sieche dazu unten Abschnitt 3.

12 Entsprechende Uberlegungen siehe bei W. Kirchschliger, Zur Frage der Gottesdienst-
gemeinschaft, HID 49 (1995) 227-238, hier bes. 231-233 mit Anm. 25.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 111

se Methode des «Biindelarguments» bewihrt sich auch deswegen, weil damit
die Basis und Tragfihigkeit einer weiterfiihrenden Uberlegung erweitert und
somit verstiarkt wird - kann die Unsicherheit in einzelnen Punkten ja durch
die Gesamtperspektive und durch die gemeinsame Aussagerichtung aufgefan-
gen werden. Das Ergebnis dieses argumentativen Puzzles kann als These vor-
angestellt werden:

Schon in der friihen Kirche gilt die Taufe als Zulassungs- und -Ermdglichungs-
grund fiir die Feier des Herrenmabls. .

Diese These soll nun durch verschiedene Zuginge und Uberlegungen zum
biblischen Befund als zutreffend und akzeptierbar erwiesen werden.

2.1 Wenn nicht in Abrede gestellt wird, dass zwischen dem letzten Mahl Jesu
und seiner sonstigen Mahlpraxis Kontinuitit besteht, und wenn ebenso vor-
ausgesetzt wird, dass sich die frithe Kirche an diesem jesuanischen Mahlver-
halten orientiert hat, ist generell von einer eher offenen Tendenz hinsichtlich
der Zusammensetzung der Mahlgemeinschaft fiir das Herrenmahl auszuge-
hen. Dann ist an der «offenen Tischgemeinschaft»,® die Jesus selbst prakti-
ziert hat, anzusetzen und auf eine ihnliche Grundhaltung bei der Feier des
nachosterlichen Herrenmahls zu schliessen.!* Gemaiss Lk 7,33f. ist diese offe-
ne Grundhaltung Jesu sogar ein Unterscheidungszeichen seiner Verkiindi-
gung und Lebensweise,!® die ihn deutlich von Johannes dem T#ufer abhebt.

3 Die Wortverbindung stammt von F. Annen, «Sie hielten fest am Brotbrechen» (Apg
2,42), in: Sonntag - der Kirche liebstes Sorgenkind, Ziirich 1982, 102-122, hier 115.

4 Die (systematisch-theologische) Gegenposition vertritt K. Koch, Eucharistie, Fri-
bourg 2005, hier 44-47, indem er sowohl Kontinuitit zur vordsterlichen Mahlpraxis
Jesu wie auch das Mahl-Verstindnis der Herrenmahlfeier zugunsten von deren Opfer-
charakter in Abrede stellt. Gerade der von Koch postulierte «Ansatzpunkt fiir die
urchristliche Gestaltung des Vermichtnisses Jesu» (45), nimlich das Ostergeschehen,
spricht gegen eine solche Abgrenzung. Demgegeniiber betont z.B. Th. Séding zu
Recht die Mehrdimensionalitat der urchristlichen Feier unter der Perspektive ihres
Gedichtnischarakters. S6ding benennt konkret: Eucharistie, Opfer, Mahl, Ritus,
Kult, und versucht so eine Synthese der biblisch belegbaren Aspekte: Siehe Th.
Soding, «Tut dies zu meinem Gedichtnis!» Das Abendmahl Jesu und die Eucharistie
der Kirche nach dem Neuen Testament, in: Eucharistie. Positionen katholischer
Theologie, Regensburg 2002, 11-58, hier 42-49. Die Kontinuitit der Mahlpraxis Jesu
mit der frithen Kirche wurde jetzt herausgearbeitet von H. Stettberger, Mahlmetapho-
rik im Evangelium des Lukas, Miinster 2005, zusammengefasst 197-199; vgl. auch G.
May, The Lord’s Supper: Ritual or Relationship? Making a Meal of it in Corinth, Part
1: Meals in the Gospels and Acts; Part 2: Meals at Corinth, RTR 60 (2001) 138-150; 61
(2002) 1-18.

15 H. Schiirmann spricht - allgemein bezogen auf den Habitus Jesu - von einer «Sym-
bolhandlungy», die ein «eschatologisches Erfiillungszeichen» darstellt: Jesus. Gestalt
und Geheimnis, Paderborn 1994, 136. Ebd. 149 fiihrt er diese Linie zum letzten Mahl
Jesu weiter; in diese Richtung geht auch M. Theobald, Das Herrenmahl im Neuen
Testament, ThQ 183 (2003) 257-280.



112 Walter Kirchschliger

Anders als dieser, der «kein Brot isst und keinen Wein trinkt», verhilt sich Je-
sus: «Er isst und trinkt» und handelt sich so den Vorwurf ein, «ein Fresser und
Siufer, ein Freund der Zéllner und der siindigen Menschen» zu sein (vgl. Lk
7,331.). Gemiss dem Wort von den Kranken, die den Arzt brauchen (vgl. Mk
2,17) erweist sich Jesus all jenen gegeniiber offen und aufnahmebereit, die sei-
ne (Tisch-)Gemeinschaft suchen. Dass er diese je zuriickweist, ist in den Evan-
gelien nicht belegt.1®

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass die frithe Kirche ge-
nerell die Frage einer Mahlgemeinschaft auf sehr grundsitzlicher Ebene ange-
setzt hat. So entziindet sich an der Nichtgewihrung der Mahlgemeinschaft
der Konflikt in Antiochien (vgl. Gal 2,11-18)."7 Andererseits wird nach der
Darstellung der Apg Petrus nach der Begegnung mit Kornelius und seinem
Hause nicht wegen dessen Taufe getadelt, sondern wegen seiner Tischgemein-
schaft mit den Heiden (Apg 11,3).18

Wollte man dem letzten Mahl Jesu also einen ginzlich anderen Charakter
zuschreiben, als die vorosterliche Mahlpraxis Jesu erkennen lisst, hiesse das,
in der Personlichkeit Jesu einen Bruch zu postulieren. Dafiir gibt es allerdings
keine biblischen Indizien, im Gegenteil: Der biblische Befund zeigt vielmehr,
dass sich im letzten Mahl Jesu das gesamte Profil seiner Persdnlichkeit, seine
Proexistenz angesichts der Schwellensituation des bevorstehenden Todes und
seiner ungeminderten Hoffnung auf seinen Gott nochmals biindelt und ver-
dichtet.'” Im letzten Mahl Jesu wird nochmals deutlich, warum und wofiir Je-
sus gelebt hat, wofiir er bereit ist, in den Tod zu gehen, welche Hoffnung ihn
in dieser Grenzsituation trigt. In Kontinuitit zu seiner gesamten bisherigen
Existenz bringt Jesus in diesem Mahl seine Sendung, sein Selbstverstindnis,
sein bisheriges Leben auf den Punkt.?® Auch dieses letzte Mahl ist ein Mahl
mit Menschen, die seine Nihe suchen und die einzig durch diese thnen ge-

16 Siehe dazu Kirchschliger, Gottesdienstgemeinschaft, 228-233.

17" F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK 9), Freiburg 1974, hier 423, spricht in diesem

Zusammenhang vom cvvesbiciy als dem Ausdruck eines «offenen Systems» von Kir-

che in Weiterfilhrung der Mahlpraxis Jesu. Siehe dazu auch H.J. Klauck, Eucharistie

und Kirchengemeinschaft bei Paulus, in: Gemeinde - Amt - Sakrament, Wiirzburg

1989, 331-347, hier 341-342.

Vgl. in diesem Zusammenhang auch das entsprechende Bildthema der Vision des

Petrus Apg 10,9-23a.

19 Vgl. S6ding, Gedichtnis, 18-30; W. Kirchschlager, Die Entwicklung von Kirche und
Kirchenstruktur zur neutestamentlichen Zeit, in: Aufstieg und Niedergang der
romischen Welt I1,26.2, Berlin 1995, 1277-1356, hier 1301-1304; ders., Jesus Christus -
Retter der Welt. Eine biblische Hinfiihrung, Konferenzblatt Brixen 108 (1997) 99-136,
hier 119-122.

20 W. Kirchschliger, Hat Gott seinen Sohn in den Tod gegeben? Zum biblischen Ver-
stindnis von Erlésung, in: Erlést durch Jesus Christus (ThBer 23), Fribourg 2000, 29-
70, hier 58.62f.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 113

schenkte Gemeinschaft mit Jesus fiir die Mitfeier und fiir diese Mahlgemein-
schaft geriistet sind.

In Fortfithrung dieser Linie?! ist also fiir eine offenere Zulassungspraxis
zur Herrenmahlfeier zu plidieren. Argumentativ kann sie durch die Grund-
haltung Jesu abgesichert werden und die Zulassung zur Herrenmahlfeier von
der Grundeinstellung der Menschen, welche Jesus «umdringen» wollen, «um
thn zu hoéren» (so Lk 15,1), abhingig machen. Die Feier des Herrenmahls ist
sodann - in analoger intensivierender Weiterfithrung von Lk 15,1f. - Aus-
druck der Aufnahme solcher Menschen durch Jesus, bzw. durch den erhsh-
ten Herrn und sichtbares Zeichen der Bereitschaft zur Tischgemeinschaft mit
thnen.

Ein Kriterium fiir diese grundsitzlich Jesus Christus zugewandte Haltung
von Menschen ist noch niher zu bestimmen. M.E. muss es in der Taufent-
scheidung geortet werden. Denn darin bringen Menschen ihren Glauben an
den auferstandenen und erhéhten Herrn zum Ausdruck, verbunden mit ihrer
Absicht und Bereitschaft zur Schicksalsgemeinschaft mit ihm.22 Gerade diese
Suche und Absicht aber ist aus der Perspektive des jesuanischen Wirkens ent-
scheidend. Im Taufgeschehen wird in der nachosterlichen Kirche jene Dimen-
sion und Intensitit von Christusgemeinschaft zum Ausdruck gebracht, die im
vordsterlichen Jesusgeschehen am intensivsten in den verschiedenen Mahlepi-
soden erkennbar ist. Es ist also auch folgerichtig, dass diese Christusgemein-
schaft in der nachdosterlichen Feier des Herrenmahls mit jenen aktualisiert
und konkretisiert wird, in denen sie bereits konstitutiv grundgelegt ist.

Aus vorésterlicher Sicht ist diese hier beabsichtigte und erkennbare Ge-
meinschaftsperspektive am klarsten und zugleich am eindringlichsten eben in
Mk 2,17 und Lk 15,1 fokussiert. Der Lk 15,2 von Pharisiern und Schriftge-
lehrten ausgedriickte Vorwurf muss dann in Kauf genommen werden.

2 Vgl. dazu Séding, Gedichtnis 21-26, bes. 23: «Das letzte Abendmahl Jesu ist der kon-
zentrierte Abschluss in der Reihe dieser Gastmihler - und ein neuer Anfang.»

22 Siehe O. Hofius, Glaube und Taufe nach dem Zeugnis des NT, ZThK 91 (1994) 134-

156; G. Theissen, Die urchristliche Taufe und die soziale Konstruktion des neuen
Menschen, in: Transformation of the Inner Self in Ancient Religions (SHR 83), Lei-
den 1999, 87-114; ; J. Groenwald, The foundation, value and meaning of baptism in
the New Testament, HTS 59 (2003) 367-383; D.F. Wright, The Baptismal Commu-
nity, BS 160 (2003) 3-12.
Man kann zwar - systematisch gesprochen - sagen, «die apostolische Eucharistie [sei]
nicht das <Sakrament der Verséhnung. Dieses wird vielmehr vorausgesetzt.»; so Koch,
Eucharistie, 45 [Hervorhebung im Text]. Dann darf aber nicht iibersehen werden,
dass aus neutestamentlicher Sicht diese Verséhnung im in der Taufe zugesprochenen
und gewirkten obv Xpiot@ geschehen ist, das im Ostergeschehen in Kontinuitit zum
Wirken Jesu seine Erméoglichung hat.



114 Walter Kirchschliger

2.2 Paulus spricht erneut in I Kor reflektierter iiber diesen Sachverhalt. Ein-
gangs der Entwicklung des Bildes vom Leib Christi in I Kor 12 stellt er einen
Bezug zwischen Taufe und Leib Christi her:

I Kor 12,13
KOl Yap €V €Vi TvedpaTtt Denn in einem Geist
MUETC Tdvteg £1¢ £v odua £BonticOnuey, sind wir alle in einen Leib getauft,
eite 'Tovdaiot eite "EAANveC seien es Juden, seien es Hellenen,
gite SobAol gite £hevBepor, seien es Sklaven, seien es Freie,
Kol mavteg v mveduo EnoticOnuey. und alle sind wir mit einem Geist

getrankt.

Taufe heisst in dieser metaphorischen Sprache Eingliederung in den Her-
renleib. Das verbindende Element 1st das Wirken des einen Geistes, durch den
der eine Leib des Herrn konstituiert wird.?® Die Einfithrung in das Verstind-
nis der Gnadengaben in I Kor 12,4-11 mit der durchgehaltenen Spannung von
Vielfalt und Einheit steht dafiir im Hintergrund.

Diese Bezugsetzung von Taufe und Kirche als Leib des Herrn besagt im
Blick auf die vorliegende Fragestellung allein noch nichts. Hier kann aller-
dings der Blick auf I Kor 10,16b-17 weiterhelfen. Denn in dieser Passage inter-
pretiert Paulus die Besonderheit des Tisches des Herrn gegentiber dem Tisch
des Gotzenopfermahles als dem Tisch der Damonen (so 10,21). Das Spezifi-
sche benennt er in der xowovia-stiftenden Dimension dieser besonderen
Mabhlfeier?*:

I Kor 10,16b-17:

... 16675y Gptov By KA@peV, ... das Brot, das wir brechen,

oYL xolvevio 10D c@potog 100 Xpiotod £otv  [ist es] nicht Gemeinschaft mit dem
Leib Christi?

78m €lc diproc, 7Denn ein Brot,

£v o@pa ol ToAroi Eopey, ein Leib sind wir, die vielen,

ol Yop mavteg €k 10D £vog dptov petéyopev.  denn wir alle haben Teil an dem einen
Brot.

Paulus spielt mit den aus der Herrenmahl-Paradosis bekannten und seman-
tisch belegten Begriffen dptog und o@po. Mittels dprog spricht er den Mahl-
kontext an; die Betonung des Brotes (10,17) bringt die Idee der xowwvia noch-
mals nahe, von der schon 10,16 die Rede war. Durch die semantische Substi-

2 Sjehe dazu Wick, Gottesdienste, 208f.212f., sowie Klauck, Herrenmahl, 333-337.
Wenn man mit Klauck in I Kor 12,13 kol ndvteg &v nvedua énoticOnuev eucharistiebe-
zogen liest, wird die Verkniipfung von Taufe und Herrenmahl als Kirche konstituie-

rende Akte noch deutlicher.
24 Siehe dazu Wick, Gottesdienste, 196-202; Klauck, Eucharistie, 332-337.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 115

tution von dptog zu odua (10,17ab), die der Verfasser mit einem Gemeinde-
bezug versieht (ol moAAoi €opev), verldsst der Verfasser den unmittelbaren
Sprechkontext und 6ffnet den Blick auf die Kirche, in die er sich selbst mit
einbezieht (1. Person Plural).?

Im vorliegenden Zusammenhang bedeutet dies: Die Rede von dem einen
Leib, in den die Christinnen und Christen von Korinth in der Kraft des Gei-
stes hineingetauft sind, ist in Verbindung zu setzen mit dem Herrenleib als
der Gabe und Speise der Herrenmahlfeier. Die Textpassage in I Kor 10 er-
schliesst einen Blick auf die ekklesiologische Dimension der Herrenmahlfeier.
Sie ist - so zeigt der Blick auf I Kor 12 - der Ernstfall von Taufe und die Ak-
tualisierung der Taufwirklichkeit im Lebensalltag der Getauften.?

Die Gemeinschaft, die dieses Mahl feiert, setzt sich also aus der Gemein-
schaft der Getauften zusammen, oder - anders gesagt: Das Kriterium, um die-
ses Mahl der xowovia mit Christus (und untereinander) zu feiern, ist die Tau-
fe.

Ein solches Verstindnis ist biindig mit der Dimension von Zuordnung zu
Jesus Christus und personaler Schicksalsverbundenheit der Getauften mit
Christus. Dies kommt in der Taufunterweisung von Rom 6, insbesondere im
dort wiederkehrenden cdv Xpiot@d (oder dhnlich) und in der metaphorischen
Deutlichkeit einer Rede vom [neuen] Sklavendasein der Christin und des
Christen (6,12-23, bes. 6,22) deutlich zum Ausdruck.?”

2.3 Die aus dem paulinischen Textbefund abgeleitete Sichtweise, durch wel-
che die Taufe als das entscheidende Zulassungskriterium zur Herrenmahlfeier
erkennbar wird, kann zusitzlich durch die in Q tiberlieferte Parabel vom
koniglichen Hochzeitsmahl begriindet werden (Mt 22,1-10.11-14; Lk 14,15-
24). Da die geladenen Giste nicht kommen (wollen), schickt der K6nig seine
Diener aus. Sie sollen «wen immer sie finden» (§covg £av etipnte) zum Fest
einladen (Mt 22,9). Ausdriicklich wird festgehalten, dass die Diener des Ko-

25 J. Roloff beschreibt diese Transformation mit den Begriffen «soteriologisch-sakramen-
tal> (I Kor 10,16) und «ekklesiologisch» (10,17): Die Kirche im Neuen Testament
(GNT 10), Géttingen 1993, 100-102, Zitate 101. Vgl. dazu auch N. Baumert, xowovia
100 aipartog tod Xprotod - 1 Kor 10,14-22, in: Studien zu den Paulusbriefen (SBAB
Neues Testament 32), Stuttgart 2001, 43-48, hier bes. 48; G. Bornkamm, Herrenmahl
und Kirche bei Paulus, in: Studien zum Neuen Testament, Miinchen 1985, 270-308.

% In V. 17 liegt somit der ekklesiologische Leib-Christi-Begriff vor, mit dem Paulus in
Kap. 12 in dem bekannten Leib-Gleichnis weiterarbeiten wird.» So Klauck, Euchari-
stie, 335.

27 Siehe u.a. H. Boers, The Structure and Meaning of Romans 6:1-14, CBQ 63 (2001)
664-682; J.S. Viard, Obéissance ou liberté? Redécouverte structurelle de Rm 6,15-23,
ScEs 54 (2002) 351-366; des weiteren W. Kirchschlager, Was bedeutet: Jesus Christus
hat uns erlost?, in: Das Phinomen des Bésen, Luzern 1990, 97-113, hier 97-100.107-
111.



116 Walter Kirchschliger

nigs «Bose und Gute» (Mt 22,10: movnpotg 1€ kol dyafovg — man beachte die
Reihenfolge) finden.

Im MtEv folgt in 22,11-14 eine Weiterfithrung. Der K6nig entdeckt bei sei-
nem Rundgang unter den Gisten einen Mann ohne hochzeitliches Gewand.
Dieser soll auf Befehl des Konigs vom Fest weggewiesen und an den Ort der
Verdammnis gebracht werden. Diese Passage provoziert den Einspruch der
Leserin und des Lesers. Das Paradoxon 16st sich erst auf, wenn das dem Gast
fehlende Kleid entsprechend gedeutet werden kann. Nach U. Luz ist es auf
den «Gehorsam gegeniiber dem Willen des Vaters> (21,31)» zu interpretie-
ren.?® Man konnte aber auch fragen, ob die von Paulus auf die Taufe bezogene
Metapher des Anziehens eines Gewandes (so Gal 3,27, vgl. R6m 13,14), die in
der Paulusschule weitergefithrt wird (vgl. bes. Kol 3,5-11.12; Eph 4,24), nicht
allgemeines frithchristliches Vorstellungsgut geworden war? und so fiir die
Leserinnen und Leser des MtEv durchaus einen Assoziationshintergrund ab-
gegeben haben konnte.*® Wird diese Uberlegung weiter verfolgt, so geht zwar
die Einladung des K6nigs an die vielen Menschen ohne Ansehen ihrer person-
lichen Wiirde. Wirklich teilnehmen an diesem endzeitlichen Mahl kénnen
aber nur jene, die die dafiir notwendige Grunddisposition mitbringen. Diese
wird in dem besonderen Gewand zum Ausdruck gebracht. Uber dessen Her-
kunft muss das Gleichnis nicht sprechen, weil seine Bedeutung als bekannt
vorausgesetzt werden konnte. Wer es nicht trigt,’! wird trotz der zuvor er-
gangenen Einladung aus der Tischgemeinschaft entfernt.??

2 U. Luz, Das Evangelium nach Matthius, Bd. 3 (EKK 3), Ziirich 1997, 245.

2 Hintergrund dafiir kénnte Jes 61,10 sein, wo es in Bezug auf Zion heisst: «<Er [Gott]
kleidet mich in Gewinder des Heils, er hiillt mich in den Mantel der Gerechtigkeit.»
Siehe das Motiv auch ithHen 62,16 sowie in abgewandelter Form slavHen 9,1. In
bShab 153a wird zu Koh 9,8 («Zu jeder Zeit mogen deine Kleider weiss sein ...») ein
Gleichnis von R. Johanan b. Zakkaj iiber ein kénigliches Mahl iiberliefert, bei dem
die Eingeladenen je nach ihrer Kleidung unterschiedlich behandelt werden. Das Motiv
ist also insgesamt kontextuell gut vorbereitet. Im Gesamtzusammenhang kann auch
auf Lk 15,22 verwiesen werden: Der Vater befiehlt, seinen zurtickgekehrten jiingeren
Sohn neu einzukleiden — Ausdruck seiner Umkehr und (zusammen mit Ring und San-
dalen) seiner Reinvestitur in die Sohnschaft. So vorbereitet, kann er mit dem Vater
das Festmahl seines Neu-Lebens und seines Gefunden-Werdens (Lk 15,24) feiern.

30 Luz verweist in der Darstellung der Wirkgeschichte darauf, dass Augustinus den ent-
sprechenden Bezug zur Taufe hergestellt hat, spiter nochmals Thomas von Aquin.
Siehe Luz, Matthius, 248f.

31 Dabei ist nicht an ein passives, statisches Gekleidet-Sein zu denken, sondern eher an
eine (neue) Lebenshaltung, die hier bildhaft im Gewand zum Tragen kommt. So deu-
tet J. Gnilka, Das Martthiusevangelium, Bd. 2 (HThK 1,2), Freiburg 1988, 241, das
Gewand als Ausdruck fiir das «Tun der Gerechtigkeit», das dem blossen Horen des
Wortes gegeniibergestellt ist (vgl. Mt 7,24-27). Auch das paulinische Bild vom Chri-
stus-Anziehen hat eine prozesshafte Dimension.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 117

2.4 Schliesslich kann ein weiterer Zugang zur grundlegenden Bedeutung der
Taufe als Kriterium fiir die Mitfeier des Herrenmahls anhand der Hinweise
iiber das Leben der Urkirche in Apg 2 geschehen. Uber jene, die gliubig ge-
worden waren, berichtet Lukas u.a., dass sie «tagtiglich in den Hiusern das
Brot brachen» (Apg 2,46). ko8’ nipépav darf nicht gepresst werden, es ist eher
als eine Aussage iiber die Regelmissigkeit und Selbstverstindlichkeit zu ver-
stehen. Dies ist hervorzuheben, da die Wendung vom Brechen des Brotes hier
wie auch sonst als auf das Herrenmahl bezogene Terminologie einzuordnen
ist. Das ergibt sich nicht nur aus dem Kontext, da in Apg 2,46b erneut und
gesondert auf die gemeinsame Einnahme von Speise hingewiesen wird; es ent-
spricht auch dem Gesamtbefund der entsprechenden Wendung xidoig 100
dptov, bzw. xAdw 1OV dpTov.*?

Wenn man diese Notiz aus dem ersten Sammelbericht tiber das Leben der
Kirche von Jerusalem im Textzusammenhang mit dem zuvor dargestellten
Pfingstgeschehen (Apg 2,1-41) liest, sind als Subjekt jene Menschen erkenn-
bar, die am Pfingsttag aufgrund des Geschehens und der Petruspredigt «das
Wort aufgenommen» und sich taufen hatten lassen (Apg 2,41). Gemiss der
Darstellungslinie des Lukas gelten also die Aussagen von Apg 2,42-46 von je-
nen, die aufgrund der Verkiindigung des Petrus das Wort aufgenommen ha-
ben und sich gemiss der Anweisung des Petrus und der anderen Apostel tau-
fen liessen (vgl. Apg 2,37-40). Aus der Sicht des Lukas sind es also die etwa
3000 Personen, die am Pfingsttag getauft wurden und nunmehr die Kirche
von Jerusalem bilden. Eine andere Interpretation ist aufgrund des nahtlosen
Ubergangs zwischen Apg 2,41 und 2,42 gar nicht méglich.

Das bedeutet dann auch: Jene, die getauft sind, bilden in dieser Retrospek-
tive die auf die einzelnen Hiuser/Hauskirchen verteilten Gruppen, die das
Herrenmahl feiern. Da fiir Lukas die Taufe Ausdruck und Zeichen fiir per-
sonliche Umkehr und geschenkte Wegnahme von Siinden ist, ist damit alle
Voraussetzung dafiir gegeben, jene Grundvollziige kirchlichen Lebens in
Kontinuitit mit zu vollziehen, die Apg 2,42 exemplarisch und paradigmatisch
aufgezihlt werden: die Lehre der Apostel, die Gemeinschaft, das Brechen des
Brotes und das Gebet.

Diese grundsitzliche Verankerung der Zulassung zur Herrenmahlfeier in
der Taufwirklichkeit bedeutet in keiner Weise einen Freibrief hinsichtlich des
personlichen Bemithens um ethische Integritit. Im Gegenteil: Was Paulus z.B.

32 Auch E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthius (NTD 2), Gottingen 31981, 274f.,
interpretiert in diese Richtung. Fiir ihn steht das Gewand fiir «so etwas wie eine neue
Seinsweise» (274, unter Hinweis auf Gal 3,27 und Kol 3,10).

3 Siehe dazu den entsprechenden semantischen Befund im NT, zusammengestellt bei
Kirchschlager, Gottesdienstgemeinschaft, 227f. mit Anm. 2, sodann auch Did 14,1;
IgnEph 20,2. Vgl. F. Montanini, La comunita primitiva come luogo culturale. Nota
da At 2,42-46, RivBib 35 (1987) 477-484.



118 Walter Kirchschliger

Rom 12,9-21 iber die Dimension eines pneumatisch geprigten Lebens
schreibt, zeigt zur Geniige, dass die Wirklichkeit der Taufe aus seiner Sicht im
Leben des einzelnen Christen und der Christin eingeholt werden muss. Auch
die Zusammenfassung des Dekalogs im Liebesgebot (Rom 13,8-14) und die
Fortfiihrung dieser Position in der Paulusschule (vgl. z.B. Kol 3,12-17) kon-
nen dies zur Geniige zeigen.** Der «Glaube, der in Liebe gewirkt wird» (Gal
5,6), ist die selbstverstindliche Konsequenz der in der Taufe geschenkten
Christusverbundenheit. Er wird in dieser Form auch im Herrenmahl prokla-
miert und gefeiert und ist in dieser aktualisierenden Dynamik unverzichtbar.
Gerade darin liegt ja ein wesentliches Problemfeld der korinthischen Kirche,
dass ihr Stil der Herrenmahlfeier dem nicht Rechnung trigt.’

Gegeniiber der gingigen Praxis verschieben sich allerdings die Akzente.
Der Blick konzentriert sich vor allem auf das grundlegend Wesentliche -
ohne damit das nachgeordnet Konkrete sogleich bagatellisieren zu wollen. Be-
vor wir uns mit der allenfalls fiir mich jetzt auftretenden konkreten Schwie-
rigkeit meines [Lebens-]Weges (mein Versagen und meine Schuld mit einge-
schlossen) auseinandersetzen, gilt es ja, die grundsitzliche Richtungsgebung
anzumahnen und dafiir zu sorgen, dass mein Leben die urspriingliche
Einordung beibehilt und aktualisiert.

Es muss nicht ausdriicklich betont werden: Mit der Taufe steht ein zei-
chenhafter Vollzug im Zentrum der Kriteriologie und damit unserer Auf-
merksamkeit, der vielen christlichen Kirchen gemeinsam ist und sie tiber an-
deres Trennendes hinweg zu verbinden vermag. Kann die hier entwickelte
Argumentation akzeptiert werden, ergeben sich daraus konkrete Folgerun-
gen fiir die auf Okumene ausgerichtete Kirchenpraxis. Damit sind keineswegs
alle Probleme gelost,* aber es ist der Weg fiir eine konsensfihige Plattform
auf der Grundlage des neutestamentlichen Zeugnisses gewiesen.

3 Weuterfiibrung

Nachdem der mogliche biblische Befund zur Frage nach der Zulassung zur
Herrenmahlfeier gesichtet und entsprechend gebiindelt wurde, muss die Fra-
gestellung iiber den Rahmen der neutestamentlichen Schriften hinausgefiihrt

¥ Vgl. Th. Séding, Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe bei Paulus (SBS 150), Stuttgart
1992, hier bes. 104-176; des weiteren W. Kirchschliger, Vor allem habt die Liebe.
Biblische Reflexionen zu einer antiindividualistischen Grundhaltung, Luzern 2004.

3 Siehe dazu jetzt u.a. M. Haarmann, «Dies tut zu meinem Gedenken», Neukirchen-
Vluyn 2004, 342-347; dhnlich Wick, Gottesdienste, 228-232.

3 Gerade die von der rémisch-katholischen Kirche in diesem Zusammenhang konse-
quent angesprochene Frage der Legitimitdt der Leitung der Herrenmahlfeier ist hier
zu benennen. Vgl. dazu z.B. Koch, Eucharistie, 67-88.98-102.107-113.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 119

werden. So kann tiberpriift werden, ob es sich bei der hier vorgelegten Inter-
pretation um eine lediglich partielle Sicht handelt oder ob zumindest eine ge-
wisse Rezeption des herausgearbeiteten Kriteriums aufgezeigt werden kann.

Der Blick weitet sich in den Beginn der nachapostolischen Zeit im 2. Jh.¥
Konkret sind jene Textpassagen zu iiberpriifen, die diesbeziiglich in der Dida-
che und bei Justin iiberliefert sind.

3.1 In der Didache wird die Herrenmahlfeier mehrmals angesprochen:

Did 9,5:
undeic 8¢ dpayéTm Pnde méTw Amod ™G Keiner aber esse oder trinke von
0yapioTiog LUy, eurer Eucharistie,
GAA” ol BanticBévieg eig Gvopa Kupiov ausser den auf den Namen des Herrn
Getauften.
Did 10,6:
£l 11 ay16¢ oLy Epyéchm Wenn einer heilig ist, komme er.
el tic ok éoT1, pETOVOELTO Wenn er [es] nicht ist, kehre er um.
napovodd. Maranatha.
Did 14,1-2:
kot kupLoxnv 8¢ xvpiov cuvayBévieg "Wenn ihr aber am Herrentag
zusammenkommit,
KAdoote GpTov KOl EVXAPLOTIOATE, brecht das Brot und sagt Dank, nachdem
TpoeEOUOAOYNCEUEVOL TG TapORTOUaTo Vudv, ihr eure Ubertretungen bekannt habt,
énog koBapd 1) Bucia VUGV 1. damit euer Opfer rein sei.
naig 8¢ Exwv v dudLBoriav petd tod ZKeiner aber, der einen Streit mit seinem
£1aipov avtod Nichsten hat, soll mit euch
. ’ e o~ T ) . . .
un cvverlBETo Uiy, £og 00 StaAdaydoly, zusammenkommen, bis sie sich versohnt
Tva pi Kowvebf 1 Busio VUGV. haben, damit euer Opfer nicht entweiht
werde.

Die Frage, ob die Anweisung von Did 9,5 auf das Gemeinschaftsmahl zu
beziehen ist oder das (sakramentale) Herrenmahl im Blick hat,*® kann hier

37 Vorweg muss fiir das Weitere ein grundlegendes methodisch-theologisches Kriterium
fiir die weitere Entwicklung und deren Bewertung in Erinnerung gerufen werden: Die
normativen Anfinge einer Traditionsbildung liegen im Verhalten Jesu und in der Pra-
xis der frihen Kirche. Diese Tradition kann sich in spiterer Zeit natiirlich entfalten;
sie muss sich aber - will sie sich nicht verselbstindigen - in ihren wesentlichen Ele-
menten stets auf die Charakteristika ihrer Anfinge behaften und befragen lassen.
Siehe so Kirchschliger, Gottesdienstgemeinschaft, 227; ders., Bleibendes und Verin-
derbares in der Kirche, in: Pfarrei in der Postmoderne? FS L. Karrer, Freiburg 1997,
129-139, hier 129-131.

38 Ubersetzungen nach K. Niederwimmer, Die Didache, Géttingen 1989.



120 Walter Kirchschliger

ausgeklammert werden. Denn im ersteren Fall miisste die Passage im vorlie-
genden Zusammenhang nicht beriicksichtigt werden. Wird der zweiten Deu-
tungsvariante der Vorzug gegeben, so ist festzuhalten: Die Position des Dida-
chisten fiihrt die von Paulus grundgelegte Position weiter. Die Taufe gilt als
Zulassungskriterium fiir die Feier des Herrenmahls. Anders als Did 7,1 wird
hier nicht auf einen trinitarischen Tauftitel verwiesen, sondern der Christus-
bezug ins Zentrum geriickt (eig 6voua xvpiov).*° Hinter dieser klar abgrenzen-
den Anweisung kann die gegenliufige Praxis einer zumindest gelegentlichen
Zulassung von Ungetauften vermutet werden, der der Didachist wehren
mochte. !

Wie wichtig diese Anweisung fiir den Didachisten ist, zeigt der in Did 9,5b
angefiigte Beleg mittels eines Herrenwortes: kol yap mept to0to €ipnkev 0
KUpLog un ddte 10 aylov 101G kvoti. Das mehrfach tiberlieferte Logion (neben
Mt 7,6 und EvThom 93 vgl. die Applikation in Mk 7,27 par Mt 15,26) er-
scheint als eine generelle Anweisung zur Achtsambkeit, die auch hier Anwen-
dung finden soll.

Did 10,6b bildet nach der vorangegangenen Schlussbenediktion zur Mahl-
feier (Did 10,1-5) und einer ohne Uberleitung angeschlossenen hymnischen
Ausweitung in eine eschatologische Perspektive (Did 10,6a) eine unvermutet
angefiigte Einladung. Der disziplinarisch klingende Unterton ist nicht
tiberhorbar. Dennoch vermittelt das abschliessende papovad einen positi-
ven, erneut eschatologisch ausgeweiteten Akzent der Hoffnung. dyiou als Be-
zeichnung fiir die Christinnen und Christen als Getaufte lisst sich bereits aus
I Kor 1,2 in Verbindung mit I Kor 6,11 erschliessen.* Der Terminus gilt als
allgemeine Bezeichnung fiir jene, die zur Kirche gehdren, wobei der entspre-
chende Hintergrund der Jiidischen Bibel und Tradition wohl Einfluss genom-
men hat.®

Da éyog nicht im ethischen Sinn zu verstehen ist, kann in diesem grund-
sitzlichen Bezugsrahmen das entgegengesetzte €1 11 00k £0Tlv petOvoEiT®

3 Die Frage ist kontrovers. Siehe die Diskussion der Moglichkeiten bei Klauck, Herren-
mahl, 262-263; Niederwimmer, Didache, 191, tendiert zur zweiten Alternative.

%0 Siehe so der Sache nach in dhnlichen Wendungen Apg 1,38; 8,16; 10,48; 19,5.

41 So R. Knopf, Die Lehre der Zwolf Apostel (HNT 17), Tiibingen 1920, z.St.

42 Das verbindende Element ist das Verb ayidlo, das in I Kor 6,11 zur Umschreibung
der Taufwirklichkeit verwendet wird (fyidofnte) und in I Kor 1,2 als (substantivier-
tes) Partizip die Wiirde der Glaubenden in Korinth ausdriickt (fiyioopévoig év Xpiotd
‘Tnood).

4 Vgl. die Rede von der kAnth dyio in Lev 23,2-44 (dort 9mal als Bezeichnung fiir das
zusammengerufene Volk), sowie z.B. die Selbstbezeichnung der Mitglieder der Qum-
rangemeinschaft als «Heilige»: 1QS 4,18.20; 11,8; 1QSb 1,5 und &fters. Vgl. dazu dyrog
haglos (H. Balz), EWNT I, Stuttgart 1980, 38-48, bes. 43-44.46-48. Uberdies ist Did 4,2
in diesem Sinne zu verstehen: So Knopf, Lehre, 29; anders hier Niederwimmer, Dida-
che, 136f.: Er deutet 10 npdéowna t@v oyiov in Did 4,2 auf die Lehrenden.



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 121

nicht mit «Busse tun»* {ibertragen werden, Es ist im Sinne der optio funda-
mentalis hin auf eine christliche Existenz,* also als Aufforderung zu einer
grundlegenden Umkehr zu interpretieren. Diese Umkehr meint dann keine
zusitzliche Disposition fiir die Herrenmahlfeier, sondern eine Besinnung auf
die geforderte grundsitzliche Lebensausrichtung, allenfalls ihren (Neu-)Voll-
zug.*

Did 14,1f. nennt als Voraussetzung fiir die Feier des Herrenmahls erstmals
explizit ein Stindenbekenntnis,” wobei die Gestaltung dieses Bekenntnisses
(als Gemeinde oder als 6ffentliches Bekenntnis des einzelnen) offen bleiben
muss.*® Damit ist eine Entwicklung in dieser Schrift selbst erkennbar, die
wohl mit ihrer komplexen Entstehungssituation zusammenhingt.* Uberdies
spiegelt sich darin eine neue Praxis. Die Aussage lsst iiberdies erkennen, dass
jetzt — anders als in frithchristlicher Zeit - die Frage der Zulassung und der
entsprechenden Kriterien thematisiert wird (werden miissen). Der explizite
Hinweis auf das Erfordernis eines ungetriibten geschwisterlichen Verhaltnis-
ses auf der Grundlage einer correctio fraterna (Did 14,2), wie dies Mt 5,23f.
und Mt 18,15-17 eingefordert und in Mt 6,12 vorausgesetzt wird, bestitigt die-
se Beobachtung.’® Die Grundhaltung, die bereits bei Paulus erkannt werden
konnte, wird nun entsprechend formuliert: Die Taufe verpflichtet die Chri-
stin und den Christen zu einem Leben, das der Weisung und dem Beispiel Jesu
Christi entspricht. Die Verletzung, bzw. der Verlust dieser grundlegenden «o-

#  So Niederwimmer, Didache, 193; dhnlich auch Klauck, Herrenmahl, 324. Siehe hinge-
gen Knopf, Lehre, 29: «... eine Einladung an den Ungliubigen, ein dywog (4,2) zu wer-
den, sich der Gemeinde anzuschliessen»; J.P. Audet, La Didaché, Paris 1958, 415
(ohne dass dessen Interpretation der Anweisung als Indiz fiir einen Ubergangsritus
gefolgt werden muss).

% Der Terminus wire dann dhnlich wie Mk 1,15 (uetavoeite kai niotevete) zu interpre-
tieren.

% Niederwimmer, Didache, 203 mit Anm. 89, deutet die Passage auf die Zulassungsbe-
dingungen zum Herrenmabl, dussert sich aber nicht dariiber, was damit konkret
gemeint sein kénnte.

Y mpoetoporoynoduevor verweist nach Niederwimmer, Didache, 236 mit Anm. 13, auf
die Vorzeitigkeit.

#  Ebd. mit Anm. 15.

4 Siehe dazu Niederwimmer, Didache, 64-80; zusammenfassend dargestellt auch bei W.
Rebell, Neutestamentliche Apokryphen und Apostolische Viter, Miinchen 1992, 271-
276.

50 Auf die hier erkennbare Entwicklung verweist Klauck, Herrenmahl 358. Siehe
gedanklich dhnlich IgnSmyrn 7,1: Jene, «die sich nun der Gabe Gottes [der Euchari-
stie?] widersetzen, sterben an ihrem Streiten. Es wire aber gut fiir sie, Liebe zu iiben,
damit auch sie auferstehen.» (cuvédepev 8¢ alroig dyarav iva xai dvact@oiy). Siehe
dazu auch L. Wehr, Das Eucharistieverstindnis an der Wende vom ersten zum zwei-
ten Jahrhundert. Johannesevangelium und ausserbiblische Traditionen, BiKi 57 (2002)
98-104.



122 Walter Kirchschliger

wovia als einer der Konsequenzen des Taufgeschehens verschliesst den Zu-
gang zum Herrenmahl. Dass dieses hier erstmals mit dem kultischen Termi-
nus eines Opfers beschrieben wird, markiert ebenso einen bedeutsamen
Schritt im Gesamtverstindnis der Herrenmahlfeier und fiir ihre weitere Ent-
wicklung.

3.2 Die unerlissliche Bezugsetzung zur Taufe ldsst sich schliesslich auch bei
Justin belegen. In Apol I 66,11. wird die existentielle Verkniipfung von Tauf-
wirklichkeit und entsprechender Lebensfiihrung im Blick auf die Feier des
Herrenmahls vorausgesetzt. Dies zeigt schon der Textzusammenhang: Apol
I 65-67 legen dar, wie die getaufte Person in die liturgische Versammlung ein-
gefiihrt wird. Dabei kommt Justin in Apol I 66,1f. auf das Herrenmahl zu
sprechen:

Apol I 66,11.

!Diese Speise wird bei uns Eucharistie
genannt.

An ihr teilzuhaben ist niemandem ande-
ren erlaubt als dem, der als wahr glaubt
das von uns Gelehrte

kol ) Tpogn attn kaAeitol map’ NUiv
gvyoplotia,

T ;) o ~ ) ’ v n

NG 0VAeVL GAL® petaoyelv €50V €0tV Ty

@ mLotevoVTL GANGT elvon 16 dedidayuéva
Y’ MUV

KOl AOVCOUEVED TO UIEP AHECENG AUAPTIDY
Kal €1 Avoy£vvnoty AovTpov,

Kot oUtwg Protivit ig 0 XpLotog tapedwkey.

200 yOp mC K01vOV dpTov 0VSE KOLVOV TN
tavto Aaupdavouev.

und der gewaschen wurde in dem Bad fiir

die Vergebung der Siinden und zur
Wiedergeburt

und der so lebt, wie es Christus
iibergeben hat.

2Denn nicht als gemeines Brot und nicht

als gemeinen Trank nehmen wir diese.

Auch Justin versteht die Taufe als Zulassungskriterium fiir die Feier des
Herrenmahls. In Weiterfilhrung der in Apol I 65,3.5 prigenden Semantik®!
benennt er diese Speise selbst euyapiotio und setzt damit einen neuen Akzent.
Der Hinweis auf das Taufgeschehen wird in Apol I 61,1 hinsichtlich dessen
Voraussetzung (1@ miotevovt ...), dessen liturgischer Feier (kal Aovoopéve ...)
und dessen Konsequenzen (kai obtwg Brodvrt ...) in drei parallel gestalteten
Partizipialwendungen aufgefichert.>?

Der vorausgesetzte Glaube bezieht sich auf die vorgelegte Lehre, wobei
der Verfasser sich unter jene einreiht, die sie prisentieren (0¢’ nu@v), und die
verwendete ungewohnliche Bezeichnung (statt dem moglichen §idayn steht
das kaum gebriuchliche ta dedi18ayuéva) stirker die Dynamik der Unterwei-

1 evyoprotio begegnet zweimal in 65,3; evyopiotéw wird zweimal in 65,5 geschrieben.

2 A. Wartelle, Saint Justin Apologies, Paris 1987, 296, spricht von drei Zulassungskrite-
rien: Glaube, Taufe, christliche Lebensfilhrung. Diese Interpretation wird aber der
Struktur der Aussage (drei parallel gestaltete Partizipialsitze) und der inhaltlichen
Verkniipfung der drei Themenkreise nicht gerecht



Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier 123

sung betont, sodass hier wohl an den Prozess der pribaptismalen Katechese
zu denken ist. Die Taufe selbst wird als reinigender und als neu-schépfender
Eintauchritus beschrieben. Ersteres erinnert an den besonders von Lukas ge-
setzten Akzent in seiner Verkiindigung iiber die soteriologische Konsequenz
des Ostergeschehens (vgl. vor allem Lk 24,47 sowie Apg 2,38), Letzteres kann
in Beziehung zur Neuschopfung des getauften und so mit dem Ssterlichen
Christus verbundenen Menschen gestellt werden, wie thn Paulus (z.B. I Kor
5,17 sowie Gal 3,27; Rom 13,14) und die Paulusschule (so Kol 3,10; Eph 4,24)
sowie die johanneische Theologie (vgl. Joh 1,13; 3,3.5; 20,22) prisentieren.
Dieses Verstindnis des getauften Menschen bedingt den Ausblick auf eine Le-
bensweise in Entsprechung zur Paradosis Jesu Christi. Dies macht einerseits
deutlich, dass die Taufe nicht als ein abgeschlossener Akt missverstanden wer-
den darf, sondern die Taufwirklichkeit jeweils noch im Lebensalltag einzuho-
len ist. Andererseits wirft die auf Christus riickbezogene Tradition ein Licht
auf die kirchlichen dedi8aypéva. In Entsprechung zu Mt 28,20 ist die Unter-
weisung der (frithen) Kirche an das gebunden, was Jesus selbst seiner Nachfol-
gegemeinschaft aufgetragen hat.

Wer die eigene Taufwirklichkeit in diesen Dimensionen begreift, feiert aus
der Sicht des Justin das Herrenmahl. Denn dann ist gewihrleistet, dass auf-
grund von Glaubenswissen und Lebenshaltung Brot und Trank nicht als
kowov verstanden werden, als gewdhnlich, profan und alltiglich also, sondern
die christozentrische, ekklesiale und soteriologische Dimension dieser Feier
bewusst und damit gewahrt bleibt.>? Fiir jene Menschen, die in und aus dieser
Taufwirklichkeit leben, ist das Herrenmahl die entscheidende Speise auf ih-
rem Weg.>*

4 Ausblick

Im Riickblick auf die angestellten Uberlegungen kann als Ergebnis festgehal-
ten werden:

- Die paulinische Mahnung zu einem «wiirdigen» Essen und Trinken beim
Herrenmahl ist nicht auf die moralische Disposition der Feiernden zu bezie-
hen, sondern auf den Rahmen und auf die Form, wie diese Feier vollzogen
wird. Dies bedeutet weder einen Vorschub zur Beliebigkeit noch lisst sich da-
von ableiten, das Herrenmahl werde in einer unbeschrinkten Tischgesell-
schaft gefeiert.

53 Klauck, Herrenmahl, 326, stellt einen Bezug zu I Kor 11,29 und zu dem dort geforder-
ten Unterscheiden her.

% Siehe dazu Irendus, Adv. Haer. IV,18,5, der in diesem Zusammenhang eine eschatolo-
gische Perspektive eroffnet. Ignatius Eph 20,2 spricht vom ¢dppaxov d6avaciog.



124 Walter Kirchschliger

— Seit Paulus und sodann in der frithchristlichen Praxis wird die Teilnahme
an der Herrenmahlfeier an die Taufe als grundlegende Voraussetzung gebun-
den. Dies erscheint so selbstverstindlich, dass es in dieser Friihzeit nicht aus-
driicklich dekretiert, sondern gelebt wird.

— Erst in der nachneutestamentlichen, nachapostolischen Zeit, die prinzipiell
die biblische Praxis itbernimmt, kommen Uberlegungen iiber die Zulassung
zum Herrenmahl in den Blick. Dabei wird explizit formuliert, was aus der bi-
blischen Praxis abgeleitet werden kann. Eine prinzipielle Verschiebung weg
von der einen Voraussetzung der Taufe ist (noch) nicht erkennbar.

- Da auch in diesem thematischen Zusammenhang die Taufe kontinuierlich
als umfassende Lebenswirklichkeit verstanden wird, kann sie nur als eine Le-
bensgrundhaltung der Christuskonformitit verstanden werden. Als solche
bildet sie die eine und grundlegende Voraussetzung fiir die Mitfeier des Her-
renmahls.

Wenn das Kriterium fiir die Mitfeier des Herrenmahls aber die Taufe und
auf diesem Weg die Christuskonformitit ist, hat dies entsprechende Konse-
quenzen fiir Fragen der Kirchendisziplin und fiir den 6kumenischen Umgang
der Kirchen miteinander.

Abstract

Die Frage, wer zur Herrenmahlfeier zugelassen wird, wird in den christlichen Kirchen un-
terschiedlich beantwortet. Die Kategorie der «Wiirdigkeit», die vielfach als Kriterium her-
angezogen wird, kann sich nicht auf biblische Grundlage (vgl. I Kor 11,27) stiitzen. Bei der
Suche nach anderen biblischen Zulassungskriterien erweist sich die Taufe als der entschei-
dende Zulassungsgrund und als Erméglichung fiir die Feier des Herrenmahls.

Diese These kann durch verschiedene Uberlegungen erhirtet werden. Sie beziehen sich
auf die Eigenart des letzten Mahles Jesu, auf die von Paulus in I Kor 10 angedeutete und
sodann in I Kor 12 unter Bezug auf die semantische Briicke o@pa 100 Xpiotod reflektierte
Verkniipfung von Taufe und Herrenmahlfeier, auf die Reflexion tiber die Bedeutung des
hochzeitlichen Gewandes in Mt 22,11-14, sowie auf die Aussagen von Apg 2,42-46. Die
Priifung entsprechender Texte aus der nachapostolischen Zeit (insbes. Did 9,5; 10,6; 14,1£.;
Justin Apol I 66) zeigt ein zunehmendes Interesse an Fragen der Zulassung. Auch (noch)
in dieser Zeit wird die Taufe (wohl aufgrund der darin grundgelegten Lebenshaltung der
Christuskonformitit) als die entscheidende Voraussetzung fiir die Mitfeier des Herren-
mahls verstanden.

Walter Kirchschlager, Luzern



	Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier : neutestamentliche Erwägungen

