
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Eve-Marie Becker (Hg.), Die antike Historiographie und die Anfänge der christlichen
Geschichtsschreibung (BZNW 129), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2005. 308 S.,

EUR 88.-, CHF 141.-, ISBN 3-11-018208-4.

Der Sammelband basiert auf einem neutestamentlichen Forschungskolloquium, das 2004

an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg stattgefunden hat. Transdiszi-
plinär ausgerichtet umfasst er nicht nur Arbeiten theologischer Disziplinen (Altes und
Neues Testament sowie Kirchengeschichte), sondern auch Arbeiten, die ihren Fokus auf
die griechische und römische Historiographie richten. Die Herausgeberin will die Beiträge
als «Bausteine die Evangelien-Literatur im weiteren Umfeld antiker Historiographie
zu lesen und zu interpretieren» (17) verstanden wissen. Die Grundfrage nach den Anfängen

von Geschichtsschreibung) sieht sie dabei einer «strukturellen Hermeneutik der
Historiographie» (3) verpflichtet. Neben der Weiterführung von Fragen der Evangelien-Forschung

und der Anknüpfung an die Historiographieforschung soll aber auch grundsätzlichen

Fragen nachgegangen werden: der Frage etwa nach den historischen Faktoren, die

zum Ausbilden der historiographischen Gattung geführt haben, überhaupt der Frage nach
der Bestimmung einer literarischen Gattung Geschichtsschreibung) oder der Frage nach
dem Wie von Geschichtsschreibung als Geschichtsbewältigung in der Verschränkung von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Noch bevor die griechische, israelitische, frühjüdische, römische und natürlich die
christliche Geschichtsschreibung in den Blickpunkt kommen, geht Martin Mulsow den
Diskussionen über den Anfang der Geschichte und der Geschichtsschreibung von der
Antike bis in die Neuzeit nach und bündelt anhand dieses Abrisses nochmals zentrale
Problemfelder.

Von den zwei Aufsätzen, die sich explizit mit der griechischen Historiographie
beschäftigen, widmet sich der Beitrag von Burkhard Meissner der Entwicklung der
Historiographie von Anaximander bis Xenophon. Historiographie kommt hier als spezifische
Form von Weltweisheit in den Blick, welche durch die Idee einer Kontinuität von
Geschichte und einer kritischen Haltung gegenüber Überlieferungen, aber auch durch eine
starke Kompensationslogik geprägt ist. Hans-Joachim Gehrke nimmt demgegenüber in den

Blick, was er <intentionale Geschichte) nennt, und versucht, die spezifischen griechischen
Konstruktionsmodi dieser Geschichte im Selbstverständnis>, mittels derer sich eine
Gemeinschaft in der Tiefe der Zeit verankert und Orientierung findet, wo <Richtiges> und
legendenhaftes) zusammenfällt, zu umreissen. Geschichtsschreibung geht bei Gehrke folglich

über die Textkomplexe hinaus, die Meissner thematisiert, und hilft, Bezüge zur
israelitischen und dann auch frühjüdischen Geschichtsschreibung zu finden.

Der alttestamentlichen Geschichtswerke nimmt sich Markus Witte an. Vorab jüngere
Thesen zur Frage nach dem ältesten Geschichtswerk diskutierend, verortet er die Anfänge
alttestamentlicher Geschichtsschreibung im 8. bis 6. Jh. Er versteht sie als literarische
Form, welche «Ereignisse deutend in einer fortlaufenden Geschehensfolge darstellt, mit
dem Ziel, die eigene kollektive Identität zu bestimmen und als für diese wesentlich
angenommene Größen zu legitimieren» (77). Eigentümlich dabei seien etwa die durchgängige
Anwendung theologischer Deutemuster QHWH als «Herr der Zeit>), das finale Geschichtsverständnis

und die Krise des Staates oder Kultes als Impuls für Geschichtsschreibung.
Dass sich Letzteres nicht zwingend in die frühjüdische Zeit hinein fortzieht, veranschaulicht

der Beitrag von Oda Wischmeyer. Wischmeyer arbeitet die Vielfalt an Möglichkeiten

ThZ 1/62 (2006) S. 78-95



Rezensionen 79

heraus, wie die Verfasser frühjüdischer Texte historiographisch tätig sein konnten. Die
Autorin zeigt, wie einerseits an das bereits vorhandene Kontinuitätsbewusstsein angeknüpft
wird, andererseits aber durchaus auch neue Akzente gesetzt wurden - so z. B. eben bei

einem Jesus Sirach, Eupolemus oder in I Makk durch die Abkehr von einer Historiographie
als Krisenphänomen hin zu einer positiven Weiterführung der israelitischen Geschichtsschreibung

-, was die Frage nach <Anfängen> auch für die frühjüdischen Texte als durchaus

berechtigt erscheinen lässt. Anhand der ersten zwei Makkabäerbücher zeigt Herrmann
Lichtenberger die Schwierigkeit auf, vom Inhalt bzw. Geschichtswert eines Textes auf die

Gattungsbestimmung <Historiographie> zu schliessen. Seinen Ausführungen zufolge steht
der mit legendarischen Mitteln arbeitenden Darstellung von 2 Makk eher das Prädikat
Geschichtsschreibung zu als derjenigen von 1 Makk, obwohl 1 Makk den Freiheitskampf der
Makkabäer historisch zutreffender schildere. Im dritten Beitrag zur frühjüdischen Zeit
sucht Beate Ego ausgehend von der so genannten Tiervision in 1 Hen 85-90 das Profil
apokalyptischer Geschichtskonzeptionen zu fassen. Ihre Ausführungen machen deutlich, dass

es sich lohnen kann, in der Diskussion um historiographische Literatur Texte in der Art
einer Tiervision differenzierter denn als «apokalyptische Spekulationen» (Witte, 81) zu
betrachten.

Mit der römischen Geschichtsschreibung beschäftigen sich Andreas Mehl und Franz
Römer. Während Mehl den sozialen und politischen Faktoren für die Entwicklung der ersten
römischen Geschichtswerke nachgeht - einerseits bezieht er sich dazu auf Quintus Fabius

Pictor, der noch griechisch geschrieben hat, andererseits auf Marcus Porcius Cato, der nach
Mehls Darstellung zwar als Begründer der Historiographie in lateinischer Sprache gelten
kann, in anderen Punkten aber noch eine gewisse Experimentierphase römischer
Geschichtsschreibung repräsentiert - zeigt Römer auf, wie die biographische Literaturform
immer wichtiger wurde - bis sie mit Tacitus gänzlich mit der Geschichtsschreibung
verschmolz und ab Sueton gar an die Stelle der Historie trat.

Schliesslich nehmen vier Beiträge christliche Literaturwerke in den Blick. Eve-Marie
Becker präsentiert eine Fülle historischer Faktoren, in deren Horizont das Markusevangelium

v. a. im Rahmen des jüdisch-römischen Krieges und dessen Impetus für Literaturproduktion

«als historischer und literarischer Versuch zur Konsolidierung des jungen
Christentums und zur Erneuerung seiner Ausdrucksformen etwa zwei Generationen nach Jesu
Tod» (235) verstehbar wird. Sie sieht damit die Wurzeln frühchristlicher Geschichtsschreibung

bereits im Markusevangelium liegen. Jens Schröter wendet sich dem lukanischen
Doppelwerk zu und fragt insbesondere nach der Art von Geschichtsdarstellung in der
Apostelgeschichte. Sein Beitrag verdeutlicht, dass die Intention einer dokumentarischen Ausrichtung

den Geschichtswert eines Werks nicht schon per se bestimmt und dass es Letzterem
auch werkintern sehr differenziert nachzugehen gilt. Mit den Beiträgen von Wolfgang
Wischmeyer und Jörg Ulrich wird der neutestamentliche Schriftenkanon verlassen. Wischmeyer

untersucht, wie die Verwendung einer spezifischen literarischen Form Aufschluss
geben kann über die Verhältnisbestimmung zwischen einer partikularen Gruppe, deren
Geschichte dargestellt wird, und der sie umgebenden Gesellschaftsstruktur. Konkret
interpretiert er die Bischofslisten als Indiz für eine Zuwendung der kirchlichen zur staatlichen
Ordnung. Ulrich seinerseits nimmt die Historia ecclesiastica im Kontext des gesamten
Schriftkorpus des Eusebius in den Blick. Für einmal wird Eusebius nicht nur in bekannter
Manier als <Vater der Kirchengeschichte> präsentiert, sondern auch als Innovator darin,
Geschichtsschreibung konsequent apologetisch zu vereinnahmen.

Die vielfältigen Beiträge bezeugen, dass sich die eingangs genannten Themen und Fragen
durchaus im Band aufgenommen finden. Die hermeneutische Auswertung vorzunehmen,
auf die der Band hinführen will, bleibt hingegen eine Herausforderung: Disziplinen wie



80 Rezensionen

Blickwinkel bleiben sehr disparat, bald mutieren Anfänge zu Endpunkten und wieder
zurück zu relativen Neuanfängen, bald wird Geschichtsschreibung sehr eng und dann doch
wieder weiter gefasst. An Oda Wischmeyer anknüpfend bietet es sich an, den Band zumindest

in indikatorischer Funktion zu nutzen und damit die Eigengesetzlichkeit der Literatur,

mit der man sich selbst beschäftigt, zu beleuchten. Aber letztlich werden auch alle, die

es beim herkömmlichen Umgang mit Sammelbänden belassen, nämlich Einzelbeiträge zu
Einzelfragen zu konsultieren, gut bedient sein - nicht nur, wenn sie in der Evangelienforschung

tätig sind.
Veronika Bachmann, Zürich

Annette Böckler, Gott als Vater im Alten Testament. Traditionsgeschichtliche Untersuchungen

zur Entstehung und Entwicklung eines Gottesbildes, Chr. Kaiser/Gütersloher
Verlagshaus: Gütersloh 2000. 454 S., EUR 39.95, ISBN 3-579-02664-X.

Die vorliegende Untersuchung, im Wintersemester 1999/2000 als Dissertation von der
Kirchlichen Hochschule Wuppertal angenommen, setzt sich zum Ziel, die Bedeutung der
Rede von Gott als Vater im Alten Testament zu analysieren. Eine solche ausführliche Analyse

der einzelnen biblischen Belege stehe bis jetzt noch aus.

Gott ist unser Vater - so redeten Generationen von Gott und hatten dabei meist ein
positives Bild im Kopf. Erst in neuerer Zeit wird die positive Bedeutung der beiden Begriffe
infrage gestellt: Patriarchale Gottesvorstellungen werden vermehrt hinterfragt, und die
Vaterrolle in Familie und Gesellschaft befindet sich im Wandel.

Böckler nimmt dies zum Anlass, «die ursprüngliche Intention der Rede von Gott als Vater

zu erforschen» (1). Eine kleine Übersicht innerhalb der Einleitung weitet den Blick für
die Entwicklungen, die die Vorstellung von Gott als Vater in den drei abrahamitischen
Religionen genommen hat. Es ist ein Verdienst der vorliegenden Studie, dass gerade jüdische
Bibelauslegungen immer wieder zur Interpretation herangezogen werden.

Die weitgehend sehr sorgfältige und gut lesbare Untersuchung setzt ein mit einem Überblick

über die gegenwärtige Forschungslage und das Quellenmaterial (Teil I). Den
unterschiedlichen Zugangsweisen zur Rede von Gott als Vater, die Böckler im Zusammenhang
ihres Forschungsüberblicks ausmacht, ist gemeinsam, dass sie nicht zum Ziel hatten, die
alttestamentlichen Quellen an sich zu untersuchen, sondern dass sie die biblischen Belege
für die Argumentation in anderen Gebieten benutzten.

Ein erster Hauptteil beschäftigt sich mit den mit DK gebildeten biblischen Personennamen

(Teil II). Aufgrund der Bedeutung, die diese Namen für die alttestamentliche
Forschung haben und hatten - v.a. seit der These M. Noths, der in fast allen Eigennamen DK

als theophores Element interpretiert -, hält es Böckler für unumgänglich, die einzelnen
Belege zu analysieren und diese Analysen innerhalb der Arbeit zu dokumentieren. Ergebnis
der mit ca. 100 Seiten doch sehr viel Raum einnehmenden Untersuchung: Uber eine
theologische Deutung der Namen lässt sich nichts Konkretes sagen. Die im weiteren Verlauf
der Studie untersuchten Belege nehmen auf Personennamen offensichtlich keinen Bezug
und gehen wohl auf andere Wurzeln zurück. Angesichts dieses Befunds wäre eine Straffung
bei der Darstellung m.E. durchaus sinnvoll gewesen. Als Vorarbeiten unumgänglich, hätten

diese Analysen nicht unbedingt in aller Ausführlichkeit dokumentiert werden müssen.
Umso spannender liest sich der zweite, umfangreichere Hauptteil (Teil III), der die alt-

testamentlichen Belege für die Rede von JHWH als Vater diskutiert. Klar wird die
Vorgehensweise benannt. Nach einer Darstellung des Verses in seinem Kontext werden die
wichtigsten exegetischen Probleme untersucht, sodann wird die Bedeutung des Vater-Bildes im



Rezensionen 81

jeweiligen Text erörtert. Gesprächspartner sind hierbei u.a. die rabbinische Exegese (s.o.),

gelegentlich auch die Kirchenväter und Reformatoren. Dabei ergibt sich nach Böckler
folgendes Bild: Zu bestimmten Zeiten wurden mit dem Vater-Bild unterschiedliche
Konnotationen verbunden. Die Vorstellung von Gott als Vater wurzelt auf zwei vorexilischen
Traditionen: auf der Rede von JHWH als Vater des davidischen Königs (II Sam 7,14; in
nachexilischen Texten auf das gesamte Volk ausgeweitet) sowie auf der Verkündigung von
Israel als JHWHs (erstgeborenem) Sohn (Hos 11,1.3a). Veranschaulicht das Bild von Gott
als Vater v.a. die Treue Gottes, die bedingungslos vergibt, dient die Rede von Israel als

Sohn der Bekräftigung eines Schuldaufweises. In exilischer Zeit verschmolzen diese
Traditionen zum Bild von Gott als Vater Israels (Jer 31,9b), das in unterschiedliche Richtungen
interpretiert wurde: als Fortsetzung der Linie «vergebende Treue» in Jes 63,16; 64,7, in
nachexilischen Texten jedoch ausgeprägter mit der Konnotation des väterlichen
Gehorsamsanspruchs in Dtn 32,6; Jer 2,27aa; 3,4.19; Mal l,6a-ba; 2,10; Ps 103,13. Mit den Mal-
Texten setzt die Tendenz ein, Gottes Vaterschaft nicht mehr auf das Volk als Ganzes,
sondern auf einzelne Mitglieder zu beziehen. Eine neue Konnotation sieht Böckler mit dem

Vergleich Gottes mit einem Mann (üTS), der sich um seinen Sohn kümmert, intendiert:
Gottes Fürsorge - helfend (Dtn 1,31a), erzieherisch (Dtn 8,5) bzw. schonend (Mal 3,17b).
Ps 68, der JHWH als Vater der Waisen bezeichnet (V.6a), fällt aus der Entwicklung heraus.

Insgesamt ist das Bild von JHWH als Vater fast durchweg ein ethisches, das sowohl einen
Vergebungszuspruch als auch einen Gehorsamsanspruch umschreibt.

Die vorliegende Untersuchung zeichnet auf überzeugende Weise die Entwicklungslinien
der Vorstellung von Gott als Vater nach. Die ausführliche Diskussion der relevanten Stellen

ist ebenso aufschlussreich wie ihre Zusammenschau. Dass angesichts des Umfangs der
exegetischen Literatur nicht jede Forschungsposition ausführlich diskutiert werden kann,
ist zwar verständlich, erschwert jedoch gelegentlich die Nachvollziehbarkeit der
Entscheidungsfindung. So macht Böckler z.B. ihre Entscheidung für die literarische Einheit von Ps

89 m.E. nicht genügend transparent (vgl. 223f.).
Im Registerteil fällt ein Glossar zur exegetisch-theologischen Begrifflichkeit positiv auf,

das die Lektüre des Buches «Personen anderer Forschungsrichtungen bzw. interessierten
Laien» (452) erleichtern soll. Der Arbeit ist solch eine breite Leserschaft zu wünschen.

Christine Ritter, Karlsruhe

Jack R. Lundbom, Jeremiah 21-36/37-30. A New Translation with Introduction and

Commentary (AB 21 B/21 C), Doubleday: New York 2004. 649/624 S., je USD 45.-, ISBN
0-385-41113-8/0-385-51160-4.

Nur fünf Jahre nach Erscheinen des ersten Bandes 0er 1-20) liegt nun die vollständige
Kommentar-Trilogie mit insgesamt über 2000 Seiten vor. Der methodische Schwerpunkt
des Werks liegt in der Beachtung der althebräischen Rhetorik. Der Autor hat darüber seit
seiner Dissertation (Jeremiah. A study in ancient hebrew rhetoric, 1975, 21997) zahlreiche
Aufsätze veröffentlicht und legt nun diesen umfangreichen und gut lesbaren Kommentar
als reife Frucht vor.

Jeder Textabschnitt wird vierfach behandelt: Nach einer englischen Ubersetzung folgt
unter «Rhetoric and Composition» der eigenständigste Teil, wo Lundbom die Struktur des

Textes untersucht (unter besonderer Beachtung der Gliederungssignale Setuma undPetuha,
von inclusio, Chiasmus sowie catchwords) und Konsequenzen für die rhetorische Aussage
zieht. Anschliessend folgen unter «Notes» versweise Einzelerklärungen samt textkritischen
Diskussionen (der kürzere LXX-Text wird meist mit Haplographie erklärt). Den oftmals



82 Rezensionen

unbefriedigendsten und wenig dichten Teil bildet zum Schluss «Message and Audience», was
eine biographische Nacherzählung oder eher zufällig wirkende Reminiszenzen von Savonarola

oder Mendelssohn-Bartholdy bis zu Bonhoeffer und Drittwelt-Theologen enthalten
kann.

Lundbom liest die Texte mit Hilfe seiner rhetorischen Analysen diachron, so dass er aus
ihnen redaktionsgeschichtliche Schlüsse ziehen kann. Diese bleiben allerdings im zeitlichen

Umfeld von Jeremia und Baruch. Lundbom rechnet mit einer vorexilischen Erstausgabe

von Jer 1-20, welche mit dem Kolophon Baruchs (jetzt Jer 45) abschloss, sowie mit
zwei frühexilischen Editionen von Jer 1-51: Die eine endete mit dem Kolophon Baruchs

(siehe Jer 51 LXX Jer 45 MT) und wurde von Baruch in Ägypten abgeschlossen; sie ist
der Prototyp der späteren LXX-Fassung. Die andere entspricht der Anordnung des maso-
retischen Textes, endete mit dem Kolophon von Baruchs Bruder Seraja (Jer 51 MT Jer
28 LXX) und war für die Exilierten in Babylonien bestimmt.

Lundboms Exegese zeichnet sich auch sonst durch solche (zeitlich kurzräumige)
redaktionsgeschichtliche Hypothesen aus. Als Beispiel gelte Jer 30-33, von ihm «Book of
Restoration» genannt: Eine erste Sammlung (30-31) entstand in Mizpa in den Jahren 586 bis 582.

Zur Überraschung des Rezensenten erscheinen Lundboms Frühdatierungs-Argumente
meist nicht schwächer als diejenigen der heute wiederum zahlreichen Spätdatierer. Es

kommt Lundbom bei seiner Argumentation der grundsätzliche Umstand zustatten, dass

durch eine Situierung in die Lebenszeit Baruchs und Jeremias die Texte konkretere
Lebensumstände zu zeichnen vermögen, wogegen sie bei einer vermuteten späten Entstehung in
den nur vage beschreibbaren nach-exilischen Jahrhunderten viel blutleerer wirken müssen.

Verschiedene Anhänge und Register beschliessen den eindrücklichen und anregenden
Kommentar, welcher stets auch abweichende exegetische Meinungen der letzten zwei
Jahrhunderte nennt und sich mit ihnen auseinandersetzt.

Edgar Kellenberger, Liestal

Peter W. Flint, Patrick D. Miller, The Book ofPsalms. Composition and Reception. With
the Assistance of A. Brunell and R. Roberts (VT.S 99/FIOTL 4), Brill: Leiden/Boston
2005. 680 S„ EUR 179.-, USD 241.-, ISBN 9004136428.

Die Psalmenforschung hat in den letzten zwei bis drei Jahrzehnten tiefgreifende Wandlungen

erfahren: Neue Fragestellungen nach der Entstehung und Komposition des Psalters
sowie nach dessen Rezeptionsgeschichte sind neben klassische Ansätze wie den der Formgeschichte

getreten und haben veränderte Gesamtperspektiven eröffnet. Dieses gegenwärtige
Forschungsspektrum dokumentiert der von P.W. Flint und P.D. Miller herausgegebene
Sammelband, der den Fokus, wie der Untertitel signalisiert, auf die beiden virulenten
Aspekte der Komposition und der Rezeption legt. Die knapp 30 Beiträge namhafter Psal-

men-/Psalter-Exegeten und -Exegetinnen sind in fünf Kapitel geordnet: Nach allgemeineren

Aufsätzen (I) zu den Königspsalmen und ihrem rituellen Hintergrund (K. Koch) und
zur Rolle Davids (R. Rendtorff) folgen zunächst (II) Studien zu Einzelpsalmen wie Ps 13;

22-24; 29; 90; 101 bzw. zu thematischen Psalmengruppen (A. Berlin; D.N. Freedman/D.
Miano; J.J.M. Roberts; B. Weber; N.L. deClaissé-Walford; D. Pardee; J.S. Kselman; R.J.
Clifford; M.L. Barré; S.-H. Lee; C.C. Broyles; J.W. Watts). Weiter ausgreifend kommen
sodann (III) literarische Psalmensammlungen und der Psalter insgesamt in den Blick, so
neben diversen Psalm-Sequenzen (H.P. Nasuti) Buch I (J.C. McCann) und II (M. Goulder),
die Königspsalmen 2; 72; 89; 110; 132; 144 (G.H. Wilson), die Jhwh-König-Psalmen 29; 93-

100 (E. Zenger) und der vierte Davidpsalter 138-145 (K. Seybold). Daran schliessen sich



Rezensionen 83

(IV) text- und rezeptionsgeschichtliche Analysen zum griechischen (A. Pietersma) und

zum syrischen (R.J.V. Hiebert; H.F. van Rooy) Psalter, zum Targum (M. Bernstein) und
zum NT (C.A. Evans) an. Den Abschluss (V) bilden theologische Überlegungen zur Einheit

(inkommensurable Gottesrelation: W. Brueggemann) und Vielfalt (sozialgeschichtlich
variierende Sitze im Leben: E.S. Gerstenberger) des Psalters.

Ohne an dieser Stelle auf Einzelheiten der zahlreichen Beiträge eintreten zu können,
lässt sich summieren, dass der umfangreiche Sammelband insgesamt eine repräsentative
Übersicht über die gegenwärtige Psalmen- und Psalterforschung sowie das (immer breiter
werdende) Spektrum der dabei vertretenen Positionen präsentiert. Er wird durch die Stellen-

wie Autorenregister und v.a. durch den Einleitungsartikel der Herausgeber gut
erschlossen; letzterer verbindet punktuell auch die Artikel mit verschiedenen methodischen

Zugängen und ergänzt damit den vom Einzelpsalm zum Psalter und dessen Rezeptionsgeschichte

gespannten Aufbau hilfreich um methodische Gesichtspunkte; in diesem
Zusammenhang vermisst man indes ein Sachregister, das thematische und methodische Vergleiche

der Beiträge miteinander erleichtert und den Anspruch unterstrichen hätte, in «the

issues and concerns that belong generally to the study of the Psalms in the early years of a

new millenium» einzuführen (1). So stehen klassische Fragestellungen nach den poetischen
Eigenarten (z.B. Freedman/Miano, Pardee), den Überschriften (Rendtorff, Seybold,
Pietersma u.a.), den formgeschichtlichen Prägungen (Koch, Weber, Kselman, Lee, Watts,
Zenger u.a.), den kultgeschichtlichen Hintergründen (Goulder, Roberts, Broyles), den
altorientalischen Kontexten (Koch, Pardee, Barré), den Datierungen (v.a. Berlin) und den

theologischen Konzepten (Brueggemann, Gerstenberger) mehr oder weniger unausgeglichen

neben neueren kompositionell-redaktionsgeschichtlichen (Koch, Nasuti, McCann,
Goulder, Wilson, Zenger, Seybold), intertextuellen (deClaissé-Walford u.a.), text- und
rezeptionsgeschichtlichen (Pietersma, Hiebert, van Rooy, Bernstein, Evans) sowie
sozialgeschichtlichen (Gerstenberger) Ansätzen. Bei mehrfach behandelten Psalmen, wie z.B. Ps

29, fällt auf, dass divergierende Positionen wesentlich durch die jeweils favorisierten
Methoden mitbestimmt sind; in der methodologischen Problematik des Zusammenspiels und
Verhältnisses der unterschiedlichen Zugänge innerhalb eines umfassenden Methoden-Ensembles

liegt denn m.E. - neben allen inhaltlichen Fragestellungen - auch eines der
dringenden Desiderate gegenwärtiger Forschung; es klingt im hiesigen Band in einzelnen
Beiträgen an, wird aber nicht übergreifend weitergeführt; dies ist angesichts des Sammelcharakters

verständlich, aber gleichwohl zu bedauern und hätte im Einleitungsartikel mit
Gewinn erörtert werden können.

Trotz dieser unterlassenen (bzw. den Lesern überlassenen) Synthese bietet der materialreiche

Sammelband den zur Zeit facettenreichsten und aktuellsten Überblick über die Psal-

men-/Psalter-Forschung und lädt, auch mit einer Anzahl neuer Thesen zu alten Problemen,

zur kritischen Diskussion ein.
Martin Leuenberger, Zürich

Joachim Schaper, «Wie der Hirsch lechzt nach frischem Wasser ...». Studien zu Ps 42/43 in
Religionsgeschichte, Theologie und kirchlicher Praxis (BThSt 63), Neukirchener Verlag:

Neukirchen-Vluyn 2004. 127 S. (kartoniert), EUR 16.90, CHF 30.80, ISBN 3-7887-
2032-8.

Joachim Schaper, Privatdozent für Altes Testament an der evang.-theol. Fakultät der
Universität Tübingen, verbindet mit seiner Schrift zu Ps 42f. ein Mehrfaches: die exegetische

Erarbeitung des bekannten alttestamentlichen Psalms (dabei kann er auf eine kürzlich pu-



84 Rezensionen

blizierte Monographie dieses Psalms zurückgreifen: Th. Dockner, «Sicut cerva ...». Text,
Struktur und Bedeutung von Psalm 42 und 43 [ATSAT 67], St. Ottilien 2001), eine Erfassung

des religionsgeschichtlichen Hintergrunds und der altisraelitischen Ikonographie im
Blick auf die «dürstende Hinde» (42,2), die Rezeption des Psalms in der neutestamentlichen
Passionserzählung (Garten Gethsemane) sowie ein Ausblick auf die Verwendung von Ps

42f. im heutigen pastoralen Kontext (Gebet, Liturgie, Seelsorge).
Der erste Hauptteil beginnt mit Textkritik und Arbeitsübersetzungen des hebräischen

und griechischen Psalmtextes. Es folgen literarkritische Überlegungen. Darin plädiert
Schaper (mit vielen andern) für die ursprüngliche Einheit von Ps 42 und 43 (vgl. nur schon
den Refrain). Ps 42f. ist literarisch einheitlich. Anschliessend werden metrische, strukturelle

und formgeschichtliche Bestimmungen vorgenommen. Schaper betrachtet Ps 42f. in
Bezug auf seine Funktion als Wallfahrtspsalm (vgl. namentlich 42,5). Das letzte Kapitel im
ersten Hauptteil ist der Kompositionskritik gewidmet, nämlich der Stellung und Funktion
von Ps 42f. innerhalb des Psalters. Schaper stellt die Ähnlichkeiten zwischen den beiden

Anfangspsalmen 42f. und 84 der Korach-Sammlungen - beides Wallfahrtspsalmen - heraus.

Zugleich werde ein (Wallfahrts-)Weg von der Ruhelosigkeit (42f.) zum Frieden hin
(84) abgeschritten. Ps 42f. und seine Zionstheologie enthalte in nuce bereits alle Themen,
die in den anschliessenden Korachpsalmen entfaltet werden. Die These eines «elohistischen
Psalters» (Ps 42-83) lehnt der Verfasser ab, namentlich aufgrund des ursprünglichen
Zusammenhangs der beiden Teilsammlungen des Korach-Psalters. Im Blick auf die historische

Situierung hält der Autor eine vorexilische Abfassung und eine Lokalisierung im
Gebiet der Jordanquellen für wahrscheinlich.

Der zweite Hauptteil enthält zunächst eine den Versen entlang schreitende Einzelexegese.

In 42,3 ist der Jerusalemer Tempel (nicht ein Heiligtum im Nordreich, vgl. M.D. Goul-
der) im Blick. Im religionsgeschichtlich-ikonographischen Kapitel begründet Schaper
zunächst seine Einschätzung als Wallfahrtspsalm. «Die Krankheit des leidenden Individuums
wird zur religiösen Praxis der Wallfahrt in Beziehung gesetzt. Der Beter hat freudige
Erinnerungen an Wallfahrten zum (Jerusalemer) Heiligtum, an denen er einst teilnahm.» (66)
Die Korachpsalmen insgesamt wie auch Ps 120-134 werden je als «Wallfahrtspsalter»
charakterisiert. Anschliessend wird die Metaphorik von 42,2 (dürstende Hinde) mit der Glyp-
tik des vorexilischen Juda in Verbindung gebracht (vgl. 3 Abbildungen im Anhang). In der
Hirschkuh stellen sich die Siegelbesitzer als Beter und Verehrer dar. Das Moment des

Dürstens (nach Gott) wird als Ausdruck der persönlichen Frömmigkeit verstanden. Am
Schluss der alttestamentlichen Ausführungen steht die Erfassung der Theologie von Ps

42f., die Schaper unter die Überschrift «Tempel und Individuum» stellt und als Ineinander

von persönlicher Frömmigkeit und öffentlichem Kuh beurteilt. Im vorletzten Kapitel
wird das Teilzitat aus dem Refrain der griechischen Fassung von Ps 42f. im Munde Jesu im
Rahmen der markinischen Passionserzählung (14,34) bedacht. Jesus spricht damit gegenüber

den Jüngern sein Angefochtensein aus. Am Schluss stehen einige Hinweise zur pastoralen

Verwendung des Psalms. In Aufnahme der von G. Ravasi herausgearbeiteten zeitlichen

Struktur von Vergangenheit (42,1-5), Gegenwart (42,7-11) und Zukunft (43,1-4) «gehen

Beterinnen und Beter des Psalms, die sich meditierend auf ihn einlassen, den Weg aus
der Vergangenheit in die Zukunft, aus der Peripherie ins Zentrum, aus der Gottesferne in
die Gottesnähe mit» (107).

Immer wieder wird von Praktikern beklagt, dass die bibelwissenschaftlichen
Forschungsergebnisse zuwenig relevant für die kirchliche Verkündigung seien. Gerade dies

gelingt Schaper für diesen bekannten Psalm in vorbildlicher Weise, indem der Bogen vom
hebräischen Text über die religionsgeschichtliche Verortung der Hirschkuh-Metapher und
die theologische Erfassung des Psalms hin zur Aufnahme im Neuen Testament (Jesus im



Rezensionen 85

Garten Gethsemane) und bis zur Fruchtbarmachung in heutigem gottesdienstlichen und
seelsorgerlichen Kontext geschlagen wird. Dass man im Einzelnen Wünsche (poetische
Zeilensetzung der Übersetzungen) und Fragen (Refrain-Metrum; Einzelheiten zu Übersetzung

und Interpretation, z.B. Zeithorizont von 42,5; Einschätzungen zum Korach-Psalter
etc.) an seine Ausführungen stellen kann, sei hier nur angemerkt. Man wünscht der gut
lesbaren Schrift gerade auch in der Kirche die Verwendung für den praktischen Dienst.

Beat Weber, Linden

Oswald Loretz, Götter - Ahnen - Könige als gerechte Richter. Der «Rechtsfall» des

Menschen vor Gott nach altorientalischen und biblischen Texten (AOAT 290), Ugarit-Verlag:

Münster 2003. XXII+932 S., EUR 128.-, ISBN 3-934628-18-4.

Wesentliche Glaubensaussagen und Gottesvorstellungen der biblischen Überlieferung
werden in Kategorien des Rechts formuliert. Eine Nachzeichnung der israelitisch-jüdischen,

aber auch der frühchristlichen Religions- und Kulturgeschichte konvergiert daher
in zahlreichen neueren Entwürfen mit einer Rechtsgeschichte. Dies gilt auch für die hier
anzuzeigende monumentale Studie von Oswald Loretz, in deren Mittelpunkt die Darstellung

der Rezeption und Transformation altsyrisch-kanaanäischer und mesopotamischer
Rechtsvorstellungen im Alten und Neuen Testament steht. So bietet der Altmeister der

Ugaritistik unter den Stichworten «Recht» und «Gerechtigkeit» in gewisser Weise eine
Summe seiner vielfältigen philologischen, exegetischen, literar- und traditionsgeschichtlichen

Untersuchungen zu den Beziehungen zwischen «Ugarit und der Bibel» (Darmstadt,
21996). Die Interpretation altsyrisch-kanaanäischer, näherhin ugaritischer und alttesta-
mentlicher Texte als Bindeglieder zwischen mesopotamischen und neutestamentlichen
Dokumenten entfaltet sich dabei zu vorderorientalischen Prolegomena der paulinischen
Rechtfertigungslehre. Als traditionsgeschichtlicher Schlüssel dient L. das vor allem in der
skandinavischen Bibelwissenschaft und Altorientalistik entwickelte Modell des «rîb[Rechts-

streitj-pattern», dessen Grundstruktur als «Rechtsfall des Menschen vor Gott» in jüngerer
Zeit im Anschluss an die Arbeiten von G. Furlani v.a. von S.M. Maul und A. Zgoll genauer
beschrieben werden konnte. Gemäss diesem Modell zeigen nicht nur juristische Texte,
sondern auch Mythen, Epen, Gebete und Orakel, dass der Mensch des Alten Orients seine

Gottesbeziehung im wesentlichen in der Sprache des Rechts beschrieben und die Götter
v.a. in ihrer Funktion als verlässliche Richter verstanden hat.

Teil 1 (9ff.) des Werks bietet unter dem Titel «Götter als gerechte Richter» eine umfangreiche

Darstellung der Forschungsgeschichte zum Verständnis von Recht und Gerechtigkeit

im Alten Orient und zum Paradigma von der Gerechtigkeit als grundlegender
Denkvoraussetzung altorientalischen Weltverständnisses. Dabei unterstreicht L. mit Nachdruck
einerseits die Differenz zwischen der Mythologie und Theologie des Rechts im Alten Orient

und moderner, abendländischer Rechtsphilosophie und lehnt andererseits im Blick auf
die Darstellung der alttestamentlichen Rechtsgeschichte mit guten Gründen die These

einer Theologisierung des Rechts durch die Tora ab. Im antiken Israel und Juda sei, wie im
gesamten Alten Orient, das Recht stets mit der göttlichen Welt verbunden worden. Die
Besonderheit des alttestamentlichen Rechts bestehe daher nicht in seiner grundsätzlichen
theologischen Ausrichtung, sondern in der Art und Weise, wie dieses an den einen Gott
Jahwe als den Hüter und Garanten des Rechts gebunden, in die Vorstellung eines gerechten
Urteils über den Gerechten überführt und zur Denkfigur eines eschatologischen Gerichts
über Gerechte und Frevler bis hin zu einer postmortalen Gerechtsprechung ausgebaut
worden sei. Am Beispiel ausgewählter Psalmen, die nach der aus anderen Arbeiten des Vf.s



86 Rezensionen

bekannten Weise (Transkription; Kolometrie; Beschreibung des Wortbestandes, Wortgebrauchs

und Konkordanzbefunds; philologische Diskussion; Gattungsbestimmung und
Datierung) präsentiert werden, erhält der Leser einen Uberblick über einschlägige juridische

Termini des Hebräischen und Ugaritischen. Besondere Akzente setzt L. bei der Analyse

des «Stimmungsumschwungs» in den Klagegebeten des Einzelnen, der als Reaktion des

Betenden auf ein im Ritual ergangenes Gottesurteils gedeutet wird, und bei der Behandlung

des aus einer älteren Dichtung und einer (jüngeren, unter dem Einfluss von Gen 22

stehenden) Rahmenerzählung bestehenden Hiobbuchs im Kontext der vorderorientalischen

Auseinandersetzungsliteratur.
Teil 2 (21 Iff.) informiert unter der Uberschrift «Ahnen als gerechte Richter» ausführlich

über den Ahnenkult in Ugarit, die Funktion der Ahnen (rpum) des Königs als Begründer
des Rechts, den daraus abzuleitenden Sinn von Herrschergenealogien, die Rolle des
ugaritischen Ditänu als Anführer der königlichen Ahnen, zeichnet die traditions- und
sprachgeschichtliche Entwicklung, die von den ugaritischen rpum / rpym («Heiler») zu den altte-
stamentlichen R'phâ'îm führt, nach, bietet auch eine in den «Psalmstudien» (BZAW 309

[2002] 285ff.) nachlesbare Auslegung von Ps 88, u.a. mit der auferstehungstheologischen
Deutung von V.ll, sowie eine Interpretation des kleinen «Sonnen-Hymnus» KTU 1.6 VI
42b-53 als Abschluss des Baal-Zyklus.

Im Zentrum von Teil 3 (337ff.) steht die Rolle der «Könige als gerechte Richter», die sich

aus deren besonderer Nähe zur Welt der Götter ergebe. Die hier gebotene Darstellung der
prophetischen Sozialkritik des Alten Testaments entfaltet die vom Vf. auch in AOAT 247

[2003] 285ff. vorgetragene These, dass sich die eigentliche Sozialkritik im Alten Testament
aus weisheitlicher, justiz- und königskritischer Tradition speise, wie sie sich auch im altsy-
risch-amurritischen Bereich (vgl. entsprechende Texte aus Mari, Terqa und Alalach) zeige,
und erst in einer nachexilischen Bearbeitung gerichtstheologisch zum Aufweis der Schuld
Israels und Judas in die prophetische Literatur übernommen worden sei. Die ebenfalls in
den oben genannten «Psalmenstudien» (170ff.) abgedruckte Auslegung von Ps 72 setzt sich
kritisch mit der These auseinander, hier sei ein neuassyrischer Krönungshymnus israeliti-
siert worden (vgl. M. Arneth, E. Otto), und verweist zutreffend auf die allgemein
vorderorientalische Topik des Psalms. Dass es sich freilich bei Ps 72 um eine nachexilische antho-
logische Dichtung auf der Basis zweier alter Inthronisationslieder mit impliziter Messiano-

logie handele, die durch punktuelle Ergänzungen in V.2.4a verstärkt worden sei, erscheint
mir allerdings gleichfalls fragwürdig.

Teil 4 (437ff.) versammelt unter dem Titel «Spezielle westsemitische Rechtsmaterie und
amurritisch-kanaanäische Traditionen» 1.) eine Studie über Koh 4,17-5,6 und 8,2-3 im
Vergleich mit ugaritischen und vorderorientalischen Parallelen, 2.) eine traditionsgeschichtliche

Analyse alttestamentlicher Rechtstraditionen, bei der u.a. der in der neueren
Forschung gelegentlich vertretenen These, Dtn 13 hänge von den neuassyrischen
Vasallenverträgen Asarhaddons (VTE) ab, mit dem Hinweis auf die Verankerung des Deuterono-
miums in altsyrisch-kanaanäischer Tradition und dessen spezifisch israelitischer
nachexilischer nomistischer Redaktion eine begründete Absage erteilt wird, und 3.) eine
ausführliche Untersuchung der Eingangsklage Hiobs (Hi 3), die als ein alttestamentliches
Zeugnis für die Kenntnis «weisser» und «schwarzer Magie» in Israel angesehen wird, dem

entsprechende Zeugnisse aus der Literatur Ugarits zur Seite gestellt werden können. Alle
drei Studien dieses Teils gehen auf bereits an anderem Ort veröffentlichte Arbeiten des Vf.s
zurück bzw. stellen Nachdrucke dar.

Der das Buch beschliessende Teil 5 (513ff.) stellt «Allgemeine Probleme des Rechts und
der Gerechtigkeit» dar und kreist um Grundfragen der Verhältnisbestimmung von Leben,
Tod und Recht und von schriftlicher Tradition und Norm bzw. von Schrift und Gesetz



Rezensionen 87

im antiken Syrien-Palästina, in Mesopotamien und Ägypten. Am Beispiel des ugaritischen
Aqhat- und Keret-Epos wird das Problem der Sterblichkeit des den Göttern nahestehenden

Königs diskutiert und mit der alttestamentlichen bzw. deuterokanonischen Vorstellung
von einer postmortalen Existenz des Gerechten, wie sie sich aus Ps 73 und aus der Weisheit
Salomos ablesen lasse, kontrastiert. So zeigten die beiden biblischen Texte exemplarisch,
wie jüdische Gelehrte in hellenistischer Zeit altsyrisch-kanaanäische Terminologie und

Mythologie rezipierten, diese um griechische Vorstellungen erweiterten und in der Fluchtlinie

des nachexilischen Jahwe-Monotheismus eine Weiterentwicklung des Gedankens der

göttlichen Gerechtigkeit bis hin zu einer Bewältigung des Theodizeeproblems erreichten.
Die folgenden lexikographischen Abschnitte zu den Begriffen Spt («richten, herrschen,
regieren») und sdq/sdqh («Gerechtigkeit») bieten neben philologischen und exegetischen
Detailbeobachtungen (u.a. zu Ps 2; 9; 82; 96; 98; Weish 6,1; Ex 18,13-15 und ausgewählten
Ugarittexten) eine ausführliche Würdigung der v.a. von K. Koch, B. Janowski und J.

Assmann in die vorderorientalische Rechtsgeschichte eingebrachten Begriffe der «Gerechtigkeit

als Gemeinschaftstreue» (Koch), der «rettenden Gerechtigkeit» (Janowski) und der
«konnektiven Gerechtigkeit» (Assmann). Diesen Konzeptionen gegenüber betont L. das

forensische Moment des vorderorientalischen Gerechtigkeitsbegriffs und unterstreicht die

Zweipoligkeit im Rechtsverständnis des Alten Orients, das von Seiten der Götter / Gottes
sowohl den Freispruch des Gerechten als auch den Schuldspruch über den Ungerechten
erwarte. Offenbar als Hinführung zur Interpretation von Ps 8,6a und Gen 1,26-27* als alt-

syrisch-kanaanäischen Mythenfragmenten zur Menschenschöpfung ist das Kapitel «The

King's Two Bodies in der politischen Theologie des altorientalischen Königtums» gedacht,
in dem L. Beispiele für die Vorstellung vom Doppelcharakter des Königs, einerseits als

eines kreatürlich sterblichen Wesens, andererseits als eines funktional unsterblichen Wesens
nicht nur in altsyrischen, hethitischen und mesopotamischen Texten findet, sondern auch
in Ps 2,6-9; 45,7 und 110,3. Seine ausführliche exegetische Untersuchung der alttestamentlichen

Zentralstellen für die Vorstellung der Gottebenbildlichkeit in den nachexilischen
Texten Ps 8 und Gen 1,26-17 überführt L. in die These einer schöpfungstheologischen,
relationalen Würde des Menschen. Gegenüber der in der Forschung häufig vertretenen
funktionalen, sich in der Wahrnehmung des Herrschaftsauftrages realisierenden Interpretation
der Gottebenbildlichkeit des Menschen verweist L. zu Recht darauf, dass diese zugleich
auch wesenhaft zu verstehen sei, mithin die Auslegung, die Gen l,26f. in Weish 2,23 erfahren

habe, keine spätere, griechisch bedingte Umdeutung darstelle. Aus der Überzeugung
der geschöpflichen Gleichheit aller Menschen ergebe sich bei gleichzeitiger Bindung des

Rechts an den einen Gott die Grundregel des Liebesgebots, wie es in Mi 6,8 und Dtn 10,12f.
sowie «als Höhepunkt israelitisch-jüdischen Rechtsdenkens» in Lev 19,18 formuliert sei.

Dieses Erbe lasse sich ebenso wie die Weiterentwicklung der alttestamentlichen Rechtstraditionen

bei Paulus zur Vorstellung vom Freispruch des Schuldigen als kritisches Korrektiv

in eine die menschliche Würde nicht qua Schöpfung, sondern qua Natur bestimmende
und auf der Basis positiven Rechts argumentierende Gegenwartsethik einbringen. Die
rechtsphilosophischen und ethischen Implikationen der biblischen und damit letztlich
auch der altvorderorientalischen (und der antiken griechischen) Vorstellungen betont L.
abschliessend nochmals in einer dem Buch als «Nachtrag» (790ff.) beigegebenen ausführlichen

kritischen Rezension der Monographie von Paolo Prodi «Una storia della giustizia.
Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra coscienza e diritto» (Bologna 2000,
deutsch «Eine Geschichte der Gerechtigkeit. Vom Recht Gottes zum modernen Rechtsstaat»,

München 2003). Nachtragscharakter hat schliesslich auch das Kapitel über Ps 33, der
in Weiterführung von Beobachtungen des Rezensenten als schriftgelehrter Versuch einer

Integration stoischer Vorstellungen in die hebräische Sprach- und Geisteswelt verstanden



88 Rezensionen

und somit als Zeugnis für die Verbindung von vorderorientalischem Rechts- und
Gerechtigkeitsdenken, jüdischem Monotheismus und jüdischer Eschatologie sowie griechischer
Nomos- und Logos-Vorstellung gedeutet wird.

Das Buch, das über weite Strecken als ein Sammelwerk erscheint und mitunter etwas
störende Wiederholungen aufweist, wird durch ein sehr detailliertes Inhaltsverzeichnis, bündige

Zusammenfassungen jeweils am Ende der 22 Einzelkapitel und durch umfangreiche
Register zu den behandelten Quellentexten, zu hebräischen, ugaritischen, akkadischen,
sumerischen, hurritischen und griechischen Begriffen, zu Sachen (von «Abbild» über
«Klonmedizin» bis hin zu «Zypern») und zu den zitierten Autoren sowie ein 65 Seiten starkes
Literaturverzeichnis gut erschlossen. Aufgrund seiner enzyklopädischen Breite, die sich

von der Literatur- und Religionsgeschichte Altsyriens und Altvorderasiens über zentrale
Theologumena der biblischen Uberlieferung bis hin zu Fragen der gegenwärtigen
Rechtsphilosophie und Medizinethik erstreckt, bietet das von L. vorgelegte Werk nicht nur für
die Bibelwissenschaften und die Altorientalistik eine Fülle sehr bedenkenswerter Anregungen

und Beobachtungen, sondern dürfte für das Gesamtgebiet der Theologie, der
Rechtsgeschichte und der Kulturwissenschaft von grossem Interesse sein.

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Larry W. Hurtado, LordJesus Christ. Devotion to Jesus in earliest Christianity, Eerdmans:
Grand Rapids Ml/Cambridge UK 2003. XII und 746 S., USD 55.-, EUR 50,90, ISBN
0802831672.

Larry Hurtado (geb.1943), Professor für Neues Testament an der Universität von
Edinburgh, bietet in diesem Buch eine grossangelegte, gründliche Untersuchung über ein
zentrales Thema in der Erforschung des Neuen Testaments und der frühen Kirchengeschichte,
nämlich die Verehrung von Jesus Christus, oder anders ausgedrückt die Jesus-Frömmigkeit
im Christentum der ersten beiden Jahrhunderte (der Begriff «dévotion» lässt beide Wiedergaben

zu; ich verwende im folgenden einfachheitshalber den englischen Begriff). Im
Anschluss an seine früheren Veröffentlichungen entfaltet Hurtado in diesem Buch seine Sicht
im ständigen Gespräch mit anderen Forschern. Ein wichtiger Gesprächspartner ist natürlich

Wilhelm Bousset, der in seinem epochemachenden Buch «Kyrios Christos» von 1913

die Meinung vertreten hat, dass der «Christuskuh» eine sekundäre Entwicklung repräsentiere,

die in den heidenchristlichen Gemeinden aufkam, welche sich diesbezüglich
grundsätzlich von den judenchristlichen Kreisen unterschieden hätten. Hurtado zeigt grossen
Respekt für die wissenschaftliche Leistung Boussets, obgleich er in seinen sorgfältigen
Analysen zu einem ganz anderen Ergebnis kommt. Ohne zu übertreiben kann man sagen, dass

dieses Buch die weitere Forschung ebenso beeinflussen dürfte, wie es während langer Zeit
Bousset getan hat.

Auf alle Fälle teilt Hurtado die Meinung von Bousset und anderen, dass die christologi-
schen Glaubensgedanken (beliefs) der Christen in dieser frühen Zeit sich in ihrer «dévotion»

widerspiegeln und dass die «dévotion» in ihren verschiedenen Gestalten, vor allem im
gottesdienstlichen Rahmen, für die Entwicklung und Formulierung der «beliefs» von
grundlegender Bedeutung gewesen ist. Wenn man wissen möchte, welche Stellung die Person

Jesu in der frühen christlichen Gemeinschaft hatte, muss man die «dévotion» ins Auge
fassen.

Für Hurtado ist wichtig - immer wieder kommt er darauf zurück -, dass die ersten Christen

am jüdischen Monotheismus festgehalten und gleichzeitig Jesus in die Verehrung Gottes

eingeschlossen haben. Jesus wurde, etwa im Gegensatz zu den Engeln, als berechtigter



Rezensionen 89

Empfänger kultischer Verehrung (rightful recipient of cultic devotion) gesehen. Sie vertraten

eine binitarische Form des exklusiven Monotheismus. Jesus galt als «God's principal
agent» (53). Die Jesus-Verehrung (Hurtado benutzt oft auch den Begriff «reverence») hat

man als eine «extension» der Verehrung Gottes verstanden (151). Es geht hier um eine neue
Variante, eine Mutation des Monotheismus, für welche in der damaligen religiösen Welt
keine Parallelen zu finden sind. Dieser hohe Stellenwert Jesu ist nur aus der Wirkung zu
erklären, die Jesus ausübte, speziell auf seine Jünger. Signifikativ dafür sind die religiösen
Erfahrungen, die für sie Offenbarungsqualität hatten. Solche Erfahrungen sind die Visionen

des auferstandenen Herrn, prophetische Orakel und inspirierte Lieder. In diesem
Zusammenhang nennt Hurtado ebenfalls die «charismatische» christologische Exegese altte-
stamentlicher Texte. Auch das religiöse Umfeld und die Notwendigkeit, sich als christliche
Gemeinschaft darin zu profilieren, haben eine Rolle gespielt.

Der Verfasser lässt seine chronologisch strukturierten Ausführungen bei Paulus anfangen.

Mit gewichtigen Argumenten legt er dar, dass die paulinischen Schriften als bedeutende

Quelle für die Erkenntnis des Judenchristentums zu gelten haben. Hurtado betont, dass

die Christus-«devotion», wie sie von Paulus gefördert wurde, ihren Ursprung in
jüdischchristlichen Kreisen hatte. Die aramäisch sprechenden jüdischen Christen und die
griechisch sprechenden Heidenchristen haben in gleicher Weise Jesus als den in einzigartigem
Sinn mit Gott verbundenen Herrn verehrt. Die Distanz zu der Anschauung von Bousset

tritt hier klar ans Licht. Bei Paulus ist s. E. eine auffällige funktionale Uberschneidung
zwischen Gott und Jesus wahrzunehmen (vgl. 113.134). Mit einem Hinweis auf M. Hengel
charakterisiert Hurtado die erstaunlich früh in den verschiedenen christlichen Gemeinschaften

weitverbreitete und offensichtlich unbestrittene Überzeugung, dass Jesus göttlich
sei, als einen wahren «big bang» wegen der explosiven Geschwindigkeit, mit der diese

Uberzeugung sich durchsetzte (135).
Hurtado findet diese Christusverehrung in allen Teilen des Neuen Testaments. Interessant

ist, dass er dem Zeugnis der mit Q angedeuteten Sammlung von Jesus-Worten ein

eigenes Kapitel widmet. Wenn er das zweite Jahrhundert ins Auge fasst, spricht er über die
ausserkanonischen Evangelien, wobei speziell das Thomas-Evangelium ausführlich
beleuchtet wird. Allerlei Strömungen und Auffassungen werden mit Hilfe von zwei
Stichworten gekennzeichnet. Das eine ist «Radical diversity»; es bezieht sich auf Unterschiede,
die Christen im 2. Jh. selbst als gravierend betrachteten. Im Kapitel, das dieses Stichwort
als Titel führt, werden Valentin, der Valentianismus und Marcion besprochen. Darauf
folgt ein Kapitel mit der Uberschrift «Proto-orthodox dévotion». Mit dieser Andeutung ist
das gemeint, was nachher für die orthodoxe Christenheit charakteristisch wurde. In diesem

Kapitel bespricht der Verfasser u.a. das Diatesseron von Tatian, das, wie er im Anschluss
an T. Baarda mit Recht feststellt, für die frühe syrisch sprechenden Gemeinden das

Evangelium wurde (582f.), die Schrift Ascensio Jesajae, Aspekte von Liturgie und Gebet und das

Phänomen der sog. nomina sacra, der Namen, die auf besondere Art geschrieben wurden
und die sich auf Gott und Jesus beziehen; die nomina sacra sind nomina divina.

In dieser frühen Zeit wurde die Göttlichkeit Jesu noch nicht begrifflich artikuliert. Der
erste, der das ernsthaft versuchte, war Justinus Martyr. Für diese Zeit kommt als Äquivalent

von einem «ontological link» von Jesus mit Gott als erstes der Gedanke in Betracht,
dass Jesus der göttliche «Name» geschenkt wurde (641). Im frühen Christentum war der
Glaube an den göttlichen Status Jesu allgemein. Das Problem war, ob ein wirklich menschlicher

Jesus angenommen werden könne. In den proto-orthodoxen Kreisen wurde dem
menschlichen Leben Jesu grundlegende Bedeutung für das Erlösungswerk beigemessen
(650). In der späteren Zeit sah man sich vor die Aufgabe gestellt, dasjenige begrifflich zu



90 Rezensionen

erläutern, was in der frühen Verehrung von Jesus vorausgesetzt ist: dass der eine Gott in
einer gewissen Weise neben dem Vater auch Jesus und den Geist einschliesst (651).

Dieses eindrucksvolle Buch ist sicherlich ein Meilenstein in der Forschung. Hurtado
vermag komplexe Sachverhalte klar und verständlich zu beschreiben. Hilfreich sind die
jeweils gegebenen Zusammenfassungen. Der Verfasser schreibt spannend und engagiert. Die
Frage nach Jesus und dessen Verehrung ist nach seiner Uberzeugung entscheidend für die
bleibende Vitalität des Christentums (653). Inhaltlich bietet dieses Buch vieles, auch zu
zahlreichen Einzelfragen. Nicht selten öffnet der Verfasser neue Perspektiven. Ich denke
z.B. an das, was er über die Beziehung zwischen dem Johannesevangelium und Jesaja sagt.
Auch wo man seine Meinung nicht teilen kann, findet man wertvolle Anregungen. Die
Dokumentation ist umfangreich und detailliert. Ich weise hier noch auf eine Veröffentlichung

hin, die im Buch nicht erwähnt ist, nämlich die Untersuchung von Th. Zahn, Die
Anbetung Jesu im Zeitalter der Apostel, Leipzig 1910.

Der Verfasser ist sich dessen bewusst, dass er als Exeget und Historiker ein Gebiet
betritt, das für die theologische Besinnung und für die religiöse Praxis überaus relevant ist.
Die Frage nach dem «Status» von Jesus Christus ist gerade heute wieder sehr aktuell. Dieser
einzigartige «Status» kommt in diesem Buch in der Perspektive der Verehrung, also mehr
indirekt, zur Sprache. In direktem Sinne geht Hurtado nicht explizit auf den «Status» ein.
Es wäre freilich nach meiner Meinung lohnend, den «Status» selbst aus dem Blickwinkel
der Exegese näher zu beleuchten. Es gibt etwa bei Paulus Aussagen, z.B. über den Sohn,
der sich im Eschaton selbst Gott dem Vater unterwirft (I Kor 15,28), die dazu geradezu
herausfordern. Gerne hätte ich gesehen, dass Hurtado sich auch mit der Christologie von
Edward Schillebeeckx auseinandergesetzt hätte. Schillebeeckx hat sich ja als Dogmatiker,
mehr als irgend ein anderer Vertreter der systematischen Theologie, in seiner Christologie
eingehend mit der Exegese befasst. Auch seine Betonung der Erfahrung, speziell in der

Interpretation des Ostergeschehens, findet Anknüpfungspunkte in der Rolle, die Hurtado
der Erfahrung zuteilt. Es hat mich verwundert, dass Hurtado den Spuren der Pneuma-

christologie in der frühen christlichen Theologie kaum Beachtung schenkt. Seine Besprechung

von Pastor Hermas - in dem die Forschung solche Spuren deutlich wahrgenommen
hat - ist im Vergleich zu der ausführlichen Analyse des Thomasevangeliums (27 Seiten,
452ff.) auffällig knapp (3 Seiten, 602ff.). Über das Judenchristentum (vgl. 428ff.) ist das letzte

Wort noch nicht gesagt. Die häufig verwendete Bezeichnung «proto-orthodox» ist für
mich fraglich geblieben, weil sie sich an Normen orientiert, die in der besprochenen Periode

noch nicht vorlagen. Nur von diesen späteren Normen her ist es möglich, das

Thomasevangelium als «plainly sectarian» (462) zu bezeichnen.
Neben meinem Respekt mögen diese Bemerkungen illustrieren, dass es überaus lohnend

ist, in diesem Standardwerk nicht nur die «Hauptstrasse», sondern auch die «Nebenstras-

sen» sorgfältig zu erkunden!
Jan Veenhof, Gunten

Gerd Lüdemann, Die Intoleranz des Evangeliums. Erläutert an ausgewählten Schriften des

Neuen Testaments, zu Klampen Verlag: Springe 2004. 270 S., EUR 19.80, ISBN 3-

934920-44-6 (engl. Übers.: Amherst, NY voraussichtl. 2006).

Auch nach dem Verlust seines neutestamentlichen Lehrstuhls forscht der von der
protestantischen Kirche gemassregelte Göttinger Theologe Gerd Lüdemann unverdrossen weiter

und legt ein Buch nach dem anderen vor. Mit einer profunden Studie über die
«Auferstehung Jesu» hatte er 1994 Schlagzeilen gemacht, in der er die von den meisten seiner



Rezensionen 91

Fachkollegen stillschweigend geteilte Überzeugung aussprach, dass Jesus lediglich in der
Phantasie der Jünger auferstanden sei. Seit 1998 hat er den neuen Göttinger Lehrstuhl für
«Geschichte und Literatur des frühen Christentums» inne, wobei er allerdings weder
kirchliche noch staatliche Prüfungen abnehmen darf. Zudem leitet er das «Archiv der
Religionsgeschichtlichen Schule» an der dortigen Theologischen Fakultät.

Auch in seinem neu erschienenen Buch bleibt Lüdemann, der sich nicht zuletzt dem Basler

Theologen Franz Overbeck (1837-1905) verpflichtet weiss, seiner bisherigen Linie treu
und sucht unabhängig von Kirche und Bekenntnis die Anfänge der christlichen Religion
zu beleuchten, indem er der Frage nachgeht, wie es denn um deren Toleranz bestellt sei

(Kap. I). Dazu untersucht er polemische neutestamentliche Texte aus der Zeit um ca. 90 bis

120 n. Chr., besonders die Briefe II Thess, II/III Joh, Past, Jud, II Petr, die er auch recht
ausführlich mit der jüdischen wie griechisch-römischen Kultur kontrastiert, die ja weitgehend

von einer toleranten Religionspolitik geprägt war (II).
Seine exegetische Analyse, die wohl noch etwas mehr die neuere Sekundärliteratur hätte

beachten können, führt ihn zu einem wenig erfreulichen Befund, zu einem «Sumpf übelster

Verunglimpfungen» (194): Beseelt vom exklusiven Monotheismus und dem Bewusst-
sein der Erwähltheit verfahren die frühchristlichen Autoren, die um die Konsolidierung
ihrer Gemeinden und der «reinen Lehre» bestrebt waren, selbst mit andersglaubenden
Mitchristen, vor allem mit gnostischen Richtungen, keineswegs zimperlich. Sie propagieren
gleichsam eine rigorose Kultur der Unterordnung und setzen Rechtgläubigkeit mit Gehorsam

gleich. Ihre Gegner werden nicht nur moralisch diffamiert, sondern auch verteufelt
und der «ewigen Verdammnis» anheimgestellt (vgl. u.a. II Thess 2,9-12; II Petr 2,3.9; Jud
4,13). Die «Nicht-Glaubenden» waren ja ohnehin verloren. Damit nicht genug, werden
auch die Frauen in die zweite Reihe gestellt (I Tim 2,9-15). Somit wird aus der von Kirche
und Theologie vielbeschworenen Frohbotschaft unversehens eine Drohbotschaft (Kap.
III-VI).

Im Schlusskapitel (VII) zeigt der humanistisch gesinnte Autor sodann, wie krass derartige

engherzige Ansichten, die ja bekanntlich in Kirchen- und Weltgeschichte verheerende

Auswirkungen zeitigten, dem heutigen Selbstverständnis der christlichen Kirche
widersprechen. Diese trage chamäleonartige Züge. In ihrem Bemühen, das Evangelium mit
Toleranz und Moderne in Einklang zu bringen, glaube sie «alles und nichts» (214). Ihre neueren

Verlautbarungen (wie z.B. der EKD-Text «Christlicher Glaube und nichtchristliche
Religionen» von 2003) liessen sich «nach allen Seiten wie Gummi ziehen» und zeugten
«weniger» vom Bemühen «um Wahrheit als um Beweglichkeit» (Christoph Türcke, zit. von
Lüdemann, 212).

Und so läsen die Kirchen, um ihre Klientel nicht zu verlieren, so Lüdemann, in ihre
heiligen, mythischen Texte zumeist das hinein, was ihnen gerade zeitgemäss erschiene.
Mitunter predigten sie so auch im Namen der Bibel die von der Aufklärung erkämpfte Toleranz

wie auch die Gleichberechtigung der Frau. Darüber hinaus erhöben sie den
Anspruch, moralische Instanz zu sein und am Aufbau des demokratischen Gemeinwesens
mitzuarbeiten, wobei sie sich dem Staat sogar als Experten bei der Umsetzung von Toleranz

in Religionsfreiheit empföhlen. Demgegenüber verpflichteten sie aber noch immer
ihre geistlichen Amtsträger, die sich selbst von den zentralen biblischen Aussagen immer
mehr innerlich abwendeten (so Lüdemann, 218, der sich hierbei auf eine neuere Studie
Klaus-Peter Jörns' von 1999 beruft) auf religiöse Intoleranz, auf Bibel und alte, anachronistische

Bekenntnisse, die ja auch «die Gottlosen zu ewiger Pein mit dem Teufel verdammen»

(wie etwa die Apologie der CA XVII, 1531; vgl. auch 67).
Im Anhang (VIII) bietet Lüdemann als Flintergrund der behandelten Texte unter anderem

Auszüge aus gnostischen Originaltexten (um 100 n. Chr.) aus den Schriften von Nag



92 Rezensionen

Hammadi (ca. 300-350 n. Chr.). Schliesslich setzt er sich noch kritisch mit der neutesta-
mentlichen Pseudepigraphie auseinander, die er als intolerantes Machtstreben ansieht. (Andere

Theologen indes gewinnen dieser überraschenderweise einen positiven Sinn ab, wenn
sie diese etwa als einen aus «ökumenischer Verantwortung» entstandenen, «gelungene[n]
Versuch der Bewältigung zentraler Probleme» verstehen [wie Udo Schnelle, zit. nach
Lüdemann, 259] oder in diesem Zusammenhang allen Ernstes von «Lügen für die Wahrheit»
reden [Ruben Zimmermann, ebd., 261].)

Mit seiner in lebendiger Sprache verfassten Streitschrift, die mitunter den sarkastischen
Unterton bevorzugt, hat Lüdemann eine anregende Studie vorgelegt, die aufs neue die Frage

nach der Wahrhaftigkeit von Kirche und Theologie aufwirft. Nicht zuletzt spricht er
damit etlichen Theologen aus dem Herzen, die den Brückenschlag zwischen wissenschaftlicher

Redlichkeit und Evangelium wie kirchlichem Dogma nicht mehr bewältigen und
aus Angst vor der Kirche ihre «ketzerischen» Ergebnisse für sich behalten.

Werner Raupp, Dusslingen

Martin Hailer, Die Unbegreiflichkeit des Reiches Gottes. Studien zur Theologie Karl Barths,
Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 2004. 168 S., EUR 19.90, ISBN 3-7887-2074-3.

Das Reich Gottes ist «die grosse Neuigkeit am Rande» - so formuliert Karl Barth in seinen

späten Vorlesungen über die Ethik der Versöhnungslehre. Es ist eine «grundstürzende
Neuigkeit», die aber stets von «Randständigkeit und Inkommensurabilität» (1) geprägt
bleibt. Dieses «Grundmotiv» (2) der Theologie Barths wird in drei tiefschürfenden
materialdogmatischen Studien umkreist und ergänzt durch ein Kapitel über die Rationalitätsgestalt

der Theologie sowie ein Zwischenspiel über Barths Mozart-Liebe.
Die erste Studie gilt einem unveröffentlichten Auszug aus Barths Vorlesungen über

«Gott und die Götter». Die Götter sind weder Gott noch Schöpfung, ihre Macht beruht
auf menschlicher Einbildung, ihr Realitätsgehalt gleicht dem von «Wahngebilden» (18). Sie

sind von Gott endgültig besiegt worden, aber dieser Umstand ist «noch nicht offenbar und
ins Bewusstsein aller gedrungen» (29). Hailer bemerkt, dass damit Gottes Handeln in der
Geschichte Israels und in Jesus Christus als Grundlage der Uberwindung des Bösen eindeutig

und tröstlich benannt wird. Schwierig sei jedoch das implizierte «Kontrastschema von
innen und aussen, von Gemeinde und Welt» (30). Zudem bestehe die Gefahr einer falschen

Beruhigung gegenüber der anhaltenden Ausbreitung der Mächte, z.B. in der «Logik des

Krieges». Barths Position wird daher qualifiziert: das «definitive Ende» der Mächte ist zwar
angekündigt, aber noch nicht vollzogen worden; noch haben sie Macht, «aber es ist
gänzlich gewiss, dass Gottes Macht siegen wird» (31).

In der zweiten Studie wird das Wähnen der falschen Götter akut. Im Anschluss an
Luthers De servo arbitrio und Barths Lehre vom Nichtigen (KD III/3, § 50) wird die
Verdrängung Gottes durch «gottwidrige Grössen» (89) erörtert. Gesucht wird nach einem
Begriff von Gottes Macht, der Phänomene von Leid und Tragik nicht unterschlägt, ohne
dabei eine göttliche Gegenmacht oder einen Zwiespalt in Gott anzunehmen. Eine genaue
und originelle Analyse zeigt, dass Luthers Rede vom verborgenen Gott gerade die Gewissheit

über das Werk des offenbaren Gottes stärken will, während Barths Rede vom Nichtigen

als «Verschärfung und Beunruhigung klassischer Elemente der Vorsehungslehre
gedacht ist» (86f.).

Die dritte Studie konkretisiert die Machtfrage anhand des Themas «Geld als Gott».
Erneut wird Barth in ein konstruktives Gespräch mit Luther gebracht. Ferner wird ein
Fragment W. Benjamins über «Kapitalismus als Religion» analysiert. Die «Verstrickungssitua-



Rezensionen 93

tion» (131) des Kapitalismus steht in ihm jedoch nicht im Kontrast zur Marx'schen Kritik
des Warenfetischismus, sondern ist deren konsequente Fortsetzung. So versucht Benjamins

Text tatsächlich, anders als Hailer denkt, den Kapitalismus «gänzlich» (125), nämlich
als religiöse Totalität, zu begreifen, und gerade darin liegt seine Stärke.

Die zentrale systematische Frage des Buches betrifft Gottes Macht. Hailer geht davon

aus, dass die Neuformulierungen der Trinitätslehre im 20. Jahrhundert zur Uberwindung
eines «abstrakten und vagen» (12) Theismus beigetragen haben. Er plädiert dafür, Gottes
Macht nicht als absolutes Attribut zu konzipieren, sondern im Ausgang von biblischen
Zeugnissen das «konkrete Handeln Gottes» im Angesicht von «mancherlei Mächten und
Gewalten» neu zu begreifen. Durch die Konzentration auf diese Konfliktgeschichte könne
die theologische Diskussion das Paradigma des «Dual[s] von Allmacht und Ohnmacht
Gottes» hinter sich lassen (27).

Wie dies im Einzelnen aussieht, bleibt zu klären. Hailer erwähnt einige grundsätzliche
Bedingungen. Die Aufgabe der Gotteslehre sei nicht die «Beschreibung Gottes», sondern
eine Deutung biblischer Texte zum Zwecke der Einladung an die Rezipienten, «die eigene
Geschichte im Licht der Geschichte Gottes mit seinem Volk zu lesen und zu leben» (32).
Die Eigenschaftslehre «summiert die Sätze der Soteriologie und beschreibt als Abstraktion
aus ihnen Gottes <patterns of behaviour>» (33), wobei sie auf «Gottes Selbigkeit in und hinter

ihnen hoffen» darf (75). Eine deskriptiv-analytische Aufgabe der Theologie wird also

nicht negiert, doch begriffliche Konsistenz könne nicht verlangt werden. Stattdessen sei

ein «Miteinander und Gegeneinander von Metaphernfeldern und Bildern» einzuräumen.
Die Bewährung der jeweiligen Metaphern und Bilder geschieht im Kontext ihrer
«lebensweltlichen Konkretion» (91), die dann wiederum theologisch interpretiert werden kann.
Hermeneutisch entscheidend ist dabei vermutlich die «Fremdheit der biblischen
Botschaft» (138).

Matthias Gockel, Wittenberg

Susan Porchet-Munro, Verena Stolba, Eva Waldmann, Den letzten Mantel mache ich seihst.

Uber Möglichkeiten und Grenzen von Palliative Care, Schwabe Verlag: Basel 2005. 150

S. mit 70 Abbildungen, CHF 38.-, ISBN 3-7965-2144-4.

Gesund und todkrank sein, Ganzheit und Versehrtsein, eben noch gearbeitet haben und
im nächsten Augenblick mit Krebs konfrontiert sein... Wir kennen und wir verdrängen
diese Situation, aus eigener Betroffenheit oder durch einen solchen Schicksalsschlag bei
anderen Menschen. Palliative Care befasst sich mit dieser schwierigen Situation, analysiert
Konstellationen und Erfahrungen und bietet Behandlungs- und Unterstützungskonzepte
mit dem Ziel an, die Lebensqualität von Patienten, die mit einer progredienten unheilbaren

Erkrankung konfrontiert sind, und von deren Angehörigen zu verbessern. Leiden können

gelindert und z.T. verhindert werden durch die rechtzeitige Identifikation und
Beurteilung der Situation sowie der Behandlung von Schmerzen und weiteren Symptomen unter

Berücksichtigung körperlicher, seelischer, psychosozialer, geistiger Dimensionen. Es

geht weder um die Beschleunigung des Sterbens (etwa durch aktive Sterbehilfe) noch um
das Verzögern des Todes (etwa durch qualvolle Uberlebensmassnahmen). Dabei ist
zwischen Palliativ-Hilfen für Kinder und Erwachsene zu unterscheiden, weniger in medizi-
nisch-behandelnder als vielmehr in pflegerischer Hinsicht.

Das Problemfeld der palliativmedizinischen Versorgung, Forschung und Lehre, der
Aus- und Weiterbildung ist erkannt, und es wird z.B. in Deutschland ein
Förderungsschwerpunkt der Krebshilfe eingerichtet. Die Nachfrage nach palliativen Hilfen und



94 Rezensionen

Präventionen ist gross, wobei vorliegendes Buch als Orientierung helfen kann. Diese
Publikation ist übersichtlich in Modulen aufgebaut zu Hintergrund und Fundamenten von
Palliative Care in der Schweiz, in Form von fünf Reflexionsanregungen, von
Alltagsbeschreibungen und -analysen und mit einem ausgedehnten Serviceteil zur Schweiz. Es ist ein
wissenschaftlich abgesichertes Fachbuch für eine breitere Öffentlichkeit, für Schul-,
Gemeinde- und Hochschulseminare und für Betroffene. Ethische und auch humanistische
oder religiöse Fragestellungen kommen m.E. zu kurz und müssten herangetragen werden.
Die Qualität der Aufmachung und Präsentation ist lobenswert.

Uwe Gerber, Basel/Schopfheim

Christian Rittner, Norbert W. Paul (Hg.), Ethik der Lebendorganspende. Beiträge des

Symposiums in der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz, vom 11.Septem¬
ber 2004 (Medizinische Forschung 14/2005), Schwabe Verlag: Basel 2005. 230 S. mit 20

Abbildungen und 17 Tabellen, CHF 68.-, ISBN 3-7965-2141-X.

Die Zahl der postmortalen Spenderorgane bleibt trotz aller Spendenbereitschaft weit hinter

den Nachfragen. Die Xenotransplantation hat nicht den erwarteten Erfolg gebracht.
Entsprechend ist die Lebendorganspende eine wichtige Bedarfsdeckung, zumal durch
geplantes Vorgehen wesentlich bessere Resultate erzielt werden (können).

Rechtlich haben das (deutsche) Transplantationgesetz von 1997 (TPG) und
Ausführungsbestimmungen der Länder den Rahmen gesteckt: enge Zustimmungslösung bei
postmortaler Spende (etwa gegenüber der Widerspruchsregelung in Österreich) bzw. die

Lebendspende von nicht regenerierbaren Organen ist (subsidiär) «nur zulässig zum Zwecke
der Übertragung auf Verwandte ersten oder zweiten Grades, Ehegatten, Verlobte oder
andere Personen, die dem Spender in besonderer persönlicher Verbundenheit offenkundig
nahe stehen» (TPG § 8). Im vorliegenden Dokumentationsband der AG Lebendorganspende

des Interdisziplinären Arbeitskreises «Ethik und Recht der Medizin» der Universität
Mainz wird in vier Themenbereiche eingeführt: (1) Indikation und Langzeitergebnisse der
Lebendspende (Bsp. Niere und Leber); (2) Rahmenbedingungen für die Lebendspende
(rechtlich und medizinisch); (3) untergeordnete Rolle der Lebendspende gegenüber der
postmortalen Spende; (4) Freiwilligkeit und Kommerzialisierung

Die Zielfrage lautet: wie man die (vor allem juristischen) Rahmenbedingungen verbessern

kann, etwa im Blick auf den o.g. Personenkreis, auf die Möglichkeit anonymer
Lebendorganspende, auf die versicherungsrechtlichen Fragen nach möglichen Spätfolgen
beim Spender, der derzeit dem Empfänger gegenüber versicherungsrechtlich wie in sozialen

Versorgungsleistungen schlechter gestellt wird (Krankheit, Erwerbsunfähigkeit, Früh-

verrentung u.a.). Das heisst: Muss man den Spender/die Spenderin über das TPG hinaus
besser absichern und dadurch Anreize zum Spenden schaffen? Damit werden zugleich
forschungsrechtliche Fragen nach Grenzen der Medizin aufgeworfen. Und es stehen ethische

Fragen zur Diskussion: nach der Selbstschädigung des (informierten) Spenders (eventuell
aus finanzieller Notlage, aus familiärem, gesellschaftlichem, staatlichem Druck heraus),
dessen Schädigung durch den Arzt/die Arztin mit dem Versprechen allein auf Heilung
(Nicht-Schadens-Prinzip), nach der Würde eines jeden Menschen im Konflikt von
gesellschaftlichen Normen und Werten und der Autonomie des Spender-Subjektes (wobei der

Spender/die Spenderin detailliert befragt wird nach der Spenden-Motivation was eventuell

in die Autonomie eingreift). Wo liegen Grenzen des Altruismus in der Lebendorganspende,

wenn der Spender/die Spenderin nach der Spende eben nicht als «krank» gilt und
entsprechenden Schutz geniesst? Ist solche Spende, wie Hans Jonas gesagt hat, ein über das



Rezensionen 95

Mass zu erwartender Selbstlosigkeit hinaus gehendes Geschenk jenseits von Pflicht und
Forderung, oder liegt diesem Verhalten nicht auch Tausch- und Ausgleichscharakter zu
Grunde? (205ff.) Kann ein Mensch von sich aus überhaupt selbstlos handeln, und trägt das

selbstlose Geschenk des spendenden Anderen an den Empfänger nicht schon immer die

«Tyrannei des Geschenks» in sich? Ist dann nicht die anonyme Spende sinnvoller? (69ff.)
Aber dann drohen Kommerzialisierung und Schwarzmarkt für Organhandel, was die
Delegierung in Zentren und das explizite Verbot des Organhandels in TPG § 17 gerade
ausschlössen möchten. Also sollte man die Spendenden besser stellen als bislang, eine
Honorierung für Lebendspende geben und «einen geregelten Organmarkt» durchführen (167ff.),
was z.B. Kommunitaristen wie Taylor und Rawls vertreten. Aber: «Insbesondere vor dem

Hintergrund sozialer Ungleichheit - wie sie etwa zwischen Mitglieds- und Beitrittsstaaten
der EU gegeben ist - muss zumindest die Hypothese hinterfragt werden, ob eine regulierte

anonyme Lebendorganspende etwa nach dem Vorbild des United Network for Organ Sharing

bei medizinischer und sozialer Gleichstellung von Spender und Empfänger nicht besser

geeignet wäre, die normativen Kriterien des Altruismus, der Solidarität im
Gesundheitswesen, der sinnvollen Allokation der knappen Ressource <Spenderorgan> und letztlich
auch der Vermeidung des Organhandels erfüllen» (211). Die Probleme sind weiterhin
aufgeworfen.

Dieser Sammelband informiert grundlegend und gründlich über die medizinischen,
rechtlichen, ethischen Probleme der Lebendorganspende. Er zeigt Grenzen und bringt
zugleich viele Anregungen. Da die Texte bei aller wissenschaftlicher Fundierung erfreulicherweise

allgemein verständlich sind, eignet sich diese Symposium-Dokumentation als Text-
Quelle und als Diskussionsforum für theologische Seminare, Arbeitsgemeinschaften und
Vorlesungen.

Uwe Gerber, Basel/Schopfheim


	Rezensionen

