
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 1

Artikel: Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie : ein Versuch
über die Metaphysik des Aristoteles

Autor: Rother, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie

Ein Versuch über die Metaphysik des Aristoteles

Mit der im Titel aufgestellten These von der Geburt der Philosophie aus dem
Geiste der Theologie gelangt die Grauzone zweier Disziplinen in den Blick,
deren Verhältnis im Laufe der Geschichte nicht ganz unproblematisch war.
Deshalb seien zwei Präzisierungen vorausgeschickt: 1) Das Thema wird hier
ausschliesslich philosophisch - d.h., um mit Kant zu sprechen, «innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft»1 - zu behandeln sein. 2) Wenn also im Folgenden

von Theologie die Rede ist, steht der - aristotelische - Begriff einer
rationalen Theologie oder ptkooopta GeokoytKri im Blick, die in einem durchaus
spannungsvollen Verhältnis sowohl zur frühgriechischen Mythologie als

auch zum spezifischen Theologiebegriff der christlichen Dogmatik steht, wie
er sich im 13. Jahrhundert herausgebildet hat.2

Den Hintergrund der Rede von der Geburt der Philosophie aus dem
Geiste der Theologie bildet die Frage nach dem Ursprung der Philosophie,
nach den Anfängen philosophischen Fragens und philosophischer Reflexion.
Da die Frage nach dem Anfang immer auch eine historische Dimension
aufweist, soll sie in der Auseinandersetzung mit einem Text angegangen werden,
der nicht nur den Anfang thematisiert, sondern selbst am Anfang der
abendländischen Philosophie steht.

Die These von den religiösen Ursprüngen und dem theologischen Horizont

philosophischen Denkens soll im Folgenden entfaltet werden, indem
zunächst der Frage nach dem Anfang der Philosophie und nach der ersten
Philosophie oder philosophischen Grundwissenschaft nachgegangen wird, die -
was in der Forschung nicht unbestritten ist - Aristoteles zufolge die Theologie

ist, freilich nicht, wie sich zeigen wird, als Herrin, sondern als Mutter
einer autonomen Philosophie. Auf der Grundlage dieser Voraussetzungen wird
anschliessend der Versuch einer philosophischen Lektüre des aristotelischen
Gottesdiskurses in Metaphysik A unternommen.

1 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Königsberg 1793,
21794.

2 Vgl. U. Köpf, Die Anfänge der theologischen Wissenschaftstheorie im 13. Jahrhun¬
dert (BHTh 49), Tübingen 1974, 49.

ThZ 1/62 (2006) S. 63-77



64 Wolfgang Rother

1

Wenn nach dem Anfang der Philosophie, nach der ersten Philosophie gefragt
wird, dann sind unter den aristotelischen Texten die unter dem Namen der
Metaphysik überlieferten Bücher zweifellos einschlägig. Die These von der
Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie ist in einem Gedanken des

ersten Buches angelegt: «Die Verwunderung, das Staunen (xö BaupdÇetv) war
den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des Philosophierens»,3 schreibt
Aristoteles dort unter Aufnahme eines bekannten Wortes aus dem platonischen

Theaitetos.4 Doch das Staunen erweist sich als defizienter Modus, denn,
so Aristoteles, Staunen und Zweifeln (attopetv) ist Ausdruck des Nichtwissens
(dyvoelv),5 das überwunden werden will, denn, so der erste Satz der Metaphysik:

«Alle Menschen streben von Natur aus nach Wissen.»6 Angesichts des

staunenden Zweifeins und Nichtwissens eröffnen sich zwei Wege der
Defizitbehebung: der Weg der Kultivierung des Staunens im religiösen Mythos und
der Weg rationaler und wissenschaftlicher Erklärung. Die Gleichursprüng-
lichkeit - wobei der Ursprung das nichtwissende Staunen ist - die Gleich-
ursprünglichkeit des religiösen Habitus, der aus dem Mythos Offenbarung
erwartet, und des philosophischen Habitus rationaler Vernunfterkenntnis wird
von Aristoteles unmittelbar nach dem Satz von der Verwunderung als

Anfang des Philosophierens angesprochen: «Deshalb ist der Freund des Mythos
(<jHA6|tt)0oç) in gewisser Weise auch ein Freund der Weisheit (piAooopoc).»7
Diese Gleichursprünglichkeit religiös-philomythischer und rational-philosophischer

Defizitbewältigungsstrategien angesichts eines grundlegenden
Nichtwissens bildet eines der Motive der These von der Geburt der Philosophie

aus dem Geiste der Theologie.
Doch der Aristoteles-Text erlaubt eine noch präzisere Fassung des Motivs

von den theologischen Ursprüngen und Anfängen der Philosophie. Denn
eines der zentralen Themen der Metaphysik, die Suche nach der Grundwissenschaft,

nach der elementaren Philosophie, wird nur wenige Zeilen nach dem
zitierten Satz über die Verwandtschaft von piÀouuGoç und (biÂôaoèoç
angesprochen, indem Aristoteles die Frage nach der «ehrwürdigsten», d.h. nach
der höchsten und grundlegenden Wissenschaft stellt, die für ihn die Geioxaxn
£7ttaxf||tT| ist, d.h. die Wissenschaft, der das Attribut des Göttlichen und der
Göttlichkeit auf höchste und eminente Weise zukommt.

3 Met. A 2, 982 b 11-13.
4 Plat. Theaet. 155 D.
5 Met. A 2, 982 b 17-18.
6 Met. AI, 980 a 21.
7 Met. A 1, 982 b 18.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 65

2

Der Begründung dieser hier nur behaupteten Aussage soll im Folgenden
nachgegangen werden. Zunächst stellt sich die Frage: Wie steht dieses anthropolo-
gisch-religionsphänomenologisch gewonnene Motiv der theologischen Wurzeln

der Philosophie im philosophisch-systematischen Kontext des metaphysischen

Diskurses? Das heisst, wie gelangt Aristoteles als Philosoph zur Theologie

als der philosophischen Grundwissenschaft?
Am Anfang stehen, wie wir gesehen haben, das Staunen und Zweifeln als

defiziente Modi des Wissens, nach welchem «von Natur aus alle Menschen
streben», was sich in deren Liebe zu den Sinneswahrnehmungen (ij xröv aio0f|-
oscov àyoi7tri(Ttç) zum Ausdruck bringt.8 So präsentiert sich die aristotelische
Theorie der Erkenntnis zunächst als ein sensualistisch-empiristischer Ansatz,
wobei die Sinneswahrnehmungen erst über das Erinnerungsvermögen
((rvfipri) zur Erfahrung (eptietpia) werden, die sich - kantisch gesprochen - als

der erste Stamm der Erkenntnis,9 des Wissens und der Wissenschaft
(è7iioTT|uri) erweist. Aber die Empirie bezieht sich, so Aristoteles, immer auf
das Einzelne; Erfahrung ist Erkenntnis des Einzelnen,10 und die Erfahrenen,
die Empiriker kennen nur das Dass (xo ort), nicht aber das Warum (xô Stöxt)
und die Ursachen.11 Der Weg der Wissenschaft, der philosophischen Erkenntnis

führt also vom Einzelnen, von der Empirie zum Allgemeinen, zur
Erkenntnis, die verstanden wird als Erkenntnis der Ursachen. Aber die von Natur

aus nach Wissen strebenden Menschen geben sich nicht zufrieden mit der
Erkenntnis der Ursachen; jede Antwort provoziert eine neue Frage, und das

Fragen erschöpft sich erst dann, der Wissenstrieb findet erst dann Erfüllung,
wenn alle Fragen beantwortet sind, d.h., die ersten Ursachen erforscht sind,
das Grundprinzip, der Anfang (àp%f|) bekannt ist.12 Dieser erkenntnistheoretische

Diskurs des Aristoteles gipfelt in einer für moderne Ohren
überraschenden Konsequenz: Denn wenn «am genauesten, am exaktesten (ciKptße-
oxo.xat) unter den Wissenschaften diejenigen sind, welche am meisten auf das

Erste sich beziehen»,13 dann ist, wenn gemäss Metaphysik A Gott das erste
Bewegende, erste Ursache und erste oùcna ist, die Theologie die exakte Wissenschaft

par excellence, und - wie Aristoteles in Buch E ausdrücklich geltend
macht14 - nicht etwa die Physik oder die Mathematik.

8 Met. AI, 980 a 21-22.
9 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 29.
10 Met. AI, 981 a 15-16.
11 Met. AI, 981 a 29-30.
12 Met. AI, 981b 28-29.
13 Met. A 1, 982 a 25-26.
14 Met. E 1, 1026 a 18-32.



66 Wolfgang Rother

Im zweiten Buch der Metaphysik gelangt er von einer weiteren grundlegenden

philosophischen Frage, nämlich der Frage nach der Wahrheit, zum
genuin theologischen Horizont alles philosophischen Fragens. Die Definition
der - theoretischen - Philosophie als Wissenschaft von der Wahrheit (ètu-
oxfipri àkr|0£taç)15 entspricht der im ersten Buch entwickelten Konzeption der

Philosophie als Prinzipienlehre und Theorie der Erforschung der Ursachen,
denn, so Aristoteles, «die Wahrheit wissen wir nicht ohne Erkenntnis der
Ursache».16 Die Suche nach den Ursachen der Dinge weist die gleiche Struktur
auf wie die Suche nach der Wahrheit: Das Suchen ist ein regressives Fragen,
doch ist dieser Regress nach Aristoteles nicht unendlich,17 sondern endet in
Gott als dem ewig Seienden (aiei öv). Das rückschreitende Fragen bedeutet
ein fortschreitendes Erkennen der Wahrheit, denn «den höchsten Grad von
Wahrheit hat dasjenige», d.h., das im ausgezeichneten, höchsten Sinne Wahre,
das àÂ,r|0éaxaxov, ist dasjenige, «welches für das Spätere Ursache der Wahrheit
ist». Deshalb, so Aristoteles, «müssen die Prinzipien des ewig Seienden immer
die höchste Wahrheit haben; denn sie sind nicht bald wahr, bald falsch, noch
haben sie die Ursache des Seins (xoü etvat) in einem Anderen, sondern alles

Andere in ihnen».18 So endet und erfüllt sich alles philosophische Fragen in
der Erkenntnis dessen, der die Ursache - oder in theologischer Sprache: der
Schöpfer - alles Seins und die höchste Wahrheit ist. Kurz, so gelangt der
aristotelische Philosoph, der nach dem Warum aller Dinge fragt, der nach der
Wahrheit sucht, zu Gott.

Dass die Gotteswissenschaft die höchste und allen anderen vorgeordnete,
grundlegende Wissenschaft ist, weist für Aristoteles zwei Seiten auf, je nachdem

ob der Genitiv als genitivus subjectivus oder als genitivus objectivus
verstanden wird, d.h., zum einen ist diejenige Wissenschaft göttlich, der sich

Gott (als Subjekt) widmet, und zum anderen diejenige Wissenschaft, die sich
Gott (als Objekt) widmet.19 - So einsichtig das erscheinen mag, so klar ist
auch, dass Aristoteles sich hier scharf an der Grenze befindet, die den Bereich
der blossen Vernunft von dem der theologischen Spekulation trennt - denn

wer will schon eine gesicherte Aussage darüber wagen, welcher Wissenschaft
sich Gott widmet, auch wenn die aristotelische Antwort in ihrem Kontext
von Buch A ebenso plausibel wie schön ist: Gott geniesst in grösster Lust und
Glückseligkeit die Tätigkeit des reinen, theoretischen Denkens.20 Aber das ist
ein anderes Thema.

15 Met. a 1, 993 b 20-21.
16 Met. a 1, 993 b 24-25.
17 Met. a 1, 994 a 1-2: oùk ä7tetpa xà aïxia xwv övxtov.
18 Met. a 1, 993 b 26-30.
19 Met. A 1, 983 a 5-7.
20 Met. A 7, 1072 b 17.24.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 67

Mit Blick auf die Frage nach dem Ursprung des philosophischen Denkens
soll hier die Gotteswissenschaft der anderen Art, nach dem genitivus objecti-
vus interessieren, d.h. die Wissenschaft, die Gott zu ihrem Gegenstand hat, die
in Buch E 1 in Konfrontation zur Mathematik und zur Physik bestimmt
wird. Das funktionale Begriffsraster bilden die Termini xcoptaiôv, d.h.
abtrennbar, und zwar von der Materie abtrennbar oder selbständig, und ki-
vriTÔv, bewegt. Anders als die Gegenstände der Mathematik und der Physik ist
der Gegenstand der gesuchten Wissenschaft von der Materie abtrennbar, also

immateriell und unbewegt, d.h. ewig. Unter den drei genannten theoretischen

Philosophien - piÀoooôia paGruraxucfi, piAooopia puotKT) und Pi/oaopia
Geo^oytKTi - wird aufgrund ihres Gegenstandes die theologische Philosophie
als die gesuchte erste Philosophie (jtprôrn (|n7.o<joc|)ia) und Grundwissenschaft
ausgezeichnet.21

3

Diese Lesart der Identifizierung der ersten Philosophie als Theologie ist nicht
unbestritten. Leider ist kein auf Aristoteles selbst zurückgehender Titel der

unter dem Namen Metaphysik bekannten Bücher überliefert.22 Zwar meint
Kant mit Blick auf das Verhältnis zur Physik, dass der - auf Andronikos von
Rhodos zurückgehende - Titel nicht «von ohngefähr entstanden, weil er so

genau mit der Wissenschaft selbst passt»; denn «[e]s ist eine Wissenschaft, die

gleichsam ausser dem Gebiete der Physik, jenseits derselben liegt.»23 Doch
etliche Aristotelesforscher des 19. und 20. Jahrhunderts - von Christian August
Brandis bis Augustin Mansion - halten die Titel «erste Philosophie und Theologie

oder Theologik», die Aristoteles «ausdrücklich und wiederholt [...]
anführt», für die zutreffende Bezeichnung.24

Doch ein solches Verständnis der ersten Philosophie als Theologie wurde
der Kritik unterworfen, indem man versuchte, die von Aristoteles im zitierten

Buch E gegen die in Buch F gegebene Definition der gesuchten Grundwis-

21 Met. E 1, 1026 a 16-19.
22 Dazu H. Reiner, Die Entstehung und ursprüngliche Bedeutung des Namens Metaphy¬

sik (1954), in: F.-P. Hager (Hg.), Metaphysik und Theologie des Aristoteles (WdF
206), Darmstadt 1969, 139-174.

23 Kant's Vorlesungen, Bd. V/1: Vorlesungen über Metaphysik und Rationaltheologie
Akademie-Ausgabe, Bd. XXVIII/1, Berlin 1968, 174.

24 Ch.A. Brandis, Uber die Aristotelische Metaphysik (Erste Hälfte), gelesen in der Aka¬

demie der Wissenschaften am 29. Mai 1834 (Abhandlungen der Königlichen Akademie

der Wissenschaften zu Berlin aus dem Jahre 1834, historisch-philosophische
Klasse), Berlin 1836, 63 (zit.). - A. Mansion, Erste Philosophie, zweite Philosophie
und Metaphysik bei Aristoteles (1958), in: Hager, Metaphysik und Theologie, 303-

304, vgl. auch 348.



68 Wolfgang Rother

senschaft als «Wissenschaft vom Seienden als solchen»25 auszuspielen. Der
Versuch, einen Widerspruch zwischen der Ontologie in r und der Theologie
in E zu konstruieren, blendet aus, dass die conclusio von T in eine Theologie
mündet: «denn es gibt etwas», lauten die letzten Worte des Buches, «das

immer das Bewegte bewegt, und das erste Bewegende ist selbst unbewegt»26 - wir
haben hier in nuce den kinetischen Gottesbeweis von Physik 0 oder Metaphysik

A vor uns.
Auf eine lange Diskussion der Forschungsgeschichte kann hier verzichtet

werden; die Positionen reichen von Paul Natorp, der die theologisierende
Tendenz der Metaphysik den Interpolationen durch spätere Redaktoren
zuschrieb und durch Athetesen wegzuinterpretieren versuchte,27 über Werner
Jaeger mit seiner Schichtenanalyse, der in Buch A die Uberreste einer «nicht
mehr vorhandenen Theologie der Urmetaphysik», d.h. einer älteren, sonst
von Aristoteles überwundenen theologisch-platonischen Entwicklungsstufe
sieht,28 bis hin zu Günther Patzig,29 der eine überzeugende Antwort auf die
scheinbare Alternative Ontologie oder Theologie gibt, indem er nachweist,
dass «für Aristoteles gar nicht der anstößige Widerspruch (besteht) zwischen
einer <ersten Philosophie), die allgemeine Seinswissenschaft ist, und einer ersten

Philosophiez die als Theologie nur die Substanz Gottes erforschte. Die
erste Philosophie [...] ist eine Theologie von so besonderer Art, daß sie als solche

zugleich allgemeine Ontologie sein kann».30 Oder wie es Hellmut Flashar auf
den Punkt bringt: «Da Gott als Unbewegter Beweger die erste Substanz und
zugleich Seinsfundament aller anderen Substanzen ist, muß Theologie
zugleich allgemeine Ontologie sein.»31

Gegen eine solche Sicht, insbesondere gegen eine theologische Lektüre
von Metaphysik A hat Erwin Sonderegger Einspruch erhoben.32 Er bestreitet,

25 Met. r 1, 1003 a 21.
26 Met. r 8, 1012 b 30-31.
27 P. Natorp, Thema und Disposition der aristotelischen Metaphysik, PhM 24 (1888) 37-

65.540-574. - Natorp vermutet, dass die Interpolationen auf Eudemos von Rhodos
zurückgehen könnten, dessen «theologisierende Richtung» eine mögliche Erklärung
für die «auffällige Thatsache» bietet, «dass bereits in so früher Zeit die aristotelische
TcpÖTri i|)ikoaoif>la im Peripatos selbst als <Theologie> missverstanden werden konnte»
(a.a.O. 65, Anm. 47).

28 W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin
1923, 227-232, zit. 232.

29 G. Patzig, Theologie und Ontologie in der «Metaphysik» des Aristoteles, KantSt 52

(1960/61) 185-205. - Vgl. auch die Zusammenfassung der Diskussion bei W. Marx:
Einführung in Aristoteles' Theorie vom Seienden (Rombach-Hochschul-Paperback
54), Freiburg i.Br. 1972, 64-83.

30 Patzig, a.a.O. 191.
31 FI. Flashar, Aristoteles, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philoso¬

phie der Antike, Bd. III, hg.v. H. Flashar, Basel 22004, 335.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 69

dass Gott überhaupt Thema des fraglichen Buches sei, da der Ausdruck Gott
nur viermal vorkomme und in Wirklichkeit nur ein «Muster», eine Metapher
für vôr|oiç, das Denken, die Vernunft sei; vielmehr sei das wirkliche Thema
des Buches die oücia. Des Weiteren setze «die theologische Interpretation [...]
generell eine spätere Datierung voraus», als sie Sonderegger annimmt, der das

Grundübel schliesslich in einer fehlgeleiteten Metaphysik-Rezeption, in einer,
wie man sagen könnte, ideologischen Lektüre sieht, unter der der wirkliche
Aristoteles gewissermassen verschüttet und verfälscht worden ist: «Der
Hauptgrund für die heutigen herrschenden Annahmen zu Substanz und
Theologie bei Aristoteles liegt im Gebrauch dieser Philosophie in der christlichen

Theologie.»33
Das Programm einer nichttheologischen Lektüre von Metaphysik A

erweist sich aber letztlich als eine den freien philosophischen Blick verstellende

Voraussetzung, denn die klare, an exponierter Stelle nach dem Beweis der

Notwendigkeit eines ersten Bewegenden gemachte Aussage des Aristoteles,
dass dieses unbewegte Bewegende Gott ist,34 kann nicht einfach weginterpretiert

werden. Darüber im 5. Abschnitt.

4

Von Interesse für das hier in den Blick zu nehmende Verhältnis von Philosophie

und Theologie ist zunächst der rezeptionsgeschichtliche Einwand, dessen

Implikationen präzisierungsbedürftig sind. Die theologiekritischen
Lektüreansätze liegen letztlich auf der Linie von Natorp und Jaeger, zuweilen mit
dem Schwerpunkt eines aristotelesphilologischen Interesses, den <wahren>,

philosophischen Aristoteles zu gewinnen, zuweilen aber, wie eben zuletzt bei
Erwin Sonderegger zum Ausdruck kommt, mit dem Interesse der philosophischen

Selbstbehauptung gegen theologische Vereinnahmungen und
Abhängigkeiten. Denn nicht umsonst hat sich die neuzeitliche Philosophie die
Befreiung von der Theologie auf ihre Fahnen geschrieben; die Magd der Theo-

32 E. Sonderegger, Aristoteles, Met. XII - eine Theologie?, Méthexis 9 (1996) 58-83;
ders., Aristoteles. Ein Porträt, in: M. Erler, A. Graeser (Hg.), Philosophen des Altertums.

Von der Frühzeit zur Klassik. Eine Einführung, Darmstadt 2000, 163-181.
33 Sonderegger, Aristoteles. Ein Portât, 178-179. - Aus diesem Grund zweifelt auch

Natorp, Thema und Disposition, 58, «ob die Kirchenlehrer des Mittelalters es wohl
hätten unternehmen können, die christliche Theologie auf die Metaphysik des Aristoteles

zu pfropfen, wären sie sich klar darüber gewesen, eine wie untergeordnete
Stellung die Lehre von Gott im Gesammtplane der philosophischen Fundamentallehre
vom Seienden nach Aristoteles' Ansicht zukommen sollte».

34 Met. A 7, 1072 b 30.



70 Wolfgang Rother

logie hat sich wie das Bürgertum aus klerikaler Bevormundung, aus, um mit
Kant zu sprechen, «der selbst verschuldeten Unmündigkeit» befreit.35

Dem Bild von der Geburt der Philosophie liegt aber eine andere Sicht ihres
Verhältnisses zur Theologie zugrunde: Sie ist nicht die Magd, nicht die
Dienerin der Theologie, sondern sie ist ihr Kind. Und nicht einmal das ist mit
dem Bild gesagt. Es ist der Geist der Theologie, d.h. ein nach den Ursprüngen
und nach Zweck und Ziel, nach dem ecryatov alles Seins, nach Anfang und
Ende fragender Geist, aus dem die Philosophie geboren wird. Dieser theologische

oder religiöse Geist, so ist in meinem Bild vorausgesetzt, ist die Mutter
der Philosophie, von der sie sich kurz nach ihrer Geburt abnabelt und in ihrer
Pubertät, in der Entwicklungsphase der Aufklärung und des Mündigwerdens,
bewusst ablösen wird, ohne aber den gemeinsamen Bereich, in dem Theologie
und Philosophie zu Hause sind, zu verlassen.

Die Rede von der Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie
nimmt die aristotelische Frage nach der gesuchten Wissenschaft, der
Grundwissenschaft, der ersten Philosophie auf, die, wie oben aufgrund von Buch E

gezeigt wurde, die theologische Philosophie, d.h. eine rationale, nichtmythologische

und nichtreligiöse Gotteslehre ist. Eine Entfaltung der philosophischen

Gotteslehre bietet Buch A, das Hans-Georg Gadamer - im Anschluss an
die philologischen Forschungen Werner Jaegers - nicht nur für eine separate,
in sich geschlossene Abhandlung hält, sondern - dies gegen Jaeger - vor allem
als «inhaltlich die Krönung der aristotelischen Philosophie».36 Im Sinne einer
Antwort auf Erwin Sondereggers als rhetorische Frage formulierten Aufsatztitel

«Aristoteles, Met. XII - eine Theologie?»37 soll als Leitmotiv der nachfolgenden

Untersuchungen sein Fragezeichen durch ein Ausrufezeichen ersetzt
werden.

5

Thema von Buch A - in diesem Punkt ist Erwin Sonderegger vorbehaltlos
beizupflichten - ist die ouata, denn das legen die ersten Worte dar, die gewisser-
massen als Uberschrift gelesen werden können: Fiept xriç oùcttaç f) Gecopia.38

Um die sogleich zu aristotelesexegetischen Disputen führende Problematik
der Ubersetzung dieses Begriffes auszublenden (ohne sie verdrängen zu wollen)

und um das Verständnis von den fixierenden Implikationen einer deut-

35 I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784), in: Werke, hg.v. W.
Weischedel [Theorie-Werkausgabe], Bd. XI, Frankfurt a.M. 1968, 53.

36 Metaphysik XII, Ubersetzung und Kommentar von H.G. Gadamer (Klostermann
Texte Philosophie), Frankfurt a.M. 31976, 7.

37 Sonderegger, Aristoteles, Met. XII - eine Theologie?.
38 Met. A 1, 1069 a 18.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 71

sehen Übersetzung freizuhalten, wird im Folgenden der Einfachheit halber
der griechische Terminus verwendet, der etymologisch am ehesten mit
Seiendheit übersetzt werden könnte (was ein wenig gekünstelt wirkt), oder
mit Essenz bzw. Wesen (wobei dieses Wesensverständnis von der Washeit
einer Sache zu unterscheiden ist, wofür Aristoteles den Ausdruck xô xt f)v etvat
vorzuziehen scheint), oder, wie sich in der Tradition offenbar bewährt hat,
mit Substanz.

In einem ersten Schritt gelangt Aristoteles in seiner Analyse der oùcnat zu
deren Stufenordnung oder Hierarchie. Er unterscheidet zwischen drei Arten
von oùota, nämlich erstens zwei sinnlich wahrnehmbaren, d.h. stofflichen,
materiellen, und zwar a) den unvergänglichen (wie die Himmelskörper) und
b) den vergänglichen oùotat (wie Pflanzen, Tiere und Menschen), und zweitens

der unbeweglichen, d.h. abgetrennten, transzendenten, immateriellen
oùota.39 Die stofflichen oùolat bestimmt Aristoteles als Gegenstand der Physik,

die unstoffliche oùoia (im Singular!) als Gegenstand der - wie es im Text
nur heisst - «anderen» Wissenschaft. Dass diese andere Wissenschaft die Theologie

ist, legt nicht nur die erwähnte Gliederung der Disziplinen der theoretischen

Philosophie von Buch E 1 nahe, sondern auch die Gliederung des
Buches A selbst, das in den ersten fünf Kapiteln die physikalischen oùotat behandelt

und in den Kapiteln 6 bis 10 die ewige unbewegte oùota. Aufbau und
Argumentation dieses zweiten Teils von Buch A, in dem die über das

Physikalische hinausgehende unstoffliche oùoia behandelt wird, lässt eine

Charakterisierung zumindest dieses Teils als Theologie als plausibel erscheinen.

Die Argumentation geht in Kapitel 6 von der Notwendigkeit des Beweises

der Existenz einer ewigen unbewegten oùota aus40 und kulminiert in
Kapitel 7 in der Identifizierung dieser ewigen, besten und ersten oùoia, d.h. des

metaphysischen Seinsprinzips, mit dem göttlichen Geist (voûç), gefasst als

stofflose, ewige Entität, als reine èvépyeta (Wirksamkeit, Wirklichkeit,
Aktualität), ohne jede ôùvaptç (Potenzialität), ohne den Mangel einer unverwirk-
lichten Möglichkeit, also dem Sein in höchster Erfüllung und Vollendung.41

Die aristotelische Rede von Gott knüpft, wie Horst Seidl geltend gemacht
hat, «an die unphilosophische, allgemeinübliche Vorstellung von Gott als

eines vollkommenen lebendigen Wesens (Çrôov àiSiov äptoxov)» an, mit der

«nun das philosophisch erarbeitete Erste Prinzip erst ausdrücklich identifiziert»

wird.42 Dass die Worte am Ende des Beweisganges «denn dies ist Gott»
(xoùxo yàp o 9eoç)43 - der einen Monotheismus nahe legende Singular muss an-

39 Met. A 1, 1069 a 30-33.
40 Met. A 6, 1071 b 2-4.
41 Vgl. Met. A 6, 1071 b 17-22; 7, 1072 a 25-26; a 30-32; b 26-30; 8, 1074 a 35-36. Vgl. auch

Substanz: I. Antike (J. Halfwassen), HWP X, Basel 1998, Sp. 499.
42 H. Seidl, Der Begriff des Intellekts (voùç) bei Aristoteles im philosophischen Zusam¬

menhang seiner Hauptschriften (MPF 80), Meisenheim am Glan 1971, 227.



72 Wolfgang Rother

gesichts des griechischen Polytheismus als durchaus bemerkenswert bezeichnet

werden44 - nicht bloss eine ontologische Deduktion beschliessen, sondern
durchaus den religiös verehrten Gott im Blick haben, geht aus einer Bemerkung

in Kapitel 8 hervor, wo Aristoteles nach dem Beweis, dass das erste
unbewegte Bewegende notwendig eines ist, ausführt, dass «von den Alten und
Vorfahren aus uralter Zeit in mythischer Form (èv pbGou axnpcat) [...]
überliefert ist, dass die Gestirne Götter sind und das Göttliche die ganze Natur
umfasst».45 Diesen archaischen pantheistischen Mythen sind Aristoteles
zufolge anthropomorphe Geltungsanspruchsmythen beigefügt, deren
Zweckmässigkeit für ihn ausser Frage stehen: «Das Übrige ist dann in sagenhafter
Weise (puGuccôç) hinzugefügt zur Überredung, zur Überzeugung der Menge
und zur Anwendung für die Gesetze und das Gemeinwohl: Sie schreiben
ihnen nämlich Ähnlichkeit mit den Menschen oder mit anderen Lebewesen

zu [,..].»46 Aristoteles geht es nun nicht um die philosophische Kritik der alten
Mythen, sondern um den hermeneutischen Anspruch der Freilegung des

rationalen Kerns, den er in der Aussage erblickt, dass die Menschen «die ersten
Wesen (xàç irponaç oùotaç) für Götter hielten».47

Diese Rede hat nicht einfach die Entwicklung des Mythos zum Logos im
Blick. Aristoteles ist nämlich nicht der Aufklärer, der Religionskritiker, der
den Mythos zerstören will, sondern der Philosoph, der den Mythos Mythos
sein lässt, ja in ihm sogar Spuren, «Überreste» alten philosophischen Wissens

43 Met. A 7, 1072 b 30.
44 Für den Monotheismus vgl. auch den Schluss von Met. A (10, 1076 a 4-5) «Das Seiende

aber will nicht schlecht beherrscht sein. <Nimmer ist gut eine Vielherrschaft; nur
Einer sei Herrschen [Horn. II. II 204].» Vgl. auch Met. A 8, 1074 a 37: «Eines ist also

dem Begriff und der Zahl nach das erste unbewegte Bewegende.» - Der aristotelische
Monotheismus ist zweifellos ontologisch in der spezifischen Konzeption der npœxri

otxna fundiert, denn eine als reine evepyeta verstandene oùcha muss unikal sein, da
eine zweite derartige ovota von der ersten nicht zu unterscheiden wäre. Mit dem
Monotheismus schwer in Einklang zu bringen ist hingegen Met. A 8 mit den 55

Planetenbewegern (1074 a 31-38). - H. von Arnim, Die Entwicklung der aristotelischen
Gotteslehre (1931), in: Hager, Metaphysik und Theologie, 63 (s. auch 67), hält diese

Lehre - mit Werner Jaeger, vgl. Horst Seidls Kommentar in seiner griechisch-deutschen

Ausgabe der Metaphysik, Bd. II (Philosophische Bibliothek 308), Hamburg 1980,
570 - für einen späteren Zusatz, der nicht zum ursprünglichen Bestand des Buches

gehöre: «Das ursprüngliche Buch Met. A wies nur einen ewigen unbewegten Weltbeweger

nach und gipfelte in der triumphierenden Verkündigung des Monotheismus,
der monarchischen Weltanschauung [...]» «Freilich von Henotheismus konnte man
auch jetzt noch sprechen. Denn der eine Gott war doch allen übrigen überlegen und

von höherem Rang als sie, weil er allein absolut unbeweglich war [...].» (a.a.O. 66).
45 Met. A 8, 1074 b 1-3.
46 Met. A 8, 1074 b 3-7.
47 Met. A 8, 1074 b 9.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 73

wahrnimmt.48 So erscheint die rationale Theologie des Aristoteles letztlich als

philosophischer Aufweis der im Mythos verhüllten Wahrheit.
Mögen diese Bemerkungen zum Argumentationsgang von Buch A hier

genügen, um den eminent theologischen Charakter der aristotelischen ofxna-
Theorie hervorzuheben, sodass es als gerechtfertigt erscheinen muss, Metaphysik

A, oder zumindest den zweiten Teil des Buches, als eine Theologie zu
bezeichnen. Wenden wir uns nun dem aristotelischen Beweis des ersten
Bewegenden zu.

6

Der physikalische Beweis des ersten unbewegten Bewegenden wird in
Metaphysik A als bekannt vorausgesetzt. Eine ausführliche Analyse der Bewegung
und der Beweis der Notwendigkeit eines ersten Bewegenden, das selbst unbewegt

ist, aus der Kette der Bewegungsursachen findet sich im Buch 0 der Physik,

beginnend mit dem bekannten Beispiel des Steines, der vom Stock bewegt
wird, dieser von der Hand, die vom Menschen bewegt wird, der - in diesem
Falle - von nichts anderem bewegt wird.49 Der Notwendigkeit eines ersten
Bewegenden liegt das von Aristoteles auch explizit gemachte Postulat der
Unmöglichkeit des unendlichen Regresses zugrunde.50 So unterscheidet er bei
der Bewegung drei Dinge: das Bewegte (der Stein), das Bewegende (der
Mensch) und das, mit dessen Hilfe oder wodurch, womit das Bewegende das

Bewegte bewegt (Hand und Stock),51 wobei die wesentliche Überlegung darin
besteht, dass sich das Mittlere, das sowohl Bewegendes wie auch Bewegtes ist
(der Stock bewegt den Stein, wird aber seinerseits von der Hand bewegt),
grundlegend von dem ersten Bewegenden unterscheidet, und zwar bezüglich
des Bewegtseins: Während die Mittelglieder bewegte Bewegende sind, ist das

erste Bewegende unbewegt (denn sonst wäre es nicht wirklich nur Bewegendes
und nicht erstes Bewegendes, sondern ein Mittelglied in der Bewegungskette).
Die ausführlichen Analysen der Bewegung kulminieren am Ende von Buch 0
der Physik in dem Ergebnis, dass das erste unbewegte Bewegende keine Aus-

48 Vgl. Met. A 8, 1074 b 10-14. - W.K.C. Guthrie, Die Entwicklung der Theologie des

Aristoteles - II (1934), in: Hager, Metaphysik und Theologie, 100-101, zitiert diese

Stelle, um Aristoteles' «Sympathie für die Religion» zu illustrieren. Dieser
Schlussabschnitt des Kapitels 8 bringt aber nicht einfach eine kontingente Religiosität des

Philosophen zum Ausdruck, sondern thematisiert die für die Genese philosophischer
Forschung relevante Frage vorphilosophischen Wissens.

49 Phys. 0 5, 256 a 6-8.
50 Phys. 0 5, 256 a 17-18: àSvvarov yàp etç ärcetpov levai to kivoüv Kai Kivovpevov im'

àKkov aùxô.
51 Phys. 0 5, 256 b 14-15.



74 Wolfgang Rother

dehnung besitzt, also immateriell und teillos ist, von unendlicher Kraft und
ewig.52

Der eigentliche Gottesbeweis, d.h. die Identifikation des ersten und
unbewegten Bewegenden mit Gott, wird erst in Metaphysik A geführt. In Kapitel 6,
mit dem der theologische Diskurs der Metaphysik einsetzt, will Aristoteles unter

Rückgriff auf die zuvor53 getroffene Unterscheidung der oùciat beweisen,
«dass es notwendig eine ewige unbewegte oùata geben muss».54 Thema von
Metaphysik A ist demnach nicht mehr die physikalische Bewegung, sondern
das ontologische Konzept der oùcta. Zuerst wird das Attribut der Ewigkeit
der unbewegten oùcia bewiesen: Wenn die oùcna das Erste, d.h. die Grundlage

des Seienden ist und es nur vergängliche oùaiat gibt, dann ist alles Seiende

vergänglich, was aber nicht der Fall ist, denn auf Bewegung und Zeit trifft dies

offenkundig nicht zu; sie waren immer.
Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik, vom physikalischen zum

ontotheologischen Diskurs vollzieht sich im Beweis, dass die erste unbewegte
Bewegungsursache zugleich auch erste Seinsursache ist. Aristoteles fragt nach
der funktionalen Beschaffenheit der ersten unbewegten ewigen oùata, die
nicht nur reine Möglichkeit (potentia, Sùvaptç) sein kann, sondern Wirklichkeit

(actus, évÉpyeta) sein muss, denn «wenn die oùaia nicht in Wirklichkeit
sich befände, so würde keine (wirkliche) Bewegung stattfinden»,55 d.h., «es

muss ein Prinzip vorausgesetzt werden, dessen Wesen Wirklichkeit, dessen

oùata èvépyeta ist».56 Die Immaterialität57 der ersten oùata wird wiederum
aus dem Argument wirklicher Bewegung bewiesen: «Denn wie soll etwas
bewegt werden, wenn nicht eine Ursache in wirklicher Tätigkeit (èvépyeta)
vorhanden wäre? Denn es kann ja doch die Materie nicht sich selbst in Bewegung
setzen, sondern (wie Aristoteles elliptisch anfügt, W.R.) dies tut die
Baukunst»,58 d.h., die Materie wird durch eine immaterielle Entität bewegt, wie
das Baumaterial durch den Plan, den Geist des Architekten zu einem Haus
wird. Diesen elliptischen Vergleich der Tätigkeit der ersten oùata mit der
Baukunst kann man durchaus schöpfungstheologisch deuten: So wie die
Baukunst das Haus erschafft, so erschafft der Geist, den Aristoteles in Kapitel 7

52 Phys. 0 10, 267 b 17-26. Vgl. auch Met. A 7, 1073 a 5-8: «Es ist aber auch erwiesen,
dass diese oùata (Gott) keine (bestimmte, begrenzte) Grösse haben kann, sondern
unteilbar und unzertrennlich ist. Denn die unendliche Zeit hindurch bewegt es;
nichts Begrenztes aber hat ein unbegrenztes (unendliches) Vermögen (Sùvagtv cfoiei-

pov).»
53 D.h. in Met. A 1.
54 Met. A 6, 1071 b 4-5.
55 Met. A 6, 1071 b 17.
56 Met. A 6, 1071 b 20.
57 äveu iAriç: Met. A 6, 1071 b 21.
58 Met. A 6, 1071 b 28-30.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 75

als göttlichen Geist versteht,59 die Welt; Gott figuriert hier als Wirkursache,
als causa efficiens der Schöpfung.60

7

Stand die ontotheologische Fragestellung von Kapitel 6 nach der ewigen
unbewegten ohcüa noch im Diskurshorizont der aristotelischen Physik, so ver-
lässt Aristoteles in Kapitel 7 das Gebiet der Kinetik. Zwar knüpft er explizit
an die physikalische Struktur der Bewegung als Bewegendes, Mittleres und
Bewegtes an, doch figuriert hier die Bewegung nur mehr als Metapher: Das

erste Bewegende, das bewegt, ohne selbst bewegt zu werden und das zugleich
das Ewige, ohotct und èvépyeta ist, bewegt in der Weise des Erstrebten (ôpeK-

tov) und des Erkennbaren (vot|tov).61 Die Redeweise, dass das erste Bewegende
so bewege wie das Erstrebte und das Erkennbare, findet sich im Buch 0 der

Physik nicht, denn die Bewegung, oder besser: die Beziehung zwischen dem

Strebungs- bzw. Erkenntnisvermögen und dem Gegenstand, auf den diese

Vermögen gerichtet sind, ist nicht mehr in physikalischen Termini zu
beschreiben, sondern «ein metaphysischer Vollzug zwischen zwei Seienden»,62
der sich nur noch metaphorisch ausdrücken lässt. Hier findet also, wie man
sagen könnte, ein Paradigmenwechsel von einem physikalisch-kinetischen zu
einem metaphysisch-theologischen Diskurs statt, der Wechsel, der Aufstieg
von der zweiten zur ersten Philosophie.

Während Kapitel 6 im Erweis der ersten oüota als eines Schöpfergottes
und als Wirkursache alles Seienden kulminierte, steht nun die Zweckursache
im Blick, und zwar das oh ëvexa xivi, d.h. der Zweck für etwas oder der
transzendente Zweck, auf den hin alles Seiende teleologisch geordnet ist - im
Unterschied zum oh ëvexa ttvôç, dem Zweck von etwas, dem Aristoteles zufolge
Bewegung eignet, der also ein bewegtes Bewegendes, ein Zwischenglied der
Teloskette ist und nicht der erste, unbewegte, transzendente Zweck.63 Die

59 Vgl. Met. A 7, 1073 a 23-24.
60 Als physikotheologische Illustration des göttlichen Geistes (der hier allerdings weni¬

ger als Prinzip der Schöpfung, sondern als Prinzip der kosmischen Ordnung
erscheint) lässt sich der Beginn von Kapitel 10 lesen, wo Aristoteles Gott mit einem
Feldherrn (axpaxriyôç) vergleicht, der alles wohl geordnet hat: «Nicht er ist durch die

Ordnung, sondern die Ordnung durch ihn. Alles ist in gewisser, doch nicht in
gleicher Weise zusammengeordnet, Fische und Vögel und Pflanzen, und es ist nicht so,
dass das eine zum anderen in keiner Beziehung stünde, sondern es besteht eine. Denn
alles ist auf Eines hin geordnet (jtpôç pèv yàp ëv aitavxa auvxéKxaKxcu)» (Met. A 10,

1075 a 15-19).
61 Met. A 7, 1072 a 26.
62 Seidl, Der Begriff des Intellekts, 209.
63 Met. A 7, 1072 b 1-3. Vgl. Seidl, a.a.O. 210.



76 Wolfgang Rother

metaphorische Redeweise über diesen transzendenten Zweck trägt überraschend

offenbarungstheologische Züge: «Er bewegt wie ein Geliebtes», Ktvet
5È râç èpcopevov.64 Die erste metaphysische Zweckursache ist der Eros, die Liebe

- ein Gedanke, den die Aristotelesforschung nicht gebührend zur Kenntnis

genommen hat und der zweifellos einen Kulminationspunkt des

metaphorisch-metaphysischen Gottesdiskurses markiert.65
Aristoteles sucht die erste oder göttliche oùota in den Begriffen des Orek-

tischen, des Noetischen und des Erotischen zu fassen: Das Orektische, das

Streben verweist zunächst in den Bereich des Praktischen, das Noetische, die
Vernunft in den des Theoretischen. Wenn das höchste Erstrebbare und das

höchste Erkennbare identisch sind, so heisst das, dass die erste Ursache des

Gutseins mit der ersten Ursache alles Seins identisch ist, dass das ethische66

wie das ontologische und epistemologische Prinzip in Gott fundiert ist. Das
Orektische ist nicht einfach als Wille, sondern als das vitale Streben, als

Lebenstrieb schlechthin zu verstehen; das Orektische steht auch ganz am
Anfang der Metaphysik: «Alle Menschen streben (ôpéyovtat) von Natur aus nach
Wissen», d.h., die Orexis ist nicht einfacher animalischer Lebenstrieb,
Selbsterhaltungstrieb, sondern beim Menschen ist sie Streben nach Erkenntnis. So

leitet sich aus der orektischen Dimension die noetische ab. So strebt alle
Erkenntnis letztlich danach, Gott als die erste Ursache und den letzten Zweck
zu erkennen. Dass der Diskurs in der erotischen Gottesmetapher kulminiert,
unterstreicht den religiösen Anspruch der aristotelischen Theologie. Die Liebe

zu Gott erscheint als das Wozu, die causa finalis, das Grundmotiv des
Lebens und aller Dinge: «Durch das (von dem Geliebten) Bewegte bewegt (das

Geliebte) alle anderen Dinge».67 So erscheint die Liebe nicht nur als erstes
Bewegendes, nicht nur als transzendenter Zweck, sondern auch als das entscheidende

Motiv, die entscheidende Triebfeder aller mittleren Zwecke - dieser

64 Met. A 7, 1072 b 3.
65 Seidl z.B. spricht in seinem Kommentar (s. Anm. 44) von einer «schönen Metapher

für die erste, metaphysische Zweckursache», spekuliert über die mögliche Quelle
(Plat. Resp. IV 439 D) und geht genau so rasch über die Stelle hinweg wie G. Reale,
Aristotele, La metafisica, traduzione, introduzione e commento, Bd. II (Filosofi anti-
chi 2), Napoli 1968, 287, der in der Liebesmetapher lediglich eine Beschreibung der

Art und Weise sieht, wie Gott kausale Bewegungsursache ist, und im Übrigen den
platonischen Begriff des Demiurgen in dieser Hinsicht für weiter entwickelt hält. Die
wenigen Zeilen von L. Elders, Aristotle's Theology: A Commentary on Book A of
the Metaphysics (GFB, Philosophical Series 1), Assen 1972, 174, sind vor allem der

Frage gewidmet, wieso Aristoteles hier nicht den Ausdruck opeKxôv, sondern èpcope-

vov verwendet. Auch bei Gadamer (Metaphysik XII) bleibt die Physik der Diskurshorizont

(Bewegung der Himmelskörper). Die metaphysische Relevanz der Stelle wird
von den Kommentatoren eindeutig unterschätzt.

66 Vgl. Met. A 7, 1072 b 11. 13.
67 Met. A 7, 1072 b 3-4.



Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie 77

Grundriss einer aristotelischen Liebestheologie ist ein verkannter Höhepunkt
der aristotelischen Metaphysik.

Abstract

Thema des vorliegenden Aufsatzes ist das aristotelische Philosophieverständnis. Das
Leitmotiv der Interpretation bildet die These von den religiösen Ursprüngen und dem
theologischen Horizont philosophischen Denkens. Zunächst wird der Frage nach dem Anfang
der Philosophie und nach der ersten Philosophie oder philosophischen Grundwissenschaft
nachgegangen, die - was in der Forschung nicht unbestritten ist - Aristoteles zufolge die

Theologie ist, freilich nicht als Herrin, sondern als Mutter einer autonomen Philosophie.
Auf der Grundlage dieser Voraussetzungen wird anschliessend der Versuch einer
philosophischen Lektüre des aristotelischen Gottesdiskurses in Metaphysik A unternommen, der -
was in der Forschung bisher kaum Beachtung fand - in einer Liebestheologie kulminiert.

Wolfgang Rother, Zürich/Basel


	Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie : ein Versuch über die Metaphysik des Aristoteles

