Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 61 (2005)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Frank u. Marlene Criisemann, Claudia Janssen, Rainer Kessler, Beate Wehn (Hg.), Dem
Tod nicht glauben. Sozialgeschichte der Bibel. Festschrift fiir Luise Schottroff zum 70.
Geburtstag. Giitersloher Verlagshaus: Gilitersloh 2004. 685 S., EUR 39.95, CHF 69.—,
ISBN 3-579-05414-7.

38 Beitrdge, wovon zwei Drittel aus Frauenhand, ehren die Neutestamentlerin, welche
zu den Pionierinnen der sozialgeschichtlichen und feministischen Exegese gehort. Den
Reigen eroffnet die nordelbische Bischofin Biarbel Wartenberg-Potter und zitiert eine per-
sonliche Erinnerung an die Jubilarin aus den Siebzigerjahren: «Wenn ihr euch fiir die Ar-
men einsetzen wollt, dann sollt ihr bitte genau wissen, was die Bibel dazu sagt. Sonst ver-
duftet dieses Engagement irgendwann wie der Flieder im Mai.»

Die Festschrift gliedert sich, den Arbeitsgebieten Schottroffs entsprechend, in drei Ab-
schnitte: Die Bibel als Hoffnung der Armen (Befreiungstheologie), Gesetzestreues Chris-
tentum (Tora der Volker), Lydias ungeduldige Schwestern (feministische Sozialgeschich-
te). Es liegt in der Natur der Sache, dass diese drei Gebiete hiufig ineinander wirken. Unter
den Autorinnen und Autoren finden sich so bekannte Namen wie Dorothee Sélle (eine ih-
rer letzten Ausserungen kurz vor ihrem Tod!), Gerd Theissen, Klaus Wengst, Frank und
Marlene Criisemann, Bernadette Brooten, aber auch jlingere Schiilerinnen wie Claudia
Janssen, Ivoni Reimer Richter und andere. Aus Basel ist Luzia Sutter Rehmann vertreten.

Als Beispiel fiir das meist hohe Niveau der Beitrige seien wenigstens zwei hier vorge-
stellt. Zundchst der (aus dem Spanischen iibersetzte) Beitrag der lateinamerikanischen
Exegetin Elsa Tamez: «Die reichen Frauen und die Machtkdmpfe im ersten Timotheus-
brief». Sie begriindet anhand priziser Textbeobachtungen die These, dass einzelne Frauen
dank ihres Reichtums die offiziell gewihlten (drmeren) mannlichen Gemeindeleiter zu do-
minieren suchten und fiir ihre finanzielle Unterstiitzung der Gemeinde auch den entspre-
chenden Einfluss einer «Patronin» in Anspruch nahmen. Eine Bemerkung wie I Tim 2,12
(«einer Frau gestatte nicht, dass sie lehre und Autoritit iiber einen Mann habe») ist also
nicht einfach nur patriarchal und frauenfeindlich, sondern wird auf dem Hintergrund sozia-
ler Spannungen versténdlich, was Tamez zudem mit aktuellen Erfahrungen aus dem latein-
amerikanischen Kontext bestitigen kann.

Marlene Criisemann sieht den umstrittenen Abschnitt II Kor 6,11-7,4 als eindeutig pau-
linische Einheit. Paulus erscheint hier als der Bediirftige und Bittende vor seiner Gemein-
de, wodurch das von fritherer feministischer Forschung geprégte negative «Bild vom auto-
ritdiren Apostel» schwindet. «Weite des Herzens» (V. 11-13) lebt und erwartet Paulus in
Gegenseitigkeit, die er nicht befehlen kann. Die eindringlichen und nur scheinbar ein-
engenden Bitten («geht nicht in ein anderes Gespann mit den Unglidubigen ...») versteht
Criisemann sozialgeschichtlich im Sinne der «Tora fiir die Volker».

Ein ausfiihrliches Bibelstellenregister dient der Erschliessung des inhaltsreichen Bandes.

Edgar Kellenberger, Oberwil

William G. Dever, What Did the Biblical Writers Know and When Did They Know It?.
What Archaeology Can Tell Us About the Reality of Ancient Israel, Eerdmans: Grand
Rapids 2001. XIII+313 S., $ 21.—, ISBN 0-8028-2126-X.

Es féllt schwer, Devers Buch aus der Hand zu legen, wenn man mit der Lektiire begon-
nen hat. Das liegt nicht nur am Thema, sondern auch an der Gabe des Autors, spannend zu
schreiben, und ebenso daran, dass er die personliche Ebene der Auseinandersetzungen um
die Rekonstruktion der Geschichte Israels nicht ausblendet.



Rezensionen 365

Diese personliche Zugangsweise prigt bereits das Vorwort, in dem Dever seine Leser
auf die Hintergriinde der Entstehung des Buches hinweist und sie warnt, dass es durchaus
nicht vor Polemik zuriickschreckt. Dieser personlich-polemische Ton prégt dann insbeson-
dere auch die ersten beiden Hauptkapitel, tritt aber auch dariiber hinaus da und dort zuta-
ge.

Das erste Hauptkapitel ist iiberschrieben mit «The Bible as History, Literature, and
Theology» (1-21). Zunéchst stellt Dever fest, dass die traditionelle Geschichtsschreibung
mit Blick auf das alte Israel durch verschiedene neue Methoden unter Druck geraten ist,
besonders durch das, was als «new literary criticism» bezeichnet wird. Dever wendet sich
dann direkt seinen Hauptkontrahenten zu, den Revisionisten um Davies, Lemche u.a., die
er folgendermassen charakterisiert: «the revisionists do not intend merely to rewrite the hi-
story of ancient or biblical Israel; they propose rather to abolish it altogether» (4). Dever
lasst es nicht bei dieser Beschreibung bewenden, sondern er versucht auch, diese Stromung
geistesgeschichtlich einzuordnen, indem er sie als Ausdruck eines Nihilismus versteht, der
grundsitzlich jede Basis von Wissen oder Wahrheit leugnet. Dever erinnert daran, dass es
seit Mitte des 19. Jhs. in weiten Kreisen klar war, dass Bibeltexte einerseits nicht einfach als
historische Texte zu lesen sind, da sie theologische Deutungen der Geschichte bieten, dass
sie andererseits trotzdem geschichtliche Informationen enthalten. Von diesem Konsens
weichen die Revisionisten ab, da sie einen absoluten Gegensatz zwischen «history» und «li-
terature» konstruieren. Sie folgen dabei einem dekonstruktivistischen Literaturverstind-
nis, das u.a. von den folgenden Voraussetzungen ausgeht:

— Es gibt keine intrinsische, autoritative Bedeutung eines Textes, sondern Bedeutung ist
wesentlich bedingt durch die Reaktion des Lesers («reader’s response») und durch in-
tertextuelle Beziige.

— Der Text ist als autonome Grosse zu verstehen, abgeldst von einer moglichen Intention
des Autors.

— Jeder Text ist wesentlich politisch zu verstehen, als Ausdruck eines bestimmten Macht-
verhéltnisses.

— Esgilt Abschied zu nehmen von der Auffassung, dass Literatur als Spiegelung der Rea-
litdt zu verstehen ist.

Nach Dever kann man der aus diesen Primissen resultierenden Beliebigkeit nur entge-
hen, wenn man den (Bibel-)Text wieder aus seinem Kontext, als Produkt einer bestimmten
Zeit und eines bestimmten Ortes, versteht und, darauf aufbauend, so objektiv wie moglich
seine urspriingliche Bedeutung zu erheben sucht.

Im zweiten Hauptkapitel, «<The Current School of Revisionists and Their Nonhistories of
Ancient Israel» (23-52), greift Dever noch eingehender die grundlegenden Denkmuster
des postmodernen Dekonstruktivismus auf, v.a. die grundsétzliche Relativierung der
Wahrheit, die Zuriickweisung der intrinsischen Bedeutung, die Betonung der Ideologie
und den Verzicht auf die Rationalitit des Diskurses. Diese Tendenzen fithren dazu, dass
sowohl die historische Exegese biblischer Texte als auch die Archédologie der «biblischen
Welt» irrelevant werden. Relativ ausfithrlich unterzieht Dever nacheinander die Werke
von Davies, Thompson, Whitelam, Lemche und Finkelstein einer herben Kritik. Dabei
wirft er den vier Erstgenannten vor, dass sie in ihrer anti-biblischen Voreingenommenheit
einen falschen Gegensatz zwischen historischer Zuverldssigkeit und blosser Propaganda
konstruieren und mit archiologischen Daten sehr leichtfertig umgehen, bis hin zur voéllig
unbegriindeten Zuriickweisung der Tel Dan Inschrift als Beleg fiir das Bestehen eines
«Hauses Davids».

Der negativen Wertung des revisionistischen Ansatzes stellt Dever im dritten Hauptka-
pitel sein eigenes Programm entgegen: «What Archaeology Is and What It Can Contribute
to Biblical Studies» (53-95). In einem ersten Schritt beschreibt Dever die wesentlichen
Etappen der Entwicklung der archdologischen Disziplin, wie sie sich im Bereich des Vor-



366 Rezensionen

deren Orients vollzog. Wichtig ist fiir ihn, dass die Archédologie autonom operiert, nicht als
Hilfsdisziplin biblischer oder theologischer Fragen. Gleichzeitig wendet er sich gegen die
Engfiihrungen der mechanistisch-evolutiondren «prozessualen Archidologie».

Auch materielle Zeugnisse sind geméss Dever als «Texte» zu verstehen, die wie Texte im
engeren Sinn durch ein Verstdandnis ihrer «Grammatik» entschliisselt werden konnen, die
also nicht einfach in sich selber «stumm» sind. Diese materiellen Zeugnisse sind in gewis-
sem Sinne «Fakten», die sprechen, aber was sie sagen bzw. bedeuten, kann erst durch In-
terpretation erschlossen werden, und da bleibt immer ein subjektives Moment erhalten.
Sowohl Text wie Artefakt miissen in ihrer Botschaft entschliisselt werden, was immer nur
zu einem Teil gelingen kann; absolute Gewissheit ist nicht zu erreichen, sondern nur Wahr-
scheinlichkeit, wie in jeder historischen Wissenschaft. Zur Erhellung der Bedeutung eines
materiellen Zeugnisses ist es wesentlich, den breiteren sozio-6konomischen Kontext zu be-
riicksichtigen, denn jeder Gegenstand fungiert nur als Teil eines grosseren Ganzen.

Nach Dever muss die Geschichtsschreibung auf einem Dialog zwischen Text und Arte-
fakt beruhen, bei dem beide Seiten je fiir sich kritisch untersucht werden, mit den gleichen
interpretativen Methoden; erst in einem zweiten Schritt sollen die beiden Befunde dann in
direkte Beziehung gesetzt werden. Aber erst wenn auch dieser Schritt vollzogen wird, ist
von Geschichtsschreibung zu sprechen. Im Prinzip sind dabei weder Texte noch materielle
Zeugnisse als Primér- oder Sekundirquelle gegeniiber der jeweils anderen Seite anzuspre-
chen. Dennoch tendiert Dever dazu, den archédologischen Daten die Prioritdt einzurdumen,
und zwar v.a. deshalb, weil sie nicht iiberarbeitet wurden, weil sie konkreter sind und weil
sie potenziell unlimitiert sind. Wenn Konvergenzen zwischen den beiden Befunden vorlie-
gen, lassen sich relativ sichere historische «Fakten» feststellen.

Im Eingang zum vierten Hauptkapitel, «Getting at the <History behind the History>:
What Convergences between Texts and Artifacts Tell Us about Israelite Origins and the
Rise of the State» (97-157), hilt Dever fest, dass das Bemiihen, hinter den theologisch iiber-
arbeiteten Bibeltexten nach den historischen «Goldklumpen» zu suchen, sowohl im Blick
auf die Ur- und Frithgeschichte wie auch die Exodusiiberlieferung gescheitert sei. Anders
verhalte es sich im sog. dtr. Geschichtswerk, auch wenn dieses ein Stiick «theologische Pro-
paganda» darstellte. Auch in den prophetischen Biichern spiegelt sich nach Dever an vielen
Stellen das Alltagsleben der vorexilischen Zeit. Diese Texte beschéftigen sich allerdings
kaum mit dem Alltagsleben gewohnlicher Israeliten. Gerade diese Liicke kann aber durch
die Archiologie geschlossen werden.

Im Hauptteil dieses Kapitels verweist Dever auf verschiedene Konvergenzen zwischen
Bibeltexten und archiologischen Daten. Zunéchst erwahnt er die Griindung zahlreicher
neuer landwirtschaftlich-dérflicher Siedlungen im zentralen palistinischen Bergland vom
13. bis 11. Jh. v.Chr. mit einem markanten Bevolkerungswachstum, das nur durch eine Zu-
wanderung von aussen zu erklédren ist. Diese Siedlungen sind u.a. geprégt durch die Vier-
raumhéuser, das Fehlen von reprisentativen Verwaltungsgebéduden, Tempeln und Schwei-
neknochen einerseits sowie durch die Ablosung von maschinell hergestellter Keramik
durch handgefertigte andererseits. Die daraus ableitbaren sozio-6konomischen Verhéltnis-
se passen gut zum Bild der israelitischen Gesellschaft, das v.a. im Richterbuch, aber auch
in Teilen von Josua und I/IT Samuel gezeichnet wird. Im Blick auf die Zeit des vereinigten
Konigreiches weist Dever die minimalistische Sichtweise der Revisionisten durch den Hin-
weis darauf zuriick, dass fiir das Bestehen eines Staates nicht die Grosse der Bevolkerung
oder das Mass an Urbanisation entscheidend ist, sondern die Zentralisation der Macht. Al-
lein aufgrund des archdologischen Befundes ist klar, dass es im 10. Jh. einen Staat in Zen-
tralpalastina gab. Ebenfalls wird die in I K6n 9,15-17 erwiéhnte Bautitigkeit Salomos in Ge-
zer, Hazor, Megiddo und Jerusalem durch den archédologischen Befund voll gedeckt. Am
Schluss des Kapitels weist Dever nach, dass die Beschreibung des Tempels in Jerusalem in
I Kon 6-8 bis in die kleinsten Details zu den archédologisch bekannten Typen von Tempeln



Rezensionen 367

im syrisch-paléstinischen Raum in der Spéatbronze- und frithen Eisenzeit passt — und in kei-
ne andere Zeit.

Das fiinfte Hauptkapitel, «Daily Life in Israel in the Time of the Divided Monarchy»
(159-243), setzt die im vorangehenden Kapitel begonnene Linie fort, indem weitere Kon-
vergenzen zwischen Bibeltexten und archdologischen Befunden aufgezeigt werden. Auf
diese Weise will Dever demonstrieren, dass fiir das Gros der Erzdhlungen in den Konigs-
biichern und in der prophetischen Literatur mit einem vorexilisch-eisenzeitlichen Sitz zu
rechnen ist und die hellenistische Einordnung der Minimalisten sich nicht halten ldsst.

Dever vergleicht die biblischen und assyrischen Berichte liber Personen und Geschehnis-
se im Nordreich und in Juda und stellt fest, dass diese sich nicht widersprechen, sondern in
ihrer jeweiligen besonderen Perspektive bestitigen und erginzen. Breiten Raum weist er
der Diskussion archidologischer Belege fiir die Religion in der Zeit des geteilten Konigrei-
ches zu, die ein genaueres Bild von der nicht-orthodoxen Volksreligion vermitteln. Dever
untersucht auch die Siegelabdriicke und Ostraka aus dieser Epoche, deren onomastisches
Material zahlreiche auffillige Beriihrungen mit dem biblischen aufweist. Die Grabinschrif-
ten von Chirbet el-Qom und Chirbet Bet Lei passen ebenfalls genau zum biblischen Ge-
schichtsbild der Eisenzeit. Gewichte, Keramik, Kunst und Ausstattung der Konigsresiden-
zen sind einige weitere Themen, die Dever in diesem Kapitel behandelt.

Das sechste und letzte Hauptkapitel ist iiberschrieben mit «What Is Left of the History of
Ancient Israel, and Why Should It Matter to Anyone Anymore?» (245-294). Noch einmal
beklagt Dever den Einzug des Dekonstruktivismus in die akademische Welt mit seiner Ob-
session fiir Fragen der Rasse, des Geschlechts, der Sexualitat usw. und seinem relativisti-
schen Zweifel an objektiver Realitdt. Dagegen pladiert Dever fiir eine Riickkehr zu einem
aufgekliarten Rationalismus. Ausfiihrlich demonstriert er die Verhaftung der biblischen
Revisionisten in der dekonstruktivistischen Denkschule. Er wirft ihnen neben Arroganz
und anti-biblischer Voreingenommenheit vor, dass sie sich gegeniiber der deutlichen eisen-
zeitlichen Verhaftung biblischer Geschichtsdarstellung blind stellen und fiir ihre Behaup-
tung einer persisch-hellenistischen Entstehung dieser Berichte keinerlei Beweise vorlegen.
Dem stellt Dever einen Gegenbeweis gegentiber: Wire die hellenistische Zeit der Kontext
der Entstehung der biblischen Berichte iiber die Eisenzeit, miissten sich in den Texten grie-
chische Spuren wie rational-empirisches Weltbild, kosmopolitische Ziige in Philosophie,
Religion, Kiinsten und Wissenschaften, griechische Sprachelemente, Spiegelungen des has-
mondischen Antihellenismus usw. zeigen; aber all das fehlt. Zudem wire eine in der per-
sisch-hellenistischen Zeit erfundene Geschichte des alten Israel fiir die Zeitgenossen be-
deutungslos gewesen, und es wiirde zum Raitsel, wie die Gemeinschaft, die dieses Ge-
schichtsbild entworfen hat, selber entstanden ist.

In seinen abschliessenden Erwégungen spricht sich Dever fiir eine «sdkulare Geschich-
te» aus, die die Kategorien «Theologie» bzw. «Glauben» und «Geschichte» streng trennt.
Es gilt, den historischen Kern unter den theologischen Uberlagerungen herauszuarbeiten.
Aber die historische Ebene ist nicht die einzige Bedeutungsschicht der Bibel. Sie vermag
allgemein giiltige anthropologische, psychologische oder moralische Wahrheiten zu ver-
mitteln, selbst in Berichten, die historisch falsch oder verzerrt sind. Auf der anderen Seite
hilt Dever fest: «... the moral and religious traditions of the West rest upon biblical, as well
as Classical and Enlightenment foundations. The presumption is that there was a <biblical
world> that really existed, ... a history that alone gives them any <meaning> they may have.
Take away the historicity of the central events narrated in the Bible ... and you undermine
the foundations of the Western cultural tradition» (292).

Das abschliessende Kapitel, in dem Dever versucht, das Verhéltnis von Glaube und Ge-
schichte zu bestimmen, ist nicht frei von inneren Widerspriichen und Unschirfen in der Ar-
gumentation. Daran, dass der von ihm propagierte «sidkulare Humanismus» eine tragfdhige
Losung bietet, lassen Devers Ausfithrungen eher zweifeln. Nicht einleuchtend ist ebenfalls,



368 Rezensionen

dass Dever recht kategorisch das Vorhandensein von verldsslichen historischen Informa-

tionen in den Biichern Genesis bis Josua verneint, wobei er etwa mit einem Gegensatz zwi-

schen den Berichten im Josua- und im Richterbuch rechnet, der einer genaueren Lektiire

kaum standhélt und den Gegensatz zwischen Unterwerfung der gegnerischen Fiihrerschaft

und Inbesitznahme des Landes ignoriert. Die Stiarken des Buches liegen m.E. in drei ande-

ren Bereichen, niamlich

— im Aufdecken der geistigen Voraussetzungen der Revisionisten und der Schwichen ih-
rer Thesen;

— in der Zuordnung von archéologischer und exegetischer Untersuchung der materiellen
bzw. textlichen Zeugnisse;

— undinder Darstellung der wichtigsten archaologischen Befunde im Blick auf die Eisen-
zeit und deren Konvergenz mit biblischen Texten.

Diese Elemente machen das Buch zu einem schwergewichtigen Beitrag in der Diskussi-
on um die Geschichtsschreibung des antiken Israel und zu einem wertvollen Wegweiser aus
der minimalistischen Sackgasse.

Markus Zehnder, Riehen

Riidiger Lux, Josef — Der Auserwdhlite unter seinen Briidern (Biblische Gestalten, Band 1),
Evangelische Verlagsanstalt: Leipzig 2001. 296 S., EUR 14.80, ISBN 3-374-01848-3.

Die umfangreiche Studie des Leipziger Alttestamentlers Riidiger Lux setzt sich zum
Ziel, eine literarische, nicht eine historische Biographie Josefs zu entwerfen. Das heisst
nicht, dass historische Fragen gar nicht zum Zug kommen. Vielmehr erhellt der Autor in
zahlreichen Abschnitten die Lebenswelt des alten Vorderen Orients, auf die in der Josefs-
geschichte Bezug genommen wird, und es fehlt auch nicht ein Versuch, die Entstehung der
Josefsgeschichte historisch zu rekonstruieren.

Der eigentliche Schwerpunkt des Buches liegt aber auf der literarischen, theologischen
und psychologischen Auslegung der biblischen Josefstexte. Der Verfasser geht dabei mit
einer vorbildlichen Sorgfalt und Liebe zu den Details vor und beweist ein grosses Einfiih-
lungsvermdgen in die Figuren der Erzidhlung. Die Resultate seiner Erwdgungen trégt er in
einer transparenten, klaren Diktion vor, die auch fiir den Nichtfachmann stets nachvoll-
ziehbar ist. Besonders tiefgehend sind die an mehreren Stellen des Buches entfalteten Ge-
danken zur Frage der Bewiltigung von Schuld. An solchen Stellen geht die beobachtende
Analyse fast unwillkiirlich in eine existenziell ansprechende Verkiindigung iiber — ein Phé-
nomen, das ja nicht selten bei der Lektiire biblischer Texte begegnet. Damit zeigt sich, wie
nah die nacherzédhlende Interpretation der Josefsgeschichte der Vorlage verbunden bleibt.
Ebenfalls zu erwihnen sind die Hinweise, die sich auf die Erzidhltechnik beziehen. Hier bie-
tet der Autor wertvolle Einblicke in die narrativen Strukturprinzipien, die es verhindern,
z.B. Wiederholungen gleicher oder dhnlicher Vorginge vorschnell als Indikatoren fiir das
Vorliegen unterschiedlicher Quellen zu deuten.

Hilfreich sind auch die Ausblicke auf die Rezeption der Josefsgestalt innerhalb der he-
briischen Bibel und v.a. in nachbiblischen Texten, wobei der Bogen weit vom Siraciden
tiber Philo bis hin zur Josefssure des Koran gespannt wird, um nur die herausragendsten
Pfeiler zu nennen. Die in dieser Nachgeschichte fassbaren Spezifika spiterer Josefsdeutun-
gen lassen die Besonderheiten der biblischen Josefsgestalt noch deutlicher hervortreten.

In seiner Diskussion der Entstehung der Josefsgeschichte reiht sich der Autor — m.E. mit
guten Griinden - in die Gruppe derjenigen Exegeten ein, die die Erzdhlung — abgesehen
von den Kapiteln Gen 38; (48); 49 und wenigen Zusitzen eines P nahestehenden Redaktors
— als Einheit verstehen. Als urspriinglichen Kern bestimmt Lux die Legende vom wunder-
baren Aufstieg eines Hebriers in Agypten, die als miindliche Erzéhltradition im 10./9. Jh.



Rezensionen 369

v.Chr. in den nordisraelitischen Stimmen Efraim und Manasse iiber ihren Stammvater Jo-
sef in Umlauf war. Weitere Wachstumsschritte seien dann im 6. und 5. Jh. v.Chr. erfolgt.
Die Annahmen, die den in diesem Teil entwickelten Hypothesen zugrundeliegen, sind teil-
weise nicht zwingend; als Beispiel sei die Behauptung genannt, dass Mischehen erst im Zu-
sammenhang der josianischen Reformbewegung kritisch hinterfragt wurden. Der Autor
bezeichnet den dem Werdegang der Erzdhlung gewidmeten Abschnitt des Buches selber
als «Skizze», was auch umfangmassig im Vergleich zum exegetischen Hauptteil als ange-
messen erscheint.

Einleitende Erwidgungen zu den Themenbereichen Erinnerung, Story/History und Bio-
graphie/Hagiographie runden die Studie ab.

Das Buch stellt einen gewichtigen und gelungenen Auftakt in der Reihe «Biblische Ge-
stalten» dar. Es ist zu hoffen, dass nachfolgende Darstellungen sich an der vorbildlichen
Verbindung von exegetischer Empathie, historischer Tiefe und Klarheit der Gedankenfiih-
rung und Sprache, die dieses Werk kennzeichnen, ein Beispiel nehmen.

Markus Zehnder, Richen

Bernard M. Levinson, Eckart Otto (Hg.), unter Mitwirkung von Walter Dietrich, Recht und
Ethik im Alten Testament. Beitrage des Symposiums «Das Alte Testament und die Kul-
tur der Moderne» anlésslich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971) Heidel-
berg, 18.-21. Oktober 2001 (Altes Testament und Moderne 13), LIT-Verlag: Miinster
2004. 208 S., EUR 30.90, ISBN 3-8258-5460-4.

Der vorliegende Band ist der sechste in einer langen Reihe, welche die zahlreichen Bei-
triage des grossen Heidelberger von Rad-Symposiums im Herbst 2001 versammelt. Obwohl
es vom Buchtitel her nicht zu erwarten wire, widmen sich lediglich drei der zwolf anregen-
den Aufsitze spezifisch der alttestamentlichen Ethik, wiahrend sich nicht weniger als sieben
der Autoren mit dem Deuteronomium bzw. Gerhard von Rads Verhiltnis zu ihm befassen.
Gegliedert sind die Beitrdge in fiinf Abschnitte: 1) «Was bleibt von Gerhard von Rads Deu-
teronomiumsinterpretation?»; 2) «Der Dekalog»; 3) «The History of Biblical Law as the
History of Interpretation»; 4) «Was leistet eine Ethik des Alten Testaments?»; 5) «Brau-
chen wir das Alte Testament als eine Normenquelle fiir die moderne Sozialethik?». Das
Vorwort versucht, den zunichst sehr lose wirkenden Zusammenhang dieser Teile und ihre
Beziehungen zum Thema «Recht und Ethik» deutlicher herauszustellen. Im Folgenden ist
es leider nicht moglich, auf die Beitrage kritisch einzugehen und mehr als einen kurzen Ein-
blick in ihre Inhalte zu liefern.

Dass von Rads lebenslange Arbeit am Deuteronomium nicht nur einen wichtigen Fort-
schritt fiir die alttestamentliche Wissenschaft bedeutet, sondern auch der heutigen For-
schung noch manches zu bieten hat, wird in den ersten vier Beitragen auf je eigene Weise
stark betont. In einem umfassenden Aufsatz (1-28) betrachtet Eckart Otto von Rads Stu-
dien zum Deuteronomium unter verschiedenen Gesichtspunkten (Religion und Recht,
Tragerkreise, Fremdgotterpolemik und politische Theologie; sein literarischer Ort im He-
xateuch). In Bezug auf den Volksgedanken, die liturgische Disposition und die Amtsiiber-
gabe Moses hebt Georg Braulik (29-40) von Rads «Anliegen des ganzheitlichen Zugangs»
zum Deuteronomium hervor. Fiir Timo Veijola (41-49) ist von Rads grosstes wissenschaft-
liches Verdienst der Entwurf «ein[es] theologisch-hermeneutische[n] Modell[s] der Verge-
genwdrtigung auf der Grundlage des biblischen Zeugnisses, dessen unverwechselbares
Merkmal der permanente Willen zur Aktualisierung ist» (49). Eine kleine kritische — und
m.E. berechtigte — Anfrage stellt Udo Riitersworden in seinem kurzen Beitrag (51-55):
«Fiir Gerhard von Rad lag das Gottesvolk sicher siidostlich von Wittenberg, aber lag es
auch in Paldstina? Das heif3t, hat er trotz seines methodisch kontrollierten Vorgehens der
Distanz des Alten Testaments zu unserer Lebenswelt zu wenig Raum gegeben?» (54).



370 Rezensionen

Der darauf folgende Teil des Bands umfasst zwei Aufsdtze zum Dekalog. Im ersten (57-
65) diskutiert Frank-Lothar Hossfeld den gegenwiirtigen Stand der Dekalogforschung und
plidiert angesichts der Meinungsvielfalt fiir den «Beginn einer akribischen synchronen
Lektiire» (65). Im zweiten (67-82) zeigt Siegfried Kreuzer, wie Luthers Deuteronomium-
Vorlesung von 1523-1525 sowohl auf seine Katechismen gewirkt hat als auch die Ergebnis-
se der spéteren kritischen Exegese in vielen Hinsichten vorwegnimmt.

Insofern als der dritte Teil von den Problemen der Fortschreibung und der Intertextua-
litdt handelt, wire der gut recherchierte und sehr lehrreiche Aufsatz zum politischen und
sozialen Hintergrund von Gerhard von Rads Gesetzesverstiandnis, den Bernard M. Levin-
son und sein MA-Kandidat [!] Douglas Dance vorgelegt haben (83-110), vielleicht besser
im ersten Teil untergebracht. In seiner Studie zur Fortschreibung in hethitischen und
neuassyrischen Vertrdgen (111-123) weist William S. Morrow auf mehrere literarische
Charakteristika hin, die auch in den Vertragen der Eisenzeit in Syrien-Paldstina begegnen.
Anhand einer Untersuchung zum Zusammenhang zwischen Dt 23, Ez 44 und Jes 56 (125-
144) beschreibt Joachim Schaper das manchmal schwierige Verhiltnis zwischen innerbibli-
scher Exegese und Literarkritik.

Der vierte Teil enthilt nur einen Beitrag (145-169), dafiir aber ist er von drei Autoren
abgefasst. Zu den Themen Gerechtigkeit, Gewalt und Leben begegnen sich Frank Criise-
mann, Walter Dietrich und Hans-Christoph Schmitt in einem aufschlussreichen und fiir das
Verstiandnis der alttestamentlichen Ethik weiterfithrenden Streitgespréch.

Um einen Dialog iiber die Ethik geht es auch im letzten Teil, nun aber im Hinblick auf
die grundsitzliche Frage, inwiefern die moderne Sozialethik ihre Normen aus der Quelle
des Alten Testaments schopfen sollte. Der Systematiker Eilert Herms bietet eine Antwort,
die von den «dauerhaft identischen Bedingungen des geschichtlichen Existierens» ausgeht
(171-180). In dhnlicher Weise erortert Eckart Otto eine Ethik der Hebraischen Bibel, die
«nur deskriptiv» sein kann, aber aufgrund der universalhistorisch analogen Problemsitua-
tionen ihre Bedeutung fiir die Gegenwart behilt (181-188).

Wie aus diesem kurzen Uberblick ersichtlich wird, bietet der Band ein breites Spektrum
an beachtenswerten Aufsédtzen. Konrad Schmid und seine Mitarbeiter in Ziirich haben fiir
die Erstellung der Druckfassung, die keine nennenswerten Fehler enthilt, und die Anfer-
tigung eines hilfreichen Registers gesorgt. Nicht zuletzt sind die Organisatoren des von
Rad-Symposiums dafiir zu loben, dass sie die Beitrige der jeweiligen Kolloquien in einer
erschwinglichen Reihe haben drucken lassen.

Jacob L. Wright, Heidelberg

Ulrike Bail, «Die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Ort». Literarische Uberlebensstrate-
gien nach der Zerstorung Jerusalems im Alten Testament. Giitersloher Verlagshaus: Gii-
tersloh 2004. 167 S., EUR 19.95, CHF 36.10, ISBN 3-579-05424-4.

Die iiberarbeitete Bochumer Habilitationsschrift, die sich im Titel an ein Gedicht von
Nelly Sachs anlehnt, setzt sich zum Ziel, anhand von Texten aus Thr und Mi 3f. die litera-
rische und glaubensmaéssige Aufarbeitung der traumatischen Ereignisse um und nach 586
v.Chr. aufzuzeigen. Dabei geht sie vom Entsetzen aus, das um Sprache ringt, und unter-
sucht die «Sprachrdume» der Zerstérung, aber auch der «u-topischen» Hoffnung. Ulrike
Bail spricht von Raumtext und Textraum, wenn sie die rdiumlichen Metaphern in den Bi-
beltexten ausleuchtet. Der Textraum des Buches Thr «endet mit einem offenen Schluss,
mit der fehlenden Antwort Gottes.» Die Thr «bewegen sich zwischen der Erfahrung des
Nicht-mehr-Ortes der Anwesenheit JHWHs und des Noch-Nicht-Ortes einer verzweifelt
ersehnten Rettung: Dazwischen der Versuch, einen bergenden Ort in der Sprache zu fin-
den, einen zerbrechlichen, imaginativen, der utopischen Charakter hat insofern, als dass an



Rezensionen 371

ihm die Moglichkeit aufscheint, das nowhere einer rettenden Bergung konne zum now here
sich wandeln —dass Rettung von einem anderen Ort (2121) her erstiinde» (79; vgl. Est 4,14).

Bail findet eine vergleichbare «utopische Intention» auch in der «virtuellen Topogra-
phie» von Mi 4,1-7. Dieser Abschnitt ist eine Fortschreibung des élteren Buches Mi 1-3 (mit
der vollsténdigen Zerstérung Zions in 3,12 als Klimax). In einer besonders intensiven und
ideenreichen Exegese weist Bail nicht nur auf die dicht verwobenen Stichwortzusammen-
hédnge zwischen Mi 3 und 4 hin, sondern leuchtet besonders die Metaphern der durch Ge-
walt verursachten Ortlosigkeit sowie des Hinkens (4,6f.; vgl. Gen 32,32) aus.

Bail ergdnzt die iiblichen historisch-kritischen Methoden mit literar-dsthetischen Be-
trachtungsweisen. Dabei zeigt sie sich in der zeitgendssischen Literatur sehr bewandert und
— dhnlich wie ihr Lehrer Jiirgen Ebach - zitatenfreudig. Einem vertieften Verstidndnis der
Bibeltexte dienen ebenfalls die Unterbrechungen des wissenschaftlichen Diskurses durch
literarische «ZwischenRaumTexte», welche den «Lese-Prozess» von Thr und Mi weiter-
fiihren sollen. Ob allerdings diese biblischen Biicher so einseitig als Lese-Literatur exege-
siert werden diirfen, bleibt dem Rezensenten fraglich. Ebenfalls ein Fragezeichen setzt er,
wenn Bail aus ihren Beobachtungen (z.B. zur masoretischen Randnotiz, dass Mi 3,11/12 die
Mitte des Dodekapropheton bildet) ofters unerwartet weitreichende Schliisse zieht. Zu-
dem befiirchtet er, dass Bails literar-dsthetische Betrachtungsweise ihr weiteres Anliegen
nach dem konkret Sozialgeschichtlichen zudecken konnte.

Bails Monographie beeindruckt durch ein iiberdurchschnittliches Engagement, das Sinn-
potenzial der Texte fiir die heutige Lebensbewiltigung aufzuschliessen. Die ideenreiche
und anspruchsvolle Arbeit erhielt {iberraschend den (erstmals verliehenen) «Henning-
Schroer-Forderpreis fiir verstindliche Theologie». Im Blick auf die weiteren Preisbedin-
gungen (Mut zur exemplarischen Reduktion des Themas, vermittelbare theologische Aus-
sage, sprachlich gelungene Darstellung) ist der Forderpreis verdient.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Ulrike Sals, Die Biographie der Hure Babylon (FAT 2. R. Bd. 6), J.C.B. Mohr (Paul Sie-
beck): Tiibingen 2004. 567 S., EUR 84.—, ISBN 3-16-148431-2.

Das umfangreiche Werk von Ulrike Sals ist als Dissertation in Bochum bei Jiirgen Ebach
entstanden. Da die Autorin Theologin und Germanistin ist, umfasst das Buch Aspekte, die
sonst selten beisammen stehen: alt- und neutestamentliche Forschung und moderne Lite-
raturtheorie, das alles belegt mit einer Unmenge an deutscher und fremdsprachiger Litera-
tur.

Was ist das zentrale Thema? Babylon, eine Stadt im Zweistromland, ist in der biblischen
Uberlieferung zu einem «Mythos» geworden, der sich von der urspriinglichen Faktizitit
der Stadt weitgehend frei gemacht hat. Sals benutzt dafiir gelegentlich den Begriff der «Ge-
déchtnisgeschichte», wie er vor allem durch Jan Assmann bekannt geworden ist. Diesen
Mythos rekonstruiert sie in einer primér synchronen Lesung beider Testamente der Bibel,
genauer: einer spezifischen Auswahl von Texten, die sie S. 2 kurz erwidhnt und im Abschnitt
C 3 riickblickend zusammenfasst, ein Abschnitt iibrigens, der zur Orientierung und Uber-
sicht gut geeignet ist. Die Texte sind die Kapitel 17-19 der Offenbarung des Johannes als
Grundtext und dazu die Erzéhlung von der babylonischen Sprachverwirrung Gen 11, Ps
137 und etliche Prophetentexte aus Jesaja, Jeremia und Sacharja. Weil Babylon als schon
in den Texten selber mythische und personale Instanz und iiberdies als weibliche Person
erscheint, speziell als «<Hure» auch Eingang ins allgemeine Bewusstsein gefunden hat, ist
die Biographie ein angemessenes Darstellungsmittel, um Geburt und Leben der Stadt so-
wie ihren von den Gegnern erhofften und dann auch erfolgten Untergang darzustellen. Sals
benutzt dafiir als methodischen Leitbegriff die «Intertextualitdt» in einem recht weiten Sin-
ne. Dafiir gibt es mehrere Griinde. Die Texte selber sprechen gleichsam mit- und zueinan-



372 Rezensionen

der, nehmen einander auf, sind aber auch schon in sich selber Zeugen eines literarischen
Wachstumsprozesses. Aber dariiber hinaus geschehen im Leseprozess selber immer wieder
Verbindungen zwischen Worten und Motiven, die neue Zusammenhinge stiften. Man
kann sich fragen, ob beides immer unterscheidbar ist: Ist das Pfingstwunder bereits inner-
textlich eine Antwort auf die babylonische Sprachverwirrung, oder wird es dazu erst im Be-
wusstsein des nachdenklichen Lesers?

Die intertextuelle Arbeitsweise bekommt noch eine weitere Dimension: Die Texte wer-
den mit moderner nichtbiblischer Literatur verbunden, vor allem auch mit solcher, in der
es um die weibliche Identitédt geht. Denn die «Hure Babylon» ist eine Frau, und in die
Zeichnung ihres Bildes gehen alle Phantasien ein, die médnnliche Autoren und die — bis vor
einiger Zeit — meist minnlichen Exegeten von Frauen und speziell von Huren hatten und
haben. Dabei kann die Autorin iberzeugend aufweisen, wie in den Darstellungen der Tex-
te selber und der sekundédren Betrachtungen weibliche Eigenschaften, die iiber passive
Hingabe hinausgehen, im wahrsten Sinne verteufelt werden. Das Bése, Satanische ist eng-
stens mit dem Bild der Frau verbunden, wahrend in der Gestalt ihrer Gegenspielerin, der
geschmiickten Braut, des himmlischen Jerusalem, die Bilder immer recht blass geraten und
das Ziel nur die Vereinigung mit dem Lamm ist. Auch die verfiihrerische Ikonographie der
Jungfrau auf der Mondsichel aus Apk 12 zeichnet nur, so will es mir scheinen, das Bild einer
Frau als eines schutzbediirftigen Wesens.

In dem ausfiihrlichen exegetischen Kapitel iiber Apk 17-19 zeigt die Autorin an zahlrei-
chen Details, wie die sdkulare Welt, primér der romische Staat, als «verkehrte Welt» ge-
zeichnet wird, als eine Welt, deren Schuld darin besteht, dass sie das Widernatiirliche tut.
Diese Einsicht ist nicht neu, aber Sals wirft ein recht originelles Licht darauf. Die «verkehr-
te Welt» ist eine Welt der Rollenumkehr. Die starke Frau, «die Hure Babylon» tut das, was
eigentlich zum Geschift der Méanner gehort, wihrend die Ménner — ihrerseits passiv und
schwach —sich ihr hingeben. Das Bose ist damit als Anmassung des Weiblichen gezeichnet,
und es ist diese Welt, die im Kap. 19 der mitleidslosen Vernichtung anheimfallt. Sals spricht
immer wieder von den «Bindroppositionen» im Text zwischen Gott und Satan, Mann und
Frau. Damit kommen ihre Interpretationen sehr nahe an psychoanalytische Konzeptionen
heran, die in der Apokalypse mit Hilfe der «paranoid-schizoiden Position» nach Melanie
Klein die mitleidslose Aggressivitdt des Textes zu erkldren versuchen. Zu dem Rachehym-
nus in Kap. 19 zieht sie eine bemerkenswerte Parallele aus rabbinischen Texten heran, ge-
miss derer die Engel gerade kein Siegeslied singen durften, nachdem Pharao und sein Heer
im Roten Meer untergegangen waren.

In der Offenbarung des Johannes ist die Hure Babylon als Person bereits vorgegeben, sie
sitzt schon auf sieben Hiigeln, treibt Handel mit der Welt, hurt mit dem Satan und geht
schliesslich unter. Wann wurde sie geboren? Der néchste Text im Buch gibt Antwort. Ba-
bylon ist eine Stadt, die ihren Namen erst erhielt, als ihr Bau durch die Verwirrung der
Sprachen gestort wurde. Das scheinbar so méchtige Babylon, das «den geordneten Zusam-
menhang der Volker unterbricht» (163), ist schon in seinem Ursprung letztlich ohnméchtig.
Es ist gescheitert, ehe es wirklich beginnt, auch wenn noch so schreckliche Tyrannen aus
ihm heraus herrschen.

Diese Herrschaft, aber immer schon im Widerschein des Unterganges, schildern die pro-
phetischen Texte, vor allem aus Jesaja und Jeremia, denen sich Sals mit grosser exegeti-
scher Gelehrsamkeit widmet. Hier verbinden sich diachrone Traditionsgeschichte und syn-
chrone Narrativitit zu einem dichten Gewebe, aber eine genauere Betrachtung wiirde den
Umfang einer Rezension sprengen.

Es ist nun allerdings diese Gelehrsamkeit, die der Rezeption des im Konzept sehr span-
nenden Buches ein wenig entgegensteht. Wer wird sich schon der genauen Lektiire aller
Exegesen widmen kénnen? Allerdings erleichtert Sals das Lesen, indem sie alle Texte voll-
stindig abdruckt, und das sogar mit einer Darstellung der literarischen Schichtungen im



Rezensionen 373

Druckbild verbindet. Man kann sich aber durchaus mit dem Einleitungskapitel und einzel-
nen Exegesen begniigen, um doch wiirdigen zu konnen, wie es der Autorin gelingt, mit ih-
rer intertextuellen und diskret feministischen Auslegung auf die einzelnen Texte und auf
den ganzen Mythos «Babylon» ein neues Licht zu werfen. Ich habe vorher nie so iiberzeu-
gend im Detail verstanden, wie die apokalyptische Welt durchgehend androzentrisch kon-
struiert und vor allem, wie das Satanische immer wieder weiblich konnotiert ist, und wie
schliesslich dieses «weiblich Bose» meist dasjenige ist, was Minner problemlos fiir sich be-
anspruchen. Ein gutes Beispiel dafiir ist der Verfasser der Johannesapokalypse selber, der
mit seinem Text iiber die Leser eine Macht ausiibt, wie er sie an der Hure Babylon als ver-
kehrte Welt verurteilt. Die — allerdings nur literarische — Aggressivitét, mit der er Gott und
seine Engel gegen das Bose kiimpfen ldsst, féllt nicht zu einem geringen Teil auf ihn, genau-
er: auf sein Buch zuriick.
Frau Sals hat ein mustergiiltig interdisziplindres Buch verfasst, dessen Lektiire aber eini-
ge Geduld und noch mehr Zeit erfordert.
Hartmut Raguse, Basel

Markus Nigeli, Kirche und Anthroposophen — Konflikt oder Dialog? , Haupt Verlag: Bern/
Stuttgart/Wien 2003, 501 S., CHF 48.—, EUR 32.—, ISBN 3-258-06653-1.

Spannend wie ein Roman liest sich Markus Négelis Untersuchung zum «kleinen Berner
Kirchenkampf» im Vorfeld und wihrend des Zweiten Weltkrieges, die 2002 in Bern als
theologische Dissertation angenommen und fiir die Publikation um einen Anhang zu «Ver-
stindigungsschwierigkeiten zwischen kirchlichen Theologen und Anthroposophen» erwei-
tert wurde. Anhand zeitgenossischer Sitzungsprotokolle, Briefe und Presseberichte zeich-
net der Autor sorgfiltig die kirchen- und staatspolitischen Vorgiange nach, die 1938 zur
Entlassung des Theologieprofessors Friedrich Eymann als Dozent am Staatlichen Lehrer-
seminar und 1940 zur Nichtwiederwahl des Schangnauer Pfarrers Karl Béschlin fiihrten.
Augenmerk fiir das Lokalkolorit im oberemmentalischen «Land der Bettler und Mystiker»
verbindet sich mit exemplarischer Wiirdigung der damaligen Ereignisse als «erste und ein-
zige derart massive Auseinandersetzung eines ganzen Kirchen- und Volksgebildes mit den
Anthroposophen».

Uber die Darstellung der friihen Polemiken um das Goetheanum in Dornach und der
Reaktion auf die Anthroposophie bei fithrenden protestantischen Theologen der Deutsch-
schweiz gelangt die Untersuchung zu den Anfingen der «kEymann-Bewegung» im Kanton
Bern sowie deren zunéchst versteckte und dann offene Bekdmpfung durch die bernische
Kirchenleitung. Erst nach Abschluss der politischen Kampagne setzte hiiben und driiben
eine geistige Auseinandersetzung in Form verschiedener Publikationen ein, deren Inhalt
und Argumentationsduktus von Nigeli griindlich referiert werden und schliesslich die
Grundlage fiir allgemeine Beobachtungen zum Stil der theologischen Debatte bilden.

Einige Anldufe Nigelis zu enzyklopiddischer Weite enden auf halbem Wege. So liest man
angesichts der liebevollen Schilderung von Eymanns durch den Blick auf Bliimlisalp und
Gspaltenhorn geprigter Jugendzeit auf der Langenegg bei Thun mit Bedauern die Vorbe-
merkung, auf dessen eigentiimliches Denken im Schnittpunkt zwischen Theologie und An-
throposophie kénne nicht niher eingegangen werden. Entschidigung liefert manche Trou-
vaille aus dem gelegentlich ins Barocke auswuchernden Fussnotenapparat, etwa die Auf-
zeichnung einer miindlichen Mitteilung liber gespenstische Vorgédnge im Pfarrhaus wih-
rend Eymanns Titigkeit in Eggiwil (Anm. 316) oder Karl Barths Schilderung des «langsam,
aber sicher schrig aufwirts steigenden» Berner Wappentiers als «das tiberaus sprechende
Symbol dessen, was man in Bern zu allen Zeiten wollte und nicht wollte. Man wollte in Re-
ligionssachen Ordnung, Bestimmtheit, Fasslichkeit, man wollte nicht geistige Aufregungen
aller Art, uniibersehbare gedankliche Tiefen, vor allem keine Willkiirlichkeiten und Ab-



374 Rezensionen

sonderlichkeiten, die den ruhigen Gang der Regierungsgeschifte storen konnten» (Anm.
1148).

Methodisch erscheint etwas fragwiirdig, dass wiederholt Schliisse aus der Nichterwéh-
nung der Anthroposophie bei gewissen Theologen gezogen werden. So fragt Négeli im
Hinblick auf die Tatsache, dass sich bei Emil Brunner «keine einzige, auch nicht nebenbei
hingeworfene Ausserung zur Anthroposophie» findet, ob dieses «Schweigen» ein «Sym-
ptom fiir eine der typischen Formen des Umgangs von Theologie und Anthroposophie»
sei. Trotz solcher an das Strickmuster von Verschworungstheorien gemahnender argumen-
ta e silentio fordert der Autor vor allem im Anhang des Buches durchaus fundiert eine dia-
logfihige akademische Anthroposophieforschung und untermauert die Glaubwiirdigkeit
seines Anliegens dadurch, dass er neben kirchlicher «Diffamierung» und wissenschaftlicher
«Scheuklappenmentalitdt» auch «anthroposophische Abschottungsmechanismen» kriti-
siert.

Die merkwiirdige Allianz liberaler und dialektischer Theologie im «kleinen Berner Kir-
chenkampf» bewirkte zwar dank der Konstruktion eines gemeinsamen Feindbildes kurzfri-
stig kirchlichen Burgfrieden in schwierigen Zeiten, doch die von Négeli beobachtete Wei-
gerung zu einer echten Auseinandersetzung mit der Anthroposophie bedeutet eine theolo-
gische Bankrotterkldrung und offenbart m.E. beispielhaft die Aporien einer «bekenntnis-
freien» Kirche.

Gian-Enrico Rossi, Langnau

Heinrich Ott, Erkenntniswege theologischen Denkens. Umrisse einer 6kumenischen Fun-
damentaltheologie, Oros Verlag: Altenberge 2001. 238 S., EUR 23.—, ISBN 3-89375-201-
3.

Im Jahre 1994 veroffentlichte Heinrich Ott sein Buch «Apologetik des Glaubens. Grund-
probleme einer dialogischen Fundamentaltheologie». Vor einigen Jahren erschien diese
Studie nochmals, und zwar in einer Neuauflage: der Titel ist gedndert — siehe oben — und
der Inhalt ist um zwei Beitrige vermehrt, am Anfang um eine «Hinfiihrung zum Begriff ei-
ner dkumenischen Fundamentaltheologie». Der urspriinglich katholische Begriff Funda-
mentaltheologie ist auch in der protestantischen Theologie ibernommen worden. Ott be-
griisst dies als ein 6kumenisches Zeichen, weil es nach seiner Uberzeugung heute eine dku-
menische Fundamentaltheologie braucht, in der ein Grundlagengesprich zwischen den
konfessionellen Theologien stattfindet, nicht nur {iber einzelne Dogmen, sondern iiber die
ganze Weise des theologischen Denkens. Bereits hier spricht Ott das Thema an, dasin dem
ebenfalls hinzugefiigten Schlussparagraph der zweiten Auflage separat und ausfiihrlich er-
ortert wird, nimlich das Denken als Weg.

Man findet in diesem Buch eine Zusammenfassung von Gedanken und Motiven, die fiir
Ott grundlegend und wegweisend geworden sind und die das Profil seiner Theologie pra-
gen. Bezeichnend fiir dieses Profil ist u.a. das Gespréich mit der Philosophie. Der Theologe
Ott war immer darauf aus, das Denken selbst zu be-denken, und machte darum jeweils Im-
pulse der Philosophie fiir die Theologie fruchtbar. Die Namen von Heidegger, Buber, Ga-
damer werden hiufig genannt; auch — und das ist iiberraschend — werden wesentliche Ge-
sichtspunkte von Husserl in die Uberlegungen einbezogen.

Andrerseits hat Ott die Theologie immer auch eng mit dem Leben der Kirche zusam-
mengesehen. Er betrachtet sie als Hilfe fiir die Verkiindigung und fiir den Glauben, und es
gelingt ihm auch tatséchlich, eine solche Hilfe zu bieten. Seine Ausfiihrungen kénnen so-
wohl akademischen Theologen wie in der Praxis Tétigen wertvolle Impulse und Gedanken-
anstOsse vermitteln.

Ott stellt fest, dass seit und durch das zweite Vatikanische Konzil in der Kirche und Re-
ligion ein neuer Stil von Denken und Begegnung Eingang gefunden hat, der zusammenfas-



Rezensionen 375

send als «dialogisch» bezeichnet werden kann. Im jetzigen Zeitalter des Dialogs treten
Konfrontation, Verurteilung und Abgrenzung zuriick und versucht man in einer irenischen
Atmosphire die Gespriachspartner in ihren eigentlichen Intentionen und tiefsten Motiven
zu verstehen. Ott befiirwortet diese Entwicklung und verteidigt den Denk-Stil des Dialogs,
wobei er zugleich betont, dass die Wahrheitsfrage damit keineswegs beseitigt wird. Der dia-
logische Weg, um in der Suche der Wahrheit voranzuschreiten, bedeutet kein Abgleiten in
einen, wie Ott es bezeichnet, «falschen Relativismus». Wichtig ist, dass gerade dieser Weg
dem «Interdependenzbewusstsein» entspricht, das in unserer Welt auch auf dem Gebiet
der Religion in unserer Zeit gewachsen ist. Wir spiiren allenthalben, ungleich stiarker als
frithere Generationen dies erfahren haben und erfahren konnten, dass wir als Menschen
von verschiedenen Kulturen und Religionen neben- und miteinander leben und nicht ohne
einander leben und iiberleben kénnen.

Kann man in diesem neuen Kontext noch von «Apologetik» sprechen, wie Ott es auch in
der zweiten Edition seines Buches bewusst tun will? Er bejaht diese Frage. Es kommt frei-
lich darauf an, die Apologetik im Sinne des neuen Denkstils zu verstehen und zu betreiben!

In Abweichung von Karl Barth, der bekanntlich eine «Allergie» gegen Apologetik hatte,
befiirwortet Ott die Moglichkeit und das Recht, «Apologetik» positiv, d.h. als ein dialogi-
sches Verfahren aufzufassen. In dieser Perspektive ist sie nicht als ein krampfhaftes Defen-
sivunternehmen aufzufassen, das der eigentlichen Sache vorgeordnet ist (darin stimmt er
mit Barth iiberein), sondern als ein Rechenschaft-Ablegen durch die ruhige und geduldige
Darlegung der Sache selbst. Ott schliesst sich hier direkt an diesbeziigliche Aussagen in der
programmatischen Ansprache an, die Johannes XXIII zur Er6ffnung des Zweiten Vatika-
nischen Konzils hielt. Es ist gerade die Rechenschaft, die auch in I Petr 3,15 gemeint ist! In
der so verstandenen Apologie geht es darum, dem «Unglauben» — in welcher Gestalt auch
immer, auch im Glauben selber — auf dem gemeinsamen Boden der Wirklichkeit, vorab der
menschlichen Wirklichkeit, zu zeigen, welches die Moglichkeiten und die Leuchtkraft des
Glaubens sind.

Die Lebendigkeit und Klarheit von Otts Ausfithrungen zeigen, dass er sich lange und in-
tensiv mit der Thematik befasst hat. Das Streben nach Prizision und Anschaulichkeit ist
ihm ein wichtiges Anliegen. In Gespridchen und Verhandlungen mit Nichttheologen, z.B.
Politikern, habe er, so schreibt Ott, «wiederholt erlebt, wie ein Votum oder ein Gesprachs-
gang, die sich durch Vagheit, spekulativen Charakter und schone abstrakte Worte aus-
zeichneten, mit dem Satz apostrophiert wurden: That’s theology!» — «C’est de la théolo-
gie!» (im Deutschen ist mir dieser Sprachgebrauch bisher noch nicht begegnet). Das ist of-
fenbar der Eindruck, den die aussertheologischen Kreise von unseren innertheologischen
Auseinandersetzungen hiufig gewinnen: dass Theologie zwar «schon» redet, aber hochab-
strakt und ohne wirklich Boden unter den Fiissen zu haben, und darum /letztlich irrelevant.
Dieser Eindruck muss beseitigt werden, denn er tut ja unserer Sache den schlechtesten
Dienst. Ihn zu beseitigen, ihm jeden Grund zu nehmen (und dazu wiren wir in der Lage!),
ist die wahre Aufgabe der Apologetik» (7).

Die apologetische Aufgabe der Theologie hdngt bei Ott eng mit ihrer hermeneutischen
zusammen. Dieser Zusammenhang griindet im dialogischen Prinzip, das die Theologie be-
herrscht. Das dialogische Prinzip ist seinerseits mit der personalistischen Ontologie gege-
ben, die fiir die Theologie von Ott konstitutiv ist: Die ganze Wirklichkeit, so wie wir sie er-
leben, hat letztlich personal-dialogischen Charakter. In seinen fritheren Schriften hat er
diese Ontologie ausgearbeitet. In dieser Studie artikuliert er sie neu, mit Beriicksichtigung
der religiosen und theologischen Situation der Gegenwart.

Die traditionelle katholische Fundamentaltheologie umfasst die klassischen drei Kapitel:
Religion (resp. Glaube), Offenbarung Gottes und Kirche. Ott iibernimmt diese Trias, das
Thema «Kirche» allerdings nur unter dem umfassenderen Gesichtspunkt der Hermeneu-
tik.



376 Rezensionen

Die vielen Einzelthemen, die in diesem Buch zur Sprache kommen — Geschichte und
Heilsgeschichte, Glaube und Ethik, Verifikation, die religiose Sprache, Bibelauslegung, die
Aufgabe des «Ubersetzens» im weitesten Sinne, Mystik, narrative Theologie (sie wird von
Ott kritisch beurteilt!) etc. — konnen diesen drei Hauptthemen zugeordnet werden.

Es wire verlockend, Otts Darstellung dieser Themen einigermassen vollstindig wieder-
zugeben. Ich muss mich hier auf einige Aspekte beschrianken und konzentriere mich auf
solche, die fiir Otts heutige Position m.E. signifikativ sind.

In den sechziger Jahren ist Ott gegeniiber der «Theologie nach dem Tode Gottes» fiir das
Person-sein Gottes eingetreten. Heute kommen, so stellt er fest, andere Herausforderun-
gen auf uns zu, die neue Auseinandersetzungen mit sich bringen: einerseits das Gesprich
mit den anderen Weltreligionen, andererseits fundamentalistische Tendenzen und Bewe-
gungen im christlichen Raum wie auch z.B. im Islam. Diese zwingen uns in eine neue Front:
gegen den Anthropomorphismus, der sich Gott als eine ins Ubermenschliche vergrisserte
autoritire Vaterfigur in einem ausserweltlichen Bereich vorstellt. Otts Kritik gilt nicht den
kraftvollen Symbolworten in der Bibel, welche oft als anthropomorph bezeichnet werden,
sondern einer Denkart, welche Gott gewissermassen zum psychologischen Objekt macht,
z.B. wenn man in der Versohnungslehre mit Thesen argumentiert, wie «Gott ist es seiner
Ehre schuldig. ... Er kann nicht einfach nur vergeben». Demgegeniiber greift Ott auf den
alttestamentlichen Gottesnamen JHWH zuriick, der Gott nicht beschreibt, sondern seine
Anrufbarkeit bekundet.

Dieser Name zwingt uns zu einem personalen Gottesverstdndnis und schliesst zugleich
Anthropomorphismus aus: Er konfrontiert uns mit dem Anruf des Unendlichen. Nach-
driicklich betont Ott die Bedeutung der theologia negativa. Sie schiitzt das Mysterium und
sichert, dass Gott ein «Du» bleibt und kein Objekt, kein weltlich gedachtes «Es» wird. So
tritt Ott dafiir ein, das Person-Sein Gottes auf eine Weise zu respektieren, die das Geheim-
nis nicht beeintrichtigt.

Aufschlussreich ist Otts Beleuchtung der Eigenart religioser Sprache. Er ist iiberzeugt,
dass Religion nicht in «propositionalen» Sitzen reden kann, ebensowenig wie die Theolo-
gie, die in dieser Hinsicht keinen anderen Weg gehen kann als die Religion und der Glaube
selbst. Der objektivierende Aussage-Satz ist nicht die Sprachform, die zum personalen
Charakter der Religion passt. Die religidse Sprache hat vielmehr einen evokativen Charak-
ter. Sie ruft eine Wirklichkeit auf, sie l4sst eine Sinnfiille aufscheinen. Darin ist sie mit der
Sprache der Dichtung verwandt. Auch ein Gedicht ruft Wirklichkeit auf, wobei der Leser
das, was er aus einem Gedicht wahrnehmen kann, aus seiner eigenen Wahrnehmung aus-
fiillen muss. In dichterischer und religioser Sprache ist das Symbol wichtig; im symboli-
schen Reden geschieht die Annéherung an die Wahrheit. Das symbolische Reden, das
Bild-Worte benutzt, schliesst rational-erwégende Besinnung nicht aus, weist ihr aber wohl
die Richtung, die sie zu gehen hat und die zu fruchtbaren Ergebnissen fithren kann. Ubri-
gens kann man dichterisches und religioses Reden nicht einfach gleichsetzen. Der Dichter
hat das Recht zur Fiktion, wihrend beim Reden von Gott alles darauf ankommt, dass die-
ses nicht fiktiv ist. Gott ist nicht nur in dem Sinn wahr, wie Dichtung wahr sein kann, ndm-
lich als Fiktion. Otts kritische Besprechung von objektivierenden Glaubenssédtze hat noch
eine andere bedeutungsvolle Implikation. Er warnt vor der Gefahr, etwa in der Verkiindi-
gung Behauptungen zu proklamieren, denen die Verbindung mit der Lebenswirklichkeit
fehlt. Wer z.B. iiber die Liebe Gottes redet, sollte, vielleicht auch tastend, etwas Konkretes
sagen iiber den Effekt dieser Liebe im gelebten Leben, dariiber, wie diese Liebe das Leben
#ndern oder das Leben in ein neues Licht hineinstellen kann.

Im Zusammenhang mit diesen Uberlegungen ist es spannend zu sehen, wie Ott, durch
Edmund Husserl inspiriert, in positivem Sinn {iber die Aufgabe einer Phinomenologie des
Glaubens schreibt. Wo und wie auch die Offenbarung «von aussen» oder «von innen» auf
oder in uns wirkt, immer erscheint eine solche Wirkung als ein Phinomen unseres Innen-



Rezensionen 377

lebens, unseres Bewusstseins. Wer das ignoriert, lduft Gefahr, das vielgenannte «extra nos»
aus der Realitdt herauszulosen und zu ideologisieren. Ott will nicht die Wahrheit des «extra
nos» in Frage stellen, sondern vielmehr auf den Ort aufmerksam machen, wo es dem Men-
schen konkret begegnet. Dieser notwendige Hinweis erinnert an die Aussage eines holldn-
dischen Theologen (H.M. Kuitert): «alles Reden iiber Oben kommt von Unten». Dass es
wirklich ein «Oben» gibt, steht fiir Ott fest. Das zeigt seine kritische Stellungnahme zu der
Fiktions-Idee mit aller Klarheit. Es geht ihm darum, wie dieses «Oben» in unserem Leben
«landet». Voller Uberzeugungskraft schreibt er iiber die Wirklichkeit und das Wirken des
lebendigen Gottes. Er fiihlt sich stark durch den ontologischen Gottesbeweis von Anselm
von Canterbury angesprochen, in dem Denken und Existenz tief miteinander verflochten
sind: Gott ist dasjenige, woriiber hinaus wir Grosseres gar nicht denken konnen. Diese
Aussage beinhaltet auch, so sagt Ott als Interpret von Anselm, dass, wenn wir Gott wirklich
denken, wir nicht mehr denken kénnen, er existiere nicht. Gott ist also innerhalb unseres
Denkens als ein Gedanke, iiber dem es keinen hoheren gibt — hier liegt die Verbindung mit
der von Ott befiirworteten Phdnomenologie des Glaubens. Anselm sagt auch: Gott ist gros-
ser als gedacht werden kann. Gott, der in unserem Denken ist, ist gleichzeitig ausserhalb
unseres Denkens als das, was so gross ist, dass es gar nicht mehr gedacht werden kann.
Dazu bemerkt Ott mit Karl Rahner: Gott ist derjenige, der unseren Geist begrenzt und um-
greift und darum von ihm nie, in keiner Weise, umgriffen werden kann. Er ist die Grenze
unseres Geistes, unseres Denkens. In seiner Beleuchtung von Anselm setzt Ott im Ver-
gleich zu Karl Barths Deutung z.T. andere Akzente. Gerade Anselms Gedankenfiihrung
kann nach seiner Meinung den Blick fiir ein positives Verstdndnis der apologetischen Be-
miithung 6ffnen.

In seinen Ausfithrungen zeigt Ott sich offen und behutsam. Er ist zutiefst davon iiber-
zeugt, dass Denken immer unterwegs und suchend ist. Bezeichnend ist der hiufige Ge-
brauch des Wortchens «vielleicht». Das Denken, sicher das Denken der Theologie, soll sich
vor Machtspriichen und fertigen Losungen hiiten. Es vollzieht sich in einem dauerhaften
Prozess des Horens und miteinander Redens. Auf diesem Weg leuchtet Wahrheit auf. Sein
Ideal ist es, mit dem Gesprichspartner auf die Sache hin zu denken. Das ist ein Denken,
das «hart am Wind der Sache» bleibt, «in geselliger Besinnung» (so Martin Heidegger in
einer Aussage, die am Anfang der Einleitung zitiert wird). Die Gespriche unterwegs, die
Ott in seinem Buch mit Fachkollegen wie Kiing, Pannenberg, Jiingel, Sauter und auch
Moltmann fiihrt, bieten ihm die Gelegenheit, seine eigenen Gedanken weiter zu ent-
wickeln und zu verdeutlichen.

Otts Gedanken habe ich als inspirierend erfahren. Sie laden die Leser ein, eigene Vor-
aussetzungen zu iiberpriifen und sich, «hart am Wind der Sache», liber das zentrale Thema
mit den vielen Aspekten eine eigene Meinung zu bilden. Auch iiber Einzelthemen, z.B.
iiber Urvertrauen und iiber den Glauben als Erleuchtung, dussert sich Ott anregend.

Die Fragen, die diese spannend geschriebene Fundamentaltheologie bei mir ausgeldst
hat, betreffen vor allem die Funktion der Christologie in Otts Konzeption. Zuerst schlage
ich eine Ergidnzung vor. Wenn Ott die universale Dimension der Erscheinung von Jesus
Christus zur Sprache bringt, weist er mit Recht auf die kosmische Bedeutung von Christus
hin, wie sie im Neuen Testament bezeugt wird. Diese bestétigt tatsidchlich die Universalitét.
Hier wire auch die Préddestination zu erwidhnen. Die Universalitdt hat ja neben einem
rdumlichen auch einen zeitlichen, geschichtlichen Aspekt! Von grosserem Gewicht diirfte
folgende Uberlegung sein. Fiir Ott ist die Inkarnation von grundlegender Bedeutung. Er
spricht sogar vom «inkarnatorischen Charakter» des Christentums, weil die Inkarnation fiir
den Christen die ganze Wirklichkeit und seinen Umgang mit ihr bestimmt. Gott ist in der
Weltwirklichkeit und ldsst sich darin erkennen. So hat das Dogma der Inkarnation inhalt-
liche und auch methodische, erkenntnistheoretische Relevanz. Otts Anliegen ist es, die
Wirklichkeit und Wirksamkeit Gottes in der Welt herauszustellen. Dieses Anliegen ist sehr



378 Rezensionen

berechtigt und notwendig. Fraglich ist, ob christologische Kategorien dazu ausreichend
sind. Nach meiner Meinung sind hier auch pneumatologische Gesichtspunkte erforderlich.
An verschiedenen Orten in seinem Buch bringt Ott den Geist Gottes zur Sprache, aber es
bleibt bei Randbemerkungen. Es wire eine lohnende Aufgabe, pneumatologische Hinwei-
se und Erkenntnisse im Hinblick auf die Fragestellungen dieses Buches zur Geltung zu
bringen und systematisch zu verarbeiten. Der Geist als der spiritus creator ist der Atem, die
Energie Gottes, die in der Welt und in allem Geschaffenen, auch im Menschen wohnt; sie
tragt und treibt das alles voran. Dieser Geist ist auch der Geist Jesu Christi; als solcher tritt
er als «Briickenbauer» in Erscheinung. Er verbindet Menschen mit Jesus Christus und
durch ihn mit dem gottlichen Vater. So verbindet er auch Menschen miteinander. Er ver-
bindet weiter Vergangenheit und Gegenwart, Gegenwart und Zukunft. Er verbindet eben-
falls «Innen» und «Aussen», das «Objektive» und das «Subjektive», Offenbarung und Er-
fahrung, Glaube und Handeln. Diese Gesichtspunkte, die in der neueren pneumatologi-
schen Literatur ausgearbeitet werden (vgl. zur Orientierung meinen Artikel «Pneumachri-
stologie» in: ThZ 59 [2003] 312-334), sind nach meiner Uberzeugung sehr geeignet, die
Gedankenginge von Heinrich Ott zusétzlich zu untermauern.

Der Autor mége die letzte Bemerkung als eine Reaktion auf die in seinem Buch impli-
zierte Einladung sehen, mit ihm iiber «die Sache» weiter nachzudenken. Otts Fundamen-
taltheologie verdient viele engagierte Leser und Mitdenker!

Jan Veenhof, Gunten

Hans-Joachim Hohn (Hg.), Welt ohne Tod — Hoffnung oder Schreckensvision? Mit Beitra-
gen von Héctor Wittwer, Gunnar Hindrichs und Dirk Stederoth, Wallstein: Gottingen
2004. 170 S., EUR 19.—, CHF 34.40, ISBN 3-89244-818-3.

Die vom Forschungsinstitut fiir Philosophie Hannover 2003 ausgeschriebene Preisfrage
Welt ohne Tod — Hoffnung oder Schreckensvision? 1dsst niemanden unberiihrt. Nun liegen
die drei Antworten der Preistridger vor, Grundsatzreflexionen, die es vor jeder situations-
spezifischen Analyse zu kldren gilt. Eine Einleitung von H.-J. Hohn erldutert die Relevanz
des Themas hinsichtlich aktueller Technologien der Lebensverldngerung. Als fiir alle Bei-
triage leitend erweist sich die jeweilige Eingrenzung der Begriffe Leben/Lebendiges bzw.
Subjektsein. So geht H. Witiwer von einer <konsensfidhigen>, biologisch-systemischen Ni-
herbestimmung charakteristischer Merkmale von Lebewesen aus (24). Da sich ihre Totbar-
keit als fiir sie konstitutiv erweist, kann es nur um Formen der Lebensverldngerung gehen
und zwar - literarisch veranschaulicht — solange sich kein Lebensiiberdruss einstellt. Eine
Giiterabwagung zwischen den Vor- und Nachteilen fiir Individuum und Gesellschaft fiihrt
den utilitaristischen Gedankengang konsequent durch. — G. Hindrichs leitet subjekttheore-
tisch, sprachanalytisch ein. Unterschieden wird das «ich-denkende> Subjekt von beschreib-
baren, verfiigbaren Sachverhalten in der Welt (62ff.). Mit Riickgriff auf Spinoza werden
<Unverfiigbarkeit> und <Beschrinktheit> als notwendige Bedingungen fiir den <zweischnei-
digen> Wunsch nach Selbsterhalt herausgearbeitet (80). Die mit ihm angestrebte Verfiig-
barkeit widerspricht der intersubjektiven Anerkennung subjektiver Wirklichkeit. Auch
hier folgt: Es kann nur um Lebensverldngerung gehen, deren Relevanz sich angesichts ei-
nes in einem Anderen griindenden Wahrheitsanspruchs neu stellt. — Nach D. Stederoth
hebt auch die verniinftige Einsicht in die Notwendigkeit des Todes fiir das Subjektsein die
Hoffnungen, die hinter dem Streben nach ewigem Leben stehen, nicht auf (114). Er stellt
eine kulturgeschichtliche Typologie auf, die sich aus «drei Facetten, die das Todesproblem
recht gut strukturieren» (115), ergibt: 1. Todesliberwindungstheorien und -techniken, 2.
der objektive Sinn und 3. die subjektive Dimension des Todes. Jeweilige Lebens- und To-
desauffassungen bestimmen die Antworten auf die Preisfrage, wobei sich Bio- und Infor-
mationstechnologien in dieser Typologie verorten lassen. Im Anschluss an Paracelsus stellt



Rezensionen 379

er die These auf, Lebensverldngerung diirfe nicht «einhergehen mit einer grundlegenden
Veranderung des Menschlichen» (139), dies ohne die Nicht-Definierbarkeit des Menschen
zu erortern.

Mit den ersten beiden Beitrdgen liegen zwei Prizisionsstiicke vor, die dem Leser eher die
Notwendigkeit als das Ubel des Todes vor Augen fiihren. Eindriicklich ergibt sich bei allen
Autoren eine individuelle Grundstimmung durch die explizite oder implizite Rolle des
<Anderen>. Weniger deutlich wird die Relevanz der Texte hinsichtlich der Besonderheit
heutiger Techniken. Stederoth kommt das Verdienst zu, einen spannenden Ansatz gelie-
fert zu haben. Zu bedauern ist, dass er — hoffentlich dereinst iiberkommene — Fronten auf-
stellt zwischen reduktionistischen Technologien und «rein> geistigen Strategien der Tradi-
tion (137). Seine informationstechnologische Verdinglichungsvision ist, anders als Hind-
richs subjekttheoretische Verdinglichungsthese, nicht einsichtig. Umgekehrt macht Hind-
richs einen iiberzeitlichen Wahrheitsbegriff gegen dessen «Akkomodation» (100) in
Zeitliches zu Recht stark, ldsst aber den Leser mit dem Spezifikum seiner Situation allein.
Letzteres gilt auch fiir Wittwer, bei dem die Bedeutung des Anderen — der Geliebten, der
Alten, der Jungen — an Glanz verliert, wenn auch in einer formal brillianten Gedankenfiih-
rung.

Asha De, Ziirich

Rudolf von Sinner, Reden vom dreieinigen Gott in Brasilien und Indien. Grundziige einer
dkumenischen Hermeneutik im Dialog mit Leonardo Boff und Raimon Panikkar
(= Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie Bd. 43), J.C.B. Mohr (Paul Siebeck):
Tiibingen 2003. XIV+403 S., EUR 79.—, ISBN 3-16-147972-6.

Rudolf von Sinners Buch, beruhend auf seiner Basler Dissertation von 2001, ist umso er-
freulicher und zeitgemisser, als es in den letzten Jahren in der Diskussion um kontextuelle
Theologie relativ ruhig geworden ist (der jiingste von v. S. benannte Titel ist von 1995). V.
S. arbeitet die Diskussion um 6kumenische und kontextuelle Hermeneutik auf an zwei in-
ternational prominenten Theologen der Okumene aus den sehr unterschiedlichen Kontex-
ten Brasilien und Indien. In klassischen Schritten entwickelt er zunichst die Grundlagen ei-
ner dkumenischen Hermeneutik unter Einbeziehung des Stichworts der Katholizitit und
mit trinitarischem Ansatz und schreitet dann fort zu den beiden Denkern, die er in exakt
gleichen Schritten darstellt und wiirdigt («Biographische Erérterungen», «Kontextuelle
Erorterungen» [= Brasilien und Indien], «Systematische Erorterungen», «Okumenische
Erorterungen»). Es folgen die Schlussfolgerungen mit der Abrundung der Anfangsiiberle-
gungen.

Angestrebt ist eine «0kumenische Hermeneutik in der Polaritat von Kontextualitdt und
Katholizitidt» (29), entwickelt an 6kumenischen Diskussionen, den Konzepten von Anton
Houtepen und Konrad Raiser sowie Dokumenten von «Glauben und Kirchenverfassung»
im Anschluss an die Weltkonferenz von 1993, differenzhermeneutischen Konzepten (Sun-
dermeier, Griinschloss) sowie einer qualitativen Katholizitét, die nur in Kontextualitit und
in den Formen ortlicher Kirchlichkeit zu denken sei. Diese mochte der Autor in den Kon-
text eines dynamischen Kohidrenzmodells der Trinitét stellen. Boffs (geb. 1938) Lebens-
weg, der ihn in den Orden der Franziskaner, iiber die Promotion in Miinchen und schliess-
lich (nach seiner Auseinandersetzung mit Rom 1984) wieder in den Laienstand fiihrte
(1992), wird nachgezeichnet. Seine Schaffensperiode als wohl kreativster Befreiungstheo-
loge Lateinamerikas sei in den letzten Jahren abgeldst worden durch eine Hinwendung zu
okologischen und mystischen Themen. Die gemeinschaftliche Trinitétslehre Boffs in An-
lehnung u.a. an das Modell Moltmanns, aus der gesellschaftlichen Analyse heraus unter
Bevorzugung «8konomischer» vor «immanenten» Elementen und, mit den Worten v. Sin-
ners, als «ontologische» und «analoge» Perichorese, bietet den ersten inhaltlich wie quan-



380 Rezensionen

titativ grossen Schwerpunkt der Studie. Boffs Vision sei die trinitarisch begriindete «plane-
tarische Gemeinschaft von Natur und Mensch, von Mensch und Gott», ein moglicherweise
«echte Differenzen» verwischendes Konzept, wie v. Sinner anmerkt (190).

Panikkar (geb. 1918), Religionsphilosoph und katholischer Priester mit katalanischer ka-
tholischer Mutter und keralesischem hinduistischem Vater, war von 1939 bis 1966 Mitglied
von Opus Dei und zuletzt bis 1986 Professor in Santa Barbara, seitdem wieder in Spanien,
in der katalanischen Heimat seiner Mutter. Regelmassige Besuche in Indien (Varanasi) ha-
ben ihn zum Pendler zwischen zwei Welten werden lassen, was sein Werk prégt. Der Autor
bettet Panikkar in den indischen Kontext und in die neuere kontextuelle Theologie in In-
dien ein, um schliesslich auch hier in einem umfangreichen Abschnitt der Trinitdtstheolo-
gie im Zeichen einer «kosmotheandrischen Intuition» besondere Aufmerksamkeit zu
schenken. Die auf der Basis des upanishadischen advaita entfaltete hochste Mittlerfunkti-
on Christi zwischen Gott, Mensch und Welt komme weithin ohne den historischen Jesus
und weitere Themen der traditionellen Soteriologie aus, wie v. Sinner gemeinsam mit an-
deren Kritikern anmerkt. A-dvaita als Nicht-Zweiheit tritt in Korrespondenz zur christli-
chen Perichorese. Das kosmotheandrische Modell steht fiir Panikkar nicht nur fiir die im-
manente Trinitdt, sondern fiir die Struktur der gesamten Wirklichkeit. V. S. bescheinigt
beiden Denkern einen «mystisch-holistischen Katholizismus» mit Nidhe zu Teilhard de
Chardin. Im Abschlussvergleich sieht er bei Boff eher das Anliegen kosmischer Harmonie,
wihrend Panikkar die Wahrnehmung der Differenz stark macht.

Das Konzept einer dreischichtigen dkumenischen Hermeneutik im Spannungsfeld von
Kontextualitdt und Katholizitdt sieht v. S. in den Trinitédtstheologien der beiden in je diffe-
renzierter Weise bestitigt und entfaltet. Dass der Autor als Thema 6kumenischer Theolo-
gie die Trinitédtslehre wahlt, ist ungewohnlich, wird aber in einer fiir den Leser an jeder Stel-
le plausiblen und transparenten Argumentation entwickelt. Der Autor wird seinem An-
spruch, der sich mit dem sehr klaren Aufbau der Studie verbindet, gerecht, eine am oku-
menischen Diskurs informierte Hermeneutik an zwei herausragenden ¢kumenischen
Theologen zu profilieren bzw. auf sie anzuwenden. So liegt hier ein systematisch stringen-
tes Buch vor, das zum einen tiefes 6kumenisch-kontextuelles Verstandnis an den Tag legt,
andererseits aber auch deutlich Stellung bezieht und theologisches Urteilsvermogen be-
weist. Zu fragen wire, wieviel Sinn es hat, in Anbetracht der Globalisierung von Gedan-
kengut und unter den Bedingungen der Selektionsmoglichkeit aller denkbaren Ideen und
Referenzsysteme von «westlichen» Einfliissen (auf Boff) zu sprechen oder umgekehrt Pa-
nikkar, der sein Leben im Wesentlichen in Spanien und den USA verbracht hat, allzu stark
auf den Kontext Indien zu fixieren (wihrend ein vergleichbar Indien-orientiertes Denken
auch von dem deutschen Autor Michael von Briick in seiner «Einheit der Wirklichkeit»
[1986] vorgetragen wird).

Es findet eine sehr griindliche und zugleich hilfreich perspektivische Literaturaufarbei-
tung statt. Erfreulich ist, dass das Buch iiber das umfangreiche Literaturverzeichnis hinaus
auch Register bietet, die es noch besser benutzbar machen. Bedauerlich fiir den Rezensen-
ten ist nur, dass v. S. sein Buch iiber indische Theologie zwar bibliographiert, aber offenbar
nicht zu Rate gezogen hat. Moge es diesem hochst erfreulichen Band anders ergehen.

Ulrich Dehn, Berlin



	Rezensionen

