
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Amor iustitiae : eine kritische Vergegenwärtigung der Lutherischen
Lehre vom Rechtsverzeichnis und Rechtsgewinn

Autor: Boomgaarden, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amor iustitiae

Eine kritische Vergegenwärtigung der Lutherischen Lehre
vom Rechtsverzicht und Rechtsgewinn*

«Er ist und bleibt für Unzählige unter uns die große prophetische
Persönlichkeit, der religiöse Erzieher, und seine herrlichen Kernworte wecken ein
Echo in unseren Seelen, wie für die Gegenwart gesprochen.»1 Dieses
enthusiastische Zeugnis der Lutherverehrung aus dem Munde Ernst Troeltschs

mag uns fast hundert Jahre später sehr vollmundig erscheinen. Ein hochgemutes

wilhelminisches Bürgertum, kulturkampferprobt, mag sich der grossen
Persönlichkeit Luthers wahlverwandt gefühlt haben, aber dem bürgerlichen
Geist unserer Tage ist ein solches Pathos fremd geworden. Hat sich die
geschichtliche Situation geändert, so ist doch die Frage, inwiefern der reformatorische

Geist «dem religiösen Leben der Gegenwart als Grundlage und
Nährboden für die weitere absehbare Zukunft dienen könne»2, weiterhin
aktuell. Hier ist es weniger die Person Luther als seine Theologie, die daraufhin
befragt zu werden verdient, und Troeltsch lässt sich dabei keineswegs von un-
reflektierter Lutherverehrung anstecken. Mit kritischem Blick wird Luthers
sozial- und rechtsphilosophisches Gedankengut in den Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen (1912) geprüft. Dabei setzt Troeltsch in seiner

Beurteilung bei dem Naturrechtsgedanken ein - «hier hatte Luther
eigentümliche Wege eingeschlagen»3 - und muss im Weiteren eine tiefe
Gegensätzlichkeit in Luthers Gedanken konstatieren. Das Naturrecht bekomme
«eine völlig konservative, lediglich die utilitarische Zweckmäßigkeit der
positiven Ordnung an sich betonende Deutung»4. Luther sanktioniere jede Obrigkeit

um ihrer selbst willen - und Troeltsch sagt es noch schärfer: «Es ist die
Verherrlichung der Gewalt um der Gewalt willen, die auf dem Boden der
Sünde das Wesen des Rechtes geworden ist und daher die jeweils herrschende

Macht als solche glorifiziert.»5 Luther verstehe das Naturrecht «instinktiv
als die von Gott mittelst der Vernunft bewirkte Emporhebung unbedingt

Dem Aufsatz liegt ein im Rahmen meines Habilitationsverfahrens an der Theologischen

Fakultät in Jena gehaltener Vortrag vom 27.4.2004 zugrunde.
1 E. Troeltsch, Luther und die moderne Welt (1907/08), Ernst Troeltsch KGA 8,

Berlin/New York 2001,67f.
2 A.a.O. 65.
3 E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tübingen

1912,532.
4 Ebd.
5 Ebd.



Amor iustitiae 347

herrschender positiver Gewalten»6 und spreche ihnen per se Vernünftigkeit
und Göttlichkeit zu.

Aber wie steht eine solche naturrechtlich sanktionierte unbedingte
Anerkennung jeder positiven Gewalt zu dem Evangelium der Liebe, zur unbedingten

Liebe Gottes zum Menschen? Troeltsch sieht hier eine Antinomie in der
Lutherischen Theologie und spricht von des Reformators tiefem Gefühl für
den Gegensatz von Liebesordnung und Rechtsordnung7. Es habe Luther
verwehrt, zu einer grundlegend herrschaftskritischen Haltung gegenüber weltlichen

Gewalten vorzudringen.
Diese Antinomie wird für Troeltsch in Luthers Auffassung des Strafrechts

besonders anschaulich. Im Strafrecht habe Luther seine Auffassung der
Obrigkeit als Stellvertreterin der göttlichen Strafe und Vergeltung zu äusserster
Strenge geneigt. Die schroffe Härte der Gewaltlehre werde aber kompensiert
durch eine christliche Milderung des Rechtsstandpunktes in der privaten
Beziehung8. Die Liebe soll im privatrechtlichen Bereich regieren, das harte
Recht im strafrechtlichen; beides stehe sich unvermittelt gegenüber.

Wird die von Troeltsch behauptete Gegensätzlichkeit von Rechtsordnung
und Liebesordnung dem Quellenbefund bei Luther gerecht?

Es gehört schon fast zum guten Ton der Lutherforschung, die von Troeltsch behauptete
Gegensätzlichkeit zu bestreiten, aber die Argumente bewegen sich meistens in einer
theologischen Binnenreflexion, die den eigentlichen Anstoss schnell aus den Augen verliert. Es
wird Richtiges und Wichtiges gesagt, aber die Antwort befriedigt nicht. An Ebelings
Luther-Buch sei das Problem deutlich gemacht. Zur Unterscheidung von Christperson und
Weltperson führt Ebeling aus:

«Der Anschein, als würde hier unterschieden zwischen einer Privatsphäre, in die das

Christentum verbannt wird, und einem Öffentlichkeitsbereich, in dem das Christsein nicht
praktikabel ist, hat dies gegen sich, daß hier sehr wohl in beiden Aspekten vom Christen
die Rede ist und auch in beiden Fällen im Hinblick auf sein Verhalten zum Mitmenschen;
das eine Mal aber vom Christen gleichsam im Amt des Evangeliums, als Zeugen des Glaubens,

der für sich selbst Ernst macht mit der Hingabe seiner selbst an den Mitmenschen in
der Freiheit von sich selbst, wozu die Bergpredigt als Zeugnis des Glaubens ermutigt; das
andere Mal jedoch vom Christen im Amt des Gesetzes als einem, der in einer bestimmten
Hinsicht an den Mitmenschen gebunden ist und gar nicht für sich selbst, sondern für den
andern zu handeln schuldig ist, in einer bestimmten Funktion der Erhaltung der Welt in ih-

6 A.a.O. 533.
7 Ebd. Diesen Gegensatz hat Troeltsch auch noch in den Notizen zu einer geplanten

zweiten Auflage des Werkes vertreten, aber bei Luther selbst aus einer einheitlichen
Grundrichtung herkommend gesehen. Man kann «wohl hinter dieser doppelten Ethik
eine einheitliche Grundrichtung zu konstruieren versuchen, die Richtung auf eine in der
Gottesgewissheit alle Spannungen und Gegensätze aufnehmende Innerlichkeit des Ich,
das in seiner Gewissheit auch das Fremde, das bloße <Amt>, die Notwendigkeiten des
sündigen Lebens, auf sich nimmt und sie aus der radikalen neuen Freiheit wagemutig bewältigt

nur auf das Ziel der in allem zu behauptenden Gottinnigkeit gerichtet» (zitiert nach
H.G. Drescher, Ernst Troeltsch, Leben und Werk, Göttingen 1991,394).

8 Troeltsch, Soziallehren, 539.



348 Jürgen Boomgaarden

rer Vorläufigkeit.»9 Abgesehen von der für Ebeling typischen Rückführung der
Verhaltensweisen auf die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium sind die Ausführungen im
Kern ganz nah an Luthers Obrigkeitsschrift angelehnt10. Aber ist damit das Missverständnis

eines nur im Privaten existierenden Christentums ausgeräumt? Sicher kann man sich
auch in aller Öffentlichkeit an den Mitmenschen hingeben und so ein Zeugnis des Glaubens

ablegen. Aber ein privates Handeln in der Öffentlichkeit ist noch kein öffentliches
Handeln, bei dem der Mensch in einer allgemeinen Funktion tätig ist. Darf der Mensch mit
diesem allgemeinen Handeln auch ein Zeugnis des Glaubens ablegen - und das hiesse doch
nach Ebeling im Sinne der Bergpredigt handeln -? Das ist die Frage, deren positive
Beantwortung Troeltschs grundsätzlichen Befund aushebeln würde. Der sich einstellende
Alarmruf, hier würde einer Vermischung beider Reiche oder Regimenter das Wort geredet,

zeigt an, wie schwer Troeltschs Befund in seiner Grundaussage zu widerlegen ist. Die
Versicherung, auch der Amtsinhaber könne ja Christ sein und seinen Dienst um des Nächsten

willen tun, reicht nicht aus, das Christentum aus seiner Verankerung in der Privatsphäre
zu lösen. Wie soll es öffentlich sein, wenn «im Amt des Gesetzes» (Ebeling) kein Platz

für das Evangelium als Zeugnis des Glaubens ist?

Der Frage nach der Sachgemässheit von Troeltschs Behauptung soll im
Folgenden an Luthers Predigt von der zweifachen Gerechtigkeit nachgegangen

werden, ohne dass damit eine erschöpfende Antwort auf diesen
vielschichtigen Problemkomplex gegeben werden könnte. Meine weiteren
Überlegungen zielen auch vielmehr auf die Frage, ob Luthers in der Predigt dargelegte

Zuordnung von Liebe und Recht für uns heute noch relevant ist. Dazu
werden einige Einsichten Hegels aus seiner Rechtsphilosophie hinzugezogen.
Abschliessend werde ich in einem dritten Punkt unter Zuhilfenahme der
Rechtsdeutung Hegels eine gegenüber den Lutherischen Vorgaben veränderte

Zuordnung von Liebe und Recht für uns heute zu formulieren versuchen.

1. Luthers Gestaltung der Beziehung von Liebe und Recht in seiner Predigt
von der zweifachen Gerechtigkeit

Die aus dem Jahr 1518 stammende sog. Predigt von der zweifachen
Gerechtigkeit (Sermo de duplici iustitia) trägt für die gesuchte Verhältnisbestimmung

von Liebe und Recht Entscheidendes bei, weil in ihr Differenz und
Beziehung zwischen dem von Luther neu zu Bewusstsein gebrachten Wesen der
göttlichen Gerechtigkeit und dem der menschlichen oder weltlichen Gerechtigkeit

präzise benannt werden11. Von dem zweifachen Gerechtigkeitsbegriff

9 G. Ebeling, Luther, Tübingen 41981,236f.
10 Dort wird für das zweifache Verhalten nicht die Unterscheidung Gesetz und

Evangelium, sondern Evangelium und Liebe herangezogen: «an dyr und an dem deynem hell-
tistu dich nach dem Euangelio und leydest unrecht als eyn rechter Christ fur dich. An dem
andern und an dem seynem helltistu dich nach der liebe und leydest keyn unrecht fur dey-
nen nehisten;...» (WA 11,255,17-20).

11 Die Predigt ist schon des öfteren Gegenstand der Forschung gewesen. Zur Entstehung

des Sermons vgl. Martin Luther Studienausgabe, Bd. I, Berlin 1979, 219f. Dieser
Textausgabe sind auch erläuternde Anmerkungen beigegeben. Eine Erschliessung des



Amor iustitiae 349

her erschliesst sich Luther die dem Evangelium angemessene Ethik des Christen.

In einem weiteren Schritt wird dann die als <zweite Gerechtigkeit)
gekennzeichnete ethische Haltung des Christen in ihrem Verhältnis zur öffentlichen,

weltlichen Gerechtigkeit ausgeführt.
Was bedeutet die <erste Gerechtigkeit)? Die erste Gerechtigkeit ist dem

Menschen eine fremde Gerechtigkeit und wird ihm von aussen gegeben. Es
ist die Gerechtigkeit, durch welche Jesus Christus selbst gerecht ist und den
Menschen rechtfertigt. Zur Erlangung dieser Gerechtigkeit vor Gott ist kein
äusseres Tun vonnöten, sondern durch den Glauben kommt der Mensch in
eine wesenhafte Beziehung zu Jesus Christus und hat Anteil an dessen

Gerechtigkeit vor Gott. Er ist gleich Christus gerecht vor Gott. Luther nennt diese

Gerechtigkeit die «iusticia infinita et omnia peccata in momento absor-
bens, quia impossibile est, quod peccatum in Christo haereat»12. Diese nicht
von uns selbst geschaffene oder erlangte und darum fremde Gerechtigkeit ist
für Luther der Grund, die Ursache und der Ursprung aller eigenen, dem
Menschen zugehörigen Gerechtigkeit.

Damit ist schon das Wesen der sog. zweiten Gerechtigkeit angesprochen.
Diese Gerechtigkeit ist unsere eigene. Ihre Zugehörigkeit zu uns selbst
bedeutet nicht, dass wir sie aus uns selbst schaffen. Das ist nicht möglich, weil
die im Glauben uns zugeeignete erste Gerechtigkeit uns schon so gerecht sein
lässt, dass wir aus uns selbst heraus keiner Gerechtigkeit mehr bedürfen. Nur
aus dieser ersten und mit dieser ersten Gerechtigkeit, der göttlichen Gerechtigkeit

selbst, können wir uns als gerecht bezeichnen. Luther will das Eigensein

dieser zweiten Gerechtigkeit in dem Sinne verstehen, dass wir sie mit der
ersten und fremden wirken13. Die zweite Gerechtigkeit bedeutet also nichts
anderes als das Wirken der ersten Gerechtigkeit durch uns. Die zweite
Gerechtigkeit ist uns in der Weise eigen, dass wie sie nicht für uns haben, sondern
nach aussen wirken.

Die uns von aussen zugeeignete fremde Gerechtigkeit, die erste Gerechtigkeit,

und die von uns nach aussen getragene eigene Gerechtigkeit, die zweite

Gerechtigkeit, stehen so miteinander in Beziehung, dass die eigene
Gerechtigkeit das Werk oder die Frucht der ersten Gerechtigkeit ist.

Damit kommt in dieser Gerechtigkeitsbeziehung der Mensch in seinem
Selbstbezug gar nicht mehr vor. Die Gerechtigkeit, die der Mensch von aus¬

Textes vom Gerechtigkeitsbegriff her findet sich in N. Müller, Luthers Gerechtigkeitsverständnis

und die Problematik einer politischen Ethik, in: U. Schnelle (Hg.), Reformation
und Neuzeit: 300 Jahre Theologie in Halle, Berlin 1994, 338-342. Die vielleicht wichtigste
Interpretation des Textes stammt von U. Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung,
Stuttgart 21983,544ff.; weitere Literaturangaben 508, Anm. 259. Zur kritischen Würdigung
von Duchrows eigener Auslegung siehe hier S. 352.

12 Sermo de duplici iustitia, WA 2,146,12ff.
13 A.a.O. 146,37: «quod cooperemur illi primae et alienae».



350 Jürgen Boomgaarden

sen empfängt, kann nur so bei ihm Gestalt gewinnen, dass er sie wiederum bei
einem anderen Menschen Gestalt gewinnen lässt. Eine Selbstgerechtigkeit im
strengen Sinn gibt es für Luther nicht - der Mensch kann zu sich selbst nur
ungerecht sein. Nur in der Bewegung von Gott zum Nächsten wird und zeigt sich
der Mensch als gerecht, während er in der Statik des Bei-sich-selbst-seins das
Wesen der wahren Gerechtigkeit verfehlt.

Luther bezieht im Weiteren seiner Predigt diesen Gerechtigkeitsbegriff
direkt auf den ethischen und rechtlichen Umgang der Menschen untereinander.

Wie verhält sich die dem Menschen von Gott übereignete Gerechtigkeit
zur weltlichen Gerechtigkeit? Was hat die göttliche Gerechtigkeit mit der
menschlichen Gerechtigkeit im Sinne des weltlichen Rechts zu tun?

Die erste, in Christus bestehende Gerechtigkeit hat eine bestimmte
Gestalt, die durch Christi Tun bestimmt wird. Jesus Christus ist darin gerecht,
dass er die Ungerechtigkeit der Menschen untereinander und gegenüber Gott
auf sich nimmt, sich mit ihr im höchsten Sinn identifiziert und damit den
Menschen gerecht vor Gott sein lässt. Wenn diese erste Gerechtigkeit nun Frucht
beim Menschen bringt, trägt diese Frucht die gleiche Gestalt wie ihr
Ursprung. Das gerechte Tun des Christen folgt dem Vorbild Christi. Der Christ
nimmt das Unrecht des Anderen auf sich und besteht nicht auf seinem
Recht14. Damit ist die christliche Rechtsethik schon in ihrer ganzen Radikalität

bezeichnet. Und Luther steht nicht an, sie auf das weltliche Recht zu
übertragen.

Er unterscheidet drei grundsätzliche Verhaltensweisen gegenüber dem
weltlichen Richter.

Das erste mögliche Verhalten wird durch jene repräsentiert, welche die
Rache, das Gericht und Urteil bei den Statthaltern Gottes - also den weltlichen

Richtern - suchen. Luther findet dieses Verhalten insoweit akzeptabel,
als durch einen solchen Verzicht auf Privatrache grösseres Unrecht verhindert

wird. Doch - so Luther weiter - «taies non intrabunt in regnum caelo-
rum»15 - ein solches Verhalten, ein solches Rechtgewinnen gebührt den Christen

nicht, weil hier noch die Neigung des eigenen Nutzens besteht.
Das Verhalten der zweiten Gruppe steht für das wahre Christenleben.

Diese Menschen verzichten auf ihr weltliches Recht. Sie werden sogar die
Rechtsprechung in ihrer konkreten Durchführung hindern, wenn sie
vollkommene Christen sind16. Das ist nicht erst eine Zumutung für unsere heuti-

14 Vgl. WA 2, 150, 18-22: «Sic iustus es, ut iustifices et excuses iniustum, non ut con-
demnes tantummodo, detrahas et iudices et excuses iniustum, non ut condemnes tantum-
modo, detrahas et iudices atque vindices. Hoc est enim exemplum Christi erga nos, sicut
dicit: Non venit filius hominis, ut iudicet mundum, sed ut mundus salvetur per ipsum ...».

15 WA 2,151,17f.
16 WA 2,151,24ff.: «si praesidentes pro eis vindicare velint, vel non cupiunt nec quae-

runt, vel solummodo permittunt aut si sunt perfectissimi prohibent et impediunt, potius
parati et alia amittere».



Amor iustitiae 351

gen Ohren, wie der folgende imaginäre Einwand im Luthertext belegt. Dem
Argument, es seien doch nur sehr wenige Menschen, die in dieser Weise
handelten, und man so nicht in der Welt leben könne, wird mit Mt 7,14 begegnet.
Die Pforte ist eng, die zum Leben führt, und nur wenige finden sie17.

Solche Menschen folgen dem Beispiel Christi und ziehen gleich Christus
die <Form> ihrer Gerechtigkeit aus und diejenige ihrer Übeltäter an, wenn sie
das Unrecht tragen18.

Es gibt noch eine dritte Gruppe von Menschen, die Luther zelosi nennt.
Diese Menschen fordern nicht das Ihre, sondern suchen die Besserung und
Rechtfertigung des Übeltäters - nicht durch Rechtsverzicht, sondern durch
das Recht selbst. Diese auch Christen zu nennenden Menschen sehen, dass

ihre Übeltäter ohne Strafe nicht mögen gebessert werden.
Eine solche Haltung erscheint freilich angenehmer und vernünftiger als

jene des Rechtsverzichts - dessen ist sich auch Luther bewusst und schiebt
einer voreiligen Inanspruchnahme jener dritten Position einen Riegel vor. Eine
solche Haltung des Rechtsanspruchs um des Anderen willen soll niemand für
sich reklamieren, wenn er in der Haltung des Rechtsverzichts nicht schon
geübt und vollkommen sei19. Der Grund für diese Vorordnung des Rechtsverzichts

liegt darin, dass der Mensch sich über sich selbst zumeist täuscht und,
was er als Rechtsanspruch um des Anderen willen angibt, in Wahrheit doch
ein Rechtsanspruch um seiner selbst willen ist.

Diese dreistufige Rechtsethik, deren beide letzten Stufen das Verhalten
des Christen bezeichnen, steht bei Luther unter einem wichtigen Vorbehalt.
Diese Ethik gilt für den Menschen als besondere, als private Person20. Ist der
Mensch in einer Rechtssache öffentliche Person, d. h. in ein Amt eingesetzt,
zu strafen und zu richten, dann geht ihn diese Ethik im konkreten Fall nichts
an. Hier ist er für Luther gleichsam Gottes Statthalter um des Anderen willen,
und als solcher hat er seines Amtes zu walten. Nur wenn er seinerseits eine
eigene Sache hat, so kann er wiederum vor einer anderen öffentlichen Person

17 WA 2,151,27ff.
18 Der Rechtsverzicht findet seinen Anhalt im Alten wie Neuen Testament. Im Alten

Testament ist es Gott selbst, der um seiner Gerechtigkeit willen sein Recht nicht mit
Gewalt durchsetzt. Gott will seinen grimmigen Zorn nicht vollstrecken, weil er Gott und
nicht ein Mensch ist (Hos 11,9). Die gewaltfreie Durchsetzung der göttlichen Gerechtigkeit

und Überwindung der menschlichen Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit zugunsten
der göttlichen findet sich in den Aussagen der Bergpredigt wieder, besonders Mt 5,40, wo
vor dem Hintergrund eines Pfändungsprozesses nicht nur zum Verzicht des Untergewandes,

sondern auch des Mantels aufgefordert wird. Auch für Paulus gehört der Rechtsverzicht

konstitutiv zum eschatologischen Handeln aus dem Geist Christi. Im Philemonbrief
relativiert Paulus den Rechtsanspruch Philemons im Hinblick auf Christus, und in I Kor
6,7f. wird vor dem Hintergrund einer gemeindlichen Auseinandersetzung der Rechtsverzicht

und das Unrechtleiden zur wahrhaft christlichen Haltung erklärt.
19 WA 2,152,5f.
20 Vgl. dazu Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung, 544f.



352 Jürgen Boomgaarden

als Privatperson auftreten - und dann hat die hier skizzierte christliche Ethik
auch für ihn Geltung.

Ulrich Duchrow (siehe oben Anm. 11) legt das in der Predigt gebotene Handeln vor dem
Hintergrund der zeitgenössischen Rechtsreform aus, den Luther selbst durch eine Bemerkung

über die in der Predigt nicht zu erörternde Weitläufigkeit der Angelegenheit andeute
(WA 2,151, 9f.). «Luther greift hier ganz offensichtlich in die Debatte um die Aufhebung
des einstmals legitimen Rechtsinstituts der Fehde ein» (Christenheit und Weltverantwor-
tung, 545). Der unspezifische Hinweis Luthers scheint mir nur schwerlich eine solch
zeitgeschichtlich zugespitzte Lesart dieser Predigt begründen zu können (vgl. dazu auch die
Bedenken W. Pannenbergs in: Luthers Lehre von den zwei Reichen, in: Ethik und Ekklesio-
logie, Göttingen 1977,100, Anm.7). Duchrow will dem Rechtsverzicht, wie er dem Christen
als <gemeiner Person> angetragen ist, vor dem verfassungsgeschichtlichen Hintergrund den

«ganz präzisen politischen Sinn» verleihen, dass er der Förderung des gesellschaftlichen
Friedens diene. Angesichts Luthers Kritik an der damaligen Rechtsdurchsetzung ist diese

Vermutung wohl nicht von der Hand zu weisen (siehe unten Anm. 40), aber der Rechtsverzicht

liegt für Luther nicht in praktischen Überlegungen zum Rechtsfrieden begründet. Er
leitet ihn aus dem Evangelium von der Erlösungstat Christi und dessen Vorbildlichkeit ab,
wie oben aufgezeigt wurde.

In der hier vorgeschlagenen Interpretation wird der Rechtsverzicht vor dem Hintergrund

der Zwei-Reiche Lehre Luthers gedeutet, die das Handeln gemäss dem Evangelium
von dem Handeln gemäss der Liebe unterscheidet und aufeinander bezieht (siehe oben
Anm. 10). Der Rechtsverzicht gehört zum Verhalten nach dem Evangelium und nicht nach
der Liebe. Er dient nicht der weltlichen Gerechtigkeit, sondern bringt Gottes versöhnende
Gerechtigkeit in eschatologischer Weise zum Ausdruck. Gott setzt sein Recht durch,
indem er an sich in Jesus Christus Unrecht geschehen lässt. So lässt sich keine weltliche
Gerechtigkeit aufrichten, die um des Nächsten willen die machtbewehrte Rechtsdurchsetzung
fordert. Der Rechtsverzicht dient grundsätzlich weniger dem gesellschaftlichen Frieden -
eher wird er ihn stören -, als dem Frieden, den Gott in seiner eschatologischen Heilsgemeinde

aufgerichtet hat.

Die in der Predigt entwickelte Zweistufigkeit christlichen Handelns
scheint mir nicht bloss zufälliger oder zeitgeschichtlicher Natur21, sondern
ergibt sich aus dem Lutherischen Begründungszusammenhang ethischen
Handelns, auch wenn dieser Sachverhalt von Luther nicht explizit deutlich
gemacht wird. Die Differenzierung der christlichen Haltung zum Recht in
Rechtsverzicht und Rechtsanspruch um des Anderen willen weist zurück auf
ihre Gründung in der göttlichen Gerechtigkeit. Gerade in der zweifachen
Ausprägung christlichen Handelns gewinnt die göttliche Gerechtigkeit im
Hinblick auf das weltliche Recht an Gestalt. Sowohl der Verzicht auf weltliche

Gerechtigkeit als auch die Inanspruchnahme weltlicher Gerechtigkeit
geschehen aus Liebe zur Gerechtigkeit, amore iustitiae22. Beides bringt die Einheit

von Liebe und Gerechtigkeit zum Ausdruck.

21 Man könnte freilich fragen, ob sich vice versa in dieser Zweistufigkeit noch die
Sonderstellung der consilia evangelica widerspiegelt.

22 Vgl. WA 2,152,7.



Amor iustitiae 353

Der Rechtsverzicht gibt Zeugnis von der Gerechtigkeit der göttlichen Liebe,

die den Ungerechten gerecht spricht. Hier muss gesagt werden: Als
vollkommene Gerechtigkeit ist die göttliche Liebe von dem weltlichen Recht
gänzlich geschieden.

Der Rechtsanspruch um des Anderen willen gibt Zeugnis von der Liebe der
göttlichen Gerechtigkeit, welche die Menschen durch das weltliche Recht zur
Besserung und Gerechtigkeit untereinander bringt. Hier muss gesagt werden:
Als vollkommene Liebe ist die göttliche Gerechtigkeit dem weltlichen Recht
untrennbar verbunden.

In der zweifachen Gestalt des christlichen Verhaltens wird auf menschliche

Weise der Einheit von göttlicher Liebe und Gerechtigkeit Rechnung
getragen. Die göttliche Liebe, die zugleich vollkommene Gerechtigkeit ist, findet

ihre Gestalt weder einseitig im Rechtsverzicht noch in der vorbehaltlosen
Durchsetzung des weltlichen Rechts. Vielmehr ist beides zur Geltung zu bringen,

um Gottes gerechte Liebe in dieser Welt zu bezeugen.
Die Tiefenstruktur des Lutherischen Gedankenganges wird noch deutlicher,

wenn man weiter nach den Gründen des Vorrangs des Rechtsverzichts
vor dem Rechtsanspruch um des Anderen willen fragt.

Luther hatte dafür als Argument angegeben, dass man erst einmal im
Rechtsverzicht geübt sein müsse, um wirklich um des Anderen willen Recht
fordern zu können23. Aus dem eben dargelegten Gedanken von der Einheit
von Gerechtigkeit und Liebe ergibt sich noch ein weiterer, historisch fundierter

Grund.
Luther betont mit dem Gedanken des Rechtsverzichts gerade den Unterschied

von göttlichem und weltlichem Recht und damit das Gegenteil von
dem, was seiner Zeit geläufig war: der Einheit von göttlichem und weltlichem
Recht. Dass das weltliche Recht göttlichen Ursprungs ist, gehörte für die
Menschen seiner Zeit zum allgemeinen Rechtsbewusstsein24. Indem Luther
genau den anderen Aspekt betont und fordert, dem in seiner Zeit nicht
ausreichend Rechnung getragen wurde - eben der Geschiedenheit der göttlichen
Gerechtigkeit von der menschlichen -, verleiht er der göttlichen Gerechtigkeit

und Liebe in ihrer Einheit wieder Kontur. Der Einheit von göttlicher Liebe

und Gerechtigkeit wird nur dort angemessene Gestalt verliehen, wo sie
sowohl in Abgrenzung als auch in Bindung an das weltliche Recht gelebt wird.
Gottes Liebe, die zugleich Gerechtigkeit ist, bedeutet nicht Liebe, die alles
Unrecht geschehen und ungestraft lässt, sondern Liebe, die der Gerechtigkeit
zum Recht verhilft. Gottes Liebe bedeutet aber auch nicht Gerechtigkeit,
welche rücksichtslos das Recht durchsetzt, sondern Liebe, die durch
Rechtsverzicht der göttlichen Gerechtigkeit hier auf Erden Gestalt verleiht.

23 WA 2,152,5f.
24 Vgl. G. Scharffenorth, Römer 13 in der Geschichte des politischen Denkens,

Heidelberg 1964,17.



354 Jürgen Boomgaarden

Hat Luther eine solche Auffassung über das Rechtsverhalten des Christen auch noch in
späteren Schriften vertreten oder handelt es sich hier um eine mönchische Reminiszenz, die
angesichts der Erfordernis reformatorischer <Realpolitik> dann verschwand? Eine erschöpfende

Antwort auf diese Frage erforderte eine eigene Untersuchung, aber einige Hinweise
sollen doch gegeben werden. Luther setzt die in der Predigt eingeschlagene Richtung in der
Obrigkeitsschrift (1523) fort, wenn Christus die Seinen aus dem Gesetz Moses und der
weltlichen Gewalt herauszieht, «das sie fur sich selb der nicht brauchen, sondern den un-
glewbigen lassen sollen» (WA 11,260,6f.). Mit Verweis auf Mt 5,44 zeigt sich die Vollkommenheit

gerade im Verzicht auf das Gesetz. Und doch wehrt der Christ auch den «Unchri-
sten» nicht, die das Gesetz gebrauchen, «ja er hilfft, das solch gesetz die bösen fassen, damit
sie nichts ergers thun» (WA 11, 260, 14f.). Noch 1525 kann Luther in seiner «Ermahnung
zum Frieden auf die zwölf Artikel der Bauerschaft in Schwaben» den Aufständischen
zurufen: «Denn habt recht, wie hoch yhr wollet, so gebürt keynem Christen zu rechten noch
zu fechten, sondern unrecht zu leyden und das ubel zu dulden» (WA 18, 314, 19ff.). Und
doch scheint sich eine bedeutsame Verschiebung des ursprünglichen Gedankens
angebahnt zu haben, die in den späteren Jahren sich bemerkbar macht. In seinen Auslegungen
zu Mt 5,38-41 von 1532 wird wohl auch von der grundsätzlichen Unterscheidung zwischen
Christperson und Weltperson ausgehend argumentiert, aber deren <Innenspannung>
abgemildert. Es ist nicht der <aktive> Rechtsverzicht, der dem Christen gegen die Obrigkeit
grundsätzlich geboten ist, sondern der <passive> Rechtsverzicht, der dem Christen gegen
eine ungerechte Obrigkeit gebührt. Du sollst den Mantel dazu lassen, «wo du es nicht we-
ren kanst» (WA 32, 394, 22f.). Aber «wo das nicht ist und kanst durchs recht schützen und
erweren, das dir odder den deinen kein gewalt geschehe, so thustu recht und bist es schuldig»

(WA 32, 395, 8ff.).

Blickt man von diesem Befund zurück auf Troeltschs Kritik, zeigt sich,
dass wenigstens im Hinblick auf diesen frühen Text Luthers nicht von einem
blossen Gegensatz von Liebesordnung und Rechtsordnung bei Luther
gesprochen werden kann. Luther setzt Liebe und Gerechtigkeit, weltliche
Gerechtigkeit und göttliche Gerechtigkeit geradezu in ein dialektisches Verhältnis

zueinander. Keinesfalls trennt er statisch einen öffentlichen Gewaltbereich,

in dem das Recht mit Härte regiert, von einem Privatbereich, in dem
die Liebe ihren Ort hat. Der Verzicht, ja der Rechtsboykott des Christen -
anders kann man es nicht nennen, wenn der vollkommene Christ laut Luther
der Obrigkeit bei ihrer Rechtsfindung wehren und sie hindern soll - lässt ihm
keine abgeschlossene Privatsphäre für die christliche Liebe, sondern greift
auf den politischen Raum über. Der Reformator setzt zwar den privaten und
öffentlichen Raum nicht in eins, trennt beide aber auch nicht dichotomisch.

Es bleibt kritisch anzumerken, dass Luther die Obrigkeit in ihrer direkten
göttlichen Ableitung sehr statisch erscheinen lässt und für eine kritische
Haltung, die nicht allein auf die göttliche Gerechtigkeit, sondern auch auf eine zu
verbessernde weltliche Gerechtigkeit hinweisen will, anscheinend keine
Anhaltspunkte bietet. Damit ist noch eine weitere Seite der Kritik Troeltschs an
Luthers Ethik zu würdigen, die zu Hegels Deutung des neuzeitlichen
Rechtsgedankens überleiten wird.



Amor iustitiae 355

2. Hegels Deutung des neuzeitlichen Rechtsgedankens

Über die problematische Trennung von öffentlicher Gewalt- und privater
Liebesordnung hinausgehend kritisiert Troeltsch an Luther die blosse
Hinnahme der vermeintlich göttlich sanktionierten weltlichen Gewalt. Luther
bestreite jede «rationelle Konstruktion» und Gestaltung der Gesellschaft vom
Standpunkt der Interessen und der Vernunft des einzelnen Individuums25.
Die Mitwirkung der Einzelwillen zu einem sie umfassenden politischen
System sei für Luther undenkbar.

Die zur Reformationszeit nur rudimentär entwickelte Anschauung der
Gesellschaft vom Interessenstandpunkt der einzelnen Individuen nun der
Lutherischen Gesellschaftsvorstellung entgegenzuhalten26, mag ahistorisch
wirken, aber Troeltschs kritische Bemerkung weist den Weg zu der Frage, ob
Luthers Anschauungen zur Gesellschaft und hier insbesondere zum weltlichen
Recht in unsere Rechtsgemeinschaft übernommen werden können und
inwieweit sie zu transformieren sind.

Das Problem liegt in Luthers Berufung auf die natürliche Vernunft als

Grundlage jeglichen Rechtsdenkens27. Diese Fundierung scheint mir deshalb
auf unsere moderne Lebenswelt nicht übertragbar, weil die Vernunft in der
Moderne eine neue Gestalt angenommen hat28. Der allgemeinen Vernunft ist
nicht von Natur aus ein natürliches Rechtsdenken mitgegeben, an das sich der
einzelne Mensch halten soll, sondern die Vernunft gibt dem einzelnen Men-

25 Troeltsch, Soziallehren, 533.
26 Für Luther stehen die einzelnen Personen immer schon in einer hierarchisch gestuften

Ordnung, deren Grundfigur weniger in einem überlieferten Rechtsgedanken als in der
Gestalt des Vateramtes zu finden ist. Luther «sieht die Beziehungen in den Über- und
Unterordnungsverhältnissen nicht primär durch das gesatzte Recht geregelt, sondern er
blickt dabei gerade auf die personhaften und gemeinschaftsbildenden Motivationen
zwischen den Personen, die von innen heraus erwachsen» (M. Jacobs, Der Ordnungsgedanke
bei Luther - theologisch und politisch, in: Confessio und Res Publica. Aufsätze zur
neuzeitlichen Kirchengeschichte, Göttingen 1994,56).

27 So heisst es in der Obrigkeitsschrift: «Wo du aber der liebe unnd natur recht auß
den äugen thust, wirstu es nymmer mehr so treffen, das es Gotte gefalle, wenn du auch alle
recht bûcher und Juristen gefressen hettist ...» (WA 11, 279, 27ff.). Zur Verbindung von
Naturrecht und Liebe siehe A. Raunio, Summe des christlichen Lebens. Die «Goldene
Regel» als Gesetz der Liebe in der Theologie Martin Luthers von 1510-1527, Helsinki
1993. Zu Luthers vielschichtigem Verhältnis zu den Juristen siehe die neuere Einschätzung
von R. Lieberwirth, Martin Luthers Kritik am Recht und an den Juristen, in: H. Lück
(Hg.), Martin Luther und seine Universität. Vorträge anlässlich des 450. Todestages des

Reformators, Köln/Weimar/Wien 1998,53-72.
28 Während Luther vor allem von dem usus der Vernunft spricht (vgl. W. Joest, Ontologie

der Person bei Luther, Göttingen 1967,207), rückt in der Neuzeit die natura der
Vernunft in den Mittelpunkt, die in ihrem Wesen «architektonisch» ist und alles im Hinblick
auf seine systematische Eignung, sein Bestehen im Allgemeinen, beurteilt (vgl. Kant KrV,
A474.B502).



356 Jürgen Boomgaarden

sehen selbst eine unhintergehbare Stellung, von der ausgehend sich das Recht
strukturiert. In der zur Geltung gebrachten Personalität des Menschen,
seinem unantastbaren Fürsichsein, seiner Würde hat die Vernunft ihren Grund.
In seiner sich selbst Gesetz gebenden Vernunft ist der Mensch in sich frei, und
von dort her empfängt das Recht seine Gestalt. Als Kronzeuge dieser Wandlung

ist neben Kant besonders Hegel aufzurufen, der als erster Begriff und
Wesen der modernen bürgerlichen Gesellschaft reflektiert hat29. Die bürgerliche

Gesellschaft als Schöpfung der modernen Welt tritt zwischen Familie
und Staat und setzt das Recht der Person als solcher. Nach Hegel wird das
<Ich> jedes Menschen in der Moderne als allgemeine Person aufgefasst, worin
alle identisch sind. «Der Mensch gilt so, weil er Mensch ist, nicht weil er Jude,
Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener usf. ist»30. Die Grundlage des

Rechtsdenkens liegt nicht in < natürlichem oder gewordenen Unterordnungsoder

Besitzverhältnissen, die durch das Recht geschützt werden, sondern in
der Gleichheit aller, die den Menschen als allgemeine Person frei sein lässt.

Was bedeutet es, dass der einzelne Mensch allgemeine Person ist - und
zwar gerade in seiner Besonderheit? Die Besonderheit des Menschen besteht
darin, dass jeder seinen ganz eigenen individuellen Willen hat. Als
Rechtsgrundlage ist dieser Wille zugleich allgemeiner Wille, weil etwas nur Recht ist,
wo es allgemein anerkannt ist. Der eigene Wille ist nicht in dem Sinne Recht,
dass ihm mein Gewissen Recht gibt, sondern er ist darin Recht, dass ihn alle
als Recht anerkennen. Jeder hat das Recht auf Besonderheit. Es handelt sich
nicht um die Vorstellung einer Gesellschaft, in der jeder egoistisch seinen
Willen durchsetzt, sondern als Recht ist diese eigene Willensdurchsetzung
zugleich mit der Anerkenntnis jedes individuellen Willens durch jeden Anderen
verbunden. Das Recht auf den eigenen Willen bedeutet zugleich Anerkenntnis

des Willens des Anderen. Damit ist die Gleichheit aller Menschen gesetzt
und anerkannt. Die Gleichheit gründet in der Freiheit des Menschen, die sich
in seinem Willen äussert. Man erkennt sich selbst, in seinem bürgerlichen
Selbstsein, im freien, für sich seienden Willen des Anderen.

Nicht äusserliche Gleichheit in Besitz oder Abstammung, sondern innere
Gleichheit ist der Grund der bürgerlichen Rechtsgesellschaft. Gemäss der
Hegeischen Logik: Das Allgemeine bleibt nicht abstrakt, es wird nicht von
aller Besonderheit des Einzelnen abstrahiert, sondern das Allgemeine ist mit
der Besonderheit jedes einzelnen Willens vermittelt. Dass jeder seinen besonderen

eigenen freien Willen hat, ist allen gemeinsam, ist das Allgemeine. Man
achtet sich gegenseitig als freies Individuum, und diese Anerkennung aller
durch alle lässt alle frei sein. Keine Person ist einer anderen Person von ihrer
Natur oder ihrem Wesen her unterworfen.

29 G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (hg.v. E. Moldenhauer und
K.M. Michel), Frankfurt 1986, § 182.

30 A.a.O. § 209.



Amor iustitiae 357

Das Verständnis des Menschen als Person ist die Grundlage des Rechts:
«Die Persönlichkeit enthält überhaupt die Rechtsfähigkeit und macht den

Begriff und die selbst abstrakte Grundlage des abstrakten und daher formellen

Rechts aus. Das Rechtsgebot ist daher: sei eine Person und respektiere die
anderen als Personen»*1. Diese grundlegende Bindung des Rechts an die Person

im abstrakten Sinne ist dann in der bürgerlichen Gesellschaft mit der
Besonderheit des Einzelnen vermittelt, die in der Freiheit ihre Gestalt hat. Für
die bürgerliche Gesellschaft gilt: «Das Recht betrifft die Freiheit, dies
Würdigste und Heiligste im Menschen»32. Weil der Bürger nicht nur für sich,
sondern auch darin als allgemeine Person - untrennbar von allen anderen Personen

- frei ist, geht es in der Rechtsprechung um die Wahrung dieses Allgemeinen

sowohl in seiner sittlich-allgemeinen Gestalt als auch in seiner Gestalt bei
jedem Einzelnen. Deshalb tritt im Strafrecht nicht bloss das individuelle Opfer

als Verletztes auf, sondern das verletzte Allgemeine. Die Rechtsfindung
vor Gericht bemüht sich nicht um eine individuell beschränkte Gerechtigkeit,
sondern um die allgemeine Gerechtigkeit. Damit geht sie nicht über den
Einzelnen hinweg, vielmehr wird ihm gerade als individuellem Ich in seiner
allgemeinen Freiheitsgestalt Genüge getan.

Die Betrachtung des einzelnen Unrechts im Horizont des Allgemeinen
bedeutet historisch den Übergang von einer rächenden zu einer strafenden
Gerechtigkeit. Die Rechtsprechung wird im Übergang zur bürgerlichen
Gesellschaft von subjektiven Interessen sowie von der Zufälligkeit der Macht
befreit. Die Strafe dient nicht dem Schadensersatz des Opfers, sondern - wie
Hegel sagt - zur «wahrhaften Versöhnung des Rechts mit sich selbst»33.

Durch die Strafe wird sowohl das gesellschaftliche Bewusstsein vom Gelten
der Gesetze als auch das Rechtsbewusstsein des Einzelnen bestätigt34. Der
Einzelne trägt als Person das Allgemeine in sich, das wiederum in sittlichen
Institutionen, vor allem des Rechts, allgemeine, überindividuelle Gestalt
annimmt.

In der Sphäre der Unmittelbarkeit des Rechts ist das Aufheben des Verbrechens
zunächst Rache. Die Rache wird dabei nicht einfach als Unrecht betrachtet, weil sie als

Wiedervergeltung dem Inhalt nach Rechtscharakter hat. Aber sie ist in sich widersprüchlich,

31 A.a.O. §36.
32 A.a.O. §215.
33 A.a.O. §220.
34 Diese <gedoppelte Existenz> des allgemeinen Willens hat D. Klesczewski in seiner

grundlegenden Untersuchung: Die Rolle der Strafe in Hegels Theorie der bürgerlichen
Gesellschaft (Hamburger Rechtsstudien 81). Berlin 1991, präzise herausgearbeitet: «In
der Form der Allheit ist er [s.c. der allgemeine Wille] das einheitliche Bewußtsein vom
Gelten der Gesetze, in der Form der Einzelheit das jeweilige individuelle Selbst- und
Rechtsbewußtsein. Weil letzteres die Besonderung des ersten vorstellt, so ist dessen Negation

stets auch eine Verneinung des institutionalisierten Willens, dessen allgemeine
Anerkennung durch jedes Vergehen in seiner Geltung ebenfalls gemindert wird» (171).



358 Jürgen Boomgaarden

weil sie eine Verletzung durch eine neue Verletzung ahndet. «Die Forderung, daß dieser
Widerspruch der hier an der Art und Weise des Aufhebens des Unrechts vorhanden ist,
aufgelöst sei, ist die Forderung einer vom subjektiven Interesse und Gestalt sowie von der
Zufälligkeit der Macht befreiten, so nicht rächenden, sondern strafenden Gerechtigkeit.
Darin liegt zunächst die Forderung eines Willens, der als besonderer subjektiver Wille das

Allgemeine als solches wolle» (Hegel, Grundlinien § 103). Über die sich daraus ergebende
Moralität hinaus entwickelt sich dann die bürgerliche Sittlichkeit in ihrer Rechtsgestalt.

Dieser Hegeische Ansatz im Strafrecht ist auch heute noch aktuell, weil er den Weg zu
einer eigenen Strafrechtsbegründung bahnt, die sich weder in der Problematik einer absoluten

Straftheorie, die den Gedanken der Schuldvergeltung in den Mittelpunkt stellt, noch
in derjenigen einer relativen Straftheorie, die den Präventionsgedanken favorisiert,
verfängt. Günther Jakobs hat deutlich gemacht, wie bei Hegel die Sanktion selbst Zweckerreichung

und damit Feststellung der unveränderten Wirklichkeit der Gesellschaft ist (Zur
gegenwärtigen Straftheorie, in: Strafe muss sein! Muss Strafe sein?. Kritisches Jahrbuch der
Philosophie Beiheft 1 [1998] 36). Von dieser Vorstellung ausgehend muss die Strafe weder
kategorisch auf den Normbruch folgen, wie in einer absoluten Theorie intendiert, noch
eine Pädagogisierung des Täters oder der Gesellschaft erfolgen, wie sie bei den
Präventionstheorien nahe liegt.

Von dieser Gestalt strafender Gerechtigkeit ist die Zeit Luthers noch weit
entfernt. Man muss berücksichtigen, dass die vergeltende Rache damals
vielerorts die einzig mögliche Form war, dem Recht Genüge zu tun. Insofern ist
die Rache auch nicht einfach Unrecht, sondern gerecht, aber als Rache liegt
das Mass der Wiedervergeltung allein beim sich rächenden Subjekt und ist
deshalb nur subjektiv - ohne allgemeingültigen Anspruch. Die Rache steht
unweigerlich in Gefahr, ein Unrecht durch ein neues zu vergelten.

Allerdings ist zu beachten, dass Luther nicht die Rechtsgestalt der Privatrache

vor Augen hat, sondern diejenige einer allgemeinen Rache. Gerade indem
die Leute sich nicht selbst rächen und an die Obrigkeit wenden, wird für
Luther grösseres Übel vermieden. Damit ist einem ausufernden Rache- und
Wiederracheverhalten wohl Einhalt geboten, aber die Obrigkeit fungiert als
eine von Gott eingesetzte blosse Machtinstanz, um das subjektive Recht des

Opfers durchzusetzen. Sie wird nicht als sittliche Institution betrachtet, in
welcher man selbst und alle anderen einschliesslich des Täters im Sinne einer
allgemeinen Person handeln, um die allgemeine Gerechtigkeit durchzusetzen.

Luthers Rede von der Rache, die bei den Statthaltern Gottes gesucht
wird35, zeigt noch den Hintergrund der Rechtsgestalt einer allgemeinen
Rache36.

35 WA 2,151,1 lf.: «Primi, qui vindictam quaerunt et judicium apud vicarios dei» - und
Luther fügt hinzu: «et horum nunc est totus numerus».

36 Vgl. zu dieser Rechtsgestalt Klesczewski, Rolle, 257f. In historisch weitergehender
Perspektive muss gesagt werden, dass der Akkusationsprozess in der ersten Hälfte des 16.

Jh. immer mehr vom sich ausbreitenden Inquisitionsprozess verdrängt wurde. Schon in
der sog. Wormser Reformation von 1498 unterscheidet man zwar zwischen einer
Prozesseinleitung durch einen privaten Kläger, die ein Verfahren ohne Folter in Gang setzt, und
einer Prozesseinleitung durch das Vorgehen von Bürgermeister und Rat der Stadt selbst,



Amor iustitiae 359

Das moderne bürgerliche Strafrecht hat durch seine Gründung auf der
allgemeinen Gerechtigkeit in formeller Weise durchgesetzt, was Luther als

Forderung an den Unrecht erleidenden Menschen stellte, der als Christ sein
Recht einfordern will: Die Neigung des eigenen Nutzens muss ausgelöscht
werden37. Die Anerkennung des mutmasslichen Täters als eigenständiges
Rechtssubjekt, eine Vereinheitlichung der Rechtsprechung und überhaupt
die Formalisierung des ganzen Strafprozesses stehen einer Befriedigung von
Rachegefühlen entgegen.

Den eigenen Nutzen im Recht zu vermeiden, ist in Luthers Zeit zuerst nur
durch Rechtsverzicht möglich. Und wer darin geübt ist, der kann auch das

Recht um des Anderen willen fordern. Der Gedanke der Besserung des
Täters steht dabei im Vordergrund, ohne dass dadurch der Vergeltungsgedanke
ausdrücklich zurückgenommen würde38. Aber - und dies ist der Unterschied

zum modernen Rechtsdenken - es ist die einzelne Privatperson, die Besserung
des Anderen oder Vergeltung des Unrechts erstrebt.

3. Die veränderte Bedeutung der Lutherischen Zuordnung von Liebe und
Recht für den bürgerlichen Christen heute

Durch die moderne Gründung des Rechts auf den Freiheitsgedanken ist
die Unterscheidung Luthers zwischen dem <gemeinen>, öffentlichen
Menschen und dem besonderen, privaten, problematisch geworden. Für Luther
kann zwar ein Mensch beides, öffentlich und privat in einer Person sein, aber
in der jeweiligen Rechtssituation ist der Mensch entweder von aussen, als

Amtsträger, zur allgemeinen Person oder gleichsam von sich aus zur
Privatperson bestimmt. Diese eindeutige Unterscheidung ist in der bürgerlichen
Rechtsgesellschaft so nicht mehr zu vollziehen. Die Privatperson ist in ihrer
Subjektivität von sich aus nicht Amtsperson, aber allgemeine Person. Das ist

zu dem auch die Folter gehören kann. Aber die hohe Verantwortung des privaten Klägers
bei der Beweisführung dürfte die amtliche Prozesseinleitung erheblich begünstigt haben.
Die Obrigkeit wird zudem ausdrücklich aufgefordert, inquisitorisch gegen jeden
Verbrechensverdächtigen vorzugehen (E. Schmidt, Einführung in die Geschichte der deutschen
Strafrechtspflege, Göttingen 31965,123f., §§ 106.107). Der Akkusationsprozess der Consti-
tutio Criminalis Bambergensis von 1507 und der Constitutio Criminalis Carolina von 1532
ist dann als reiner Inquisitionsprozess gestaltet, bei dem die Anklage seitens eines privaten
oder öffentlichen Klägers auch nur als Prozesseinleitungsform fungiert (a.a.O. 125f., §§

108.109). Nach der Carolina konnte wohl noch eine private Anklage erhoben werden,
aber der Inquisitionsprozess selbst war geheim, auch für den Angeklagten, dem oft die

genaue Anklage, Kläger, Zeugen und Beweise unbekannt blieben (vgl. U.Wesels,
Geschichte des Rechts, München 1997,384f. [Rdz. 258]).

37 WA 2,151,19: «... affectus ille sui commodi extinguendus est».
38 WA 2, 152, 3f.: «... per earn vindictam et redditionem suorum quaerunt emendam

illius, qui rapuit vel offendit quem vident sine punitione non posse emendari».



360 Jürgen Boomgaarden

der neuzeitlichen Differenz von Staat und Gesellschaft geschuldet. Die
individuelle Freiheit der Privatperson, ihr eigenes Rechtsverlangen ist zugleich
allgemeine Freiheit, allgemeines Rechtsverlangen. Setzt der Bürger also seine

ihm als allgemeiner Person zustehende Freiheit und sein Recht durch, so

setzt er sie zugleich für die Allgemeinheit, also für den Anderen durch39. Tritt
er für sein Recht ein, tritt er zugleich für den Anderen ein.

Diese grundlegende Rechtswandlung muss nun auch zu einer Transformierung

des Lutherischen Handlungsschemas führen. War bei Luther zuvörderst

im Rechtsverzicht die Neigung des eigenen Nutzens aufgehoben, so ist
sie dem modernen bürgerlichen Menschen zuerst im Rechtsgewinn aufgehoben,

weil sein Recht zugleich das Recht aller bestätigt und insofern allen von
Nutzen ist40. Verzichtet der Bürger auf sein Recht, würde zugleich die Bestätigung

des Rechts aller vorenthalten. Damit gebührt es auch dem Christen,
für sein Recht einzutreten.

Hier tritt jene Unterscheidung in den Hintergrund, die Luther für die
zweite Stufe christlichen Handelns, den Rechtsgewinn um des Anderen willen,

reserviert hatte. Der Mensch kann für sein Recht um seiner allgemeinen
Personhaftigkeit willen eintreten - und damit indirekt auch für alle anderen -
oder auch um seiner subjektiven Begierde oder Rache willen. In dieser
zumeist nicht äusserlich erkennbaren Motivation entscheidet sich die Haltung
des Christen. Sie gehört ihrem Wesen nach ganz dem <privaten>, inneren
Bereich an, der seinen Ort im Gewissen oder Herzen des Menschen hat, wäh-

39 Freilich kennt das Recht hier Differenzierungen und Abstufungen. Das Kriterium
der Allgemeinheit bestimmt die grundlegende Unterscheidung zwischen Privatrecht und
öffentlichem Recht (siehe dazu einführend J. Braun, Einführung in die Rechtswissenschaft,

Tübingen 1997. 132ff.). Aber auch innerhalb der einzelnen Rechtsbereiche nimmt
es eine wichtige Funktion wahr. So kann bei die Allgemeinheit weniger berührenden
Delikten anstelle eines durch die Staatsanwaltschaft betriebenen Strafverfahrens eine
Privatklage erhoben werden, bei der der Verletzte als Ankläger fungiert. Doch darf die
Staatsanwaltschaft das Verfahren jederzeit übernehmen.

40 Luther hat in seiner Auslegung des Magnihkats (1520/21) die grundlegende
Unterscheidung zwischen Recht bekennen und Recht gewinnen eingeführt (Vgl. dazu Scharf-
fenorth a.a.O. 77-82). Der Gewinn des Rechts wird in charakteristischer Weise als eigenes
Betreiben verstanden (WA 7, 582, 23f.: «das du es must in die hand nehmen unnd gewinnen»),

das Gott einem gewährt aber auch nur ihm gebührt: «dyr ist befohlen zu beken-
nenn, got hat yhm behalten das gewinnen» (a.a.O. 21f.). Luthers Unterscheidung ist auf
dem Hintergrund seiner Kritik an der masslosen Rechtdurchsetzung seiner Zeit zu verstehen.

Der Schutz der Obrigkeit «geschehe nit mit viel groszerm unradt, unnd ein leffel auff-
gehaben werd, da man ein schussel zutrit» (WA 7, 583, 18ff.). Diese Masslosigkeit ist für
die Rachegestalt des Rechts typisch und eröffnet für den Christen die Differenz von
Rechtsbekenntnis und Rechtsgewinn. Die veränderte Rechtspflege heute, zu der auch der
Rechtsschutz des Täters gehört, lässt den mit einem konkreten Gerichtsverfahren verbundenen

Rechtsgewinn zugleich mit dem Bekenntnis des Rechts verbunden sein, weil hier
das Recht der Allgemeinheit gesprochen wird.



Amor iustitiae 361

rend im <äusseren> Eintreten für das Recht Privatperson und öffentliche Person

untrennbar verknüpft sind.
Die Transformierung des Rechtsgedankens bedeutet aber nicht nur eine

Verinnerlichung der christlichen Haltung, sondern in anderer Hinsicht auch
ihre Veräusserlichung:

Bleibt in vielen Rechtsprozessen die Haltung des Christen und aller wahren

Uneigennützigen im Verborgenen, so hat sich doch charakteristischerweise

durch das moderne Recht auch eine mehr veräusserlichte Möglichkeit
für jene eröffnet. Der moderne Bürger kann nicht nur indirekt durch den

eigenen Rechtsgewinn für den Anderen eintreten, sondern auch direkt durch
die Solidarisierung mit dem Rechtsverlangen eines Anderen. Gerade weil an
ein allgemeines Rechtsbewusstsein appelliert werden kann, das zur Zeit
Luthers in der Weise sich noch nicht entwickelt hatte, wird in grösserer Klarheit
und Rechtschaffenheit hier für den Anderen Partei ergriffen. Musste in der
frühen Neuzeit aufgrund der Uneinheitlichkeit des Rechts ein solcher Einsatz
zwiespältig und bisweilen interessengeleitet erscheinen, so ist ihm unter
heutigen bürgerlichen Bedingungen grössere Eindeutigkeit beschieden.

Vor diesem Hintergrund ist nun die Frage zu beantworten, ob die Haltung
des Rechtsverzichts in der Neuzeit für den Christen obsolet geworden ist.

Obsolet wäre diese Haltung nur in dem Fall, dass das moderne weltliche
Recht dem göttlichen Recht gleich wäre. Das ist es schon deshalb nicht, weil
das weltliche Recht eben die innere Freiheit des Menschen nicht antasten soll.
Ob der Mensch sein Recht um seiner selbst oder um eines Anderen oder der
Allgemeinheit willen einfordert, spielt vor Gericht keine entscheidende Rolle.

Aber diese Haltung des Menschen wird auch von der göttlichen Gerechtigkeit

umfasst. Als Hinweis und Zeugnis auf die Eigenart dieser Gerechtigkeit

dient der weltliche Rechtsverzicht. Er schafft Raum dem Zeugnis von der
Liebe der göttlichen Gerechtigkeit, die den Ungerechten gerecht spricht. Das
kann praktisch die Gestalt annehmen, dass man auf eine Zivilklage neben
dem eigentlichen Strafverfahren verzichtet. Damit ist der Rechtsverzicht
weiterhin ein notwendiger Bestandteil einer christlichen Rechtsethik, aber er
muss in der bürgerlichen Gesellschaft dem Rechtsgewinn im Sinne der
Allgemeinheit nachgeordnet bleiben. Damit kehrt sich die Reihenfolge von
Rechtsverzicht und Rechtsgewinn, wie sie sich noch bei Luther findet, für die
moderne Gesellschaft um.

Wolfgang Huber geht in seinem grossen rechtsethischen Werk «Gerechtigkeit und
Recht> (Gütersloh 21999) auch auf den Rechtsverzicht als christliche Haltung ein. Sein
ethischer Sinn «liegt in dem Hinweis darauf, dass das Recht seine Erfüllung nicht in der
Durchsetzung individueller Rechtspositionen, sondern in der Ermöglichung von Gemeinschaft
findet» (299). Damit ist der grundsätzliche Sinn des Rechts benannt (54). Der Rechtsverzicht

ist für Huber seinem Ursprung nach ein Ausdruck der Freiheit, «die von sich absehen
und ganz auf die Situation anderer hinschauen kann» (299). Diese Verortung ist von der
Lutherischen grundverschieden. Dort ist der Rechtsverzicht Hinweis auf die eschatologi-
sche Wirklichkeit des Reiches Gottes, Hinweis auf die Versöhnung des Menschen durch



362 Jürgen Boomgaarden

Gott. Im Rahmen der Lutherischen Zweireichelehre gehört er nicht zu dem Handeln, bei
dem ich etwas um der Liebe willen, um des Nächsten willen tue, sondern um des Evangeliums

willen. Wo der Christ sich nach dem Evangelium verhält, leidet er als rechter Christ
für die eigene Person Unrecht und übt Rechtsverzicht; wo er sich nach der Liebe verhält,
leidet er kein Unrecht für den Nächsten und tritt für sein Recht ein (siehe hier Anm. 10).
Luthers Anliegen ist es, Differenz und Beziehung von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit

im Rechtshandeln des Christen selbst sichtbar werden zu lassen. Dieser Gedanke ist
bei Huber dort präsent, wo er von der Vorläufigkeit der menschlichen Rechtsordnung
spricht. Die christliche Mitverantwortung befragt das Recht aus der Perspektive zugesagter
Rechtfertigung und Freiheit sowie verheissenen Friedens und verheissener Gerechtigkeit
(146). Die sich daraus ergebende <kritische Loyalität) (147) mit der Rechtsordnung zielt auf
eine Verbesserung des weltlichen Rechts im Lichte des göttlichen Rechts. Es ist zu fragen,
ob und inwiefern dieser aus der Barthschen Tradition erwachsene Gedanke durch die
Lutherische Vorstellung des Rechtsverzichts ergänzt werden kann, der die grundlegende
Differenz von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit zum Ausdruck bringt.

Ich komme zum Fazit meiner Überlegungen:
Auch heute noch ist jene bei Luther vorgezeichnete Zweistufigkeit christlichen

Rechtshandelns von Relevanz, um die Einheit von Liebe und Gerechtigkeit

Gottes konkret zu bezeugen. Es muss sowohl die Einheit als auch die
Unterschiedenheit von weltlichem und göttlichem Recht zum Ausdruck
gebracht werden. Aber die neuzeitliche Entwicklung des Rechts legt eine
Umkehrung beider Handlungsweisen von Rechtsgewinn und Rechtsverzicht nahe.

An erster Stelle muss in der bürgerlichen Welt das Eintreten für das Recht
und an zweiter Stelle - aber ebenso notwendig - der Rechtsverzicht stehen.

Noch zwei Anmerkungen zu dieser Umstellung möchte ich machen.
Zum einen hat diese Umstellung noch weitere historische Gründe. Zu

Luthers Zeit war -wie gesagt - die Einheit von göttlichem und weltlichem Recht
selbstverständlich. Das dürfte heute nicht mehr der Fall sein, wo - so mein
Eindruck - das Christentum vielmehr mit Liebe als mit Gerechtigkeit identifiziert

wird. Vielleicht ist es aufgrund dieser Einseitigkeit um so wichtiger,
nun umgekehrt die Bindung göttlicher Gerechtigkeit an konkrete menschliche

Gerechtigkeit durch Tat und Wort zu bezeugen. Dadurch gewinnt auch
das Wesen der christlichen Liebe wieder deutlicher an Kontur.

Zum zweiten bringt die Umstellung der Haltungen von Rechtsgewinn und
Rechtsverzicht im Vergleich zum spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen Recht
die grössere Nähe des modernen allgemeinen Rechts zur göttlichen Gerechtigkeit

zum Ausdruck. Die Umstellung reflektiert damit jenen Sachverhalt,
dass die reformatorischen Erkenntnisse mit an der Wiege des modernen
Rechts gestanden haben. Dass der innere Mensch der weltlichen Gerechtigkeit

grundsätzlich entzogen ist, gehört zu der Tradition reformatorischen
Denkens.

Luthers Denkfigur der zweifachen Gerechtigkeit, die im konkreten
Rechtshandeln sowohl Einheit als auch Differenz weltlicher und göttlicher
Gerechtigkeit zum Ausdruck bringen will, hat somit nichts von ihrer Aktualität

eingebüsst. Diese Aktualität wird aber nur dort deutlich, wo man Luthers



Amor iustitiae 363

Gedanken auf die neuzeitlichen Denkbedingungen hin eine neue Gestalt
gibt.

Abstract

Martin Luther entwirft in seiner Predigt von der zweifachen Gerechtigkeit (1518) eine
Rechtsethik, die den Rechtsverzicht als grundlegende Haltung des Christen beschreibt. Es

ergibt sich die Frage, ob auch der Christ der modernen bürgerlichen Gesellschaft prinzipiell
auf sein Recht verzichten soll. Mit Hinweis auf Hegels Deutung des neuzeitlichen
Rechtsgedankens wird für eine gegenüber Luther veränderte Zuordnung von Rechtsgewinn und
Rechtsverzicht plädiert. Auf dem Hintergrund des modernen Rechtsstaates kann der
Rechtsverzicht nicht mehr die grundlegende Haltung des Christen sein, aber seine eschato-
logische Bedeutung macht ihn als Zeugnis christlichen Handelns weiterhin unverzichtbar.

In his sermon on the twofold justice (1518) Martin Luther devises ethics of justice
designating the disclaimer of rights as the basic approach underlying Christendom. This in turn
raises the question whether the Christians of modern society should disclaim their own
rights. Alluding to Hegel's interpretation on modern legal thought, the essay proposes a

changed relationship of the gaining and disclaiming of rights to Luther's. In the context of
the modern-day state of law, Christians can no longer categorically disclaim their rights, yet
the eschatological importance thereof renders this trait indispensable as it is continues to
bear witness to Christian acts.

Jürgen Boomgaarden, Marburg


	Amor iustitiae : eine kritische Vergegenwärtigung der Lutherischen Lehre vom Rechtsverzeichnis und Rechtsgewinn

