Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Kirchliche Zeitgeschichte : Anfragen und Aufgaben
Autor: Greschat, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben'

1. Positionsbestimmung

Es geht bei unserem Thema um den jiingsten Abschnitt der Kirchenge-
schichte, d. h. die Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts. In Anlehnung an
die allgemeine Geschichtswissenschaft, die diese Phase im deutschsprachigen
Raum als Zeitgeschichte bezeichnet, spricht man von Kirchlicher Zeitge-
schichte. Ihr Beginn wird in der Regel auf das Jahr 1917 bzw. die Jahre des
Ersten Weltkriegs datiert. Dem ist prinzipiell zuzustimmen. Aber wichtiger
als die durch den Kriegseintritt der USA sowie die russischen Revolutionen
gesetzten Zasuren sind im Blick auf die Kirchliche Zeitgeschichte die kultu-
rellen, sozialpsychologischen und eben die mentalititsméssigen Vorgénge,
die durch diesen Weltkrieg ausgeldst wurden.” Millionen Menschen erfuhren
und lebten nun die Gewohnung daran, dass es nicht nur erlaubt, sondern ge-
boten war, geltende Normen zu iibertreten und sittliche Werte beiseite zu set-
zen. Dieser Prozess der Aufweichung und Relativierung legitimer Ordnun-
gen und die Gesellschaft tragender Werte durchlécherte dann zunehmend die
Grenze gegeniiber dem Totalitdren. «Denn Entgrenzung als Zerstérung legi-
timer rechtlicher moralischer Ordnung ist die Bedingung des Totalitdren, das
seiner Natur nach keine Grenze kennt.»

Natiirlich hat es solche Vorgénge nicht erst seit dem 20. Jahrhundert gege-
ben. Aber der Erste Weltkrieg bedeutete insofern einen quantitativen und
dann auch qualitativen Einschnitt, als nun erstmals Massen von Menschen so-
wohl aktiv als passiv in diese Vorgénge verwickelt waren. Folgerichtig endete
die Gewohnung an die Auflosung rechtlicher Normierungen mitsamt der
Entgrenzung der Gewalt keineswegs 1918. Nicht nur in Deutschland gehorten
Unruhen, Aufstédnde, politische Morde zum Erscheinungsbild der Nach-
kriegszeit. Und Hand in Hand damit ging das Schiiren von blindem Hass und
militanter Verachtung gegeniiber den aussenpolitischen und mehr noch allen
innenpolitischen Gegnern, wozu insbesondere die Juden gehorten.

Von wesentlicher Bedeutung fiir die Konzeption und Zielsetzung der
Kirchlichen Zeitgeschichte ist sodann das Faktum der hochgradigen Funktio-

! Diesem Artikel liegt ein Vortrag zugrunde, der am 23. April 2005 in Basel im Rah-
men der kirchengeschichtlichen Vierstadtesozietit gehalten wurde.

2 Einen ausfiihrlichen Uberblick zu dieser Thematik habe ich vorgelegt in: M.
Greschat, Kirchliche Zeitgeschichte. Versuch einer Orientierung, Leipzig 2005. Dort fin-
den sich auch weitere Literaturangaben. Ich beschrinke mich im Folgenden im wesentli-
chen auf den Nachweis der Zitate.

> P Kriiger, Der Erste Weltkrieg als Epochenschwelle, in: H. Maier (Hg.), Wege in die
Gewalt, Frankfurt a.M. 2000, 70-91 (83).



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 335

nalisierung der Religion, genauer gesagt: der freiwillig geiibte Gebrauch der
kirchlichen Verkiindigung und des christlichen Glaubens im Sinn des alle
Werte relativierenden Geschehens seit dem Ersten Weltkrieg. Als der Krieg
ausbrach, riefen die Kirchen in sdmtlichen beteiligten Staaten Gott um Hilfe
fiir ihre Truppen an und betrachteten ihn als ihren Kombattanten. Das um-
schloss eine nahezu selbstverstidndliche Zustimmung zur breiten Mitwirkung
des Christentums an der Militarisierung der Gesellschaft, verbunden mit der
Verherrlichung der Gewalt und einer erschreckenden Geringschédtzung gel-
tenden Rechts.

Ein erstes inhaltliches Kennzeichen der Kirchlichen Zeitgeschichte ist da-
mit umrissen: namlich die Ideologisierung des christlichen Glaubens. Mehr
als einige Andeutungen kann ich in diesem Rahmen nicht bieten. Aber es
diirfte deutlich sein, dass die Frage nach der Verflechtung des Christentums
mit dem Nationalismus und Sozialdarwinismus, dem Faschismus und Natio-
nalsozialismus zu den zentralen Themen der Kirchlichen Zeitgeschichte ge-
hort, ebenso die enge Verbindung und Vermischung des christlichen Glau-
bens mit Marxismus, Kommunismus und Stalinismus, nicht weniger mit ei-
nem religids gefarbten Antikommunismus sowie einem sich liberal gebenden
Hedonismus. Das alles sind Themen der Kirchlichen Zeitgeschichte, wenn
diese theologisch, kirchlich, aber ebenso wissenschaftlich und gesamtgesell-
schaftlich ernst genommen werden will.

2. Christentumsgeschichte

Die bisherigen Uberlegungen gingen bewusst iiber die Begrenzung auf ein
Land oder eine Konfession hinaus. Sie gelten zumindest europaweit. Wie
lasst sich aber mit diesem weit gespannten Ansatz das Faktum vereinen, dass
Kirchengeschichte und mithin auch die Kirchliche Zeitgeschichte in aller Re-
gel in der Konzentration auf eine und zwar zumeist die eigene Konfession und
Kirche betrieben wird, orientiert am Nachweis des Wahrheitsgehalts dieser
Verkiindigung? Nicht nur die 6stlichen Orthodoxien verfahren so, sondern
weitgehend auch romische Katholiken und ebenso Protestanten. Alle Kir-
chen und Konfessionen besitzen ein jeweils spezifisches kollektives Gedécht-
nis. Dessen Inhalte werden tradiert, entfaltet, verteidigt und immer wieder
auch aktualisiert. Dabei dient die Erinnerung dazu, Gleichgesinnte zu verbin-
den, sie ebenso zu stabilisieren wie zu mobilisieren. Die eigenen Wertvorstel-
lungen mitsamt den daraus resultierenden Normen werden somit begriindet
und ausgelegt. Hand in Hand damit geht eine permanente Aktualisierung.
Denn das kollektive Gedéchtnis ist insofern lebendig, als es sich fortlaufend
im Bezug auf die sich wandelnden politischen und 6konomischen, sozialen
und kulturellen und nicht zuletzt die religiosen und theologischen Herausfor-
derungen der Umwelt verdndert.



336 Martin Greschat

Dieses weit verbreitete Verstdndnis auch der Kirchlichen Zeitgeschichte
hat natiirlich Recht und Gewicht, eben im Blick auf die Stiftung und Stabili-
sierung der eigenen konfessionellen und kirchlichen Identitit. Doch anderer-
seits muss man sehen, dass ein solches Verstdndnis der Kirchengeschichte
sich nur begrenzt mit den Voraussetzungen der Geschichtswissenschaft kor-
relieren lédsst. Dieser Einwand wird diejenigen kaum irritieren, die die Kirch-
liche Zeitgeschichte im skizzierten Sinn betreiben. Aber das Faktum bleibt,
dass hierbei die historisch-kritische Methode zwar prinzipiell bejaht, aber
doch nur in dem Mass genutzt wird, wie es die systematisch-theologisch vor-
ausgesetzte Positionierung erlaubt. Selbstverstidndlich will kein ernst zu neh-
mender Kirchenhistoriker heute ein Verstdndnis seines Fachs repristinieren,
wonach es dort um den Beweis der dogmatisch-theologischen Wahrheit der
eigenen Konfession ginge. Nichtsdestoweniger begegnet bei vielen Vertre-
tern der Kirchengeschichte ein gewisses methodisches Unbehagen. Man
sucht dann nach einem «Mehr» der Kirchengeschichte gegeniiber der «profa-
nen» Geschichtswissenschaft. Auf diese Thematik komme ich spéter noch
einmal zuriick.

Will die Kirchliche Zeitgeschichte sich nicht auf die Beschéftigung mit ei-
ner bzw. ihrer eigenen kirchlich-konfessionellen Tradition einengen lassen,
und ist sie bestrebt, im Gleichklang mit der allgemeinen Geschichtswissen-
schaft zu arbeiten, folgt daraus zwingend die Ausweitung des Blicks auf ande-
re Auspriagungen des Christentums. Es liegt im Wesen jeder Wissenschaft,
also auch der historischen Forschung, dass dazu der Vergleich gehort. In un-
serem Fall geht es also um die Konfrontation genau so wie um die Paralleli-
sierung der Aussagen, Uberzeugungen, Formierungen und Fakten dieses
Christentums mit denjenigen anderer Christentiimer, Konfessionen und Kir-
chen. Kirchliche Zeitgeschichte wird darum zur Christentumsgeschichte. Die
Beschriankung auf eine einzige Kirche ist methodisch jedenfalls nicht vertret-
bar. Und man muss hinzufiigen: Sie ist auch inhaltlich nicht akzeptabel, weil
sonst die Realitdten des Christentums verzerrt werden. Treibt man dagegen
Christentumsgeschichte, hilft die prinzipielle Ausweitung des Blicks auf den
Gesamtbereich des Christlichen (zumindest in einer Region), sowohl die
Vielfalt innerhalb einer einzelnen Konfession wahrzunehmen als auch die
tiberkonfessionellen, gesamtchristlichen Charakteristika. Mit dem Verzicht
auf einen eigenen Standpunkt hat das nichts zu tun. Aber es ist wissenschaft-
lich geboten, diesen nicht unreflektiert zum Massstab der Erkenntnis und des
Urteilens zu machen.

Ein derartiges Vorgehen wirkt relativierend und aufkldrend. Das war seit
jeher die kritische Aufgabe der Kirchengeschichte, also auch der Kirchlichen
Zeitgeschichte. Mythen und Legenden werden dadurch zerstort, die Heroi-
sierung einzelner Personlichkeiten oder Epochen zerfillt durch diese Arbeit.
Wer das nicht wiinscht, halte sich die Geschichtswissenschaft vom Leib! Doch
muss sofort mit allem Nachdruck hinzugefiigt werden: Aufkldarung ist nicht zu



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 337

verwechseln mit Enthiillungsjournalismus, und Kritik heisst nicht Aburtei-
lung oder pure Destruktion aufgrund heute geldufiger Meinungen. Dass es
gerade in der Kirchlichen Zeitgeschichte nicht selten zu solchen negativen
Machwerken kommt, weil es hier um besonders aktuelle Auseinandersetzun-
gen geht, sollte den Blick nicht triiben. Echte Aufkldarung und Kritik wissen
sich einem Ethos verpflichtet. Dieses ist nur unzureichend charakterisiert,
wenn man es als Streben nach Wahrheit bezeichnet. Denn die Wahrheit gibt
es nicht abstrakt, sondern stets nur gebunden an Personen, eingebunden also
in Humanitét. Die dichteste und priziseste Formulierung dieses Sachverhalts,
die ich kenne, stammt von Blaise Pascal: «Der Mensch ist weder Engel noch
Tier, und das Ungliick will, dass, wer den Engel will, das Tier macht.»* Das ist
eine treffende Zusammenfassung der christlichen Anthropologie und ver-
weist gleichzeitig auf das reformatorische «simul iustus et peccator» — der
Glaubende ist «gerecht und Siinder zugleich». Man kann das in dieser Tradi-
tion gegriindete Ethos selbstverstindlich auch ganz sdkular ausdriicken. In
seinem beeindruckenden Buch «Ganz normale Méanner» zitiert der amerika-
nische Historiker Christopher R. Browning den Bericht eines Kollegen iiber
das Vorgehen amerikanischer Einheiten im Zweiten Weltkrieg im Pazifik
und notiert dazu: «fiir jeden, der selbstgefillig davon ausgeht, dass Kriegs-
greuel nur unter dem NS-Regime vorkamen, eine hochst unerquickliche Lek-
tiire».’

Es geht bei solchen Uberlegungen nicht um Verharmlosungen — so sind
eben die Menschen im Krieg! — und auch nicht um die Relativierung der deut-
schen Schuld — die anderen waren ja auch nicht besser! Sondern es geht um
die Konfrontation mit der verstorenden Frage, wie es dazu kommen konnte,
dass durchschnittliche Menschen — in diesem Fall dltere Angehorige eines
deutschen Reserve-Polizeibataillons, die keineswegs nationalsozialistische
Fanatiker waren — zu brutalen Massenmordern wurden. «Das grundlegende
Problem besteht darin», schreibt Browning, «zu erkldaren, warum ganz norma-
le Ménner [...] unter spezifischen Bedingungen bereitwillig den extremsten
Volkermord der Menschheitsgeschichte ausfiihrten.» Wer diese Dimension,
die jenseits des Moralisierens angesiedelt ist, aus der Kirchlichen Zeitge-
schichte ausblendet, verzichtet nicht auf irgendeinen Aspekt, sondern auf das
Verstindnis des Ganzen.

* Blaise Pascal, Uber die Religion, hg.v. E. Wasmuth, Heidelberg 1963, Nr. 358.
> Ch.R. Browning, Ganz normale Minner, Reinbek *1999, 209. Dort auch das fol-
gende Zitat: 291.



338 Martin Greschat

3. Theologisierung

Neben der eingangs skizzierten Linie der Ideologisierung des Christen-
tums im Verlauf des 20. Jahrhunderts begegnet durchgingig eine zweite.
Nach dem Selbstverstindnis ihrer Protagonisten stand diese Konzeption der
ersteren radikal gegeniiber. Dass der Kirchenhistoriker gleichwohl Zusam-
menhiinge und Ubergiinge erkennt, steht auf einem anderen Blatt. Dieser an-
dere Entwurf kreist um die nachdriickliche Konzentration alles Denkens, Re-
dens und Handelns auf die Theologie. Gegen den Souverinitidtsanspruch des
Staates, der Nation bzw. des Volkes wurde hier die Souverénitit der Offen-
barung, des Wortes Gottes sowie der Kirche gesetzt. In verschiedenen Lin-
dern und Konfessionen wuchs seit dem Ersten Weltkrieg ein bewusst an der
kirchlichen Lehre und Ekklesiologie ausgerichtetes Verstdndnis des Chri-
stentums. Im Mittelpunkt stand also die Kirche: Sie sollte in neuer Intensitét
mit ihrer weltiiberlegenen Botschaft nicht nur ein einzelnes Volk, sondern
alle Volker belehren und beseelen.

Ich muss darauf verzichten, diese Aussage ausfiihrlicher zu belegen. Eini-
ge Hinweise sollen geniigen. Die steile Uberhohung der Ekklesiologie im ro-
mischen Katholizismus unter den Pius-Pépsten ist bekannt. Die Enzyklika
«Mystici corporis» vom Juni 1943 bildete diesbeziiglich einen Héhepunkt.
Die aus eher liberalen theologischen Uberzeugungen entstandene dkumeni-
sche Bewegung «Praktisches Christentum»/«Life and Work» proklamierte
1937 in Oxford: «Die Kirche hat keine wichtigere Aufgabe und kann der Welt
keinen grosseren Dienst leisten, als wenn sie wahrhaft Kirche ist, d. h. wenn
sie im Glauben das Wort Gottes verkiindet, sich gebunden weif3 an den Wil-
len Jesu Christi, und in ihm eins ist als wahre Gemeinschaft der dienenden
Liebe.»® Dass der lutherische Konfessionalismus und die dialektische Theo-
logie Karl Barths sich in die gleiche Richtung bewegten, sei nur angemerkt.
Charakteristisch erscheint mir die Begriindung Barths im Vorwort des ersten
Bandes seiner grossen Kirchlichen Dogmatik, weshalb er in der Krise der
Weimarer Republik, anders als seine akademischen Kollegen, bewusst keine
politische Ethik schreibe: «Weil ich fest iiberzeugt bin, dass es zu den Klédrun-
gen besonders auf dem weiten Feld der Politik, die heute notig sind und zu de-
nen die Theologie heute ein Wort sagen mochte (wie sie denn auch in der Tat
ein Wort dazu zu sagen haben sollte!) nicht kommen kann, ohne dass es zuvor
zu denjenigen umfassenden Klidrungen in der Theologie und iiber die Theo-
logie selbst gekommen ist, um die es hier gehen soll.[...] Weil ich tatséchlich
glaube, dass eine bessere kirchliche Dogmatik (auch abgesehen von allen
ethischen Nutzanwendungen) ein letztlich wichtigerer und soliderer Beitrag
auch zu Fragen und Aufgaben wie etwa der deutschen Befreiung sein mochte,
als das meiste von all dem Wohlgemeinten, was so viele auch unter den Theo-

6 Zit. bei W. Weisse, Praktisches Christentum und Reich Gottes, Gottingen 1991, 548.



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 339

logen angesichts dieser Fragen und Aufgaben dilettantisierend meinen lei-
sten zu sollen und zu konnen. Darum lasse ich es mir verboten sein, mich
durch jene Gedanken miide machen zu lassen.»’

Diese nachdriickliche Konzentration auf die Theologie hat bis in die sech-
ziger Jahre eine wesentliche Rolle gespielt. Und dieses Denken ist in den Jah-
ren danach keineswegs untergegangen, sondern hat in der Frontstellung ge-
gen die nun vorherrschende «linke» Ideologisierung des Christentums eine
verdnderte Auspragung bekommen, eben im Sinn der «rechten», konservati-
ven Bewahrung des Evangeliums, der dogmatisch wahren kirchlich-konfes-
sionellen Lehre. Fundamentalisten, Konfessionalisten und Evangelikale
stimmen untereinander sicherlich nicht iberein. Was sie jedoch verbindet, ist
der Widerspruch und Widerstand gegen eine in ithren Augen verhdngnisvolle
«linke», «moderne», rationalistische Theologie. Da diese Kreise der akademi-
schen Theologie prinzipiell kritisch, wenn nicht sogar dezidiert ablehnend ge-
geniiberzustehen pflegen, nimmt sie die Universitidtstheologie hédufig kaum
zur Kenntnis. Selbstversténdlich ist das falsch. Es gehort vielmehr zu den
wichtigsten Aufgaben der Kirchlichen Zeitgeschichte, gerade diese Gruppen
und Krifte in den Blick zu nehmen. Was das bedeutet, kann ich wieder nur
andeuten. Zunichst einmal: Natiirlich muss auch hier nach dem Wahrheitsge-
halt in der Intention sowie in der Durchfiihrung einer solchen Theologisie-
rung gefragt werden. Das Mithen um Verstehen hat, ebenso wie gegeniiber
der politischen Ideologisierung des Christentums, fiir die Kirchliche Zeitge-
schichte an erster Stelle zu stehen. Sodann ist festzuhalten, dass Theologisie-
rung und politische Stellungnahmen niemals Gegensétze sind. Selbst wer
wiahnt, nur theologisch zu reden, macht faktisch politische Aussagen.
Schliesslich ist daran zu erinnern, dass die Theologie zwar iiber das Ganze
nachdenkt, aber nicht die gesamte Wirklichkeit zu erfassen vermag, und dass
die Theologie, selbst wenn sie sub specie aeternitatis argumentiert, darum
doch nie anders als in den Grenzen menschlicher Sprache und Horizonte re-
den kann. Uberschreitet die Theologie diese Grenzen, wird sie ebenfalls zur
Ideologie. Auch die Kirchliche Zeitgeschichte hat insofern allen Grund, sich
von Dietrich Bonhoeffer erinnern zu lassen: «In dem, was wir erkennen, sol-
len wir Gott erkennen, nicht in den ungeldsten, sondern in den gel6sten Fra-
gen will Gott von uns begriffen sein. Das gilt fiir das Verhiltnis von Gott und
wissenschaftlicher Erkenntnis. Aber es gilt auch fiir die allgemein menschli-
chen Fragen von Tod, Leiden, Schuld. Es ist heute so, dass es auch fiir diese
Fragen menschliche Antworten gibt, die von Gott ganz absehen konnen.
Menschen werden faktisch — und so war es zu allen Zeiten — auch ohne Gott
mit diesen Fragen fertig, und es ist einfach nicht wahr, dass nur das Christen-
tum eine Losung fiir sie hitte.»®

7 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. I/1, Ziirich 1932, XIf.



340 Martin Greschat

4. Umbriiche und Ubergiinge

Nach diesen weitrdumigen, aber — wie ich meine — unverzichtbaren Uber-
legungen wende ich mich enger gefassten Aussagen liber die Arbeit der
Kirchlichen Zeitgeschichte zu. Selbstverstidndlich kann ich erneut lediglich ei-
nige Anfragen und Hinweise bieten. Dabei geht es allerdings nicht um die
Aneinanderreihung von einzelnen mehr oder weniger interessanten Themen,
sondern um die Entfaltung einer zentralen Leitfrage: Wie steht es mit der
Glaubwiirdigkeit des Christentums in den Umbriichen des 20. Jahrhunderts?
Aus dem bisher Dargelegten ergibt sich, denke ich, dass die Kirchliche Zeit-
geschichte nicht nur allgemeinen wissenschaftlichen Trends folgen kann — das
sicherlich auch —, sondern sich vor allem der in unserer Zeit und in unseren
geographischen Breiten wesentlichen Frage stellen muss: Was hat im einzel-
nen zu jenem enormen Verlust der Glaubwiirdigkeit des Christentums ge-
fithrt, den wir in unserer Umwelt beobachten? Und andererseits: Welche Bei-
spiele iiberzeugend gelebten christlichen Glaubens lassen sich trotzdem in je-
nen Jahrzehnten finden? Dazu drei Hinweise.

1. Wichtig wire die genaue Untersuchung des Umfelds der historischen
Ziasuren im 20. Jahrhundert. Es geht dabei um die Jahre 1918/19, 1933/34,
1945, 1968 und 1989/90. Durchweg handelt es sich dabei nicht nur um deut-
sche, sondern um européische Daten, die z. B. auch die Schweiz betreffen —
selbst wenn dieses Faktum hier nicht akzeptiert werden sollte.’ Die Untersu-
chungen zu jenen Knotenpunkten miissten also komparatistisch angelegt
sein, Konfessionen ebenso wie Staaten iibergreifend. Es liegt auf der Hand,
dass dabei die unterschiedlichen politischen, sozialen, kulturellen sowie reli-
giosen, kirchlichen und theologischen Voraussetzungen zu beriicksichtigen
wiren. Die verbindende Frage miisste lauten: Welche Sehnsiichte, Erwartun-
gen und Hoffnungen bewegten die Menschen und die Christen im besonde-
ren? Welche Sorgen und Angste trieben sie um? Und nicht zuletzt: Wie rea-
gierten sie, was unternahmen sie? Bei einer solchen Vorgehensweise kimen
nicht nur Staatsménner und Politiker, Kirchenleitungen und Theologiepro-
fessoren in den Blick, sondern ebenso Gemeindepfarrer und einfache Ge-
meindeglieder. Methodische Hinweise und Erkenntnisse der Genderfor-
schung liessen sich dabei nutzen, der Oral History, ebenso der Soziologie, So-
zialpsychologie oder auch der Demographie. Das Ziel miisste durchgéngig
sein, gedachte und gelebte Alternativen zum offiziellen Christentum jener
Jahre aufzuspiiren. Es gilte, widerstédndige Kréfte in den Vordergrund zu

8 An Eberhard Bethge, 29.5.1944, in: Widerstand und Ergebung, hg.v. E. Bethge,
Neuausgabe Miinchen 1977, 341.

° Instruktiv ist dazu Ch. Dipper, Die Geburt der Zeitgeschichte aus dem Geist der
Krise. Das Beispiel Schweiz, in: A. Niitzenadel, W. Schieder, Zeitgeschichte als Problem,
Gottingen 2004, 149-174.



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 341

riicken und andere Ausdrucksweisen des christlichen Glaubens mitsamt den
sie tragenden Gruppen zu wiirdigen. Ich nenne nur, ohne jeden Anspruch auf
Vollstindigkeit, aktive Gemeindekerne und Bibelgruppen, Kirchliche Bru-
derschaften, Studentengemeinden, dkumenische Arbeitskreise, allerlei Ver-
eine und Verbinde der Diakonie, soziale und sozialpolitische Zusammen-
schliisse von Ménnern, Jugendlichen und insbesondere Frauen.

2. Das 20. Jahrhundert war eine Epoche voller Brutalitit und Gewalt,
iberreich an inneren wie auch dusseren Zerstorungen. Man hat ausgerechnet,
dass rund 115 Millionen Menschen in jenen hundert Jahren ihr Leben durch
das Einwirken politischer Gewalten verloren haben — von den materiellen
und geistigen Schiiden zu schweigen! Was bedeutete das fiir das Christentum,
fiir die iberkommenen Formen der Frommigkeit oder eines bewusst gelebten
christlichen Glaubens? Hielten sie stand, wurden sie vielleicht sogar vertieft
— oder zerbrochen? Losten sie sich vielleicht einfach auf, wie so viele andere
Gewohnheiten des zivilisierten Zusammenlebens? Wir wissen sehr wenig
dariiber. Das Sprichwort behauptet zwar: Not lehrt beten. Aber die Erfah-
rung zeigt: Sie lehrt auch fluchen. Gilt das Eine oder das Andere — oder wahr-
scheinlich beides ineinander und durcheinander?

Kriege fithren in Grenzsituationen. Aber extreme Verhiltnisse existierten
im 20. Jahrhundert nicht nur an den Fronten, sondern ebenso in der Gefan-
genschaft und in Geféingnissen, in Lagern und Luftschutzkellern, auf der
Flucht, bei der Vertreibung und durchaus auch in den schlimmen Notzeiten
nach dem Ersten und Zweiten Weltkrieg. Was bedeuteten das Christentum
und der christliche Glaube den Betroffenen in solchen Situationen?

Wir wissen manches iiber die Frauen und Ménner, die ich als christliche
Heroen bezeichnen mochte. Selbstversténdlich ist es recht und billig, sie zu
ehren. Doch das gentigt nicht. In der Kirchlichen Zeitgeschichte geht es auch
um die Frage, woran es liegt, dass sie die Ausnahmen sind. Oder ist das gar
nicht der Fall? Nétig ist es, die Quellen jener Zeit zu sichten und zu sichern —
Predigten, Tagebiicher, Briefe usw.' Oft kommt darin die Erfahrung der gei-
stigen und mehr noch der geistlichen Einsamkeit zur Sprache. Man hatte in
seiner Umgebung niemanden, mit dem man reden und beten konnte. Mehr-
fach deuteten iliberzeugte Christen das Kriegsgeschehen als die dunkle Folie
fiir das Eigentliche, d. h. das Wachsen und Reifen des personlichen Glaubens.
Aber unvermittelt stand daneben nicht selten doch auch die Uberzeugung,
dass Gott auf der Seite der eigenen Truppen stand. Im Bombenkrieg sahen
die Reaktionen der Zivilbevolkerung nicht grundsitzlich anders aus. Im Um-

10" Ausfiihrlicher dazu M. Greschat, Religiése und theologische Stimmen zum Kriegs-
alltag, in: H. Diihringer, J.-Ch. Kaiser (Hg.), Kirchliches Leben im Zweiten Weltkrieg,
Frankfurt a.M. 2005, 89-107. Vgl. ferner: Ders., Begleitung und Deutung der beiden Welt-
kriege durch evangelische Theologen, in: B. ThoB3, H.-E. Volkmann (Hg.), Erster Weltkrieg
— Zweiter Weltkrieg. Ein Vergleich, Paderborn 2002, 497-518.



342 Martin Greschat

feld der Bekennenden Kirche Berlins entstanden damals «Gebete in Todes-
not», die handschriftlich verbreitet und in den Luftschutzkellern laut gebetet
werden sollten. Im Mittelpunkt dieser Texte stand nicht die Bitte um die Be-
wahrung des Lebens, sondern das Vertrauen auf Gott als den allein festen
und sicheren Halt.

Wir wissen wenig, welche Wirkungen davon ausgingen. Doch es gilt, iiber
das Sammeln und Sichten solcher Texte hinaus tiefer zu graben. Uniiberseh-
bar begegnete in solchen Grenzsituationen das Verlangen tiberzeugter Chri-
sten nach etwas Objektivem. Die Hochschédtzung liturgischer Gebetsformula-
re gehort in diesen Zusammenhang. In dieselbe Richtung geht das Gewicht,
das jetzt die Sakramente erhielten, besonders das Abendmahl. Und nicht zu-
letzt die beachtliche Anzahl der Konversionen zum Katholizismus ist hier zu
erwihnen. Kein geringerer als Martin Niemoller wollte bekanntlich Ende
1940 katholisch werden. Was bedeuten solche Tendenzen im Blick auf die
evangelische Kirche und das Leben ihrer Gemeinden?

Ein anderer Aspekt dieses Themas wird im Kontext der Ereignisse deut-
lich, die mit der Flucht und Vertreibung von etwa 14 Millionen deutscher
Menschen aus dem Osten verbunden sind. Rund 2 Millionen haben diese Ka-
tastrophe nicht iiberlebt. Welche Bedeutung hatten christliche Frommigkeit
und personlicher Glaube in diesem Zusammenhang? Gleichzeitig geht es um
die Frage, welchen Beitrag die evangelische Kirche und ihre Gemeinden bei
der Integration jener Fliichtlinge in den vier Besatzungszonen geleistet ha-
ben. Das Ergebnis ist mehrdeutig. Enorme materielle Hilfestellungen bot
fraglos das Hilfswerk der Evangelischen Kirche, gerade aufgrund der Unter-
stiitzung durch ausldndische Kirchen in Schweden, der Schweiz, dann auch in
den USA. Aber die Entscheidung der Landeskirchen sowie des Rates der
EKD, keine eigenen Fliichtlingskirchen zuzulassen, sondern diese Menschen
in die bestehenden Landeskirchen einzugliedern, erwies sich als ausgespro-
chen zweischneidig. Dadurch wurde sicherlich die Einbindung der Fliicht-
linge in die neue Umwelt partiell gefordert. Aber sehr viele wurden dadurch
auch zuriickgestossen, weil sie sich in diesen Kirchen und Gemeinden auf-
grund der dort vorherrschenden Formen selbst dann fremd und unbehaust
fiihlten, wenn man sie hier nicht an den Rand driangte. Auf den komplexen
und komplizierten Prozess der kirchlichen Integration, der sich primér auf
der Ebene der Gemeinden abspielte, kann ich nur hinweisen. Wesentlich ist
dabei fiir unseren Kontext die Beobachtung, dass die Eingliederung in aller
Regel nicht auf dem Weg iiber die Gottesdienste gelang, sondern durch Miit-
terkreise, die Frauenhilfe, Jugendgruppen oder die Studentengemeinden.
Hier offnet sich ein weiteres wichtiges Feld der Forschung im Blick auf die
Frage nach der Glaubwiirdigkeit der Kirche und ihrer Verkiindigung.

Es lohnt sich wieder, noch einen Schritt weiter zu gehen. Die enorme Be-
deutung der religidsen Sozialisation in der Kindheit und Jugend ist allgemein
bekannt. Wir wissen auch, dass die grossen historischen Milieus — des Katho-



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 343

lizismus, des Sozialismus, des Liberalismus sowie des primér protestantischen
Konservatismus — durchgingig u. a. die Funktion besassen, die nachfolgenden
Generationen sozial und kulturell, religios und mentalitatsmaéssig zu préigen
sowie zu integrieren. Diese Milieus losten sich jedoch seit dem Ersten Welt-
krieg zunehmend auf. Der Nationalsozialismus, der Zweite Weltkrieg und
seine Folgeerscheinungen im Kommunismus im Osten, aber durchaus auch
im Kapitalismus im Westen, wirkten in dieselbe Richtung der Vereinzelung
und sogar der Atomisierung der Menschen innerhalb der Gesellschaft. Man
spricht in diesem Zusammenhang oft von Individualisierung. Aber es ist zu
fragen, wie tief diese reicht. Dominieren nicht anstelle innerer Normen dieje-
nigen der Gruppe, der Gesellschaft, der Unterhaltungsindustrie oder der je-
weiligen Mode? Von der Vereinzelung und Vereinsamung der Christen war
andeutungsweise die Rede. Alles das bewirkte einen enormen Verlust an
kirchlicher Prage- und Integrationskraft. «<Man wird davon ausgehen miis-
sen», urteilt ein katholischer Religionssoziologe, «dass eine religids-kirchli-
che Sozialisation im Sinne einer Vermittlung kirchlicher Wissensbestéinde,
Normen und Uberzeugungen nur noch innerhalb einer Minoritéit von deut-
lich unter zehn Prozent gelingt.»!! Im Protestantismus sieht es jedenfalls nicht
besser aus. Die entscheidende Frage lautet dann, ob es den Kirchen und Ge-
meinden gelingt, «neue Sozialformen explizit christlichen Lebens zu entwik-
keln».

Mit diesen Uberlegungen bin ich beim 3. Themenbereich angelangt, dem
sich die Kirchliche Zeitgeschichte zuwenden sollte. Ich spreche von dem ein-
schneidenden Umbruch in den sechziger Jahren. Er ereignete sich nicht nur
in der Bundesrepublik, sondern in sidmtlichen westlichen Industriestaaten.
Vielleicht iiberspitzt, aber im Kern zutreffend urteilt ein Soziologe: «Insge-
samt ist, was die eingetretenen Verdnderungen in der soziokulturellen Um-
welt betrifft, der Abstand zwischen 1880 und 1960 geringer, als der Abstand
zwischen 1960 und 1980.»"

Als die Signatur dieses Neuen gilt «1968». Die Jahreszahl umfasst freilich
erheblich mehr als ein Datum. Darauf sei nur hingewiesen. Ebenso muss die
Frage auf sich beruhen, ob und inwiefern Parallelen zwischen den Unruhen
im Westen und dem Dréngen auf einen «Sozialismus mit menschlichem Ant-
litz» im Osten bestanden. Hier gibt es fiir die historische Forschung mehr als
genug zu tun. Mir geht es jetzt lediglich um die Feststellung, dass in jenen Jah-
ren ein neues, eigenes Kapitel der Kirchlichen Zeitgeschichte beginnt. Was
das bedeutet und umfasst, mochte ich abschliessend mit der Skizzierung eines
Forschungsprojekts veranschaulichen.

' K. Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg i.Br. 1992,
149.272.
I2'O. Negt, zit. bei A. Schildt, Nachkriegszeit, GWU 44 (1993) 578.



344 Martin Greschat

In den sechziger Jahren erhielt die dkumenische Bewegung ein anderes
Gesicht. Im Zuge der Ausweitung des Kalten Krieges von Europa und den
USA in andere Liander und Kontinente riickten Asien und Afrika und insge-
samt die «Dritte Welt» mitsamt ihren immensen Problemen zunehmend in
den Mittelpunkt der Weltoffentlichkeit. Diese Feststellung gilt voll und ganz
auch fiir die Kirchen. Die unter der Agide des Okumenischen Rates der Kir-
chen durchgefiihrte «Weltkonferenz fiir Kirche und Gesellschaft» in Genf
markierte 1966 eine regelrechte Wasserscheide. Rund die Hélfte der Dele-
gierten kam aus Kirchen in Lindern der «Dritten Welt». Verdichtet trafen
also in Genf die unterschiedlichen geistigen und theologischen, kulturellen
wie auch politischen, die 6konomischen und sozialen Realitdten, Traditionen
und Uberzeugungen aus der nordlichen und der siidlichen Hilfte der Erde
aufeinander. Die Texte der Konferenz bieten einen vorziiglichen Einblick in
die Umbriiche, die sich damals vollzogen. Die Referate liegen gedruckt vor,
ebenso die Texte der Verhandlungen. Es gibt ausserdem Stellungnahmen
verschiedener Kirchen zur Konferenz und ihren Resolutionen, ausgespro-
chen interessante z. B. aus der DDR. Es wire ebenso wichtig wie reizvoll, die-
se Thematik in den Blick zu nehmen. Im iibrigen markiert diese Weltkonfe-
renz den Beginn der Verlagerung der Zentren des Christentums weg von Eu-
ropa und den USA hin zu anderen Léndern und Kontinenten.

5. Kirchliche Zeitgeschichte im Rahmen der Theologie

Die Kirchliche Zeitgeschichte bildet bekanntlich, ebenso wie die iibrige
Kirchengeschichte, einen Teil der wissenschaftlichen Theologie. Das bedeu-
tet, dass sie auf die anderen Disziplinen angewiesen ist, weil keine von ihnen
ohne die anderen auskommt. Jede bewiiltigt eine spezifische Aufgabe, aber
durchgiingig so, dass dabei der Bezug auf die anderen Disziplinen der Theo-
logie mit im Blick ist. Allgemein formuliert: Die Besinnung auf den Ursprung
und die Tradierung des Evangeliums, die systematische Erfassung und Biin-
delung seines Gehalts und schliesslich das Nachdenken iiber die Art und Wei-
se der Weitergabe gehoren zusammen. Dazu wire manches zu sagen. Ich be-
schrinke mich hier auf drei Aspekte, um die Gewichtigkeit der Kirchlichen
Zeitgeschichte im Rahmen der Theologie zu veranschaulichen.

Erstens (bt sie, als Christentumsgeschichte betrieben, eine eminent kriti-
sche Funktion aus gegeniiber séamtlichen Kirchentiimern und ihren Theologi-
en. Sie zerstort auch samtliche Identifizierungen historischer Ereignisse und
Prozesse mit dem Willen Gottes. Das gilt da, wo Christen und Kirchen Gott
im Frieden oder Krieg im Bunde mit sich oder ihrem Volk bzw. Staat sehen.
Aber es gilt nicht weniger fiir die Behauptung, Gott habe Deutschland die
Waffen aus der Hand geschlagen, die Deutschen miissten die Vertreibung
oder die Teilung ihres Landes als Strafe fiir begangene Verbrechen anneh-



Kirchliche Zeitgeschichte — Anfragen und Aufgaben 345

men. Es fiele nicht schwer, weitere Beispiele fiir solche wissenschaftlich ille-
gitimen Grenziiberschreitungen zu nennen.

Zweitens bereichert die Kirchliche Zeitgeschichte die Theologie. Denn
ihre Arbeit offeriert einen enormen Reichtum des religiosen und speziell
theologischen Nachdenkens iiber den Kern der christlichen Botschaft, liefert
eine Fiille glaubwiirdiger Bekenntnisse sowie einen Schatz gegenwartsbezo-
gener Gebete, Gedichte und Lieder. Diese Zeugnisse verleihen den theologi-
schen Aussagen Lebendigkeit, Farbe, Intensitdt und Uberzeugungskraft.
Und diese Quellen sind noch keineswegs erschopft — in Deutschland nicht,
auch nicht in Westeuropa und noch weniger im Bereich des ehemaligen Ost-
blocks oder in anderen Lindern und Kontinenten.

Doch am gewichtigsten ist wohl drittens, dass die Kirchliche Zeitgeschich-
te die theologische Arbeit nicht nur eingrenzt und bereichert, sondern in ho-
hem Mass erschwert. Denn sie konfrontiert nicht nur mit abgriindiger
Dummbheit und Verblendung, sondern mit unvorstellbaren Greueln, Verbre-
chen und Grausamkeiten, die den Atem stocken und das Blut in den Adern
gefrieren lassen. Angesichts dieser Realitéten, die das 20. Jahrhundert durch-
ziehen, miissen samtliche religiosen, theologischen und kirchlichen Schlag-
worte ebenso verstummen wie theologische Harmlosigkeiten. Die schnellen
Antworten, die grossen Worte, das billige Reden von Gottes Fiirsorge, Giite
und Liebe zerschellen an den Fakten, mit denen es die Kirchliche Zeitge-
schichte zu tun hat. Gerade auf diesen Beitrag aber darf der Austausch der
theologischen Disziplinen untereinander nicht verzichten. Denn nur auf-
grund dieser Erschwerung ihres Redens und Denkens gewinnen theologische
Aussagen den sachlich geforderten Tiefgang, Glaubwiirdigkeit also. Erst da-
durch erhalten sie jene Tragfihigkeit und Uberzeugungskraft, die es moglich
machen, mit dem Psalmisten und der Christenheit weiter wie seit rund zwei-
tausend Jahren zu sprechen: «Dennoch bleibe ich stets an Dir. Denn Du héltst
mich bei meiner rechten Hand...» (Ps 73,23).

Abstract

Die mit dem Ersten Weltkrieg ausgeloste Zerstorung von Sittlichkeit und Moral in Eu-
ropa ist ein inhaltliches Kennzeichen der Kirchlichen Zeitgeschichte. Zu ihrer wissen-
schaftlichen Erforschung gehort der vergleichende Blick iiber die eigene Konfession hin-
aus. Dabei spielen neben den theologischen Gesichtspunkten u. a. allgemeinhistorische, so-
ziologische und kulturanthropologische eine Rolle. Als Leitmotiv gilt die Frage, was zum
Bedeutungsverlust des Christentums in Europa fiihrte und worin weiterhin seine Glaub-
wiirdigkeit besteht.

Martin Greschat, GieBen/Miinster



	Kirchliche Zeitgeschichte : Anfragen und Aufgaben

