
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Kirchliche Zeitgeschichte : Anfragen und Aufgaben

Autor: Greschat, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben1

1. Positionsbestimmung

Es geht bei unserem Thema um den jüngsten Abschnitt der Kirchengeschichte,

d. h. die Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts. In Anlehnung an
die allgemeine Geschichtswissenschaft, die diese Phase im deutschsprachigen
Raum als Zeitgeschichte bezeichnet, spricht man von Kirchlicher
Zeitgeschichte. Ihr Beginn wird in der Regel auf das Jahr 1917 bzw. die Jahre des

Ersten Weltkriegs datiert. Dem ist prinzipiell zuzustimmen. Aber wichtiger
als die durch den Kriegseintritt der USA sowie die russischen Revolutionen
gesetzten Zäsuren sind im Blick auf die Kirchliche Zeitgeschichte die
kulturellen, sozialpsychologischen und eben die mentalitätsmässigen Vorgänge,
die durch diesen Weltkrieg ausgelöst wurden.2 Millionen Menschen erfuhren
und lebten nun die Gewöhnung daran, dass es nicht nur erlaubt, sondern
geboten war, geltende Normen zu übertreten und sittliche Werte beiseite zu
setzen. Dieser Prozess der Aufweichung und Relativierung legitimer Ordnungen

und die Gesellschaft tragender Werte durchlöcherte dann zunehmend die
Grenze gegenüber dem Totalitären. «Denn Entgrenzung als Zerstörung
legitimer rechtlicher moralischer Ordnung ist die Bedingung des Totalitären, das

seiner Natur nach keine Grenze kennt.»3
Natürlich hat es solche Vorgänge nicht erst seit dem 20. Jahrhundert gegeben.

Aber der Erste Weltkrieg bedeutete insofern einen quantitativen und
dann auch qualitativen Einschnitt, als nun erstmals Massen von Menschen
sowohl aktiv als passiv in diese Vorgänge verwickelt waren. Folgerichtig endete
die Gewöhnung an die Auflösung rechtlicher Normierungen mitsamt der

Entgrenzung der Gewalt keineswegs 1918. Nicht nur in Deutschland gehörten
Unruhen, Aufstände, politische Morde zum Erscheinungsbild der
Nachkriegszeit. Und Hand in Hand damit ging das Schüren von blindem Hass und
militanter Verachtung gegenüber den aussenpolitischen und mehr noch allen
innenpolitischen Gegnern, wozu insbesondere die Juden gehörten.

Von wesentlicher Bedeutung für die Konzeption und Zielsetzung der
Kirchlichen Zeitgeschichte ist sodann das Faktum der hochgradigen Funktio-

1 Diesem Artikel liegt ein Vortrag zugrunde, der am 23. April 2005 in Basel im Rahmen

der kirchengeschichtlichen Vierstädtesozietät gehalten wurde.
2 Einen ausführlichen Überblick zu dieser Thematik habe ich vorgelegt in: M.

Greschat, Kirchliche Zeitgeschichte. Versuch einer Orientierung, Leipzig 2005. Dort
finden sich auch weitere Literaturangaben. Ich beschränke mich im Folgenden im wesentlichen

auf den Nachweis der Zitate.
3 P. Krüger, Der Erste Weltkrieg als Epochenschwelle, in: H. Maier (Hg.), Wege in die

Gewalt, Frankfurt a.M. 2000,70-91 (83).



Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben 335

nalisierung der Religion, genauer gesagt: der freiwillig geübte Gebrauch der
kirchlichen Verkündigung und des christlichen Glaubens im Sinn des alle
Werte relativierenden Geschehens seit dem Ersten Weltkrieg. Als der Krieg
ausbrach, riefen die Kirchen in sämtlichen beteiligten Staaten Gott um Hilfe
für ihre Truppen an und betrachteten ihn als ihren Kombattanten. Das um-
schloss eine nahezu selbstverständliche Zustimmung zur breiten Mitwirkung
des Christentums an der Militarisierung der Gesellschaft, verbunden mit der
Verherrlichung der Gewalt und einer erschreckenden Geringschätzung
geltenden Rechts.

Ein erstes inhaltliches Kennzeichen der Kirchlichen Zeitgeschichte ist
damit umrissen: nämlich die Ideologisierung des christlichen Glaubens. Mehr
als einige Andeutungen kann ich in diesem Rahmen nicht bieten. Aber es

dürfte deutlich sein, dass die Frage nach der Verflechtung des Christentums
mit dem Nationalismus und Sozialdarwinismus, dem Faschismus und
Nationalsozialismus zu den zentralen Themen der Kirchlichen Zeitgeschichte
gehört, ebenso die enge Verbindung und Vermischung des christlichen Glaubens

mit Marxismus, Kommunismus und Stalinismus, nicht weniger mit
einem religiös gefärbten Antikommunismus sowie einem sich liberal gebenden
Hedonismus. Das alles sind Themen der Kirchlichen Zeitgeschichte, wenn
diese theologisch, kirchlich, aber ebenso wissenschaftlich und gesamtgesellschaftlich

ernst genommen werden will.

2. Christentumsgeschichte

Die bisherigen Überlegungen gingen bewusst über die Begrenzung auf ein
Land oder eine Konfession hinaus. Sie gelten zumindest europaweit. Wie
lässt sich aber mit diesem weit gespannten Ansatz das Faktum vereinen, dass

Kirchengeschichte und mithin auch die Kirchliche Zeitgeschichte in aller Regel

in der Konzentration auf eine und zwar zumeist die eigene Konfession und
Kirche betrieben wird, orientiert am Nachweis des Wahrheitsgehalts dieser
Verkündigung? Nicht nur die östlichen Orthodoxien verfahren so, sondern
weitgehend auch römische Katholiken und ebenso Protestanten. Alle
Kirchen und Konfessionen besitzen ein jeweils spezifisches kollektives Gedächtnis.

Dessen Inhalte werden tradiert, entfaltet, verteidigt und immer wieder
auch aktualisiert. Dabei dient die Erinnerung dazu, Gleichgesinnte zu verbinden,

sie ebenso zu stabilisieren wie zu mobilisieren. Die eigenen Wertvorstellungen

mitsamt den daraus resultierenden Normen werden somit begründet
und ausgelegt. Hand in Hand damit geht eine permanente Aktualisierung.
Denn das kollektive Gedächtnis ist insofern lebendig, als es sich fortlaufend
im Bezug auf die sich wandelnden politischen und ökonomischen, sozialen
und kulturellen und nicht zuletzt die religiösen und theologischen Herausforderungen

der Umwelt verändert.



336 Martin Greschat

Dieses weit verbreitete Verständnis auch der Kirchlichen Zeitgeschichte
hat natürlich Recht und Gewicht, eben im Blick auf die Stiftung und
Stabilisierung der eigenen konfessionellen und kirchlichen Identität. Doch andererseits

muss man sehen, dass ein solches Verständnis der Kirchengeschichte
sich nur begrenzt mit den Voraussetzungen der Geschichtswissenschaft
korrelieren lässt. Dieser Einwand wird diejenigen kaum irritieren, die die Kirchliche

Zeitgeschichte im skizzierten Sinn betreiben. Aber das Faktum bleibt,
dass hierbei die historisch-kritische Methode zwar prinzipiell bejaht, aber
doch nur in dem Mass genutzt wird, wie es die systematisch-theologisch
vorausgesetzte Positionierung erlaubt. Selbstverständlich will kein ernst zu
nehmender Kirchenhistoriker heute ein Verständnis seines Fachs repristinieren,
wonach es dort um den Beweis der dogmatisch-theologischen Wahrheit der
eigenen Konfession ginge. Nichtsdestoweniger begegnet bei vielen Vertretern

der Kirchengeschichte ein gewisses methodisches Unbehagen. Man
sucht dann nach einem «Mehr» der Kirchengeschichte gegenüber der «profanen»

Geschichtswissenschaft. Auf diese Thematik komme ich später noch
einmal zurück.

Will die Kirchliche Zeitgeschichte sich nicht auf die Beschäftigung mit
einer bzw. ihrer eigenen kirchlich-konfessionellen Tradition einengen lassen,
und ist sie bestrebt, im Gleichklang mit der allgemeinen Geschichtswissenschaft

zu arbeiten, folgt daraus zwingend die Ausweitung des Blicks auf andere

Ausprägungen des Christentums. Es liegt im Wesen jeder Wissenschaft,
also auch der historischen Forschung, dass dazu der Vergleich gehört. In
unserem Fall geht es also um die Konfrontation genau so wie um die Paralleli-
sierung der Aussagen, Überzeugungen, Formierungen und Fakten dieses
Christentums mit denjenigen anderer Christentümer, Konfessionen und
Kirchen. Kirchliche Zeitgeschichte wird darum zur Christentumsgeschichte. Die
Beschränkung auf eine einzige Kirche ist methodisch jedenfalls nicht vertretbar.

Und man muss hinzufügen: Sie ist auch inhaltlich nicht akzeptabel, weil
sonst die Realitäten des Christentums verzerrt werden. Treibt man dagegen
Christentumsgeschichte, hilft die prinzipielle Ausweitung des Blicks auf den
Gesamtbereich des Christlichen (zumindest in einer Region), sowohl die
Vielfalt innerhalb einer einzelnen Konfession wahrzunehmen als auch die
überkonfessionellen, gesamtchristlichen Charakteristika. Mit dem Verzicht
auf einen eigenen Standpunkt hat das nichts zu tun. Aber es ist wissenschaftlich

geboten, diesen nicht unreflektiert zum Massstab der Erkenntnis und des

Urteilens zu machen.
Ein derartiges Vorgehen wirkt relativierend und aufklärend. Das war seit

jeher die kritische Aufgabe der Kirchengeschichte, also auch der Kirchlichen
Zeitgeschichte. Mythen und Legenden werden dadurch zerstört, die Eleroi-
sierung einzelner Persönlichkeiten oder Epochen zerfällt durch diese Arbeit.
Wer das nicht wünscht, halte sich die Geschichtswissenschaft vom Leib! Doch
muss sofort mit allem Nachdruck hinzugefügt werden: Aufklärung ist nicht zu



Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben 337

verwechseln mit Enthüllungsjournalismus, und Kritik heisst nicht Aburteilung

oder pure Destruktion aufgrund heute geläufiger Meinungen. Dass es

gerade in der Kirchlichen Zeitgeschichte nicht selten zu solchen negativen
Machwerken kommt, weil es hier um besonders aktuelle Auseinandersetzungen

geht, sollte den Blick nicht trüben. Echte Aufklärung und Kritik wissen
sich einem Ethos verpflichtet. Dieses ist nur unzureichend charakterisiert,
wenn man es als Streben nach Wahrheit bezeichnet. Denn die Wahrheit gibt
es nicht abstrakt, sondern stets nur gebunden an Personen, eingebunden also
in Humanität. Die dichteste und präziseste Formulierung dieses Sachverhalts,
die ich kenne, stammt von Blaise Pascal: «Der Mensch ist weder Engel noch
Tier, und das Unglück will, dass, wer den Engel will, das Tier macht.»4 Das ist
eine treffende Zusammenfassung der christlichen Anthropologie und
verweist gleichzeitig auf das reformatorische «simul iustus et peccator» - der
Glaubende ist «gerecht und Sünder zugleich». Man kann das in dieser Tradition

gegründete Ethos selbstverständlich auch ganz säkular ausdrücken. In
seinem beeindruckenden Buch «Ganz normale Männer» zitiert der amerikanische

Historiker Christopher R. Browning den Bericht eines Kollegen über
das Vorgehen amerikanischer Einheiten im Zweiten Weltkrieg im Pazifik
und notiert dazu: «für jeden, der selbstgefällig davon ausgeht, dass Kriegsgreuel

nur unter dem NS-Regime vorkamen, eine höchst unerquickliche
Lektüre».5

Es geht bei solchen Überlegungen nicht um Verharmlosungen - so sind
eben die Menschen im Krieg! - und auch nicht um die Relativierung der
deutschen Schuld - die anderen waren ja auch nicht besser! Sondern es geht um
die Konfrontation mit der verstörenden Frage, wie es dazu kommen konnte,
dass durchschnittliche Menschen - in diesem Fall ältere Angehörige eines
deutschen Reserve-Polizeibataillons, die keineswegs nationalsozialistische
Fanatiker waren - zu brutalen Massenmördern wurden. «Das grundlegende
Problem besteht darin», schreibt Browning, «zu erklären, warum ganz normale

Männer [...] unter spezifischen Bedingungen bereitwillig den extremsten
Völkermord der Menschheitsgeschichte ausführten.» Wer diese Dimension,
die jenseits des Moralisierens angesiedelt ist, aus der Kirchlichen
Zeitgeschichte ausblendet, verzichtet nicht auf irgendeinen Aspekt, sondern auf das

Verständnis des Ganzen.

4 Blaise Pascal, Über die Religion, hg.v. E. Wasmuth, Heidelberg 61963, Nr. 358.
5 Ch.R. Browning, Ganz normale Männer, Reinbek 31999, 209. Dort auch das

folgende Zitat: 291.



338 Martin Greschat

3. Theologisierung

Neben der eingangs skizzierten Linie der Ideologisierung des Christentums

im Verlauf des 20. Jahrhunderts begegnet durchgängig eine zweite.
Nach dem Selbstverständnis ihrer Protagonisten stand diese Konzeption der
ersteren radikal gegenüber. Dass der Kirchenhistoriker gleichwohl
Zusammenhänge und Übergänge erkennt, steht auf einem anderen Blatt. Dieser
andere Entwurf kreist um die nachdrückliche Konzentration alles Denkens,
Redens und Handelns auf die Theologie. Gegen den Souveränitätsanspruch des

Staates, der Nation bzw. des Volkes wurde hier die Souveränität der
Offenbarung, des Wortes Gottes sowie der Kirche gesetzt. In verschiedenen Ländern

und Konfessionen wuchs seit dem Ersten Weltkrieg ein bewusst an der
kirchlichen Lehre und Ekklesiologie ausgerichtetes Verständnis des
Christentums. Im Mittelpunkt stand also die Kirche: Sie sollte in neuer Intensität
mit ihrer weltüberlegenen Botschaft nicht nur ein einzelnes Volk, sondern
alle Völker belehren und beseelen.

Ich muss darauf verzichten, diese Aussage ausführlicher zu belegen. Einige

Hinweise sollen genügen. Die steile Überhöhung der Ekklesiologie im
römischen Katholizismus unter den Pius-Päpsten ist bekannt. Die Enzyklika
«Mystici corporis» vom Juni 1943 bildete diesbezüglich einen Höhepunkt.
Die aus eher liberalen theologischen Überzeugungen entstandene ökumenische

Bewegung «Praktisches Christentum»/«Life and Work» proklamierte
1937 in Oxford: «Die Kirche hat keine wichtigere Aufgabe und kann der Welt
keinen grösseren Dienst leisten, als wenn sie wahrhaft Kirche ist, d. h. wenn
sie im Glauben das Wort Gottes verkündet, sich gebunden weiß an den Willen

Jesu Christi, und in ihm eins ist als wahre Gemeinschaft der dienenden
Liebe.»6 Dass der lutherische Konfessionalismus und die dialektische Theologie

Karl Barths sich in die gleiche Richtung bewegten, sei nur angemerkt.
Charakteristisch erscheint mir die Begründung Barths im Vorwort des ersten
Bandes seiner grossen Kirchlichen Dogmatik, weshalb er in der Krise der
Weimarer Republik, anders als seine akademischen Kollegen, bewusst keine
politische Ethik schreibe: «Weil ich fest überzeugt bin, dass es zu den Klärungen

besonders auf dem weiten Feld der Politik, die heute nötig sind und zu
denen die Theologie heute ein Wort sagen möchte (wie sie denn auch in der Tat
ein Wort dazu zu sagen haben sollte!) nicht kommen kann, ohne dass es zuvor
zu denjenigen umfassenden Klärungen in der Theologie und über die Theologie

selbst gekommen ist, um die es hier gehen soll.f...] Weil ich tatsächlich
glaube, dass eine bessere kirchliche Dogmatik (auch abgesehen von allen
ethischen Nutzanwendungen) ein letztlich wichtigerer und soliderer Beitrag
auch zu Fragen und Aufgaben wie etwa der deutschen Befreiung sein möchte,
als das meiste von all dem Wohlgemeinten, was so viele auch unter den Theo-

6 Zit. bei W. Weisse, Praktisches Christentum und Reich Gottes, Göttingen 1991,548.



Kirchliche Zeilgeschichte - Anfragen und Aufgaben 339

logen angesichts dieser Fragen und Aufgaben dilettantisierend meinen
leisten zu sollen und zu können. Darum lasse ich es mir verboten sein, mich
durch jene Gedanken müde machen zu lassen.»7

Diese nachdrückliche Konzentration auf die Theologie hat bis in die sechziger

Jahre eine wesentliche Rolle gespielt. Und dieses Denken ist in den Jahren

danach keineswegs untergegangen, sondern hat in der Frontstellung
gegen die nun vorherrschende «linke» Ideologisierung des Christentums eine
veränderte Ausprägung bekommen, eben im Sinn der «rechten», konservativen

Bewahrung des Evangeliums, der dogmatisch wahren kirchlich-konfessionellen

Lehre. Fundamentalisten, Konfessionalisten und Evangelikaie
stimmen untereinander sicherlich nicht überein. Was sie jedoch verbindet, ist
der Widerspruch und Widerstand gegen eine in ihren Augen verhängnisvolle
«linke», «moderne», rationalistische Theologie. Da diese Kreise der akademischen

Theologie prinzipiell kritisch, wenn nicht sogar dezidiert ablehnend
gegenüberzustehen pflegen, nimmt sie die Universitätstheologie häufig kaum
zur Kenntnis. Selbstverständlich ist das falsch. Es gehört vielmehr zu den
wichtigsten Aufgaben der Kirchlichen Zeitgeschichte, gerade diese Gruppen
und Kräfte in den Blick zu nehmen. Was das bedeutet, kann ich wieder nur
andeuten. Zunächst einmal: Natürlich muss auch hier nach dem Wahrheitsgehalt

in der Intention sowie in der Durchführung einer solchen Theologisie-
rung gefragt werden. Das Mühen um Verstehen hat, ebenso wie gegenüber
der politischen Ideologisierung des Christentums, für die Kirchliche
Zeitgeschichte an erster Stelle zu stehen. Sodann ist festzuhalten, dass Theologisie-
rung und politische Stellungnahmen niemals Gegensätze sind. Selbst wer
wähnt, nur theologisch zu reden, macht faktisch politische Aussagen.
Schliesslich ist daran zu erinnern, dass die Theologie zwar über das Ganze
nachdenkt, aber nicht die gesamte Wirklichkeit zu erfassen vermag, und dass

die Theologie, selbst wenn sie sub specie aeternitatis argumentiert, darum
doch nie anders als in den Grenzen menschlicher Sprache und Horizonte
reden kann. Überschreitet die Theologie diese Grenzen, wird sie ebenfalls zur
Ideologie. Auch die Kirchliche Zeitgeschichte hat insofern allen Grund, sich

von Dietrich Bonhoeffer erinnern zu lassen: «In dem, was wir erkennen, sollen

wir Gott erkennen, nicht in den ungelösten, sondern in den gelösten Fragen

will Gott von uns begriffen sein. Das gilt für das Verhältnis von Gott und
wissenschaftlicher Erkenntnis. Aber es gilt auch für die allgemein menschlichen

Fragen von Tod, Leiden, Schuld. Es ist heute so, dass es auch für diese

Fragen menschliche Antworten gibt, die von Gott ganz absehen können.
Menschen werden faktisch - und so war es zu allen Zeiten - auch ohne Gott
mit diesen Fragen fertig, und es ist einfach nicht wahr, dass nur das Christentum

eine Lösung für sie hätte.»8

7 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1/1, Zürich 1932, Xlf.



340 Martin Greschat

4. Umbrüche und Übergänge

Nach diesen weiträumigen, aber - wie ich meine - unverzichtbaren
Überlegungen wende ich mich enger gefassten Aussagen über die Arbeit der
Kirchlichen Zeitgeschichte zu. Selbstverständlich kann ich erneut lediglich
einige Anfragen und Hinweise bieten. Dabei geht es allerdings nicht um die
Aneinanderreihung von einzelnen mehr oder weniger interessanten Themen,
sondern um die Entfaltung einer zentralen Leitfrage: Wie steht es mit der
Glaubwürdigkeit des Christentums in den Umbrüchen des 20. Jahrhunderts?
Aus dem bisher Dargelegten ergibt sich, denke ich, dass die Kirchliche
Zeitgeschichte nicht nur allgemeinen wissenschaftlichen Trends folgen kann - das

sicherlich auch -, sondern sich vor allem der in unserer Zeit und in unseren
geographischen Breiten wesentlichen Frage stellen muss: Was hat im einzelnen

zu jenem enormen Verlust der Glaubwürdigkeit des Christentums
geführt, den wir in unserer Umwelt beobachten? Und andererseits: Welche
Beispiele überzeugend gelebten christlichen Glaubens lassen sich trotzdem in
jenen Jahrzehnten finden? Dazu drei Hinweise.

1. Wichtig wäre die genaue Untersuchung des Umfelds der historischen
Zäsuren im 20. Jahrhundert. Es geht dabei um die Jahre 1918/19, 1933/34,
1945, 1968 und 1989/90. Durchweg handelt es sich dabei nicht nur um deutsche,

sondern um europäische Daten, die z. B. auch die Schweiz betreffen -
selbst wenn dieses Faktum hier nicht akzeptiert werden sollte.9 Die Untersuchungen

zu jenen Knotenpunkten müssten also komparatistisch angelegt
sein, Konfessionen ebenso wie Staaten übergreifend. Es liegt auf der Hand,
dass dabei die unterschiedlichen politischen, sozialen, kulturellen sowie
religiösen, kirchlichen und theologischen Voraussetzungen zu berücksichtigen
wären. Die verbindende Frage müsste lauten: Welche Sehnsüchte, Erwartungen

und Hoffnungen bewegten die Menschen und die Christen im besonderen?

Welche Sorgen und Ängste trieben sie um? Und nicht zuletzt: Wie
reagierten sie, was unternahmen sie? Bei einer solchen Vorgehensweise kämen
nicht nur Staatsmänner und Politiker, Kirchenleitungen und Theologieprofessoren

in den Blick, sondern ebenso Gemeindepfarrer und einfache
Gemeindeglieder. Methodische Hinweise und Erkenntnisse der Genderforschung

Hessen sich dabei nutzen, der Oral History, ebenso der Soziologie,
Sozialpsychologie oder auch der Demographie. Das Ziel müsste durchgängig
sein, gedachte und gelebte Alternativen zum offiziellen Christentum jener
Jahre aufzuspüren. Es gälte, widerständige Kräfte in den Vordergrund zu

8 An Eberhard Bethge, 29.5.1944, in: Widerstand und Ergebung, hg.v. E. Bethge,
Neuausgabe München 1977,341.

9 Instruktiv ist dazu Ch. Dipper, Die Geburt der Zeitgeschichte aus dem Geist der
Krise. Das Beispiel Schweiz, in: A. Nützenadel, W. Schieder, Zeitgeschichte als Problem,
Göttingen 2004,149-174.



Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben 341

rücken und andere Ausdrucksweisen des christlichen Glaubens mitsamt den
sie tragenden Gruppen zu würdigen. Ich nenne nur, ohne jeden Anspruch auf
Vollständigkeit, aktive Gemeindekerne und Bibelgruppen, Kirchliche
Bruderschaften, Studentengemeinden, ökumenische Arbeitskreise, allerlei Vereine

und Verbände der Diakonie, soziale und sozialpolitische Zusammenschlüsse

von Männern, Jugendlichen und insbesondere Frauen.
2. Das 20. Jahrhundert war eine Epoche voller Brutalität und Gewalt,

überreich an inneren wie auch äusseren Zerstörungen. Man hat ausgerechnet,
dass rund 115 Millionen Menschen in jenen hundert Jahren ihr Leben durch
das Einwirken politischer Gewalten verloren haben - von den materiellen
und geistigen Schäden zu schweigen! Was bedeutete das für das Christentum,
für die überkommenen Formen der Frömmigkeit oder eines bewusst gelebten
christlichen Glaubens? Hielten sie stand, wurden sie vielleicht sogar vertieft
- oder zerbrochen? Lösten sie sich vielleicht einfach auf, wie so viele andere
Gewohnheiten des zivilisierten Zusammenlebens? Wir wissen sehr wenig
darüber. Das Sprichwort behauptet zwar: Not lehrt beten. Aber die Erfahrung

zeigt: Sie lehrt auch fluchen. Gilt das Eine oder das Andere - oder
wahrscheinlich beides ineinander und durcheinander?

Kriege führen in Grenzsituationen. Aber extreme Verhältnisse existierten
im 20. Jahrhundert nicht nur an den Fronten, sondern ebenso in der
Gefangenschaft und in Gefängnissen, in Lagern und Luftschutzkellern, auf der
Flucht, bei der Vertreibung und durchaus auch in den schlimmen Notzeiten
nach dem Ersten und Zweiten Weltkrieg. Was bedeuteten das Christentum
und der christliche Glaube den Betroffenen in solchen Situationen?

Wir wissen manches über die Frauen und Männer, die ich als christliche
Heroen bezeichnen möchte. Selbstverständlich ist es recht und billig, sie zu
ehren. Doch das genügt nicht. In der Kirchlichen Zeitgeschichte geht es auch

um die Frage, woran es liegt, dass sie die Ausnahmen sind. Oder ist das gar
nicht der Fall? Nötig ist es, die Quellen jener Zeit zu sichten und zu sichern -
Predigten, Tagebücher, Briefe usw.10 Oft kommt darin die Erfahrung der
geistigen und mehr noch der geistlichen Einsamkeit zur Sprache. Man hatte in
seiner Umgebung niemanden, mit dem man reden und beten konnte. Mehrfach

deuteten überzeugte Christen das Kriegsgeschehen als die dunkle Folie
für das Eigentliche, d. h. das Wachsen und Reifen des persönlichen Glaubens.
Aber unvermittelt stand daneben nicht selten doch auch die Überzeugung,
dass Gott auf der Seite der eigenen Truppen stand. Im Bombenkrieg sahen
die Reaktionen der Zivilbevölkerung nicht grundsätzlich anders aus. Im Um-

10 Ausführlicher dazu M. Greschat, Religiöse und theologische Stimmen zum Kriegsalltag,

in: H. Dühringer, J.-Ch. Kaiser (Hg.), Kirchliches Leben im Zweiten Weltkrieg,
Frankfurt a.M. 2005, 89-107. Vgl. ferner: Ders., Begleitung und Deutung der beiden
Weltkriege durch evangelische Theologen, in: B. Thoß, H.-E. Volkmann (Hg.), Erster Weltkrieg
- Zweiter Weltkrieg. Ein Vergleich, Paderborn 2002,497-518.



342 Martin Greschat

feld der Bekennenden Kirche Berlins entstanden damals «Gebete in Todesnot»,

die handschriftlich verbreitet und in den Luftschutzkellern laut gebetet
werden sollten. Im Mittelpunkt dieser Texte stand nicht die Bitte um die
Bewahrung des Lebens, sondern das Vertrauen auf Gott als den allein festen
und sicheren Halt.

Wir wissen wenig, welche Wirkungen davon ausgingen. Doch es gilt, über
das Sammeln und Sichten solcher Texte hinaus tiefer zu graben. Unübersehbar

begegnete in solchen Grenzsituationen das Verlangen überzeugter Christen

nach etwas Objektivem. Die Hochschätzung liturgischer Gebetsformulare
gehört in diesen Zusammenhang. In dieselbe Richtung geht das Gewicht,

das jetzt die Sakramente erhielten, besonders das Abendmahl. Und nicht
zuletzt die beachtliche Anzahl der Konversionen zum Katholizismus ist hier zu
erwähnen. Kein geringerer als Martin Niemöller wollte bekanntlich Ende
1940 katholisch werden. Was bedeuten solche Tendenzen im Blick auf die
evangelische Kirche und das Leben ihrer Gemeinden?

Ein anderer Aspekt dieses Themas wird im Kontext der Ereignisse deutlich,

die mit der Flucht und Vertreibung von etwa 14 Millionen deutscher
Menschen aus dem Osten verbunden sind. Rund 2 Millionen haben diese
Katastrophe nicht überlebt. Welche Bedeutung hatten christliche Frömmigkeit
und persönlicher Glaube in diesem Zusammenhang? Gleichzeitig geht es um
die Frage, welchen Beitrag die evangelische Kirche und ihre Gemeinden bei
der Integration jener Flüchtlinge in den vier Besatzungszonen geleistet
haben. Das Ergebnis ist mehrdeutig. Enorme materielle Hilfestellungen bot
fraglos das Hilfswerk der Evangelischen Kirche, gerade aufgrund der
Unterstützung durch ausländische Kirchen in Schweden, der Schweiz, dann auch in
den USA. Aber die Entscheidung der Landeskirchen sowie des Rates der
EKD, keine eigenen Flüchtlingskirchen zuzulassen, sondern diese Menschen
in die bestehenden Landeskirchen einzugliedern, erwies sich als ausgesprochen

zweischneidig. Dadurch wurde sicherlich die Einbindung der Flüchtlinge

in die neue Umwelt partiell gefördert. Aber sehr viele wurden dadurch
auch zurückgestossen, weil sie sich in diesen Kirchen und Gemeinden
aufgrund der dort vorherrschenden Formen selbst dann fremd und unbehaust
fühlten, wenn man sie hier nicht an den Rand drängte. Auf den komplexen
und komplizierten Prozess der kirchlichen Integration, der sich primär auf
der Ebene der Gemeinden abspielte, kann ich nur hinweisen. Wesentlich ist
dabei für unseren Kontext die Beobachtung, dass die Eingliederung in aller
Regel nicht auf dem Weg über die Gottesdienste gelang, sondern durch
Mütterkreise, die Frauenhilfe, Jugendgruppen oder die Studentengemeinden.
Hier öffnet sich ein weiteres wichtiges Feld der Forschung im Blick auf die
Frage nach der Glaubwürdigkeit der Kirche und ihrer Verkündigung.

Es lohnt sich wieder, noch einen Schritt weiter zu gehen. Die enorme
Bedeutung der religiösen Sozialisation in der Kindheit und Jugend ist allgemein
bekannt. Wir wissen auch, dass die grossen historischen Milieus - des Katho-



Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben 343

lizismus, des Sozialismus, des Liberalismus sowie des primär protestantischen
Konservatismus - durchgängig u. a. die Funktion besassen, die nachfolgenden
Generationen sozial und kulturell, religiös und mentalitätsmässig zu prägen
sowie zu integrieren. Diese Milieus lösten sich jedoch seit dem Ersten Weltkrieg

zunehmend auf. Der Nationalsozialismus, der Zweite Weltkrieg und
seine Folgeerscheinungen im Kommunismus im Osten, aber durchaus auch
im Kapitalismus im Westen, wirkten in dieselbe Richtung der Vereinzelung
und sogar der Atomisierung der Menschen innerhalb der Gesellschaft. Man
spricht in diesem Zusammenhang oft von Individualisierung. Aber es ist zu
fragen, wie tief diese reicht. Dominieren nicht anstelle innerer Normen diejenigen

der Gruppe, der Gesellschaft, der Unterhaltungsindustrie oder der
jeweiligen Mode? Von der Vereinzelung und Vereinsamung der Christen war
andeutungsweise die Rede. Alles das bewirkte einen enormen Verlust an
kirchlicher Präge- und Integrationskraft. «Man wird davon ausgehen
müssen», urteilt ein katholischer Religionssoziologe, «dass eine religiös-kirchliche

Sozialisation im Sinne einer Vermittlung kirchlicher Wissensbestände,
Normen und Überzeugungen nur noch innerhalb einer Minorität von deutlich

unter zehn Prozent gelingt.»11 Im Protestantismus sieht es jedenfalls nicht
besser aus. Die entscheidende Frage lautet dann, ob es den Kirchen und
Gemeinden gelingt, «neue Sozialformen explizit christlichen Lebens zu entwik-
keln».

Mit diesen Überlegungen bin ich beim 3. Themenbereich angelangt, dem
sich die Kirchliche Zeitgeschichte zuwenden sollte. Ich spreche von dem
einschneidenden Umbruch in den sechziger Jahren. Er ereignete sich nicht nur
in der Bundesrepublik, sondern in sämtlichen westlichen Industriestaaten.
Vielleicht überspitzt, aber im Kern zutreffend urteilt ein Soziologe: «Insgesamt

ist, was die eingetretenen Veränderungen in der soziokulturellen Umwelt

betrifft, der Abstand zwischen 1880 und 1960 geringer, als der Abstand
zwischen 1960 und 1980.»12

Als die Signatur dieses Neuen gilt «1968». Die Jahreszahl umfasst freilich
erheblich mehr als ein Datum. Darauf sei nur hingewiesen. Ebenso muss die
Frage auf sich beruhen, ob und inwiefern Parallelen zwischen den Unruhen
im Westen und dem Drängen auf einen «Sozialismus mit menschlichem Antlitz»

im Osten bestanden. Hier gibt es für die historische Forschung mehr als

genug zu tun. Mir geht es jetzt lediglich um die Feststellung, dass in jenen Jahren

ein neues, eigenes Kapitel der Kirchlichen Zeitgeschichte beginnt. Was
das bedeutet und umfasst, möchte ich abschliessend mit der Skizzierung eines

Forschungsprojekts veranschaulichen.

11 K. Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg i.Br. 1992,
149.272.

12 O. Negt, zit. bei A. Schildt, Nachkriegszeit, GWU 44 (1993) 578.



344 Martin Greschat

In den sechziger Jahren erhielt die ökumenische Bewegung ein anderes
Gesicht. Im Zuge der Ausweitung des Kalten Krieges von Europa und den
USA in andere Länder und Kontinente rückten Asien und Afrika und insgesamt

die «Dritte Welt» mitsamt ihren immensen Problemen zunehmend in
den Mittelpunkt der Weltöffentlichkeit. Diese Feststellung gilt voll und ganz
auch für die Kirchen. Die unter der Ägide des Ökumenischen Rates der
Kirchen durchgeführte «Weltkonferenz für Kirche und Gesellschaft» in Genf
markierte 1966 eine regelrechte Wasserscheide. Rund die Hälfte der
Delegierten kam aus Kirchen in Ländern der «Dritten Welt». Verdichtet trafen
also in Genf die unterschiedlichen geistigen und theologischen, kulturellen
wie auch politischen, die ökonomischen und sozialen Realitäten, Traditionen
und Überzeugungen aus der nördlichen und der südlichen Hälfte der Erde
aufeinander. Die Texte der Konferenz bieten einen vorzüglichen Einblick in
die Umbrüche, die sich damals vollzogen. Die Referate liegen gedruckt vor,
ebenso die Texte der Verhandlungen. Es gibt ausserdem Stellungnahmen
verschiedener Kirchen zur Konferenz und ihren Resolutionen, ausgesprochen

interessante z. B. aus der DDR. Es wäre ebenso wichtig wie reizvoll, diese

Thematik in den Blick zu nehmen. Im übrigen markiert diese Weltkonferenz

den Beginn der Verlagerung der Zentren des Christentums weg von
Europa und den USA hin zu anderen Ländern und Kontinenten.

5. Kirchliche Zeitgeschichte im Rahmen der Theologie

Die Kirchliche Zeitgeschichte bildet bekanntlich, ebenso wie die übrige
Kirchengeschichte, einen Teil der wissenschaftlichen Theologie. Das bedeutet,

dass sie auf die anderen Disziplinen angewiesen ist, weil keine von ihnen
ohne die anderen auskommt. Jede bewältigt eine spezifische Aufgabe, aber
durchgängig so, dass dabei der Bezug auf die anderen Disziplinen der Theologie

mit im Blick ist. Allgemein formuliert: Die Besinnung auf den Ursprung
und die Tradierung des Evangeliums, die systematische Erfassung und
Bündelung seines Gehalts und schliesslich das Nachdenken über die Art und Weise

der Weitergabe gehören zusammen. Dazu wäre manches zu sagen. Ich
beschränke mich hier auf drei Aspekte, um die Gewichtigkeit der Kirchlichen
Zeitgeschichte im Rahmen der Theologie zu veranschaulichen.

Erstens übt sie, als Christentumsgeschichte betrieben, eine eminent kritische

Funktion aus gegenüber sämtlichen Kirchentümern und ihren Theologien.
Sie zerstört auch sämtliche Identifizierungen historischer Ereignisse und

Prozesse mit dem Willen Gottes. Das gilt da, wo Christen und Kirchen Gott
im Frieden oder Krieg im Bunde mit sich oder ihrem Volk bzw. Staat sehen.
Aber es gilt nicht weniger für die Behauptung, Gott habe Deutschland die
Waffen aus der Hand geschlagen, die Deutschen müssten die Vertreibung
oder die Teilung ihres Landes als Strafe für begangene Verbrechen anneh-



Kirchliche Zeitgeschichte - Anfragen und Aufgaben 345

men. Es fiele nicht schwer, weitere Beispiele für solche wissenschaftlich
illegitimen Grenzüberschreitungen zu nennen.

Zweitens bereichert die Kirchliche Zeitgeschichte die Theologie. Denn
ihre Arbeit offeriert einen enormen Reichtum des religiösen und speziell
theologischen Nachdenkens über den Kern der christlichen Botschaft, liefert
eine Fülle glaubwürdiger Bekenntnisse sowie einen Schatz gegenwartsbezogener

Gebete, Gedichte und Lieder. Diese Zeugnisse verleihen den theologischen

Aussagen Lebendigkeit, Farbe, Intensität und Überzeugungskraft.
Und diese Quellen sind noch keineswegs erschöpft - in Deutschland nicht,
auch nicht in Westeuropa und noch weniger im Bereich des ehemaligen
Ostblocks oder in anderen Ländern und Kontinenten.

Doch am gewichtigsten ist wohl drittens, dass die Kirchliche Zeitgeschichte
die theologische Arbeit nicht nur eingrenzt und bereichert, sondern in

hohem Mass erschwert. Denn sie konfrontiert nicht nur mit abgründiger
Dummheit und Verblendung, sondern mit unvorstellbaren Greueln, Verbrechen

und Grausamkeiten, die den Atem stocken und das Blut in den Adern
gefrieren lassen. Angesichts dieser Realitäten, die das 20. Jahrhundert
durchziehen, müssen sämtliche religiösen, theologischen und kirchlichen Schlagworte

ebenso verstummen wie theologische Flarmlosigkeiten. Die schnellen

Antworten, die grossen Worte, das billige Reden von Gottes Fürsorge, Güte
und Liebe zerschellen an den Fakten, mit denen es die Kirchliche
Zeitgeschichte zu tun hat. Gerade auf diesen Beitrag aber darf der Austausch der
theologischen Disziplinen untereinander nicht verzichten. Denn nur
aufgrund dieser Erschwerung ihres Redens und Denkens gewinnen theologische
Aussagen den sachlich geforderten Tiefgang, Glaubwürdigkeit also. Erst
dadurch erhalten sie jene Tragfähigkeit und Überzeugungskraft, die es möglich
machen, mit dem Psalmisten und der Christenheit weiter wie seit rund
zweitausend Jahren zu sprechen: «Dennoch bleibe ich stets an Dir. Denn Du hältst
mich bei meiner rechten Hand...» (Ps 73,23).

Abstract

Die mit dem Ersten Weltkrieg ausgelöste Zerstörung von Sittlichkeit und Moral in
Europa ist ein inhaltliches Kennzeichen der Kirchlichen Zeitgeschichte. Zu ihrer
wissenschaftlichen Erforschung gehört der vergleichende Blick über die eigene Konfession hinaus.

Dabei spielen neben den theologischen Gesichtspunkten u. a. allgemeinhistorische,
soziologische und kulturanthropologische eine Rolle. Als Leitmotiv gilt die Frage, was zum
Bedeutungsverlust des Christentums in Europa führte und worin weiterhin seine
Glaubwürdigkeit besteht.

Martin Greschat, Gießen/Münster


	Kirchliche Zeitgeschichte : Anfragen und Aufgaben

