Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Rivalisierende Rationalitaten im Markus- und Lukasevangelium
Autor: Klumbies, Paul-Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rivalisierende Rationalitdten im Markus- und
Lukasevangelium'

Moderne Wissenschaft arbeitet unter den Voraussetzungen aufgeklirter
Rationalitit. Das ist so selbstverstidndlich, dass es kaum einer Erwéhnung be-
darf. Freilich konnte iiber dieser Feststellung vergessen werden, dass die gel-
tende Rationalitdt keinesfalls die einzig mogliche Form des Denkens bildet.
Denn auch die neuzeitlich-analytische Rationalitit ist das Ergebnis einer ge-
schichtlichen Entwicklung.

Die folgenden Ausfithrungen beginnen daher mit einer vergegenwérti-
genden Anndherung an das Verhiltnis von aufgekldrter Rationalitdt und
neutestamentlicher Theologie. Danach wird in einem Abschnitt iiber «Die
Rationalitidt des Mythos» an eine antike Form der Rationalitit herangefiihrt.
Der dritte Teil bietet anhand ausgewihlter Textstellen eine Skizze der im
Markus- und Lukasevangelium geltenden Rationalitét. Abschliessend wer-
den Konsequenzen fiir die neutestamentliche Theologie benannt.

1. Aufgekliirte Rationalitit und neutestamentliche Theologie

Die geltende analytisch geprigte Rationalitét geht vor allem auf zwei Ein-
schnitte in der Geistesgeschichte Europas zuriick. Die erste wirkungsmachti-
ge Zasur besteht in dem Abldsungsprozess der griechischen Hochphilosophie
vom antiken Mythos. Sie wurde in der Nachfolge des Sokrates insbesondere
durch Plato und Aristoteles ab dem 5./4. vorchristlichen Jahrhundert vollzo-
gen.” Der zweite tiefgreifende Einschnitt ist durch die europdische Aufkli-
rung seit dem 18. Jahrhundert gegeben.?

Die auf diesem Weg vollzogene Selbstvergewisserung des Geistes hat
dazu gefiihrt, dass andere Formen logischer Daseinsbewiltigung in den Hin-
tergrund traten. Dies betraf insbesondere den Mythos. Vor dem Tribunal der

1 Uberarbeitete und um die Anmerkungen erweiterte Fassung meiner Antrittsvorle-
sung an der Universitdt Kassel vom 26. Januar 2005.

2 Vgl. dazu Rationalitit (F. Renaud), DNP 10, Stuttgart 2001, 777-782. Renaud fiihrt
als wesentlichen Unterschied zwischen moderner und antiker Rationalitdt an, dass das
moderne philosophische Verstiandnis von Rationalitidt «sich auf ein menschliches Vermo-
gen, nicht auf das Wesen von Dingen bezieht». Demgegeniiber weisen die antiken Vorstel-
lungen von Rationalitdt «auch auf die ontologische Struktur des Kosmos» (777).

3 Zu den Datierungsfragen vgl. im einzelnen A. Borgstedt, Das Zeitalter der Aufkli-
rung, Darmstadt 2004, 6-8; W. Schneiders, Das Zeitalter der Aufkldarung, Miinchen 22001,
7-12. Zum Verhiltnis der Aufklirung, des «sokratische(n)> Jh.», zur Antike vgl. Aufkli-
rung (M. Landfester), DNP 13, Stuttgart 1999, 341-350 (343), Zitat: 344. Zu den Schwierig-
keiten einer Definition von «Aufkldrung» vgl. Aufkldrung I. Philosophisch (R. Piepmeier),
TRE 4, Berlin/New York 1993 (Studienausgabe), 575-594 (576-578).



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 321

neu errungenen Rationalitit wurde ihm héufig der Stempel «vorrational»
aufgedriickt. Das Adjektiv «mythisch» erhielt vielfach pejorativen Klang.
Nicht selten wurde und wird das Mythische geradezu als das schlechthin Irra-
tionale angesehen. Mythos und Rationalitét traten in einen Gegensatz zuein-
ander.

Vor diesem Hintergrund entstand fiir die Theologie und die kirchliche
Verkiindigung ab dem 18. Jahrhundert ein Plausibilitdtsproblem. Die bibli-
schen Schriften, die in weiten Teilen an die Voraussetzungen des mythischen
Weltbilds der Antike gebunden sind, kollidierten offenkundig mit den Anfor-
derungen einer zeitgemassen Rationalitit. Die Folge war, dass die Theologie
sich zur Apologie gegeniiber den Anspriichen aufgeklirter Rationalitét ge-
dringt sah.*

Eines der grossen Projekte zur Verteidigung des christlichen Glaubens vor
dem Forum aufgekliarter Vernunft stammt im 20. Jahrhundert von dem Mar-
burger Neutestamentler Rudolf Bultmann. Bultmann wendet sich in seinem
Programm der Entmythologisierung den verstandesméssigen Aporien des
sog. modernen Menschen im Umgang mit der Bibel zu. «Man kann nicht elek-
trisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfillen moderne me-
dizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die
Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glauben»5, formuliert Bult-
mann in seinem eine Lawine lostretenden Vortrag «Neues Testament und
Mythologie» aus dem Jahr 1941.

Fiir Bultmanns theologischen Ansatz ist der Gedanke der Ankniipfung
charakteristisch. Damit ein Vermittlungsvorgang gelingt, bedarf es einer An-
bindung an die Voraussetzungen der Horerinnen und Horer. Theologie wur-
de in der Folge hdufig im Rahmen eines Frage-Antwort-Schemas betrieben.
Dabei galt der Mensch selbst in seiner Fragilitét als die Frage, auf die die Of-
fenbarung Gottes die Antwort darstellte. Die Problematik des Ankniipfungs-
modells besteht allerdings darin, dass Eigenstdndigkeit und Unableitbarkeit
des Offenbarungsgedankens bedroht werden. Es besteht die Gefahr, dass die
Antwort von den Voraussetzungen dominiert wird. Das macht es schwierig,
selbst normsetzend tétig zu bleiben.

Fiir Bultmann bilden das mythische Weltbild und das wissenschaftlich ge-
formte Denken einen Gegensatz.” Dieser Konflikt mache die Kritik am my-

* Nicht zuletzt dieses Anliegen steht hinter den 1799 erschienenen Reden F.D.E.
Schleiermachers «Uber die Religion».

> R.Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisie-
rung der neutestamentlichcn Verkiindigung, Kerygma und Mythos 1. Ein theologisches
Gesprich, Miinchen 1948 (urspriinglich 1941), 18. Vgl. dazu die distanzierenden Bemer-
kungen von K. Berger, Jesus, Miinchen 2004, 24.

& Zum Ankniipfungsmodell und zur Kritik am Frage-Antwort-Schema vgl. auch P.-G.
Klumbies, Der Mythos bei Markus (BZNW 108), Berlin/New York 2001, 12-13; W. Joest,
Dogmatik. Band 1: Die Wirklichkeit Gottes, Gottingen 21987, 41.93-97.



322 Paul-Gerhard Klumbies

thisch geprédgten neutestamentlichen Weltbild notwendig. Die Wahrheit in
den neutestamentlichen Aussagen miisse ihres mythologischen Gewandes
entkleidet werden.?

Der Mythos redet nach Bultmann «von den Méchten, die der Mensch als
Grund und Grenze seiner Welt ... zu erfahren meint.» «Er redet vom Unwelt-
lichen weltlich, von den Géttern menschlich.» Der Mythos will kein objekti-
ves Weltbild geben. In ihm spricht sich aus, «wie sich der Mensch selbst in sei-
ner Welt versteht; der Mythos will nicht kosmologisch, sondern anthropolo-
gisch ... interpretiert werden.»’

In dieser Darstellung schlummert freilich bereits ein latenter Vorwurf.
Obwohl seine eigentliche Absicht darin bestehe, von der jenseitigen Welt zu
reden, vermische der Mythos, was es nach Bultmann gerade zu trennen gilt:
Gottliches mit Menschlichem, Weltliches mit Unweltlichem. Insofern sei
nach Bultmann im Mythos das Motiv zur Kritik seiner selbst angelegt. Bult-
mann unterstellt dem Mythos also einen Selbstwiderspruch. Sein Verweischa-
rakter sei entgegen seiner eigenen Intention gestort. Diese Kritik entspringt
freilich einer Rationalitit, der in der Moderne wie schon in der hellenisti-
schen Antike im Ansatz die Distanzierung von der mythischen Rationalitét
innewohnt. Erkenntnistheoretisch beruht sie auf dem Grundsatz der Schei-
dung von Geist und Materie.

Der Preis fiir diese Sichtweise ist hoch. Die neuzeitlich-analytische Ver-
nunft gibt den Massstab fiir den Umgang mit der antiken Uberlieferung ab.
Die Einseitigkeiten, die aus diesem Zugriff resultieren, werden bei Bultmann
und seinen Schiilern etwa beim Umgang mit Wundererzdhlungen sichtbar.
Die wunderhaften Ziige gelten als mirakulos. Sie seien eines reflektierten
christlichen Glaubens unwiirdig. Teilweise werden sie sogar als Gefahr fiir
den Glauben dargestellt. Denn sie machten die Qualitdt Jesu an seinen iiber-
menschlichen Féhigkeiten fest. Damit lenkten sie von der Christologie ab und
verwischten das Zentrum der Uberlieferung: Die Verkiindigung von Tod und
Auferstehung Jesu Christi als des zentralen Heilsereignisses.

Die Vorentscheidungen ziehen Folgen auch fiir den methodischen Um-
gang mit den Evangelientexten nach sich. Bultmann interessieren bei der
Auslegung der Evangelienperikopen vor allem die Worte Jesu, die Logien.'”
Ihnen schreibt er traditionsbindende und traditionsbildende Kraft zu. Um die

7 Das Gefille zwischen Rationalitit und Mythos, das bei Bultmann zu beobachten ist,
bringt 1940 fast zeitgleich W. Nestle in dem Titel seines Buches «Vom Mythos zum Logos»
zum Ausdruck. Vgl. dazu auch die Bemerkung Renauds: «Der histor. Ubergang <vom
Mythos zum Logos> (nach Nestles Formel) ist vielfiltig und nicht so linear wie friiher in
der Forsch. angenommen.» (Rationalitdt [Anm. 2] 777)

§ Bultmann, Mythologie (Anm. 5) 17.

? Zitate: Bultmann, Mythologie (Anm. 5) 22.

10" Sije stellen fiir ihn die iltesten Kerne der Jesusiiberlieferung dar. Diese zentrale
Vorentscheidung teilt trotz seiner Kritik des formgeschichtlichen Verfahrens auch W.



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 323

Herrenworte herum wichst die friihchristliche Uberlieferung. Mit dieser Ein-
schidtzung verbindet sich bei Bultmann zugleich ein Qualitétsurteil, insofern
ihm diese Uberlieferungen des friihesten Christentums als die qualitativ be-
deutsamsten gelten.

In der Betonung der Lehre Jesu spiegelt sich eine Priaferenz des 19. Jahr-
hunderts wider. Sachlich erhalten auf diese Weise die grossen Substantive der
frithchristlichen Uberlieferung besonderes Gewicht: Die Vollmacht Jesu
oder seine Fahigkeit, die Vergebung der Siinden zuzusprechen. Dass die er-
zéhlenden Verben bei diesem Ansatz im Hintergrund bleiben, ist freilich fol-
genreich. Das definitorische wird dem narrativen Element vorgezogen, Be-
grifflichkeit geht vor Erzihlung.!!

2. Die Rationalitit des Mythos

Gegeniiber dem Unternehmen, Mythen auf dem Weg der sog. Entmytho-
logisierung den Denkvoraussetzungen neuzeitlich-aufgekldrter Rationalitét
kompatibel zu machen, und erst recht gegeniiber dem Vorurteil der Irratio-
nalitét ist festzustellen: Auch der Mythos ist rational. Er besitzt eine eigene
Logik. Lediglich in der Art und Weise seiner gedanklichen Verkniipfungen
unterscheidet er sich von unserer heutigen Rationalitiit.'?

Was ist ein Mythos? Definitorisch gibt es keine einheitliche Antwort auf
diese Frage."” Manche, wie der Religionswissenschaftler Raimon Panikkar,
vertreten sogar die Auffassung: Schon der Versuch, auf definitorischem Weg
eine Antwort zu geben, widerspreche dem Mythos. Denn der liesse sich nur
im gelebten Vollzug erfassen, nicht in definierender Aussenbeschreibung.'*

Schmithals, Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin/New York 1985, 299-315, mit
Bultmann. Zur Auseinandersetzung mit Schmithals vgl. Klumbies, Mythos (Anm. 6) 21-27.

I Theologisch miindet dies in einer weiteren Vorentscheidung: Die Christologie
dominiert gegentiber der Soteriologie.

12 Renaud, Rationalitit (Anm. 2) weist darauf hin, dass in den vergangenen Jahren im
Unterschied zur édlteren Forschung anerkannt worden ist, dass verschiedene R.(ationali-
tits)-Formen auch dem mythischen Denken zugrundeliegen» (777). Insofern miisse man
«von einer wechselseitigen Befruchtung von Mythos und Logos sprechen». Allerdings
«unterscheide() sich der Logos vom Mythos durch die Aufforderung, argumentativ
Rechenschaft abzulegen» (778).

13 Vgl. die «Vorbemerkung» zum Artikel «<Mythos» in TRE 23, 597-665 (597): Wegen
der im Fluss befindlichen Forschungslage sei es nicht moglich, eine gemeinsame Begriffs-
definition zugrundezulegen. Mehrere Teilartikel bieten daher eigene Definitionen, die
ebensowenig wie die verschiedenen methodischen Zugénge miteinander zur Deckung zu
bringen seien.

4 Vgl. dazu die Darstellung von J. Mohn, Mythostheorien. Eine religionswissenschaft-
liche Untersuchung zu Mythos und Interkulturalitét, Miinchen 1998, 47f.



324 Paul-Gerhard Klumbies

Es lésst sich also nur mit aller Vorsicht formulieren: Konstitutiv fiir den
Mythos ist seine Narrativitidt. Mythen erzéhlen Geschichten von Gottern und
Heroen, die Grundlegendes zum Inhalt haben. Sie entwerfen in bestimmter
Weise <Welt>, um Orientierung und Erkenntnis zu ermdglichen. Sie zielen auf
Verbindlichkeit: Der Mythos «will Giiltiges aussagen iiber die Entstehung der
Welt, der Gesellschaft und ihrer Institutionen, tiber die Goétter und ihr Ver-
haltnis zur Welt, kurz {iber alles, was die menschliche Existenz bestimmt.»"
Dazu verkniipft er das «Einst» mit dem «Jetzt». Was einstmals war, erklart
die Gegenwart von ithrem Ursprung her. Denn von dem im Mythos Erzéhlten
geht eine die Gegenwart prigende Kraft aus.

Das, was Bultmann noch am Mythos kritisierte, die Vermischung von
Gottlichem und Menschlichem, das Verschwimmen von materieller und ide-
eller Wirklichkeit, macht die Besonderheit des Mythos aus. Gerade das Inein-
anderfliessen von Realitédten, die aufgekldrter Vernunft folgend voneinander
getrennt werden miissten, ist konstitutiv fiir den Mythos.

Zwei Beispiele vermogen dies zu illustrieren. Traum und Wirklichkeit bezeichnen mo-
derner Rationalitit folgend zwei verschiedene Realitdtsebenen. Dem Mythos gelten beide
als gleich real. Was im Traum erscheint, gilt auch unter den Bedingungen des Tageslichts
als Fakt.

Ein Getreidefeld gilt nach aufgeklidrter Ansicht als Teil der Natur. Fiir den Mythos ent-
hilt es zugleich eine spirituelle Dimension. Denn es war eine Gottin, Demeter, die die
Menschen den Getreideanbau lehrte. Wo immer seitdem ein Getreidefeld heranwichst, ist
auch die Gottin als dort anwesend zu denken. Naturhafte Ereignisse sind stets verwoben
mit numinosen Michten. Das Gottliche ist im Materiellen anwesend.

Kurt Hiibner'® hat vor diesem Hintergrund im Anschluss an Vorarbeiten
von Ernst Cassirer'’ eine besondere Form der mythischen Erzihlung heraus-
gearbeitet, die dpyn.'"® Das griechische Wort dpyf bedeutet Anfang, Ur-
sprung, Beginn, Entstehung. Eine dpyn ist die Ursprungsgeschichte eines Na-
turvorgangs oder eines historischen Ereignisses. Im Mythos vertritt sie das,
was im wissenschaftlichen Denken als Naturgesetz bzw. als geschichtliche Re-
gel bezeichnet wird. Die apyn iibernimmt die Funktion der Letztbegriindung.
Irgendwann hat ein Gott einen Naturvorgang oder ein Ereignis erstmals ins
Leben gerufen. Das erklidrt den Wechsel der Jahreszeiten, das macht den
Vorgang von Saat und Ernte verstandlich; die sog. natiirlichen apyot erzdhlen
von deren Erschaffung. Eine historische apyn erzéhlt demgegeniiber von der
Herkunft der Geschlechter und der Verwandtschaft der Volker. Sie macht
geschichtliche Konstellationen durchschaubar.

15 F. Graf, Griechische Mythologie. Eine Einfiihrung, Diisseldorf/Ziirich 1999, 9.

16 K. Hiibner, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985.

17 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Drei Teile und Index. 2. Teil:
Das mythische Denken, Darmstadt “1994.

'8 Vgl. Hiibner, Wahrheit (Anm. 16) 135-141.



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 325

Alles im mythischen Denken wird auf eine apyn zuriickgefiihrt. Dies gilt
u.a. fiir die Zeit. Anders als im Rahmen unseres linearen Zeitverstédndnisses
mit der Vorstellung eines Zeitstrahls ohne Anfang und Ende besitzt die Zeit
im Mythos einen Anfang. Vor der geschichtlichen Zeit liegt eine absolute
Vergangenheit. Diese heilige Ursprungszeit ist nicht Teil der fortlaufenden
Geschichte. Sie prégt vielmehr die profane Zeit wie ein Siegel das Wachs. Sie
begriindet erst die Ereignisse und Begebenheiten, die wir als in der Zeit ge-
schehend erleben. Bei jedem Geschehnis in der weitergehenden Zeit kehrt
zyklisch auch seine apyn, das fundierende Ursprungsereignis wieder.

3. Rationalitit im Markus- und Lukasevangelium

Im folgenden wird das Augenmerk exemplarisch auf die Eingangsverse,
auf einen signifikanten Zug aus der Sterbeszene Jesu sowie die Werkschliisse
des Markus- und des Lukasevangeliums gerichtet. Der Vergleich lédsst die Un-
terschiede hinsichtlich der Rationalitdt beider Evangelien hervortreten.

3.1 Mythische Rationalitdt im Evangelium nach Markus

Uber die Herkunft und den literarischen Charakter der neutestamentli-
chen Evangelien ist heftig diskutiert worden. Die Frage ist: Stellt die Litera-
turgattung «Evangelium» eine originér frithchristliche Schopfung dar? Oder
geht sie eher auf Vorbilder und Analogien in der hellenistisch-rémischen Li-
teratur zuriick?

Die These von der Unableitbarkeit der Literaturgattung «Evangelium»
hat im Gefolge Franz Overbecks'’ und unter dem Einfluss der dialektischen
Theologie in der neutestamentlichen Exegese Karriere gemacht.”*” Denn soll-
te Gott mit seiner einzigartigen Offenbarung in Jesus Christus nicht auch eine
noch nie dagewesene Literaturgattung gesandt haben, die dieses Ereignis auf-
bewahrt?*! Je ferner die Forscher freilich diesem theologischen Ansatz ste-
hen, umso grésser die Bereitschaft, die antike Literatur auf Vorbilder hin zu
durchkdmmen. Erstaunlich dabei ist, dass man nicht wirklich fiindig gewor-
den ist. Zwar denkt man sich iiberwiegend die biographisch-historiographi-
sche Literatur der hellenistisch-romischen Zeit als Vorbild.** Aber die Ver-

% F. Overbeck, Uber die Anfinge der patristischen Literatur, Basel 1882 (Nachdruck
Darmstadt 1966).

% Noch U. Schnelle, Einleitung in das Neue Testament (UTB 1830), Gottingen *2002,
185, bezeichnet das Evangelium als «eine Gattung sui generis, die keiner Obergattung
zugeordnet werden kann».

21 Zur Kritik an der These von der Analogielosigkeit der Evangelien vgl. jiingst N.
Kriickemeier, Der zwolfjahrige Jesus im Tempel (Lk 2.40-52) und die biografische Litera-
tur der hellenistischen Antike, NTS 50 (2004) 307-319 (315, Anm. 23).

22 Vgl. bereits C.W. Votaw, The Gospels and Contemporary Biographies in the Greco-



326 Paul-Gerhard Klumbies

gleiche, die vorgenommen werden, leiden darunter, dass sie die behaupteten
Ubereinstimmungen nicht exakt darlegen konnen. Trotz grosser Anstrengun-
gen hat sich kein Konsens herstellen lassen.*

Schaut man auf den ersten Vers des Markusevangeliums, legt sich der
Verdacht nahe, dass die Gattungszuschreibung «Evangelium» fiir die nach-
folgende Jesuserzdhlung moglicherweise zu schnell vorgenommen worden
ist. Denn der Blick auf Mk 1,1 zeigt: Mit diesem Vers wird in der Tat eine
Aussage iiber die Gattung der nachfolgenden Erzihlung getroffen.** Aber die
Formulierung besagt gerade nicht, dass es sich um ein Evangelium handelt.
Ausdriicklich betont wird vielmehr: Es geht um die dpy7n des Evangeliums
von Jesus Christus.”

Evangelium/EbayyéAlov ist vor Markus keine schriftliche Grosse gewesen.
Es bezeichnet die miindliche Frohbotschaft von Jesus Christus.® Auch die
markinische Gemeinde um das Jahr 70 lebt von dieser Verkiindigung. 40 Jah-
re nach dem Tod Jesu ist fiir diese Gemeinde der Zeitpunkt gekommen, sich
der eigenen Urspriinge zu vergewissern. Diese liegen in der Geschichte ihres
Protagonisten Jesus, in seinem Auftreten und seiner Verkiindigung.

Die markinische apymn erzihlt, wie der seit Jahrzehnten praktizierte Glau-
be an Jesus Christus seinen Anfang in der Lebensgeschichte Jesu genommen
hat. Sie ist die verschriftlichte Ursprungserzdhlung des miindlich verkiindig-
ten Evangeliums. Unmittelbar nach der Zerstérung des jiidischen Tempels
durch die Romer im Jahr 70 und der beginnenden Zerstreuung der Bevolke-
rung in Israel legt die markinische Gemeinde zur Sicherung ihrer Identitét die
Schépfungsgeschichte der eigenen religivsen Gruppe vor.?” Sie tut dies in Ge-

Roman World (FB.B 27), Philadelphia ?1970 (1915), 1-5, der die Evangelien den volkstiim-
lich-populdren («popular») Biographien zurechnet. Vgl. auch C.H. Talbert, What is a Gos-
pel? The Genre of the Canonical Gospels, Philadelphia 1977; Ph. Shuler, The Genre of the
Gospels and the Two Gospel Hypothesis, in: Jesus, the Gospels, and the Church, FS W.R.
Farmer, ed. by E.P. Sanders, Macon GA 1987, 69-88, und ders., The Genre(s) of the Gos-
pels, The Interrelations of the Gospels: A Symposium, hg.v. D.L. Dungan (BEThL 95),
Leuven 1990, 459-483; R.A. Burridge, What are the Gospels? A Comparison with Graeco-
Roman Biography (MSSNTS 70), Cambridge 1992, 128-239; D. Frickenschmidt, Evange-
lium als Biographie. Die vier Evangelien im Rahmen antiker Erzihlkunst (TANZ 22),
Tiibingen 1997.

# Zu den Gattungszuschreibungen im einzelnen vgl. den Forschungsiiberblick bei
Klumbies, Mythos (Anm. 6) 38-59 und D. Dormeyer, Evangelium als literarische und
theologische Gattung (EdF 263), Darmstadt 1989. Zur Darstellung der Forschungsge-
schichte vgl. auch G. Strecker, Literaturgeschichte des Neuen Testaments (UTB 1682),
Gottingen 1992, 139-148 und Schnelle, Einleitung (Anm. 20) 175-185.

# «Anfang des Evangeliums von Jesus Christus (dem Sohn Gottes).»

¥ Zur einzelexegetischen Bearbeitung von Mk 1,1-15 vgl. Klumbies, Mythos (Anm. 6)
147-159.

% Vgl. Strecker, Literaturgeschichte (Anm. 23) 123-133.

7 Anlass und Ziel ist nicht, einer Zersagung der Tradition entgegenzuwirken, sondern



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 327

stalt einer mythischen dapyn. Wo immer ab jetzt diese apyn verlesen wird,
weiss sich die Gemeinde in das Schicksal ihres Kultherrn hineingenommen.
Umgekehrt findet dessen mythische Vergegenwirtigung statt, wo man sich in
seinem Namen trifft und die Kunde von ihm vernimmt.

Ein Detailbeispiel fiir die mythische Durchformung der dltesten Evange-
lienschrift gibt die Gestaltung der Lichtverhéltnisse in der Sterbeszene Jesu
in Mk 15,33.34 ab.”® Genau in der Mitte der sechsstiindigen Leidenszeit Jesu
am Kreuz, um 12.00 Uhr mittags, zicht eine drei Stunden dauernde Finsternis
{iber das ganze Land bzw. die Erde herauf.”” Das hat in der Kommentarlite-
ratur Anlass zu sehr modernen rationalen Uberlegungen iiber das Ausmass
der Finsternis gegeben.” Ist es nur in Jerusalem dunkel geworden oder in
ganz Judda? Vielleicht in ganz Israel? Miisste man sich dann vorstellen, dass
es auf See vor der Kiiste hell geblieben ist? Oder meint «Erde» die gesamte
damals bekannte Welt? Deutlich ist, dass solche Rationalismen in die Sack-
gasse fiihren.

Evidenter ist die mythische Logik. Es ist finster, und das entspricht dem
Charakter des Erzihlten. Soeben sind Menschen dabei, den Gottessohn um-
zubringen. Die Szene hilt die dunkle Stunde der Menschheit fest. Die Hin-
richtung Jesu ist ein schwarzer Tag fir sie.

Unter diesen logischen Voraussetzungen ergibt auch die zweite Zeitanga-
be zu Beginn von V.34 einen prézisen Sinn. In der neunten Stunde st6sst Jesus
seine letzten Worte hervor.’' Die knappe Zisur, die aus der neuerlichen Zeit-
angabe resultiert, kiindigt an: Das Folgende geschieht in einem neuen Licht.
Die Lichtverhéltnisse haben sich gedndert. Jetzt ist es hell. Jesu letzte Worte
und sein anschliessender Tod erfolgen im Hellen. Das macht Jesu Tod zu ei-
nem lichten Geschehen. Die Beleuchtungsverhéltnisse wihrend der Kreuzi-
gung implizieren die Bewertung des Geschehens. Das Sterben Jesu erscheint
als ein heilvolles Ereignis.

eine Ursprungserzidhlung der eigenen Gegenwart in der Geschichte des Protagonisten zu
schaffen. Vgl. auch G. Sellin, Zwischen Deskription und Reduktion. Aporien und Mog-
lichkeiten einer Theologie des Neuen Testaments, EvTh 64 (2004) 172-186 (183), der von
der «identitdtswahrende(n) Funktion» des Mythos fiir Markus spricht.

% V.33 Und als die sechste Stunde war, kam eine Finsternis iiber das ganze Land/die
ganze Erde (n yf)) bis zur neunten Stunde. V.34 Und in der neunten Stunde rief Jesus mit
lauter Stimme: eho, eimt, Aepo/lapo copayBavi, das heisst iibersetzt: Mein Gott, mein
Gott, wozu hast du mich verlassen?

% Das griechische # ¥ liasst beide Ubersetzungen zu.

% Vgl. dazu R. Pesch, Das Markusevangelium II. Teil. Kommentar zu Kap. 8,27 —
16,20 (HThK 11/2), Freiburg/Basel/Wien *1991, 493; J. Gnilka, Das Evangelium nach Mar-
kus (EKK 11/2), Leipzig 1980, 321.

31 Zu dem durch Aepo/Aaua und eig 1t angezeigten finalen Sinn der letzten Worte des
markinischen Jesus vgl. P-G. Klumbies, Weg vom Grab! Die Richtung der synoptischen
Grabeserzihlungen und das «heilige Grab», JBTh 19 (2004) 143-169 (145).



328 Paul-Gerhard Klumbies

Ein Blick auf den Schluss der markinischen apyn des Evangeliums in Mk
16,8 zeigt, dass es sich bei Markus um eine Ringkomposition handelt. Anfang
und Ende des Werks sind aufeinander bezogen.™

Hoffen wir in diesen Zeilen historisch zuverldssige Informationen zu fin-
den, geraten wir in ein Dilemma. Denn wenn die Frauen wirklich nichts ge-
sagt haben, woher weiss dann der Erzdhler von den Geschehnissen am Oster-
morgen?

Es geht in diesem Schluss jedoch nicht um die zuverlissige Uberliefe-
rungskette. Vielmehr wird ein literarischer Impuls gesetzt, der einem Roman-
schluss vergleichbar die tatige Mitwirkung der Leserin und des Lesers ver-
langt. In der Tat ist aus der romischen Literatur die Figur der Rhetorik des
Schweigens bekannt. Der Appell des Markusschlusses besteht in der unaus-
gesprochenen Frage: Wollt ihr etwa angesichts der Auferweckung Jesu ge-
nauso stumm bleiben wie die Frauen in der Szene? Das ist ausgeschlossen.™

Das Furchtmotiv am Schluss verlangt ebenfalls, in eine Balance gebracht
zu werden. Der Logik des Mythos entsprechend wird in einer mythischen Er-
zahlung die Angst auch aufgelost. Nach Hans Blumenberg verlangt die Kon-
statierung von Zittern und Entsetzen angesichts des Einbruchs des Numino-
sen einen bannenden Namen.** Dieser aber steht iiber dem Anfang des gan-
zen Werks in Mk 1,1: Anfang des Evangeliums von Jesus Christus. So tritt der
Schlussvers unmittelbar neben den Eingangsvers der Schrift.

Bereits im vorletzten Vers, in Mk 16,7, wird der Weg aus der erzihlten
Welt in die Realitét der Leserinnen und Leser beschritten. Der angelus inter-
pres im leeren Grab erteilt den Frauen einen Auftrag: «Geht hin und sagt sei-
nen (Jesu) Jiingern und dem Petrus, dass er (der auferweckte Jesus) vor euch
hergehen wird nach Galilda.»

Literarisch weist diese Aufforderung die Leserinnen und Leser ebenfalls
in einen Lesekreislauf ein. Nach Galilda zu gehen bedeutet, die Schrift vorn
aufzuschlagen und von neuem zu lesen. Denn in Galilda hatte die Geschichte
Jesu ihren Anfang genommen. Von dort begeben sich die Leserinnen und Le-
ser mit den Figuren aus der erzihlten Welt auf den Weg Jesu von Galilda nach
Jerusalem; und vom Ende wieder zum Anfang zuriick.

Dariiber hinaus wird Galilda zu einer Chiffre, die iiber sich hinausweist.
Galilaa ist die Heimat der ersten Anhénger Jesu. Dort soll die Begegnung mit
dem Auferweckten geschehen. Die Heimat wird den bereits iiber das gesamte
romische Reich verteilten Christen zum Ort ihrer Begegnung mit dem Aufer-

3 Mk 16,8: «Und sie (die Frauen) kamen heraus und flohen von dem Grab; denn Zit-
tern und Entsetzen hatte sie ergriffen. Und sie sagten niemandem etwas, denn sie fiirchte-
ten sich.»

3 Zur literarischen Funktion des Markusschlusses vgl. Klumbies, Weg vom Grab!
(Anm. 31) 147-150.

3 H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, Sonderausgabe Frankfurt a.M. 1996, 40-41.



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 329

weckten. In der Sache bedeutet dies eine Biographisierung des Ostergesche-
hens.

3.2 «Aufgeklart»-analytische Rationalitdt im Lukasevangelium

Lukas ist der Erkldarer unter den Evangelisten. So verwundert es nicht,
dass er, antiken Gepflogenheiten entsprechend, seinem Werk einen Prolog
voranstellt, in dem er seine Intentionen darlegt.*> Mit dieser Vorrede entfaltet
Lukas programmatisch sein Anliegen: Er will dem Adressaten seiner Schrift,
Theophilus,*® Gewissheit verschaffen iiber die Grundlagen der christlichen
Tradition, in der dieser steht. Er will Sicherheit verbiirgen im Blick auf die
heilsentscheidenden Tatsachen. Dazu gilt es, sich der Anfidnge zu vergewis-
sern.

Sicherheit durch Fakten, Verlasslichkeit durch Kontinuitit — das lukani-
sche Programm gibt sich traditionsbewusst und vorwirtsgerichtet zugleich.
Die fiir Lukas charakteristische Rationalitdt kommt in seinem Ordnungsden-
ken zum Ausdruck. Der Ordnungsaspekt, dem Lukas sich verpflichtet weiss,
orientiert sich an einer linearen Chronologie. Dies demonstriert die Verwen-
dung des Begriffs apyn in V.2. Lukas hat ihn aus seiner Markusvorlage iiber-
nommen, zugleich aber einer sachlichen Korrektur unterzogen.

‘Apyn bezieht sich bei Lukas auf die Gegenwart der Augenzeugen im Ab-
lauf der Jesusgeschichte. Die Augenzeugen sind an’ dpyfic, von Anfang an, im
chronologischen Sinn dabei.’” "Apy ist bei Lukas also kein terminus technicus
fiir die mythisch geprigte Gesamtdarstellung der Lebensgeschichte Jesu.

35 Lk 1,1-4: 1 Nachdem schon viele es versucht haben, einen Bericht iiber die unter
uns zur Erfiillung gekommenen Tatsachen auf die Reihe zu bringen (avatd&acBat), 2 wie
sie uns die iiberlieferten, die von Anfang an (én’ dpyfic) Augenzeugen und Diener des
Wortes waren, 3 erschien es auch mir gut, nachdem ich von vorn (GvwBev), alles (ndowv),
genau (axpipdc), der Reihe nach (xabe&fic) verfolgt habe, dir zu schreiben, wertester
Theophilus, 4 damit du die Zuverldssigkeit der Worte/Erzidhlungen erkennst, in denen du
unterrichtet worden bist.

% Ob die Adressatenangabe Theophilus literarischer Konvention entspringt oder eine
historische Person bezeichnet, ist nicht eindeutig festzustellen, wird aber hidufig im letzte-
ren Sinne entschieden (so von E. Klostermann, Das Lukasevangelium [HNT 5], Tiibingen
31975, 3; G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas. Kapitel 1-10 [OTK 3/1], Giitersloh/
Wiirzburg 1977, 39; F. Bovon, Das Evangelium nach Lukas. 1. Teilband Lk 1,1-9,50 [EKK
[11/1], Ziirich/Neukirchen-Vluyn 1989, 23.39). W. Schmithals, Das Evangelium nach Lukas
(ZBK NT 3.1), Ziirich 1980, 17, schliesst diese Zuschreibung nicht aus, pladiert aber stér-
ker dafiir, dass in Theophilus «jeder Christ angesprochen ist». H. Schiirmann, Das Lukas-
evangelium 1,1-9,50 (HThK III/1), Sonderausgabe, Freiburg i.Br. 1984, 13, nimmt
ebenfalls eine vermittelnde Position ein. Theophilus sei eine konkrete Personlichkeit und
stehe gleichzeitig stellvertretend «fiir die Christen seiner Zeit».

¥ G. Klein, Lukas 1,1-4 als theologisches Programm, in: Ders. Rekonstruktion und
Interpretation. Gesammelte Aufsitze zum Neuen Testament (BEvTh 50), Miinchen 1969,
237-261 (245-249); Bovon, Lukas (Anm. 36) 36f.



330 Paul-Gerhard Klumbies

"‘Apyn markiert im Rahmen der lukanischen Jesuserzdhlung einen zeitlichen
Einsatzpunkt innerhalb des geschichtlichen Kontinuums. Die Zeit der Ge-
genwart steht in chronologischer Kontinuitidt zu den Anfangen wiahrend der
Lebenszeit Jesu. Nicht die von der Gegenwart abgehobene Zeit vor der histo-
rischen Zeit leitet den lukanischen Entwurf. Lk geht es um die Verbindung
zweier historischer Epochen. Die Verlisslichkeit der Uberlieferung von der
Jesus- zur Jetztzeit ist sein Anliegen.

Die Faktizitit des Uberlieferten ist garantiert durch Augenzeugen, auf de-
ren Zeugnis man sich verlassen kann. Dieser Ansatz wird gestiitzt durch die
vier Adverbien ordnenden Charakters in V.3: "Avwfev — von vorn, von oben,
naow — alles, komplett, liickenlos, ohne Unterbrechung, axpipag — akribisch,
exakt, detailliert, kaBe&fg — der Reihe nach; die vierfach gesicherte Ordnung
und die richtige Reihenfolge garantieren die Korrektheit des Resultats.

Die Orientierung am Zeitstrahl ldasst nach dem Ende der lukanischen Dar-
stellung fragen. Wie wird die herausgehobene Zeit, die Jesusepoche, zu Ende
gehen? Gerade weil Lukas so engagiert die Verbindungslinie zwischen dem
Damals der Zeit Jesu und dem Heute seiner Gemeinde zieht, konnen die Le-
serinnen und Leser gespannt sein, wie Lukas die Jesusepoche zu Ende gehen
lassen wird.

Zunéchst gilt es, sich auch bei Lukas die Lichtverhiltnisse zum Zeitpunkt
des Todes Jesu zu vergegenwirtigen. Im Unterschied zu Markus beschrinkt
sich Lukas auf eine einzige Zeitangabe. «Und es war schon ungefdhr um die
sechste Stunde, als eine Finsternis tiber das ganze Land kam bis zur neunten
Stunde, weil die Sonne sich verfinsterte.» (Lk 23,44.45) Lukas verwischt die
Prézision, mit der bei Markus mythischer Ordnung entsprechend die Zeittak-
te aufeinander folgen. Es kommt ihm nicht darauf an, die Mitte der Leidens-
zeit Jesu genau zu markieren. Wann exakt die letzten Worte Jesu gesprochen
werden, spielt auch keine Rolle. Wichtig ist fiir Lukas: Die gesamte Sterbe-
phase findet im Dunklen statt; und dafiir gibt es einen Grund: Es wird dunkel,
weil eine Sonnenfinsternis einsetzt.

Hier wird paradigmatisch eine Logik fassbar, die einer immanenten Kau-
salitdt folgt. Die Ereignisse haben zwar aussergewohnliche, aber nachvoll-
ziehbare innerweltliche Ursachen. Im iibrigen gibt Lukas zu erkennen: Er ist
mit romischen Gepflogenheiten vertraut. Denn auch beim Tod anderer be-
deutender Personlichkeiten wie etwa dem Césars verdunkelte sich der Him-
mel als Ausdruck der Trauer der Natur.*® Ebenso verhiilt es sich nach Lukas
auch mit dem Tod Jesu: Er ist ein trauriges Ereignis, ja ein tragisches Gesche-
hen.”

3 Vgl. dazu S. Pellegrini, Elija — Wegbereiter des Gottessohnes. Eine textsemiotische
Untersuchung im Markusevangelium (HBS 26), Freiburg/Basel/Wien 2000, 356-357.
¥ Zur Bedeutung des terminus technicus 8ewpia in V.47 als Bezeichnung eines Schau-



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 331

Lukas gibt zu erkennen, dass ihm die Spielregeln des Mythos vertraut sind.
Er kann den Mythos einsetzen. Aber mit seiner eigenen Rationalitét steht er
ausserhalb der mythischen Gesetzmaissigkeiten. Fiir Lukas setzt sich die be-
schriebene Wirklichkeit anders zusammen. Zugespitzt formuliert instrumen-
talisiert Lukas den Mythos. Er betreibt Mythographie.

Die lukanische Schilderung des Auferstehungstages zeigt ebenfalls cha-
rakteristische Eigenarten gegeniiber Markus. Am Ostermorgen geht es bei
Lukas nicht hinaus in die Heimat der Rezipienten des Evangeliums. Auch
fehlt ein Lesekreislauf, der auf die Anfénge des Wirkens Jesu zuriickverweist.
Lukas tilgt die fiir Markus charakteristische zyklische Gestaltung. Durch die
Ostergeschichte hindurch geht die lukanische Linie weiter. Préasent bleibt Je-
sus im Modus der Erinnerung. «Denkt daran, wie er schon damals in Galilda
zu euch von seiner Auferstehung gesprochen hat», trosten die zwei Ménner
im leeren Grab die erschrockenen Frauen am Ostersonntag (Lk 24,6). Anson-
sten aber geht es weiter, nach vorn. Die Orientierung am Zeitstrahl der linea-
ren Chronologie duldet keinen Stillstand.

Wie lange?, fragt sich der Leser. Irgendwann muss doch Jesus aus der nach
Ostern weiterlaufenden Handlung herausgenommen werden.

Zunichst jedoch geht der lukanische Bericht iiber den Ostermorgen wei-
ter. Am Grab Jesu endet die Geschichte nicht. Der Ostertag geht weiter und
die erzidhlbare Geschichte des Auferstandenen auch.

Noch am selben Tag machen sich zwei Jiinger auf den zweistiindigen Fuss-
marsch von Jerusalem nach Emmaus. Auf diesem Weg treffen sie den Aufer-
standenen, ohne ihn zu erkennen. In der Darstellung ihrer Begegnung mit Je-
sus biindelt Lukas in V.13-35 den Ertrag seiner gesamten Darstellung.

Auf dreierlei Weise will der Auferstandene in der Gemeinde prisent blei-
ben:

— Im Modus der Erinnerung (V.14.18-24),

— durch die Lektiire der Heiligen Schriften Israels, die auf ihn verweisen
(V.25-27.32) und

— im eucharistischen Mahl (V.31-32).

Nach dieser Zusammenfassung kann Lukas Jesus aus seiner Erzdhlung
entlassen. Die Himmelfahrt als sichtbarer Ausdruck der Vergottung® Jesu
bildet den Hohepunkt und den Abschluss der lukanischen Jesusdarstellung.
Jesus fiir sich ist am Ziel angelangt.

Lukas hat damit eine Linie durchgezogen, die von der Ankiindigung der
Geburt Jesu iiber seinen wunderbaren Eintritt in die Welt an Weihnachten,

spiels vgl. P.-G. Klumbies, Das Sterben Jesu als Schauspiel, BZ NF 47 (2003) 186-205.
40 Vgl. zu diesem Motiv im romischen Verstehenskontext M. Clauss, Kaiser und Gott.
Herrscherkult im rémischen Reich, Darmstadt/Miinchen/Leipzig 2001.



332 Paul-Gerhard Klumbies

durch seine Lebens-, Leidens- und Auferstehungsgeschichte fithrt und am
Ende in seine Apotheose miindet.

Die Gemeinde aber, aus der Lukas auf die abgeschlossene Jesuszeit zu-
riickblickt, ist unterdessen am Zeitstrahl weiter vorangeschritten. Sie bleibt in
Kontinuitit zu den Anfingen ihres Kultherrn auf dem Weg der Uberliefe-
rung, durch Erinnerung, Schriftlektiire, sakramentale Vergegenwartigung
Jesu sowie den Geist. Denn den hat der zum Himmel Aufgefahrene seinen
verwaisten Jiingern an Pfingsten vom Himmel gesandt. Das zu erzihlen, be-
notigt Lukas einen zweiten Band, die Geschichte von den Taten der Apostel,
die Apostelgeschichte. Entlang am Zeitstrahl bewegt sich die lukanische Dar-
stellung kontinuierlich voran in die Zeit der Kirche hinein.

4. Konsequenzen fiir die neutestamentliche Theologie

Das Weltbild des Neuen Testaments ist nicht einlinig «mythisch».*! Be-
reits das zyklische Markus- und das lineare Lukasevangelium lassen zwei un-
terschiedliche Rationalititen erkennen: Eine mythischen Voraussetzungen
verpflichtete Rationalitit bei Mk und eine die Abloésung vom Mythos voraus-
setzende analytische Rationalitét bei Lk, die sich den philosophischen Errun-
genschaften aus der Zeit des Hellenismus verdankt. In der européischen Auf-
kldarung des 18. Jahrhunderts hat diese analytisch-rationale Denktradition ei-
nen ungeheuren Aufschwung genommen und bis heute quasi Alleingeltungs-
anspruch errungen.

Die Folgen fiir die Evangelienexegese sind gravierend. Die Dominanz
aufgeklért-analytischer Rationalitdt hat im Zuge der Auslegungsgeschichte
dazu gefiihrt, dass eine konkurrierende Rationalitdt wie die mythische in den
antiken Texten entweder zugeschiittet oder als unterlegen angesehen worden
ist.

So ergeben sich aus der Wahrnehmung rivalisierender Rationalitdten im
Neuen Testament und aus der Einsicht in das historische Gewordensein der
neuzeitlich-analytischen Rationalitit viererlei Konsequenzen:

1. Der neutestamentlichen Exegese ist die Aufgabe der Wiedergewinnung
einer Optik zur Wahrnehmung mythischer Phanomene gestellt. Dies wird
zwangsldufig zu neuen Entdeckungen in den Texten und bei der Erhebung
ihrer Sinnpotentiale fiithren.

2. Hinsichtlich der Bemiihungen um eine «Theologie des Neuen Testa-
ments» resp. eine «Biblische Theologie» gilt es, die Anfangsphase dieses
literarischen Genres von Neuem in den Blick zu nehmen und die im 18.
Jahrhundert unter dem Einfluss der aufgekliarten Rationalitit getroffenen

41 Bei Bultmann, Mythologie (a.a.0. Anm. 5), liegt noch der alte Sprachgebrauch vor,
der das Adjektiv «mythologisch» verwendet.



Rivalisierende Rationalititen im Markus- und Lukasevangelium 333

und im 19. Jahrhundert bestétigend weitergefiihrten Vorentscheidungen
einer kritischen Sichtung zu unterziehen.

3. Ausder Anerkennung der dem Mythos eigenen Rationalitédt erwichst die
Moglichkeit zu einer Aussenwahrnehmung der in der Gegenwart selbst-
verstandlich in Geltung stehenden analytischen Rationalitit. Aus der Per-
spektive mythischer Rationalitdt werden auch unausgesprochene Implika-
tionen der geltenden analytischen Rationalitit sichtbar. Das eroffnet
Chancen fiir das in allen geisteswissenschaftlichen Féchern anstehende
Projekt der Aufklirung iiber die Aufkldrung.*

4. In einer Situation des Aufbrechens «heisser», z.T. hochmythisch aufgela-
dener Religiositit am Beginn des 21. Jahrhunderts stellt das Verstehen ri-
valisierender Rationalitdten eine zentrale Kompetenz fiir die Begegnung
der Kulturen dar.

Abstract

Der Siegeszug der neuzeitlich-aufgeklarten Rationalitdt hat andere Formen logischer
Daseinsbewdltigung in den Hintergrund treten lassen. Dies betrifft insbesondere die Ratio-
nalitdt des Mythos.

Die Tatsache, dass die biblischen Schriften iiber weite Strecken an den mythischen Vor-
aussetzungen des antiken Weltbilds partizipieren, zog fiir die Theologie seit dem 18. Jahr-
hundert ein Plausibilitdtsproblem nach sich. Rudolf Bultmanns Programm der Entmytho-
logisierung lédsst sich vor diesem Hintergrund als eine Apologie der neutestamentlichen
Schriften vor den Anspriichen der aufgekldrten Vernunft verstehen.

Der Vergleich des Markus- mit dem Lukasevangelium zeigt, dass bereits im Neuen Te-
stament zwei Rationalitdtskonzepte miteinander rivalisieren. Aus dieser Erkenntnis ergibt
sich die Chance zu einer Aussenwahrnehmung der selbstversténdlich in Geltung stehenden
analytischen Rationalitit.

Paul-Gerhard Klumbies, Kassel

2 Schneiders, Zeitalter (a.a.0. Anm. 3) 132 gebraucht die Formulierung «Aufklirung
iiber Aufkldrung».



	Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium

