
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium

Autor: Klumbies, Paul-Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und

Lukasevangelium1

Moderne Wissenschaft arbeitet unter den Voraussetzungen aufgeklärter
Rationalität. Das ist so selbstverständlich, dass es kaum einer Erwähnung
bedarf. Freilich könnte über dieser Feststellung vergessen werden, dass die
geltende Rationalität keinesfalls die einzig mögliche Form des Denkens bildet.
Denn auch die neuzeitlich-analytische Rationalität ist das Ergebnis einer
geschichtlichen Entwicklung.

Die folgenden Ausführungen beginnen daher mit einer vergegenwärtigenden

Annäherung an das Verhältnis von aufgeklärter Rationalität und
neutestamentlicher Theologie. Danach wird in einem Abschnitt über «Die
Rationalität des Mythos» an eine antike Form der Rationalität herangeführt.
Der dritte Teil bietet anhand ausgewählter Textstellen eine Skizze der im
Markus- und Lukasevangelium geltenden Rationalität. Abschliessend werden

Konsequenzen für die neutestamentliche Theologie benannt.

1. Aufgeklärte Rationalität und neutestamentliche Theologie

Die geltende analytisch geprägte Rationalität geht vor allem auf zwei
Einschnitte in der Geistesgeschichte Europas zurück. Die erste wirkungsmächtige

Zäsur besteht in dem Ablösungsprozess der griechischen Hochphilosophie
vom antiken Mythos. Sie wurde in der Nachfolge des Sokrates insbesondere
durch Plato und Aristoteles ab dem 5./4. vorchristlichen Jahrhundert vollzogen.2

Der zweite tiefgreifende Einschnitt ist durch die europäische Aufklärung

seit dem 18. Jahrhundert gegeben.3
Die auf diesem Weg vollzogene Selbstvergewisserung des Geistes hat

dazu geführt, dass andere Formen logischer Daseinsbewältigung in den
Hintergrund traten. Dies betraf insbesondere den Mythos. Vor dem Tribunal der

1 Überarbeitete und um die Anmerkungen erweiterte Fassung meiner Antrittsvorlesung

an der Universität Kassel vom 26. Januar 2005.
2 Vgl. dazu Rationalität (F. Renaud), DNP 10, Stuttgart 2001, 777-782. Renaud führt

als wesentlichen Unterschied zwischen moderner und antiker Rationalität an, dass das
moderne philosophische Verständnis von Rationalität «sich auf ein menschliches Vermögen,

nicht auf das Wesen von Dingen bezieht». Demgegenüber weisen die antiken Vorstellungen

von Rationalität «auch auf die ontologische Struktur des Kosmos» (777).
3 Zu den Datierungsfragen vgl. im einzelnen A. Borgstedt, Das Zeitalter der Aufklärung,

Darmstadt 2004, 6-8; W. Schneiders, Das Zeitalter der Aufklärung, München 22001,

7-12. Zum Verhältnis der Aufklärung, des «<sokratische(n)> Jh.», zur Antike vgl. Aufklärung

(M. Landfester), DNP 13, Stuttgart 1999,341-350 (343), Zitat: 344. Zu den Schwierigkeiten

einer Definition von «Aufklärung» vgl. Aufklärung I. Philosophisch (R. Piepmeier),
TRE 4, Berlin/New York 1993 (Studienausgabe), 575-594 (576-578).



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 321

neu errungenen Rationalität wurde ihm häufig der Stempel «vorrational»
aufgedrückt. Das Adjektiv «mythisch» erhielt vielfach pejorativen Klang.
Nicht selten wurde und wird das Mythische geradezu als das schlechthin
Irrationale angesehen. Mythos und Rationalität traten in einen Gegensatz
zueinander.

Vor diesem Hintergrund entstand für die Theologie und die kirchliche
Verkündigung ab dem 18. Jahrhundert ein Plausibilitätsproblem. Die
biblischen Schriften, die in weiten Teilen an die Voraussetzungen des mythischen
Weltbilds der Antike gebunden sind, kollidierten offenkundig mit den
Anforderungen einer zeitgemässen Rationalität. Die Folge war, dass die Theologie
sich zur Apologie gegenüber den Ansprüchen aufgeklärter Rationalität
gedrängt sah.4

Eines der grossen Projekte zur Verteidigung des christlichen Glaubens vor
dem Forum aufgeklärter Vernunft stammt im 20. Jahrhundert von dem
Marburger Neutestamentier Rudolf Bultmann. Bultmann wendet sich in seinem

Programm der Entmythologisierung den verstandesmässigen Aporien des

sog. modernen Menschen im Umgang mit der Bibel zu. «Man kann nicht
elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfällen moderne
medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die
Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glauben»5, formuliert
Bultmann in seinem eine Lawine lostretenden Vortrag «Neues Testament und
Mythologie» aus dem Jahr 1941.

Für Bultmanns theologischen Ansatz ist der Gedanke der Anknüpfung
charakteristisch. Damit ein Vermittlungsvorgang gelingt, bedarf es einer An-
bindung an die Voraussetzungen der Hörerinnen und Hörer. Theologie wurde

in der Folge häufig im Rahmen eines Frage-Antwort-Schemas betrieben.
Dabei galt der Mensch selbst in seiner Fragilität als die Frage, auf die die
Offenbarung Gottes die Antwort darstellte. Die Problematik des Anknüpfungsmodells

besteht allerdings darin, dass Eigenständigkeit und Unableitbarkeit
des Offenbarungsgedankens bedroht werden. Es besteht die Gefahr, dass die
Antwort von den Voraussetzungen dominiert wird. Das macht es schwierig,
selbst normsetzend tätig zu bleiben.6

Für Bultmann bilden das mythische Weltbild und das wissenschaftlich
geformte Denken einen Gegensatz.7 Dieser Konflikt mache die Kritik am my-

4 Nicht zuletzt dieses Anliegen steht hinter den 1799 erschienenen Reden F.D.E.
Schleiermachers «Über die Religion».

5 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung
der neutestamentlichcn Verkündigung, Kerygma und Mythos I. Ein theologisches

Gespräch, München 1948 (ursprünglich 1941), 18. Vgl. dazu die distanzierenden Bemerkungen

von K. Berger, Jesus, München 2004,24.
6 Zum Anknüpfungsmodell und zur Kritik am Frage-Antwort-Schema vgl. auch P.-G.

Klumbies, Der Mythos bei Markus (BZNW 108), Berlin/New York 2001, 12-13; W. Joest,
Dogmatik. Band 1: Die Wirklichkeit Gottes, Göttingen 21987,41.93-97.



322 Paul-Gerhard Klumbies

thisch geprägten neutestamentlichen Weltbild notwendig. Die Wahrheit in
den neutestamentlichen Aussagen müsse ihres mythologischen Gewandes
entkleidet werden.8

Der Mythos redet nach Bultmann «von den Mächten, die der Mensch als

Grund und Grenze seiner Welt... zu erfahren meint.» «Er redet vom Unweltlichen

weltlich, von den Göttern menschlich.» Der Mythos will kein objektives

Weltbild geben. In ihm spricht sich aus, «wie sich der Mensch selbst in seiner

Welt versteht; der Mythos will nicht kosmologisch, sondern anthropologisch

interpretiert werden.»9
In dieser Darstellung schlummert freilich bereits ein latenter Vorwurf.

Obwohl seine eigentliche Absicht darin bestehe, von der jenseitigen Welt zu
reden, vermische der Mythos, was es nach Bultmann gerade zu trennen gilt:
Göttliches mit Menschlichem, Weltliches mit Unweltlichem. Insofern sei
nach Bultmann im Mythos das Motiv zur Kritik seiner selbst angelegt.
Bultmann unterstellt dem Mythos also einen Selbstwiderspruch. Sein Verweischarakter

sei entgegen seiner eigenen Intention gestört. Diese Kritik entspringt
freilich einer Rationalität, der in der Moderne wie schon in der hellenistischen

Antike im Ansatz die Distanzierung von der mythischen Rationalität
innewohnt. Erkenntnistheoretisch beruht sie auf dem Grundsatz der Scheidung

von Geist und Materie.
Der Preis für diese Sichtweise ist hoch. Die neuzeitlich-analytische

Vernunft gibt den Massstab für den Umgang mit der antiken Überlieferung ab.
Die Einseitigkeiten, die aus diesem Zugriff resultieren, werden bei Bultmann
und seinen Schülern etwa beim Umgang mit Wundererzählungen sichtbar.
Die wunderhaften Züge gelten als mirakulös. Sie seien eines reflektierten
christlichen Glaubens unwürdig. Teilweise werden sie sogar als Gefahr für
den Glauben dargestellt. Denn sie machten die Qualität Jesu an seinen
übermenschlichen Fähigkeiten fest. Damit lenkten sie von der Christologie ab und
verwischten das Zentrum der Überlieferung: Die Verkündigung von Tod und
Auferstehung Jesu Christi als des zentralen Heilsereignisses.

Die Vorentscheidungen ziehen Folgen auch für den methodischen
Umgang mit den Evangelientexten nach sich. Bultmann interessieren bei der
Auslegung der Evangelienperikopen vor allem die Worte Jesu, die Logien.10
Ihnen schreibt er traditionsbindende und traditionsbildende Kraft zu. Um die

7 Das Gefälle zwischen Rationalität und Mythos, das bei Bultmann zu beobachten ist,
bringt 1940 fast zeitgleich W. Nestle in dem Titel seines Buches «Vom Mythos zum Logos»
zum Ausdruck. Vgl. dazu auch die Bemerkung Renauds: «Der histor. Übergang <vom
Mythos zum Logos> (nach Nestles Formel) ist vielfältig und nicht so linear wie früher in
der Forsch, angenommen.» (Rationalität [Anm. 2] 777)

8 Bultmann, Mythologie (Anm. 5) 17.
9 Zitate: Bultmann, Mythologie (Anm. 5) 22.
10 Sie stellen für ihn die ältesten Kerne der Jesusüberlieferung dar. Diese zentrale

Vorentscheidung teilt trotz seiner Kritik des formgeschichtlichen Verfahrens auch W.



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 323

Herrenworte herum wächst die frühchristliche Überlieferung. Mit dieser
Einschätzung verbindet sich bei Bultmann zugleich ein Qualitätsurteil, insofern
ihm diese Überlieferungen des frühesten Christentums als die qualitativ
bedeutsamsten gelten.

In der Betonung der Lehre Jesu spiegelt sich eine Präferenz des 19.

Jahrhunderts wider. Sachlich erhalten auf diese Weise die grossen Substantive der
frühchristlichen Überlieferung besonderes Gewicht: Die Vollmacht Jesu
oder seine Fähigkeit, die Vergebung der Sünden zuzusprechen. Dass die
erzählenden Verben bei diesem Ansatz im Hintergrund bleiben, ist freilich
folgenreich. Das definitorische wird dem narrativen Element vorgezogen,
Begrifflichkeit geht vor Erzählung.11

2. Die Rationalität des Mythos

Gegenüber dem Unternehmen, Mythen auf dem Weg der sog. Entmytho-
logisierung den Denkvoraussetzungen neuzeitlich-aufgeklärter Rationalität
kompatibel zu machen, und erst recht gegenüber dem Vorurteil der Irrationalität

ist festzustellen: Auch der Mythos ist rational. Er besitzt eine eigene
Logik. Lediglich in der Art und Weise seiner gedanklichen Verknüpfungen
unterscheidet er sich von unserer heutigen Rationalität.12

Was ist ein Mythos? Definitorisch gibt es keine einheitliche Antwort auf
diese Frage.13 Manche, wie der Religionswissenschaftler Raimon Panikkar,
vertreten sogar die Auffassung: Schon der Versuch, auf definitorischem Weg
eine Antwort zu geben, widerspreche dem Mythos. Denn der liesse sich nur
im gelebten Vollzug erfassen, nicht in definierender Aussenbeschreibung.14

Schmithals, Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin/New York 1985, 299-315, mit
Bultmann. Zur Auseinandersetzung mit Schmithals vgl. Klumbies, Mythos (Anm. 6) 21-27.

11 Theologisch mündet dies in einer weiteren Vorentscheidung: Die Christologie
dominiert gegenüber der Soteriologie.

12 Renaud, Rationalität (Anm. 2) weist darauf hin, dass in den vergangenen Jahren im
Unterschied zur älteren Forschung anerkannt worden ist, dass verschiedene R.(ationali-
täts)-Formen auch dem mythischen Denken zugrundeliegen» (777). Insofern müsse man
«von einer wechselseitigen Befruchtung von Mythos und Logos sprechen». Allerdings
«unterscheide() sich der Logos vom Mythos durch die Aufforderung, argumentativ
Rechenschaft abzulegen» (778).

13 Vgl. die «Vorbemerkung» zum Artikel «Mythos» in TRE 23, 597-665 (597): Wegen
der im Fluss befindlichen Forschungslage sei es nicht möglich, eine gemeinsame
Begriffsdefinition zugrundezulegen. Mehrere Teilartikel bieten daher eigene Definitionen, die
ebensowenig wie die verschiedenen methodischen Zugänge miteinander zur Deckung zu
bringen seien.

14 Vgl. dazu die Darstellung von J. Mohn, Mythostheorien. Eine religionswissenschaftliche

Untersuchung zu Mythos und Interkulturalität, München 1998,47f.



324 Paul-Gerhard Klumbies

Es lässt sich also nur mit aller Vorsicht formulieren: Konstitutiv für den

Mythos ist seine Narrativität. Mythen erzählen Geschichten von Göttern und
Heroen, die Grundlegendes zum Inhalt haben. Sie entwerfen in bestimmter
Weise <Welt>, um Orientierung und Erkenntnis zu ermöglichen. Sie zielen auf
Verbindlichkeit: Der Mythos «will Gültiges aussagen über die Entstehung der
Welt, der Gesellschaft und ihrer Institutionen, über die Götter und ihr
Verhältnis zur Welt, kurz über alles, was die menschliche Existenz bestimmt.»15

Dazu verknüpft er das «Einst» mit dem «Jetzt». Was einstmals war, erklärt
die Gegenwart von ihrem Ursprung her. Denn von dem im Mythos Erzählten
geht eine die Gegenwart prägende Kraft aus.

Das, was Bultmann noch am Mythos kritisierte, die Vermischung von
Göttlichem und Menschlichem, das Verschwimmen von materieller und
ideeller Wirklichkeit, macht die Besonderheit des Mythos aus. Gerade das Inein-
anderfliessen von Realitäten, die aufgeklärter Vernunft folgend voneinander
getrennt werden müssten, ist konstitutiv für den Mythos.

Zwei Beispiele vermögen dies zu illustrieren. Traum und Wirklichkeit bezeichnen
moderner Rationalität folgend zwei verschiedene Realitätsebenen. Dem Mythos gelten beide
als gleich real. Was im Traum erscheint, gilt auch unter den Bedingungen des Tageslichts
als Fakt.

Ein Getreidefeld gilt nach aufgeklärter Ansicht als Teil der Natur. Für den Mythos enthält

es zugleich eine spirituelle Dimension. Denn es war eine Göttin, Demeter, die die
Menschen den Getreideanbau lehrte. Wo immer seitdem ein Getreidefeld heranwächst, ist
auch die Göttin als dort anwesend zu denken. Naturhafte Ereignisse sind stets verwoben
mit numinosen Mächten. Das Göttliche ist im Materiellen anwesend.

Kurt Hübner16 hat vor diesem Hintergrund im Anschluss an Vorarbeiten
von Ernst Cassirer17 eine besondere Form der mythischen Erzählung
herausgearbeitet, die ap^f).18 Das griechische Wort apxb bedeutet Anfang,
Ursprung, Beginn, Entstehung. Eine àp%f| ist die Ursprungsgeschichte eines

Naturvorgangs oder eines historischen Ereignisses. Im Mythos vertritt sie das,

was im wissenschaftlichen Denken als Naturgesetz bzw. als geschichtliche Regel

bezeichnet wird. Die àp^f] übernimmt die Funktion der Letztbegründung.
Irgendwann hat ein Gott einen Naturvorgang oder ein Ereignis erstmals ins
Leben gerufen. Das erklärt den Wechsel der Jahreszeiten, das macht den
Vorgang von Saat und Ernte verständlich; die sog. natürlichen àp^od erzählen
von deren Erschaffung. Eine historische àpxf) erzählt demgegenüber von der
Herkunft der Geschlechter und der Verwandtschaft der Völker. Sie macht
geschichtliche Konstellationen durchschaubar.

15 F. Graf, Griechische Mythologie. Eine Einführung, Düsseldorf/Zürich 1999, 9.
16 K. Flübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985.
17 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Drei Teile und Index. 2. Teil:

Das mythische Denken, Darmstadt 91994.
18 Vgl. Hübner, Wahrheit (Anm. 16) 135-141.



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 325

Alles im mythischen Denken wird auf eine àp%f| zurückgeführt. Dies gilt
u.a. für die Zeit. Anders als im Rahmen unseres linearen Zeitverständnisses
mit der Vorstellung eines Zeitstrahls ohne Anfang und Ende besitzt die Zeit
im Mythos einen Anfang. Vor der geschichtlichen Zeit liegt eine absolute
Vergangenheit. Diese heilige Ursprungszeit ist nicht Teil der fortlaufenden
Geschichte. Sie prägt vielmehr die profane Zeit wie ein Siegel das Wachs. Sie

begründet erst die Ereignisse und Begebenheiten, die wir als in der Zeit
geschehend erleben. Bei jedem Geschehnis in der weitergehenden Zeit kehrt
zyklisch auch seine äp^ü, das fundierende Ursprungsereignis wieder.

3. Rationalität im Markus- und Lukasevangelium

Im folgenden wird das Augenmerk exemplarisch auf die Eingangsverse,
auf einen signifikanten Zug aus der Sterbeszene Jesu sowie die Werkschlüsse
des Markus- und des Lukasevangeliums gerichtet. Der Vergleich lässt die
Unterschiede hinsichtlich der Rationalität beider Evangelien hervortreten.

3.1 Mythische Rationalität im Evangelium nach Markus

Über die Elerkunft und den literarischen Charakter der neutestamentli-
chen Evangelien ist heftig diskutiert worden. Die Frage ist: Stellt die
Literaturgattung «Evangelium» eine originär frühchristliche Schöpfung dar? Oder
geht sie eher auf Vorbilder und Analogien in der hellenistisch-römischen
Literatur zurück?

Die These von der Unableitbarkeit der Literaturgattung «Evangelium»
hat im Gefolge Franz Overbecks19 und unter dem Einfluss der dialektischen
Theologie in der neutestamentlichen Exegese Karriere gemacht.20 Denn sollte

Gott mit seiner einzigartigen Offenbarung in Jesus Christus nicht auch eine
noch nie dagewesene Literaturgattung gesandt haben, die dieses Ereignis
aufbewahrt?21 Je ferner die Forscher freilich diesem theologischen Ansatz
stehen, umso grösser die Bereitschaft, die antike Literatur auf Vorbilder hin zu
durchkämmen. Erstaunlich dabei ist, dass man nicht wirklich fündig geworden

ist. Zwar denkt man sich überwiegend die biographisch-historiographi-
sche Literatur der hellenistisch-römischen Zeit als Vorbild.22 Aber die Ver-

19 F. Overbeck, Über die Anfänge der patristischen Literatur, Basel 1882 (Nachdruck
Darmstadt 1966).

20 Noch U. Schnelle, Einleitung in das Neue Testament (UTB 1830), Göttingen 42002,

185, bezeichnet das Evangelium als «eine Gattung sui generis, die keiner Obergattung
zugeordnet werden kann».

21 Zur Kritik an der These von der Analogielosigkeit der Evangelien vgl. jüngst N.

Krückemeier, Der zwölfjährige Jesus im Tempel (Lk 2.40-52) und die biografische Literatur

der hellenistischen Antike, NTS 50 (2004) 307-319 (315, Anm. 23).
22 Vgl. bereits C.W. Votaw, The Gospels and Contemporary Biographies in the Greco-



326 Paul-Gerhard Klumbies

gleiche, die vorgenommen werden, leiden darunter, dass sie die behaupteten
Übereinstimmungen nicht exakt darlegen können. Trotz grosser Anstrengungen

hat sich kein Konsens herstellen lassen.23

Schaut man auf den ersten Vers des Markusevangeliums, legt sich der
Verdacht nahe, dass die Gattungszuschreibung «Evangelium» für die
nachfolgende Jesuserzählung möglicherweise zu schnell vorgenommen worden
ist. Denn der Blick auf Mk 1,1 zeigt: Mit diesem Vers wird in der Tat eine
Aussage über die Gattung der nachfolgenden Erzählung getroffen.24 Aber die
Formulierung besagt gerade nicht, dass es sich um ein Evangelium handelt.
Ausdrücklich betont wird vielmehr: Es geht um die àp^v des Evangeliums
von Jesus Christus.25

Evangelium/Eùctyyé>.iov ist vor Markus keine schriftliche Grösse gewesen.
Es bezeichnet die mündliche Frohbotschaft von Jesus Christus.26 Auch die
markinische Gemeinde um das Jahr 70 lebt von dieser Verkündigung. 40 Jahre

nach dem Tod Jesu ist für diese Gemeinde der Zeitpunkt gekommen, sich
der eigenen Ursprünge zu vergewissern. Diese liegen in der Geschichte ihres
Protagonisten Jesus, in seinem Auftreten und seiner Verkündigung.

Die markinische àpxû erzählt, wie der seit Jahrzehnten praktizierte Glaube

an Jesus Christus seinen Anfang in der Lebensgeschichte Jesu genommen
hat. Sie ist die verschriftlichte Ursprungserzählung des mündlich verkündigten

Evangeliums. Unmittelbar nach der Zerstörung des jüdischen Tempels
durch die Römer im Jahr 70 und der beginnenden Zerstreuung der Bevölkerung

in Israel legt die markinische Gemeinde zur Sicherung ihrer Identität die
Schöpfungsgeschichte der eigenen religiösen Gruppe vor.27 Sie tut dies in Ge¬

Roman World (FB.B 27), Philadelphia 21970 (1915), 1-5, der die Evangelien den
volkstümlich-populären («populär») Biographien zurechnet. Vgl. auch C.H. Talbert, What is a Gospel?

The Genre of the Canonical Gospels, Philadelphia 1977; Ph. Shuler, The Genre of the
Gospels and the Two Gospel Hypothesis, in: Jesus, the Gospels, and the Church, FS W.R.
Farmer, ed. by E.P. Sanders, Macon GA 1987, 69-88, und ders.,The Genre(s) of the Gospels,

The Interrelations of the Gospels: A Symposium, hg.v. D.L. Dungan (BEThL 95),
Leuven 1990,459-483; R.A. Burridge, What are the Gospels? A Comparison with Graeco-
Roman Biography (MSSNTS 70), Cambridge 1992, 128-239; D. Frickenschmidt, Evangelium

als Biographie. Die vier Evangelien im Rahmen antiker Erzählkunst (TANZ 22),
Tübingen 1997.

23 Zu den Gattungszuschreibungen im einzelnen vgl. den Forschungsüberblick bei
Klumbies, Mythos (Anm. 6) 38-59 und D. Dormeyer, Evangelium als literarische und
theologische Gattung (EdF 263), Darmstadt 1989. Zur Darstellung der Forschungsgeschichte

vgl. auch G. Strecker, Literaturgeschichte des Neuen Testaments (UTB 1682),
Göttingen 1992,139-148 und Schnelle, Einleitung (Anm. 20) 175-185.

24 «Anfang des Evangeliums von Jesus Christus (dem Sohn Gottes).»
25 Zur einzelexegetischen Bearbeitung von Mk 1,1-15 vgl. Klumbies, Mythos (Anm. 6)

147-159.
26 Vgl. Strecker, Literaturgeschichte (Anm. 23) 123-133.
27 Anlass und Ziel ist nicht, einer Zersagung der Tradition entgegenzuwirken, sondern



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 327

stalt einer mythischen àpxtj. Wo immer ab jetzt diese apxü verlesen wird,
weiss sich die Gemeinde in das Schicksal ihres Kultherrn hineingenommen.
Umgekehrt findet dessen mythische Vergegenwärtigung statt, wo man sich in
seinem Namen trifft und die Kunde von ihm vernimmt.

Ein Detailbeispiel für die mythische Durchformung der ältesten
Evangelienschrift gibt die Gestaltung der Lichtverhältnisse in der Sterbeszene Jesu
in Mk 15,33.34 ab.28 Genau in der Mitte der sechsstündigen Leidenszeit Jesu

am Kreuz, um 12.00 Uhr mittags, zieht eine drei Stunden dauernde Finsternis
über das ganze Land bzw. die Erde herauf.29 Das hat in der Kommentarliteratur

Anlass zu sehr modernen rationalen Überlegungen über das Ausmass
der Finsternis gegeben.30 Ist es nur in Jerusalem dunkel geworden oder in

ganz Judäa? Vielleicht in ganz Israel? Müsste man sich dann vorstellen, dass

es auf See vor der Küste hell geblieben ist? Oder meint «Erde» die gesamte
damals bekannte Welt? Deutlich ist, dass solche Rationalismen in die Sackgasse

führen.
Evidenter ist die mythische Logik. Es ist finster, und das entspricht dem

Charakter des Erzählten. Soeben sind Menschen dabei, den Gottessohn
umzubringen. Die Szene hält die dunkle Stunde der Menschheit fest. Die
Hinrichtung Jesu ist ein schwarzer Tag für sie.

Unter diesen logischen Voraussetzungen ergibt auch die zweite Zeitangabe

zu Beginn von V.34 einen präzisen Sinn. In der neunten Stunde stösst Jesus
seine letzten Worte hervor.31 Die knappe Zäsur, die aus der neuerlichen
Zeitangabe resultiert, kündigt an: Das Folgende geschieht in einem neuen Licht.
Die Lichtverhältnisse haben sich geändert. Jetzt ist es hell. Jesu letzte Worte
und sein anschliessender Tod erfolgen im Hellen. Das macht Jesu Tod zu
einem lichten Geschehen. Die Beleuchtungsverhältnisse während der Kreuzigung

implizieren die Bewertung des Geschehens. Das Sterben Jesu erscheint
als ein heilvolles Ereignis.

eine Ursprungserzählung der eigenen Gegenwart in der Geschichte des Protagonisten zu
schaffen. Vgl. auch G. Sellin, Zwischen Deskription und Reduktion. Aporien und
Möglichkeiten einer Theologie des Neuen Testaments, EvTh 64 (2004) 172-186 (183), der von
der «identitätswahrende(n) Funktion» des Mythos für Markus spricht.

28 V.33 Und als die sechste Stunde war, kam eine Finsternis über das ganze Land/die
ganze Erde (p yp) bis zur neunten Stunde. V.34 Und in der neunten Stunde rief Jesus mit
lauter Stimme: ekcoi, Ektoi, kega/kccgci aaßaxGavi, das heisst übersetzt: Mein Gott, mein
Gott, wozu hast du mich verlassen?

29 Das griechische p yp lässt beide Übersetzungen zu.
30 Vgl. dazu R. Pesch, Das Markusevangelium II. Teil. Kommentar zu Kap. 8,27 -

16,20 (HThK II/2), Freiburg/Basel/Wien 41991, 493; J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus

(EKK II/2), Leipzig 1980,321.
31 Zu dem durch kega/kaga und eiç -ci angezeigten finalen Sinn der letzten Worte des

markinischen Jesus vgl. P.-G. Klumbies, Weg vom Grab! Die Richtung der synoptischen
Grabeserzählungen und das «heilige Grab», JBTh 19 (2004) 143-169 (145).



328 Paul-Gerhard Klumbies

Ein Blick auf den Schluss der markinischen app) des Evangeliums in Mk
16,8 zeigt, dass es sich bei Markus um eine Ringkomposition handelt. Anfang
und Ende des Werks sind aufeinander bezogen.32

Hoffen wir in diesen Zeilen historisch zuverlässige Informationen zu
finden, geraten wir in ein Dilemma. Denn wenn die Frauen wirklich nichts
gesagt haben, woher weiss dann der Erzähler von den Geschehnissen am Oster-
morgen?

Es geht in diesem Schluss jedoch nicht um die zuverlässige
Überlieferungskette. Vielmehr wird ein literarischer Impuls gesetzt, der einem Roman-
schluss vergleichbar die tätige Mitwirkung der Leserin und des Lesers
verlangt. In der Tat ist aus der römischen Literatur die Figur der Rhetorik des

Schweigens bekannt. Der Appell des Markusschlusses besteht in der
unausgesprochenen Frage: Wollt ihr etwa angesichts der Auferweckung Jesu
genauso stumm bleiben wie die Frauen in der Szene? Das ist ausgeschlossen.33

Das Furchtmotiv am Schluss verlangt ebenfalls, in eine Balance gebracht
zu werden. Der Logik des Mythos entsprechend wird in einer mythischen
Erzählung die Angst auch aufgelöst. Nach Hans Blumenberg verlangt die
Konstatierung von Zittern und Entsetzen angesichts des Einbruchs des Numino-
sen einen bannenden Namen.34 Dieser aber steht über dem Anfang des ganzen

Werks in Mk 1,1: Anfang des Evangeliums von Jesus Christus. So tritt der
Schlussvers unmittelbar neben den Eingangsvers der Schrift.

Bereits im vorletzten Vers, in Mk 16,7, wird der Weg aus der erzählten
Welt in die Realität der Leserinnen und Leser beschritten. Der angelus inter-
pres im leeren Grab erteilt den Frauen einen Auftrag: «Geht hin und sagt
seinen (Jesu) Jüngern und dem Petrus, dass er (der auferweckte Jesus) vor euch

hergehen wird nach Galiläa.»
Literarisch weist diese Aufforderung die Leserinnen und Leser ebenfalls

in einen Lesekreislauf ein. Nach Galiläa zu gehen bedeutet, die Schrift vorn
aufzuschlagen und von neuem zu lesen. Denn in Galiläa hatte die Geschichte
Jesu ihren Anfang genommen. Von dort begeben sich die Leserinnen und Leser

mit den Figuren aus der erzählten Welt auf den Weg Jesu von Galiläa nach
Jerusalem; und vom Ende wieder zum Anfang zurück.

Darüber hinaus wird Galiläa zu einer Chiffre, die über sich hinausweist.
Galiläa ist die Heimat der ersten Anhänger Jesu. Dort soll die Begegnung mit
dem Auferweckten geschehen. Die Heimat wird den bereits über das gesamte
römische Reich verteilten Christen zum Ort ihrer Begegnung mit dem Aufer-

32 Mk 16,8: «Und sie (die Frauen) kamen heraus und flohen von dem Grab; denn
Zittern und Entsetzen hatte sie ergriffen. Und sie sagten niemandem etwas, denn sie fürchteten

sich.»
33 Zur literarischen Funktion des Markusschlusses vgl. Klumbies, Weg vom Grab!

(Anm. 31) 147-150.
34 H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, Sonderausgabe Frankfurt a.M. 1996,40-41.



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 329

weckten. In der Sache bedeutet dies eine Biographisierung des Ostergesche-
hens.

3.2 «Aufgeklärt»-analytische Rationalität im Lukasevangelium

Lukas ist der Erklärer unter den Evangelisten. So verwundert es nicht,
dass er, antiken Gepflogenheiten entsprechend, seinem Werk einen Prolog
voranstellt, in dem er seine Intentionen darlegt.35 Mit dieser Vorrede entfaltet
Lukas programmatisch sein Anliegen: Er will dem Adressaten seiner Schrift,
Theophilus,36 Gewissheit verschaffen über die Grundlagen der christlichen
Tradition, in der dieser steht. Er will Sicherheit verbürgen im Blick auf die
heilsentscheidenden Tatsachen. Dazu gilt es, sich der Anfänge zu vergewissern.

Sicherheit durch Fakten, Verlässlichkeit durch Kontinuität - das lukani-
sche Programm gibt sich traditionsbewusst und vorwärtsgerichtet zugleich.
Die für Lukas charakteristische Rationalität kommt in seinem Ordnungsdenken

zum Ausdruck. Der Ordnungsaspekt, dem Lukas sich verpflichtet weiss,
orientiert sich an einer linearen Chronologie. Dies demonstriert die Verwendung

des Begriffs äpxü in V.2. Lukas hat ihn aus seiner Markusvorlage
übernommen, zugleich aber einer sachlichen Korrektur unterzogen.

'Apxü bezieht sich bei Lukas auf die Gegenwart der Augenzeugen im
Ablauf der Jesusgeschichte. Die Augenzeugen sind àrc' àpxrjç, von Anfang an, im
chronologischen Sinn dabei.37 'Apxf| ist bei Lukas also kein terminus technicus
für die mythisch geprägte Gesamtdarstellung der Lebensgeschichte Jesu.

35 Lk 1,1-4: 1 Nachdem schon viele es versucht haben, einen Bericht über die unter
uns zur Erfüllung gekommenen Tatsachen auf die Reihe zu bringen (àvaxâÇacGai), 2 wie
sie uns die überlieferten, die von Anfang an (arc' àpxflç) Augenzeugen und Diener des
Wortes waren, 3 erschien es auch mir gut, nachdem ich von vorn (ävrnSev), alles (rcäaiv),

genau (ctKpifiœç), der Reihe nach (KaOt'çnç) verfolgt habe, dir zu schreiben, wertester
Theophilus, 4 damit du die Zuverlässigkeit der Worte/Erzählungen erkennst, in denen du
unterrichtet worden bist.

36 Ob die Adressatenangabe Theophilus literarischer Konvention entspringt oder eine
historische Person bezeichnet, ist nicht eindeutig festzustellen, wird aber häufig im letzteren

Sinne entschieden (so von E. Klostermann, Das Lukasevangelium [HNT 5], Tübingen
31975, 3; G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas. Kapitel 1-10 [ÖTK 3/1], Gütersloh/
Würzburg 1977, 39; F. Bovon, Das Evangelium nach Lukas. 1. Teilband Lk 1,1-9,50 [EKK
III/l], Zürich/Neukirchen-Vluyn 1989, 23.39). W. Schmithals, Das Evangelium nach Lukas
(ZBK NT 3.1), Zürich 1980,17, schliesst diese Zuschreibung nicht aus, plädiert aber stärker

dafür, dass in Theophilus «jeder Christ angesprochen ist». H. Schürmann, Das
Lukasevangelium 1,1-9,50 (HThK III/l), Sonderausgabe, Freiburg i.Br. 1984, 13, nimmt
ebenfalls eine vermittelnde Position ein. Theophilus sei eine konkrete Persönlichkeit und
stehe gleichzeitig stellvertretend «für die Christen seiner Zeit».

37 G. Klein, Lukas 1,1-4 als theologisches Programm, in: Ders. Rekonstruktion und
Interpretation. Gesammelte Aufsätze zum Neuen Testament (BEvTh 50), München 1969,
237-261 (245-249); Bovon, Lukas (Anm. 36) 36f.



330 Paul-Gerhard Klumbies

Apxri markiert im Rahmen der lukanischen Jesuserzählung einen zeitlichen
Einsatzpunkt innerhalb des geschichtlichen Kontinuums. Die Zeit der
Gegenwart steht in chronologischer Kontinuität zu den Anfängen während der
Lebenszeit Jesu. Nicht die von der Gegenwart abgehobene Zeit vor der
historischen Zeit leitet den lukanischen Entwurf. Lk geht es um die Verbindung
zweier historischer Epochen. Die Verlässlichkeit der Überlieferung von der
Jesus- zur Jetztzeit ist sein Anliegen.

Die Faktizität des Überlieferten ist garantiert durch Augenzeugen, auf
deren Zeugnis man sich verlassen kann. Dieser Ansatz wird gestützt durch die
vier Adverbien ordnenden Charakters in V.3: 'ÄvcoGev - von vorn, von oben,
Ttäarv - alles, komplett, lückenlos, ohne Unterbrechung, öucpißcoq - akribisch,
exakt, detailliert, KaGeipïÇ - der Reihe nach; die vierfach gesicherte Ordnung
und die richtige Reihenfolge garantieren die Korrektheit des Resultats.

Die Orientierung am Zeitstrahl lässt nach dem Ende der lukanischen
Darstellung fragen. Wie wird die herausgehobene Zeit, die Jesusepoche, zu Ende
gehen? Gerade weil Lukas so engagiert die Verbindungslinie zwischen dem
Damals der Zeit Jesu und dem Heute seiner Gemeinde zieht, können die
Leserinnen und Leser gespannt sein, wie Lukas die Jesusepoche zu Ende gehen
lassen wird.

Zunächst gilt es, sich auch bei Lukas die Lichtverhältnisse zum Zeitpunkt
des Todes Jesu zu vergegenwärtigen. Im Unterschied zu Markus beschränkt
sich Lukas auf eine einzige Zeitangabe. «Und es war schon ungefähr um die
sechste Stunde, als eine Finsternis über das ganze Land kam bis zur neunten
Stunde, weil die Sonne sich verfinsterte.» (Lk 23,44.45) Lukas verwischt die
Präzision, mit der bei Markus mythischer Ordnung entsprechend die Zeittakte

aufeinander folgen. Es kommt ihm nicht darauf an, die Mitte der Leidenszeit

Jesu genau zu markieren. Wann exakt die letzten Worte Jesu gesprochen
werden, spielt auch keine Rolle. Wichtig ist für Lukas: Die gesamte Sterbephase

findet im Dunklen statt; und dafür gibt es einen Grund: Es wird dunkel,
weil eine Sonnenfinsternis einsetzt.

Hier wird paradigmatisch eine Logik fassbar, die einer immanenten
Kausalität folgt. Die Ereignisse haben zwar aussergewöhnliche, aber nachvollziehbare

innerweltliche Ursachen. Im übrigen gibt Lukas zu erkennen: Er ist
mit römischen Gepflogenheiten vertraut. Denn auch beim Tod anderer
bedeutender Persönlichkeiten wie etwa dem Cäsars verdunkelte sich der Himmel

als Ausdruck der Trauer der Natur.38 Ebenso verhält es sich nach Lukas
auch mit dem Tod Jesu: Er ist ein trauriges Ereignis, ja ein tragisches Geschehen.39

38 Vgl. dazu S. Pellegrini, Elija - Wegbereiter des Gottessohnes. Eine textsemiotische
Untersuchung im Markusevangelium (HBS 26), Freiburg/Basel/Wien 2000,356-357.

39 Zur Bedeutung des terminus technicus Gecopia in V.47 als Bezeichnung eines Schau-



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 331

Lukas gibt zu erkennen, dass ihm die Spielregeln des Mythos vertraut sind.
Er kann den Mythos einsetzen. Aber mit seiner eigenen Rationalität steht er
ausserhalb der mythischen Gesetzmässigkeiten. Für Lukas setzt sich die
beschriebene Wirklichkeit anders zusammen. Zugespitzt formuliert instrumentalisiert

Lukas den Mythos. Er betreibt Mythographie.
Die lukanische Schilderung des Auferstehungstages zeigt ebenfalls

charakteristische Eigenarten gegenüber Markus. Am Ostermorgen geht es bei
Lukas nicht hinaus in die Heimat der Rezipienten des Evangeliums. Auch
fehlt ein Lesekreislauf, der auf die Anfänge des Wirkens Jesu zurückverweist.
Lukas tilgt die für Markus charakteristische zyklische Gestaltung. Durch die
Ostergeschichte hindurch geht die lukanische Linie weiter. Präsent bleibt
Jesus im Modus der Erinnerung. «Denkt daran, wie er schon damals in Galiläa
zu euch von seiner Auferstehung gesprochen hat», trösten die zwei Männer
im leeren Grab die erschrockenen Frauen am Ostersonntag (Lk 24,6). Ansonsten

aber geht es weiter, nach vorn. Die Orientierung am Zeitstrahl der linearen

Chronologie duldet keinen Stillstand.
Wie lange?, fragt sich der Leser. Irgendwann muss doch Jesus aus der nach

Ostern weiterlaufenden Handlung herausgenommen werden.
Zunächst jedoch geht der lukanische Bericht über den Ostermorgen weiter.

Am Grab Jesu endet die Geschichte nicht. Der Ostertag geht weiter und
die erzählbare Geschichte des Auferstandenen auch.

Noch am selben Tag machen sich zwei Jünger auf den zweistündigen
Fussmarsch von Jerusalem nach Emmaus. Auf diesem Weg treffen sie den
Auferstandenen, ohne ihn zu erkennen. In der Darstellung ihrer Begegnung mit
Jesus bündelt Lukas in V.13-35 den Ertrag seiner gesamten Darstellung.

Auf dreierlei Weise will der Auferstandene in der Gemeinde präsent bleiben:

- Im Modus der Erinnerung (V. 14.18-24),

- durch die Lektüre der Heiligen Schriften Israels, die auf ihn verweisen
(V.25-27.32) und

- im eucharistischen Mahl (V.31-32).

Nach dieser Zusammenfassung kann Lukas Jesus aus seiner Erzählung
entlassen. Die Himmelfahrt als sichtbarer Ausdruck der Vergottung40 Jesu
bildet den Höhepunkt und den Abschluss der lukanischen Jesusdarstellung.
Jesus für sich ist am Ziel angelangt.

Lukas hat damit eine Linie durchgezogen, die von der Ankündigung der
Geburt Jesu über seinen wunderbaren Eintritt in die Welt an Weihnachten,

spiels vgl. P.-G. Klumbies, Das Sterben Jesu als Schauspiel, BZ NF 47 (2003) 186-205.
40 Vgl. zu diesem Motiv im römischen Verstehenskontext M. Clauss, Kaiser und Gott.

Herrscherkult im römischen Reich, Darmstadt/München/Leipzig 2001.



332 Paul-Gerhard Klumbies

durch seine Lebens-, Leidens- und Auferstehungsgeschichte führt und am
Ende in seine Apotheose mündet.

Die Gemeinde aber, aus der Lukas auf die abgeschlossene Jesuszeit
zurückblickt, ist unterdessen am Zeitstrahl weiter vorangeschritten. Sie bleibt in
Kontinuität zu den Anfängen ihres Kultherrn auf dem Weg der Überlieferung,

durch Erinnerung, Schriftlektüre, sakramentale Vergegenwärtigung
Jesu sowie den Geist. Denn den hat der zum Himmel Aufgefahrene seinen
verwaisten Jüngern an Pfingsten vom Himmel gesandt. Das zu erzählen,
benötigt Lukas einen zweiten Band, die Geschichte von den Taten der Apostel,
die Apostelgeschichte. Entlang am Zeitstrahl bewegt sich die lukanische
Darstellung kontinuierlich voran in die Zeit der Kirche hinein.

4. Konsequenzen fiir die neutestamentliche Theologie

Das Weltbild des Neuen Testaments ist nicht einlinig «mythisch».41
Bereits das zyklische Markus- und das lineare Lukasevangelium lassen zwei
unterschiedliche Rationalitäten erkennen: Eine mythischen Voraussetzungen
verpflichtete Rationalität bei Mk und eine die Ablösung vom Mythos
voraussetzende analytische Rationalität bei Lk, die sich den philosophischen
Errungenschaften aus der Zeit des Hellenismus verdankt. In der europäischen
Aufklärung des 18. Jahrhunderts hat diese analytisch-rationale Denktradition
einen ungeheuren Aufschwung genommen und bis heute quasi Alleingeltungs-
anspruch errungen.

Die Folgen für die Evangelienexegese sind gravierend. Die Dominanz
aufgeklärt-analytischer Rationalität hat im Zuge der Auslegungsgeschichte
dazu geführt, dass eine konkurrierende Rationalität wie die mythische in den
antiken Texten entweder zugeschüttet oder als unterlegen angesehen worden
ist.

So ergeben sich aus der Wahrnehmung rivalisierender Rationalitäten im
Neuen Testament und aus der Einsicht in das historische Gewordensein der
neuzeitlich-analytischen Rationalität viererlei Konsequenzen:
1. Der neutestamentlichen Exegese ist die Aufgabe der Wiedergewinnung

einer Optik zur Wahrnehmung mythischer Phänomene gestellt. Dies wird
zwangsläufig zu neuen Entdeckungen in den Texten und bei der Erhebung
ihrer Sinnpotentiale führen.

2. Hinsichtlich der Bemühungen um eine «Theologie des Neuen Testa¬

ments» resp. eine «Biblische Theologie» gilt es, die Anfangsphase dieses
literarischen Genres von Neuem in den Blick zu nehmen und die im 18.

Jahrhundert unter dem Einfluss der aufgeklärten Rationalität getroffenen

41 Bei Bultmann, Mythologie (a.a.O. Anm. 5), liegt noch der alte Sprachgebrauch vor,
der das Adjektiv «mythologisch» verwendet.



Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium 333

und im 19. Jahrhundert bestätigend weitergeführten Vorentscheidungen
einer kritischen Sichtung zu unterziehen.

3. Aus der Anerkennung der dem Mythos eigenen Rationalität erwächst die

Möglichkeit zu einer Aussenwahrnehmung der in der Gegenwart
selbstverständlich in Geltung stehenden analytischen Rationalität. Aus der
Perspektive mythischer Rationalität werden auch unausgesprochene Implikationen

der geltenden analytischen Rationalität sichtbar. Das eröffnet
Chancen für das in allen geisteswissenschaftlichen Fächern anstehende

Projekt der Aufklärung über die Aufklärung.42
4. In einer Situation des Aufbrechens «heisser», z.T. hochmythisch aufgela¬

dener Religiosität am Beginn des 21. Jahrhunderts stellt das Verstehen
rivalisierender Rationalitäten eine zentrale Kompetenz für die Begegnung
der Kulturen dar.

Abstract

Der Siegeszug der neuzeitlich-aufgeklärten Rationalität hat andere Formen logischer
Daseinsbewältigung in den Hintergrund treten lassen. Dies betrifft insbesondere die
Rationalität des Mythos.

Die Tatsache, dass die biblischen Schriften über weite Strecken an den mythischen
Voraussetzungen des antiken Weltbilds partizipieren, zog für die Theologie seit dem 18.
Jahrhundert ein Plausibilitätsproblem nach sich. Rudolf Bultmanns Programm der Entmytho-
logisierung lässt sich vor diesem Hintergrund als eine Apologie der neutestamentlichen
Schriften vor den Ansprüchen der aufgeklärten Vernunft verstehen.

Der Vergleich des Markus- mit dem Lukasevangelium zeigt, dass bereits im Neuen
Testament zwei Rationalitätskonzepte miteinander rivalisieren. Aus dieser Erkenntnis ergibt
sich die Chance zu einer Aussenwahrnehmung der selbstverständlich in Geltung stehenden
analytischen Rationalität.

Paul-Gerhard Klumbies, Kassel

42 Schneiders, Zeitalter (a.a.O. Anm. 3) 132 gebraucht die Formulierung «Aufklärung
über Aufklärung».


	Rivalisierende Rationalitäten im Markus- und Lukasevangelium

