
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 4

Artikel: Hoffnung für den Hilflosen? : Die erste Rede des Eliphas in Hiob Kap.
4f.

Autor: Scherer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 61 2005 Heft 4

Hoffnung für den Hilflosen?

Die erste Rede des Eliphas in Hiob Kap. 4f.

Was ist los mit Hiob, kann oder will er sich nicht trösten lassen? - Und was
ist los mit seinen Freunden, können oder wollen sie ihn nicht trösten?

In der Wirkungsgeschichte des Hiobbuches überschlagen sich Stimmen,
die Hiobs Freunde in ein unvorteilhaftes Licht stellen. Bereits im Testamen-
tum Iobi, einer jüdischen Nachdichtung des Hiobbuches1, ist den Freunden
eine undankbare Rolle zugeschrieben. Sie klammern sich an ihre irdischen
Güter und halten Hiob für wahnsinnig, der den Blick angesichts seiner Leiden
auf die himmlische Welt richtet. Hiobs Freunde zeichnen sich demgegenüber
durch ihre Glaubensarmut aus2.

Auf andere Weise hat man die Freunde im 20. Jh. kritisiert. Barth sah in
ihnen die «Agenten des Satans»3. Ohne eigenes Wissen, doch auf denkbar
gefährliche Weise treten sie Hiob als Versucher entgegen, indem sie ihn mit
ihrer «Gottlosigkeit im Guten»4 konfrontieren und sich «als Advokaten der
schlimmsten, der frommen Lüge»5 gebärden. Scharf verurteilt werden die
Freunde durchweg auch von den Fachvertretern der alttestamentlichen
Wissenschaft, die immer wieder auf die Engstirnigkeit und Lieblosigkeit der
Freunde verweisen6.

1 Zur Datierung der Schrift vgl. B. Schaller, Das Testament Hiobs (JSHRZ III/3),
Gütersloh 1979, 309-312; H.D. Preuss, Einführung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur,

Stuttgart et al. 1987,71.
2 Vgl. Testamentum Iobi Kap. 33-40.
3 K. Barth, Hiob. Nachtrag, hg.v. H. Gollwitzer (BSt 49), Neukirchen-Vluyn 1966,98.
4 K. Barth, Hiob, hg.v. H. Gollwitzer (BSt 49), Neukirchen-Vluyn 1966,62.
5 Barth, Hiob (Anm. 4) 36.
6 Vgl. z.B. H.H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit. Eine Untersuchung zur

altorientalischen und israelitischen Weisheitsliteratur (BZAW 101), Berlin 1966, 178. Auf
V. Maag, Hiob. Wandlung und Verarbeitung des Problems in Novelle, Dialogdichtung und
Spätfassungen (FRLANT 128), Göttingen 1982, 124 wirkt das Auftreten der Freunde im



282 Andreas Scherer

Tatsächlich lässt sich kaum übersehen, dass sich der Dissens zwischen
Hiob und den Freunden im Fortgang der Dichtung zu einem handfesten
Antagonismus auswächst.7

Fliob spricht den Freunden nicht nur die Fähigkeit, sondern auch ihren
guten Willen ab, Trost zu spenden. Statt ihm beizustehen, wenden sie sich
immer wieder gegen ihn. Die Freunde halten Fliob vor, die Gottesfurcht verraten,

das Grundaxiom der Weisheit preisgegeben zu haben. Ausserdem klagen
sie ihn abscheulicher Sozialvergehen an, die sonst das Charakterbild der
<Frevler> prägen und als Zeichen äusserster Gottesferne gelten.

Am Schluss des Buches (Hi 42,7-9) werden die Freunde von JHWH
tatsächlich so zur Rechenschaft gezogen, wie Hiob es in 13,10 in Aussicht gestellt
hat. Damit scheint der Streit zwischen Hiob und den Freunden eindeutig
geklärt zu sein. Hiob hat «Richtiges» in bezug auf JHWH geredet, die Freunde
nicht. Ist demnach alles, was Hiob gesagt hat, wahr und alles, was die Freunde
gesagt haben, falsch? Zwei Gesichtspunkte sprechen dagegen.

Zum einen erfährt Hiob selbst in den JHWH-Reden des Hiobbuches in
Kap. 38,1-41,3 keine rückhaltlose Bestätigung seiner Position. Er wird weder
getröstet noch für gerecht erklärt. Hiobs Kompetenz, über die Qualität des

Schöpfers und seines Kosmos' zu urteilen, wird vielmehr in Frage gestellt.
Niemand, auch nicht Hiob, darf den göttlichen Ratschluss verdunkeln.
Überwunden von der Kraft der göttlichen Streitrede und der Macht der Präsenz
des sich ihm offenbarenden JHWH, bekennt Hiob in Hi 42,3, von Dingen
geredet zu haben, deren Grösse die Möglichkeiten seines Verstandes übersteigt.
Er demütigt sich vor Gott, den er zuvor herausgefordert hat. Seine Klagen
verstummen in der Konfrontation mit JHWH. So sehr es stimmt, dass Hiob
im zweiten Teil der Rahmenerzählung durch JHWH vor den Freunden
gerechtfertigt wird, so deutlich ist zugleich, dass Hiob im Kontext der Dichtung
selbst von JHWH in Frage gestellt wird.

Auffällig ist sodann der Umstand, dass Hiob und seine Freunde nicht nur
konträre Ansichten austauschen. Auf beiden Seiten finden sich Äusserungen,
die einander in erstaunlichem Masse gleichen. Genannt sei als Beispiel das

Motiv von der unergründlichen Überlegenheit Gottes, das als Plädoyer Zo-
phars in Hi 11,7-10 begegnet und seinen Nachhall in den Äusserungen Hiobs
über die Weisheit Gottes in Hi 12,13 und 21,22 findet.

Die schlechthinnige Überlegenheit Gottes ist zwischen Hiob und den
Freunden wie vieles andere nicht strittig. Die einfache Gleichung: Wahrheit
auf Seiten Hiobs - Lüge auf Seiten der Freunde, geht nicht auf. Auch die

Vergleich zur Rolle des Fürbitters und Helfers, die sich in der sumero-babylonischen
Theodizeeliteratur andeutet, «ganz besonders bedenklich».

7 Vgl. von den polemischen Äusserungen auf Seiten Hiobs etwa Hi 6,15.27; 13,4f.7.10;
19,21f., auf Seiten der Freunde z.B. Hi 8,3f.; 15,4-6; 22,5-7.9.



Hoffnung für den Hilflosen? 283

feindselige Intention, die Hiob den Freunden unterstellt, ist nicht für alle
Gesprächsbeiträge der Freunde bezeichnend.

Am offensichtlichsten geht das aus der ersten Rede des Eliphas in Hi 4f.
hervor. Neuere Kommentatoren haben die ermutigende Perspektive dieser
Texteinheit zur Geltung gebracht8. Oeming sucht in den Freundesreden nach

regelrechten «Seelsorgestrategien»9 und wird nicht zuletzt bei Eliphas fündig.
Mag das Seelsorgeparadigma als Gattungsbegriff für das Gesamtwerk zu eng
gefasst sein, so ist damit dennoch ein wichtiger Aspekt festgehalten, den die
folgenden Überlegungen zur Struktur und Intention von Hi 4f. im Blick
behalten wollen.

Bei Hi 4f. handelt es sich um die ausführlichste aller Freundesreden. Auf
die Einleitungsformel 4,1 folgen fünf Abschnitte, die sich inhaltlich und zum
Teil auch formal durch das Mittel der Repetitio voneinander abheben und
zugleich einander zuordnen lassen.

Eliphas eröffnet seine Rede in 4,2-11 mit dem Hinweis auf Hiobs früheres
vorbildliches Handeln an anderen, seine Gottesfurcht und die Hoffnung, die
er daraus schöpfen darf. Mit 4,12-21 schliesst sich ein Passus an, in dem
Eliphas eine nächtliche Offenbarung mitteilt, deren Quintessenz Hiobs Verhältnis

zu Gott in die richtige Perspektive rücken soll. Der Abschnitt 5,1-7 vertieft
diesen Gedanken, indem er Hiob davor warnt, der himmlischen Sphäre in
trotziger Haltung zu begegnen. In 5,8-16 bemüht sich Eliphas darum, Hiob
eine sinnvolle Alternative für sein Verhalten vor Augen zu führen. Die rechte
Hinwendung zu Gott soll diesen zum Einschreiten bewegen. Zum Abschluss
bietet Eliphas in 5,17-27 eine Erklärung für Hiobs Situation an, die weder dessen

Rechtschaffenheit noch dessen Gottesverhältnis in Frage stellt und die
Betonung stark auf das Moment der Verheissung legt.

Der Komplex ist sorgfältig strukturiert10. 4,2 und 4,12, die einleitenden
Verse der beiden ersten Stücke, entsprechen einander auf ähnliche Weise wie
5.1 und 5,8 zu Beginn des dritten und vierten Abschnitts:

4.2 «Wird's dich, wenn man ein Wort an dich versucht, verdriessen?
Und doch mit Reden an sich halten - wer vermag es?»

4,12 «Zu mir hat sich ein Wort gestohlen:
es nahm mein Ohr ein Flüstern davon wahr.»

8 Vgl. z.B. J. Ebach, Streiten mit Gott. Hiob. Teil 1: Hiob 1-20 (Kleine Biblische
Bibliothek), Neukirchen-Vluyn 1996,66.

9 M. Oeming, Die Dialoge mit Frau und Freunden, in: ders., K. Schmid, Hiobs Weg.
Stationen von Menschen im Leid (BThSt 45), Neukirchen-Vluyn 2001, 46. Oeming zeigt
sich u.a. beeinflusst von T. Mickel, Seelsorgerliche Aspekte im Hiobbuch. Ein Beitrag zur
biblischen Dimension der Poimenik, Berlin 1990.

10 Eine ausführliche Strukturanalyse von Hi 4f. bietet P. van der Lugt, Rhetorical
Criticism and the Poetry of the Book of Job (OTS 32), Leiden et al. 1995, 61-79. Meine
Ausführungen setzen allerdings andere Akzente.



284 Andreas Scherer

5,1 «Ruf doch! Ob einer dich erhört?
An welches von den heil'gen (Wesen) willst du dich wenden?»

5,8 «Hingegen ich, ich würd' an Gott mich wenden,
und Gott legte ich meine Sache vor.»

Die vier Einleitungsverse verbindet insgesamt eine semantische Affinität
aus dem Wortfeld <Kommunikation>. Dabei zeichnen sich 4,2 und 4,12 ebenso
durch eine merkwürdige Spannung zueinander aus wie 5,1 und 5,8. Während
in 4,2 und 5,1 der Fokus auf Fliob gerichtet ist, redet Eliphas in 4,12 und 5,8

von sich selbst. Die paarweise Anordnung unterstreicht die Spannung, die
von Eliphas aber nicht als Gegensatz gedacht ist, sondern sich nach seinem
Wunsch durch einen Wandel im Verhalten Hiobs auflösen soll. In 4,2 äussert
Eliphas die Befürchtung, dass es Hiob lästig fallen könnte, wenn man «ein
Wort» an ihn richtet. Anlass dazu, das Wagnis dennoch einzugehen, gibt
Eliphas Hiobs Elend und seine Selbstverwünschung im vorangehenden Kap. 3.

Eliphas kann nicht schweigen, weil er überzeugt ist, etwas Entscheidendes zu

sagen zu haben. Grund dafür ist nicht nur das Vertrauen auf seine weisheitlichen

Überzeugungen, sondern der besonders betonte Umstand, dass an
Eliphas selbst von höchster Stelle «ein Wort» gerichtet worden ist. Von der
Wahrheit dieses Wortes will Eliphas seinen Freund Hiob überzeugen. Gelingt
ihm dies, ist die Spannung zwischen dem «Wort», das Hiob womöglich nicht
hören will, und dem «Wort», das Eliphas vernommen hat, aufgelöst.

Noch deutlicher sind Widerspruch und Korrespondenz von 5,1 und 5,8.
Nach 5,1 hält Eliphas Hiobs Versuch, sich an die himmlischen Mächte zu wenden,

für aussichtslos. In 5,8 empfiehlt er Hiob dann aber, genau das zu tun,
nämlich sich an Gott zu wenden. Beides schliesst sich nicht aus, weil Eliphas
jeweils eine unterschiedliche Grundhaltung voraussetzt. Wenn Hiob nur
Trotz und Anklage versprüht, wie in Kap. 3, wird er damit bei den <Heiligen>
auf taube Ohren stossen. Besinnt er sich aber auf eine demütige Haltung vor
Gott, soll das seine Rettung sein.

Im Schlussabschnitt, 5,17-27, erreicht Eliphas' Ringen um Hiobs
Einverständnis seinen Höhepunkt. Der Passus wird mit V. 17 und 27 durch eine von
der deiktischen Partikel n]H geprägte Inclusio umrahmt.

5,17 «Gib acht! Wohl dem Menschen, den Gott zurechtweist!
So verschmähe die Zucht Schaddajs nicht!»

5,27 «Gib darauf acht! Wir haben es erforscht, so ist es!

Hör' es, und erkenn' du es für dich selbst!»

In V. 17f. wendet Eliphas zunächst den Gedanken der Pädagogik auf
Hiobs Geschick an, um in V. 19-26 sogleich zu einer ausführlichen Verheissung
überzugehen. Mit V. 27 kommt dann nicht nur der letzte Abschnitt, sondern
die ganze Rede zum Ziel. Das <Ich> des Eliphas, das zuvor in den Einleitungsversen

4,12 und 5,8 vertreten war und jetzt zum <Wir> der Freunde ausgewei-



Hoffnung für den Hilflosen? 285

tet ist, wird nun unmittelbar mit dem <Du> Hiobs konfrontiert, das in den
Einleitungsversen 4,2 und 5,1 eine Rolle gespielt hat. Mit diesem Gegenüber ist
kein Gegeneinander anvisiert. Vielmehr versucht Eliphas, Hiob - wieder -
auf die Seite der Freunde und damit, wie er meint, zugleich auf die Seite Gottes

zu ziehen. Die erste Rede des Eliphas trägt demnach alle Anzeichen per-
suasiver Rhetorik an sich.

Im folgenden sollen die einzelnen Schritte der Gedankenführung des

Eliphas näher untersucht sowie auf ihre Relevanz für das Hiobproblem und für
das Hiobbuch befragt werden.

4.1 Da äusserte sich Eliphas von Teman und sagte:
4.2 Wird's dich, wenn man ein Wort an dich versucht, verdriessen?

Und doch mit Reden an sich halten - wer vermag es?

4.3 Sieh, du hast viele zurechtgebracht
und kraftlose Hände stark gemacht.

4.4 Den Stolpernden brachten deine Reden wieder hoch,
und gebeugte Knie hast du gefestigt.

4.5 Doch jetzt kommt es zu dir, und du wirst unmutig;
es rührt dich an, und du wirst fassungslos.

4.6 Ist nicht deine (Gottes)furcht deine Zuversicht,
deine Hoffnung die Tadellosigkeit deiner Wege?

4.7 Bedenke doch: Wer ist je als Unschuldiger zugrunde gegangen,
und wo sind Rechtschaffene vertilgt worden?

4.8 Soviel ich gesehen habe - die Unrecht pflügen
und Unheil säen, die ernten es.

4.9 Vom Odem Gottes gehen sie zugrunde,
und vom Windhauch seines Zorns vergehen sie.

4.10 Das Brüllen des Löwen und der Laut des Leuen,
doch die Zähne der Junglöwen werden ausgeschlagen.

4.11 Ein Löwe geht zugrunde ohne Raub,
und die Jungen der Löwin zerstreuen sich.

Psychologisch geschickt wendet sich Eliphas an Hiob, indem er Verständnis

dafür äussert, wenn dieser angesichts seiner Lage wenig Lust auf weise
Lehren verspürt. Dennoch sieht sich Eliphas genötigt, das Wort zu ergreifen.
Dazu ermächtigt ihn die Offenbarung, von der 4,12-21 handeln. Auch Hiobs
eigenes Beispiel rechtfertigt Eliphas, wenn er versucht, jenem zurechtzuhel-
fen. Eliphas erinnert daran, wie Hiob sich verhalten hat, wenn er mit der Not
anderer konfrontiert wurde. Hiob hat viele «zurechtgebracht». Das Verb ~IO"

Piel, das in diesem Zusammenhang in 4,3 verwendet wird, bezeichnet die
helfende, belehrende und strafende Intervention durch die Eltern, durch JHWH
oder auch durch die Weisheit11, die bei den Zurechtgewiesenen «eine positive
Wirkung»12 hervorrufen soll. Als Nominalform begegnet die Wurzel inner-

11 Vgl. zu den verschiedenen Möglichkeiten etwa Prov 19,18; Dt 8,5; Sir 4,17.



286 Andreas Scherer

halb der ersten Rede des Eliphas wieder in 5,17 zum Auftakt des letzten
Redeabschnitts. Dort geht es um die «Zucht Schaddajs» ('ItÖ 101Q), der Hiob
sich nicht entziehen soll. Sie ist sachlich und begrifflich präfiguriert in der
zurechtweisenden Bemühung, mit der Hiob anderen begegnet ist. Die Bilder
aus 4,3b-4 veranschaulichen den Erfolg, der Hiob dabei beschieden war. Hi-
obs Zurechtweisung bedeutete eine echte Hilfe! Es war offenbar kein leeres,
aufdringliches Gerede, das die Leidenden nur ermüdet oder verärgert hätte.
Was Wunder, wenn jetzt Eliphas Hiob denselben Dienst erweisen will. Er
kann seine «Reden» ebensowenig zurückhalten, wie Hiob dies früher getan
hat. Und Hiobs Zustand scheint Eliphas' Einschreiten dringend zu erfordern,
denn was ist von Hiobs einst vorbildlicher Haltung geblieben? Im Moment,
da das Unglück ihn selbst trifft, verliert Hiob die Orientierung. Eliphas weiss,
was in dieser Situation hilft. In 4,7 erinnert er Hiob an die gemeinsame
Grundüberzeugung. Damit will er ihn aus seiner geistigen Isolation befreien
und seinen Gedanken eine klare Richtung geben: Unschuldige gehen nicht
zugrunde; Rechtschaffene werden nicht vertilgt. Aus 4,6 wird klar ersichtlich,
dass Eliphas Hiob mit diesem am Tun-Ergehen-Zusammenhang orientierten
weisheitlichen Fundamentalsatz nicht richten, sondern ermutigen will13. Hiob
hat Grund zur Hoffnung, weil er zu den Gottesfürchtigen gehört. Er kann
nicht zugrunde gehen! Dass diese Perspektive angesichts der aktuellen Situation

Hiobs ironische Implikationen birgt, lässt sich nicht leugnen. Merkt
Eliphas nicht, dass er, wenn er das Ende des Gerechten zu einer Sache der
Unmöglichkeit erklärt, genau das ausschliesst, was Hiob kurz zuvor für sich
herbeigesehnt hat? Die dramatische Ironie tritt durch die Verwendung des
Ausdrucks "QX «zugrunde gehen/vergehen» in Hi 3,3 und 4,7 deutlich hervor.
Eliphas setzt in 4,7 ausgerechnet das Verb ein, mit dem Hiob am Anfang von
3,3, zu Beginn seines ersten Redebeitrags, den Tag seiner Geburt verflucht
hat14. Hat Eliphas das erste Wort Hiobs nicht gehört? Trotzdem ist die Ironie
nicht von Eliphas selbst intendiert15. Er will Hiob aufrichtig trösten. Doch
Hiob hat bereits so viel Verlust erlitten, dass der Schritt zum völligen Untergang

für ihn in Anbetracht der Last, die er zu tragen hat, eher einer Erlösung
als einer Verschlimmerung seiner Lage gleichkäme16. Solche Gesichtspunkte
bleiben bei Eliphas unberücksichtigt. Dessen Überzeugung besteht offenbar
nicht darin, «that the righteous never suffer, but that they never wholly <pe-

12 ID' jsr (M. Sœb0),THAT I, München/Zürich 41984,738-742 (740).
13 Völlig verkannt wird der Zusammenhang von V. Maag, Hiob (Anm. 6) 126f.
14 Vgl. M. Köhlmoos, Das Auge Gottes. Textstrategie im Hiobbuch (FAT 25), Tübingen

1999,191f.
15 D.J.A. Clines, Job 1-20 (WBC 17), Dallas 1989,125: «The irony lies not in Eliphaz's

words themselves».
16 Vgl. ausser Hi 3 auch Hi 6,8f. und zur Sache meinen Beitrag: Relative Gerechtigkeit

und absolute Vollkommenheit bei Hiob. Überlegungen zu Spannungsmomenten im Hiobbuch,

BN 101 (2000) 81-99 (83-85).



Hoffnung für den Hilflosen? 287

rish>»17. Hiob lebt noch, also kann er zu den Gerechten gezählt werden und
braucht die Hoffnung nicht aufzugeben. Was dagegen die Ungerechten zu
erwarten haben, wird von Eliphas in 4,8-11 in unverhältnismässiger Breite erörtert.

Dabei spielt wiederum das Stichwort ~QN eine wichtige Rolle, das im
eröffnenden Abschnitt der ersten Eliphasrede insgesamt dreimal begegnet.
Während der Beleg in 4,7 dazu dient herauszustellen, dass die Gerechten
eben nicht zugrunde gehen, wird den Unheilstiftern in 4,9 und 4,11 der sichere

Untergang in Aussicht gestellt. Mit 7DX wird dabei jedesmal auf den klassischen

Terminus zur Bezeichnung für das Schicksal der Frevler zurückgegriffen18.

Das Stichwort 7DX bindet ausserdem die beiden Sentenzen 4,10f. mit in
den Kontext ein. Die Betrachtungen über den Löwen wirken auf den ersten
Blick isoliert19 und haben ursprünglich vielleicht einmal selbständig existiert.
Jetzt sollen sie das Unheilsgeschick der Übeltäter veranschaulichen. Der
Löwe repräsentiert in diesem Zusammenhang den «gewalttätigen, gottlosen
Menschen»20. Sein gefährliches Brüllen erstirbt, wenn ihm die Fangzähne
ausgeschlagen werden. Findet sich keine Nahrung, müssen Löwin und Jungtiere

elend zugrunde gehen. Die Ausführlichkeit, mit der Eliphas sich diesem

Aspekt widmet, sticht ins Auge. Er will ja Hiob, den Unschuldigen, ermutigen.

Was er in 4,8-11 mitzuteilen hat, ist nur die negative Kehrseite der
positiven Aussage von 4,7 und keineswegs auf Hiob gemünzt. Die Weitläufigkeit
der Ausführungen von 4,8-11 lässt daher aufhorchen. Hier senkt sich ein
erster Schatten auf Eliphas' Rede. Man beginnt zu ahnen, dass es nicht immer
bei Eliphas' herzlicher Sympathie für Hiob bleiben wird. Was Eliphas zum
gegenwärtigen Zeitpunkt als Gegenbild zu Hiob entwirft, wird im Verlauf des

Dialoges von Eliphas und den anderen Freunden mit Hiobs eigener Position
identifiziert werden. Doch noch hat Eliphas den Stab nicht über Hiob gebrochen.

Auch die Quintessenz des Offenbarungserlebnisses, auf das Eliphas im
folgenden zu sprechen kommt, stellt Hiob nicht auf die Seite der Frevler.

4,12 Zu mir hat sich ein Wort gestohlen;
es nahm mein Ohr ein Flüstern davon wahr.

17 Clines, Job 1-20 (Anm. 15) 124.
18 Vgl. die Belege bei 731t 'bd (E. Jenni),THAT I, München/Zürich 41984,17-20 (19).
19 Vgl. H. Graf Reventlow, Skepsis und Klage. Zur Komposition des Hiobbuches, in:

Verbindungslinien, FS W.H. Schmidt, hg.v. A. Graupner u.a., Neukirchen-Vluyn 2000,281-
294 (283).

20 F. Florst, Hiob. 1. Teilband (BK XVI/1), Neukirchen-Vluyn 1968, 70. Zur Sache vgl.
z.B. Ps 7,3; 17,12; 22,14; 35,17; 58,7. Dass sich das Bild des Löwen an diesen und ähnlichen
Stellen speziell auf die <Feinde des Einzelnen) bezieht, schliesst nicht aus, dass es in Hi
4,10f. in einem grundsätzlicheren Sinn gebraucht sein kann (anders Köhlmoos, Das Auge
Gottes [Anm. 14] 193, Anm. 1). Das Beispiel aus Ps 58,7 zeigt eine auffallend enge
Entsprechung zu Hi 4,10, denn an beiden Stellen ist vom Ausschlagen der «Zähne» (cstr.: 7B ;

mit Suff.:m-2ti) und von den «Junglöwen» (CTTED) die Rede.



288 Andreas Scherer

4.13 Im Gedankengewirr aus Nachtgesichten,
wenn Tiefschlaf auf die Menschen fällt.

4.14 Ein Schrecken traf mich und ein Beben
und durchschauerte all' mein' Gebein'.

4.15 Und ein Hauch fuhr über mein Gesicht dahin,
das Haar an meinem Leib sträubte empor.

4.16 Er steht da - doch ich erkenn' sein Aussehn nicht,
eine Gestalt vor meinen Augen,

Stille und Stimme höre ich:
4.17 <Ein Mensch, kann er gerechter sein als Gott,

kann reiner sein als der, der ihn erschaffen hat, ein Mann?>

4.18 Sieh, seinen Dienern traut er nicht,
und seinen Boten legt er Irrtum (zur Last).

4.19 Erst recht die, die Lehmhäuser bewohnen,
deren Fundament im Staube liegt -

schneller als eine Motte zermalmt man sie.

4.20 Vom Morgen bis zum Abend werden sie zerschlagen;
ohne dass jemand seinen Sinn darauf richtet21, gehen sie für immer zugrunde.

4.21 Wird nicht ihr Zeltseil das) in ihnen (haftet,)22 herausgerissen,
sie sterben, jedoch nicht in Weisheit.

Allerdings nimmt die Beschreibung des visionären Vorgangs aus Hi 4,12-
21 innerhalb der Freundesreden eine Sonderstellung ein. Auffällig ist schon
allein der Umstand, dass ein Weiser auf ein spezifisches Offenbarungsgeschehen

zurückgreift. Eliphas rührt damit an einen Bereich der Religion, der
weitgehend ausserhalb des Blickwinkels der alttestamentlichen Weisheit liegt.
Ben Sira wird später sogar ausdrücklich vor solchen Phänomenen warnen23.

Tatsächlich drängt es die Weisen nicht zum Supranaturalen oder Mirakulö-
sen. Sie suchen und finden Gott in der Ordnung des Regelmässigen; sie
erstreben nicht die plötzliche Konfrontation mit dem Numinosen und bauen
nicht auf visionäre Erscheinungen. Es verdient daher besondere Beachtung,
dass Eliphas der Schilderung seines Offenbarungsempfangs so breiten Raum
gewährt. Was Eliphas unter wunderbaren Umständen mitgeteilt wurde, kann
er nicht für sich behalten. Geheimnisvoll ist in 4,12 zunächst von einem
verstohlenen Wort, von einem Flüstern die Rede. 4,13 besagt dabei nicht, dass

sich der Vorgang im Traum ereignet hat. Aus V. 13b geht vielmehr lediglich
hervor, dass sich die Szene zur Nachtzeit abgespielt hat, wenn «Tiefschlaf»
auf den Menschen liegt24. Eliphas befand sich in einem «Gedankengewirr aus

21 Elliptische Formulierung - ergänze gedanklich 3b.
22 D.h.: der in ihnen verankerte Haftpunkt, der sie mit dem Leben verbindet. 33 ist

also auf O-irr und nicht auf i?03 zu beziehen. Emendationen, etwa von 33 zu QV3, erübrigen
sich damit.

23 Vgl. Sir 34,1-8, insbesondere V. 2 und V. 5.
24 Vgl. zu dieser Deutung, die bis auf Lord Byron zurückgeht, DJ.A. Clines, Job 4,13:

A Byronic Suggestion, ZAW 92 (1980) 289-291; ders., Job 1-20 (Anm. 15) 129.



Hoffnung ßr den Hilflosen? 289

Nachtgesichten» (V. 13a), also in dem diffusen Geisteszustand, der sich
einstellt, wenn man nach schweren, bedeutungsvollen Träumen das Bewusstsein
wiedererlangt und doch noch nicht vollkommen bei Besinnung ist, weil der
starke Eindruck des Traums die Wahrnehmung zum Teil noch überlagert.
Darauf traf Eliphas laut 4,14 ein «Schrecken». Die folgende Begegnung hatte
für ihn den Charakter des Tremendums. Eliphas erzählt von einer nächtlichen

Heimsuchung der unheimlichen Art, bei der sich ihm die Nackenhaare
vor Entsetzen sträubten, als ein m~l über sein Gesicht dahinfuhr oder an ihm
vorüberfuhr (4,15). Dann stand jemand da. Eliphas sah eine Gestalt, hörte
eine Stimme, doch er war nicht in der Lage, das Aussehen seines Gegenübers
genau zu erkennen.

Aufgrund der maskulinen Form von ITH in 4,1525 ist man auf den Gedanken

verfallen, wir hätten es an dieser Stelle mit der Manifestation eines Geistes

zu tun26. Die gespenstische Stimmung der Szenerie aus 4,16 wirkt in der
Tat befremdlich. Hinzu kommt die Unschärfe bei der Beschreibung der
Erscheinung. Dennoch lassen die Terminologie von 4,16 und der Inhalt der
Botschaft von 4,17 keine Zweifel darüber aufkommen, was hier gemeint ist. Das
Alte Testament verwendet den Begriff nJinn «Gestalt» aus Hi 4,16a
ausschliesslich, um Gott27 oder Gottesbilder28 zu bezeichnen. Und die Kombination

von n00~I «Stille» und 'Plp «Stimme» in 4,16b hat im ganzen Alten Testament

ihre einzige Entsprechung in der «Stimme einer leisen Stille» ilQQh bip
np7 aus I Kön 19,1229. Dort liegt ohne Zweifel ein Theophaniebericht vor, der
allerdings auf einzigartige Weise gestaltet ist30. Um so auffälliger ist die Affinität

zwischen der Gottesberg-Szene und Hi 4,16b. Man wird deshalb auch an
dieser Stelle mit einer Gotteserscheinung zu rechnen haben.

Dass es Eliphas' Schilderung an Konkretion mangelt31, verleiht der
Erscheinung keinen düsteren Charakter, dürfte vielmehr damit zusammenhän-

25 Als Maskulinum begegnet m~, ausserdem in Ex 10,13.19; Num 11,31; Jes 57,16; Jer
4,12; Ez 27,26; Ps 51,12; 78,39; Hi 8,2; 20,3; 41,8; Prov 18,14; Qoh 1,6; 3,19.

26 Vgl. dazu I Kön 22.21 und zur Sache etwa B. Duhm, Das Buch Hiob (KHC 16),
Freiburg i.B. et al. 1897,28; J.H. Kroeze, Het Boek Job (COT), Kampen 1961, 81. In jüngerer

Zeit begegnet die Übersetzung «geest» bei A. van Selms, Job I (De Prediking van het
Oude Testament), Nijkerk 1982,51. Er denkt dabei ausdrücklich an «een lid van de godde-
lijke hofhouding».

27 Vgl. Num 12,8; Dt 4,12.15; Ps 17,15.
28 Vgl. Ex 20,4; Dt 4,15.16.23.25; 5,8.
29 nom ist im Alten Testament ausser in Hi 4.16 und I Kön 19,12 nur noch in Ps 107,29

belegt. Hi 4,16 und I Kön 19,12 sind die einzigen Stellen, an denen nom und bip gemeinsam

begegnen.
30 Vgl. W. Thiel, Zu Ursprung und Entfaltung der Elia-Tradition, in: K. Grünwaldt, H.

Schroeter (Hg.), Was suchst du hier, Elia? Ein hermeneutisches Arbeitsbuch, Rheinbach-
Merzbach 1995,37.

31 So Köhlmoos, Das Auge Gottes (Anm. 14) 194.



290 Andreas Scherer

gen, dass die Gegenwart Gottes selbst im Vollzug der Umschreibung seiner
Präsenz nicht den Charakter des Geheimnisses verlieren soll.

Die Botschaft von 4,17 zielt mit ihrer rhetorischen Frage und den beiden
Komparativen auf eine Verhältnisbestimmung ab: «Kann ein Mensch gerechter

sein als Gott, kann reiner sein als der, der ihn erschaffen hat, ein Mann?».
Die Kreatur darf sich nicht über den Schöpfer, der Mensch sich selbst nicht
über Gott stellen. Der Bezug zum Hiobproblem ist evident. Zwischen Gott
und Mensch klafft ein Hiatus. Deshalb ist ein wertendes Urteil des Menschen
über Gott ausgeschlossen. Der Mensch müsste Gott voraus sein, um Gottes
Walten angemessen zu bewerten. Davon kann jedoch aufgrund der durch die
Schöpfung gesetzten Relation zwischen beiden keine Rede sein. Das Gottsein
Gottes schliesst die Möglichkeit aus, dass der Mensch Gott auf die Anklagebank

setzt. An diesen monumentalen Satz, formvollendet chiastisch konstruiert,

schliessen sich umfangreiche Ausführungen über die Unvollkommen-
heit, Vergänglichkeit, ja: die Wertlosigkeit der geschaffenen Wesen an. Auf
den angelologischen Passus in 4,18 folgt eine Partie mit extrem pessimistischen

anthropologischen Aussagen in 4,19-21. Gottes Diener aus der himmlischen

Welt sind weder voll vertrauenswürdig noch irrtumslos. A maiore ad
minus wird daraus auf das Preisgegebensein des Menschen an seine plötzliche,

scheinbar unmotivierte Vernichtung geschlossen. Einen Sinn ergibt der
Zusammenhang nur, wenn des Menschen Untergang als Folge seiner kreatür-
lichen Mangelhaftigkeit verstanden wird. Auf Hiob angewandt bedeutet das:

Er ist unvollkommen wie jeder andere Mensch und kann deshalb keinen
Anspruch darauf erheben, der generellen Todes- und Elendsverfallenheit allen
menschlich-kreatürlichen Daseins entnommen zu sein.

Schwer zu entscheiden ist in diesem Zusammenhang, ob 4,17-21 insgesamt
als Offenbarungsrede zu verstehen sind, oder ob V. 17 allein den Kern der
Botschaft enthält, den Eliphas dann in V. 18-21 auf seine eigene Weise
auslegt. Ein Indiz zur Stützung der zuletzt genannten Deutung32 könnte die
Partikel jil «sieh!» zu Beginn von V. 18 enthalten. Der Interjektion kommt in der
Hiobdichtung häufig eine gliedernde Funktion zu33. Es besteht demnach die
Möglichkeit, dass ]H beim Übergang von 4,17 zu 4,18 dem Zweck dient, zwei
Untereinheiten voneinander abzuheben34. Inhaltlich fällt auf, dass die V. 18-
21 den Grundgedanken von V. 17 sehr einseitig, ausschliesslich in malam partem

weiterführen. V. 17 hält prinzipiell fest, dass die Zuordnung von Gott und

32 Sie wird vertreten von A. Weiser, Das Buch Hiob (ATD 13), Göttingen 61974, 50;
Kroeze, Het Boek Job (Anm. 26) 84; Clines, Job 1-20 (Anm. 15) 133f.

33 Vgl. P. van der Lugt, Rhetorical Criticism (Anm. 10) 492f.
34 Weshalb die Konjunktion am Anfang des anschliessenden V. 19 die Signifikanz

des skizzierten Befundes schmälern sollte, ist nicht einzusehen (anders Köhlmoos, Das
Auge Gottes [Anm. 14] 188). hat in Hi 4,19 dieselbe Bedeutung wie sonst 'D ="]!* (vgl. F.

Delitzsch, Das Buch lob [BC IV.2], Leipzig 21876,82; K. Budde, Das Buch Hiob [HK II.1],
Göttingen 21913,20).



Hoffnung für den Hilflosen? 291

Mensch nicht beliebig ist und der Mensch seinen rechten Ort vor Gott, auf
dem er zugleich unter Gott steht, nicht verlassen darf. Negative Aussagen
über den Menschen an sich sind damit nicht zwangsläufig intendiert. Der
Mensch, der sich auf einen Vergleich mit Gott nicht einlassen darf, steht
deswegen nicht auf derselben Stufe wie etwa die Motte. Was V. 19-21 über den
Menschen zu sagen haben, ist nicht die einzig denkbare Schlussfolgerung aus
V. 17. Auch V. 18, der als Zwischeninstanz die himmlischen Mächte ins Spiel
bringt, bleibt hinter der fundamentalen Tiefe von V. 17 zurück. Mir scheint
deshalb, dass Eliphas den Kern der Botschaft, die ihm die Offenbarung
vermitteln wollte, verpasst hat. Wir haben also zwischen der Stimme der Erscheinung

in V. 17 und der Auslegung des Eliphas in V. 18-21 zu unterscheiden.
Das bedeutet, dass Eliphas derjenige ist, der in eigener Regie aus der Forderung

nach einer angemessenen Verhältnisbestimmung zwischen Gott und
Mensch eine pessimistische Angelologie und eine noch pessimistischere
Anthropologie abgeleitet hat.

Gleichwohl lässt sich nicht verkennen, dass der Skopus von V. 18-21 nicht
mit der Argumentation harmoniert, die Eliphas in 4,1-11 vor dem Hintergrund

des Tun-Ergehen-Zusammenhangs entfaltet hat. Ebach vermutet, dass

hier «verschiedene Zugänge zur Erklärung des mit Hiobs Leiden gestellten
Problems miteinander in Beziehung gebracht werden»35 sollen. Andere
Ausleger stellen die unterschiedlichsten Überlegungen an, um die Spannung
zu lösen36. Literarkritische Anstrengungen werden dabei vor allem von Witte
unternommen37. Für ihn gehört der Abschnitt 4,12-21 zu einer <protochasidi-
schen> Bearbeitungsschicht der Hiobdichtung, die er mit dem Stichwort
<Niedrigkeitsredaktion> bezeichnet38. Zum selben literarischen Stratum rechnet

er neben 4,12-21 noch die eng damit verwandten Partien 15,11-16 und
25,1-6 sowie die Urfassung der Unterwerfung Hiobs39. Fraglich ist, ob diese
literarkritischen Operationen als einzig angemessene Lösung der sachlichen
Schwierigkeiten in Frage kommen.

Bleiben wir zunächst beim näheren Kontext von 4,12-21. Es ist richtig,
dass sich das Niedrigkeitsmotiv nicht unproblematisch mit dem
Tun-Ergehen-Zusammenhang in Einklang bringen lässt. Die Argumentation läuft hier

35 Ebach, Streiten mit Gott. Hiob. Teil 1 (Anm. 8) 58.
36 Vgl. etwa N.H. Tur-Sinai (H. Torczyner), The Book of Job. A New Commentary,

Jerusalem 1957, 88-91, der wahrscheinlich zu machen versucht, bei Hi 4,12ff. handele es
sich nicht um einen genuinen Gesprächsbeitrag des Eliphas, sondern um eine «quotation
from Job's utterances» (a.a.O. 91).

37 Vgl. M. Witte, Vom Leiden zur Lehre. Der dritte Redegang (Hiob 21-27) und die
Redaktionsgeschichte des Hiobbuches (BZAW 230), Berlin/New York 1994, bes. 70-74.

38 Vgl. zusammenfassend Witte, Vom Leiden zur Lehre (Anm. 37) 191.204f.
39 Letztere beschränkt er auf Hi 40,3-5 und 42,2.3aßb.5-6. Wittes formale Anhaltspunkte

können hier nicht im einzelnen diskutiert werden. Zur Auseinandersetzung sei
verwiesen auf Köhlmoos, Das Auge Gottes (Anm. 14) 187, Anm. 5.



292 Andreas Scherer

in unterschiedliche Richtungen. Das zeigt exemplarisch die Verwendung des

Begriffs "DX «zugrunde gehen»/«vergehen». Während der Ausdruck in 4,7
den Untergang der Gerechten als Option des Schicksals ausschliesst und in
4,9 und 4,11 Verderben über die Frevler heraufbeschwört, artikuliert sich in
ihm in 4,20 das Todesverhängnis aller Menschen, das sie aufgrund ihrer Krea-
türlichkeit unweigerlich erreicht.

Dennoch wirkt das, was Eliphas mit 4,12-21 in den Kontext einbringt,
nicht in jeder Hinsicht wie ein Störfaktor. Mit dem ersten Abschnitt ist der
Passus durch die Korrespondenz zwischen 4,2 und 4,12 verbunden. Das
«Wort», das Hiob lästig fallen könnte, und das «Wort», das Eliphas dennoch
nicht schweigen lässt, sind ja konzeptionell aufeinander bezogen. Die sachliche

Verknüpfung mit den beiden nachfolgenden Redeteilen 5,1-7 und 5,8-16
ist sogar noch augenfälliger.

5.1 Ruf doch! Ob einer dich erhört?
An welches von den heil'gen (Wesen) willst du dich wenden?

5.2 Denn einem Narren bringt Unmut den Tod,
und einen Einfältigen tötet Eifer.

5.3 Ich selbst sah einen Narren, der Wurzeln schlug;
doch plötzlich taugte seine Wohnstatt mir zum Fluch40.

5.4 Es weilen seine Kinder fern von Hilfe;
sie werden unterdrückt im Tor - und ist kein Retter da.

5.5 Er, dessen Ernte ein Hungerleider isst
und sie sogar aus Dornenhecken wegnimmt

- und Fanggerät schnappt nach ihrem Vermögen.
5.6 Gewiss kommt Unheil nicht aus dem Staub empor;

und aus dem Erdboden sprosst Mühsal nicht hervor.
5.7 Denn der Mensch wird zur Mühsal geboren,

und Räschäph-Söhne fliegen in die Höh'.

5.8 Hingegen ich, ich würd' an Gott mich wenden,
und Gott legte ich meine Sache vor:

5.9 Der Grosses tut, jenseits (allen) Erforschens,
Wundertaten die) bis zur Unzahl (reichen).

5.10 Der Regen auf die Erde gibt
und Wasser auf die Fluren sendet.

5.11 Um Niedrige an erhabene Stelle zu setzen,
und Trauernde schwingen zur Rettung sich auf.

5.12 Der die Pläne der Klugen vereitelt,
so dass ihre Hände nichts Vernünftiges41 bewirken.

5.13 Der die Weisen in ihrer Klugheit fängt,
und der Plan Hinterlistiger überstürzt sich.

40 Zur Interpretation von Hi 5,3b vgl. van Selms, Job I (Anm. 26) 54: «maar plotseling
kon ik zijn erfin een vervloeking gebruiken».

41 Zu dieser Auffassung von rt'Oin vgl. etwa auch Hi 11,6 und Prov 18,1.



Hoffnung für den Hilflosen? 293

5.14 Bei Tage stossen sie auf Finsternis,
und wie zur Nachtzeit tappen sie am Mittag.

5.15 Und er errettet vor dem Schwert, vor ihrer Schneide42,

und aus der Hand des Starken einen Armen.
5.16 So entsteht Hoffnung für den Hilflosen,

und Bosheit schliesset ihren Mund.

In 5,lf. will Eliphas Hiob von seiner trotzigen Haltung abbringen. Die
Trostrede geht damit definitiv über in den Ton der Warnung und Mahnung.
So wie in Kap. 3 darf Hiob nicht vor den heiligen Wesen reden, wenn er bei
ihnen Gehör finden will. Mässigt sich Hiob nicht, macht er sich dem «Narren»
gleich, den seine eigene Erbitterung ums Leben bringt. 5,3-5 führen aus,
welches Geschick solch einem Narren blüht. Es ist dasselbe Unheil, das sonst
dem Übeltäter bestimmt ist43. Die pessimistische Anthropologie aus 4,19-21

passt insofern ausgezeichnet in diesen Kontext, als die Betonung der Niedrigkeit

des Menschen jedes menschliche Anspruchsdenken, jedes Anrennen
gegen die Macht Gottes kategorisch ausschliesst. Der Gesichtspunkt der krea-
türlichen Begrenztheit und Eingegrenztheit des Menschen wird gegen Ende
des dritten Teils der Rede in 5,7a nochmals betont aufgegriffen, wenn Eliphas
klarstellt, dass der «Mensch» (DTK) zur «Mühsal» (*70b) geboren wird44, ihm
damit also nichts seinem Wesen oder seiner geschöpflichen Bestimmung
Fremdes begegnet. So wie es den Räschäph-Söhnen45 entspricht, dass sie sich
mit arteigener Notwendigkeit zum Flug emporschwingen (5,7b), liegt es in
der Natur des Menschen, dass «er von seiner Geburt an dem Leiden»46
entgegengeht. Der vorangehende Vers 5,6, der durch die Stichwörter riQIN
«Erdboden» und bob «Mühsal» eng mit 5,7 verbunden ist, will im gegebenen
Zusammenhang verdeutlichen, dass <Mühsal> und <Elend> an den Menschen
nicht durch sein Gegenüber, die HOIK, vermittelt werden. Sie kommen nicht
von aussen auf ihn zu, sondern sind in ihm selbst beschlossen. Verfolgt man

42 Nicht selten bezeichnet HS die Schneide des Schwertes (vgl. z.B. Gen 34,26; Ex
17,13; Dt 13,16; Jos 6,21; 10,28; Ri 4,15).

43 Auch der Proverbienliteratur ist die enge Affinität zwischen dem <Toren> und dem
<Frevler> bekannt (vgl. U. Skladny. Die ältesten Spruchsammlungen in Israel, Göttingen
1962, 12; A. Scherer, Das weise Wort und seine Wirkung. Eine Untersuchung zur Komposition

und Redaktion von Proverbia 10,1-22,16 [WMANT 83], Neukirchen-Vluyn 1999,59,
Anm. 42; K.M. Heim, Like Grapes of Gold Set in Silver. An Interpretation of Proverbial
Clusters in Proverbs 10:1 - 22:16 [BZAW 273], Berlin/New York 2001,77-103).

44 Vokalisiere mit M hbl" (Puai bzw. Pass. Qal i. P. [vgl. W. Gesenius, Hebräisches und
aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament, 18. Aufl., 2. Lieferung 7 - hg.v.
H. Donner, Berlin/Heidelberg 1995, 465]). Änderungen ins Aktiv (vgl. etwa Clines, Job 1-

20 [Anm. 15] 116 oder Witte, Vom Leiden zur Lehre [Anm. 37] 72, Anm. 52) verkennen
den Sinn von 5,7b.

45 Es handelt sich dabei entweder um «Feuerfunken» oder um «Greifvögel» (vgl.
Horst, Hiob. 1.Teilband [Anm. 20] 81f.; van Selms, Job I [Anm. 26] 55).

46 Horst, Hiob. 1. Teilband (Anm. 20) 81.



294 Andreas Scherer

die Absicht, 4,12-21 wegen der mit dem Niedrigkeitsmotiv verbundenen
pessimistischen Anthropologie dieses Abschnitts aus der Rede zu streichen,
bekommt man unweigerlich auch mit Teilen von 5,1-7 beträchtliche Schwierigkeiten,

und die literarkritische Operation muss so stark ausgeweitet werden,
dass die Komposition spürbaren Schaden leidet.

Das gilt um so mehr, als sich das Niedrigkeitsmotiv in 5,8-16 weiter
fortsetzt. Eliphas konzentriert sich hier wieder stärker auf sein Anliegen, Hiob zu
ermutigen. Zu diesem Zweck bedient er sich hymnischer Sprache. V. 9 führt
im Partizipialstil das Grundthema des beschreibenden Gotteslobs ein, das in
V. 10 im Blick auf Gottes Wirken in der Natur und in V. 11-16 bezogen auf
sein Handeln unter den Menschen entfaltet wird. Gott ist mit der Macht des

Schöpfers zugleich der Retter, dessen Beistand Hoffnung für den sonst
Hilflosen bedeutet. Aus dem Lobpreis Gottes versucht Eliphas, eine ermutigende
Perspektive für Hiob abzuleiten. Damit ist zugleich klar, wie die angemessene
Haltung vor Gott auszusehen hat. Wer Gottes Hilfe sucht, soll preisend Gottes

Macht und Güte bekennen. Dann darf er auf Rettung hoffen. Das genau
meint Eliphas, wenn er Hiob in 5,8 rät, sich an Gott zu wenden. Dabei steht

genau fest, wem Gottes Hilfe gilt. Den «Klugen», ja sogar den «Weisen in
ihrer Klugheit» und erst recht den «Hinterlistigen» tritt Gott als Feind entgegen.

Dafür hilft er den «Niedrigen» und «Trauernden» und rettet den
«Armen» und den «Hilflosen». Auch hier spielt unverkennbar das Niedrigkeitsmotiv

eine wesentliche Rolle. Es ist Gottes Art, denen, die aus eigener Kraft
nichts vermögen, beizustehen. Das lässt sich sinnvoll auf die Situation Hiobs
anwenden. Denn Hiob ist der Hilflose, der dringend Hoffnung braucht. -
Allerdings scheint Eliphas zu fürchten, Hiob könnte sich mit seiner Halsstarrigkeit

auf die Seite derer schlagen, die durch die Fixierung auf ihre eigene Weisheit

zur Gegnerschaft Gottes überzugehen drohen.
Das Niedrigkeitsmotiv ist an mehr als einer Stelle und auf verschiedene

Weise tief in der Rede des Eliphas verwurzelt. Bei ihm führt das Denken im
Tun-Ergehen-Zusammenhang - wenigstens anfänglich - nicht dazu, das

Glück des Frommen forensisch einzuklagen. Vielmehr verbindet sich bei ihm
die Überzeugung von der Korrespondenz zwischen Tat und Folge mit einer
tiefgründigen Humilitas-Theologie. Wer sich Gott in aufrichtiger Demut
nähert, darf, wenn er wie Hiob zu den Gerechten gehört, hoffen, dass Gott die
Gefahr existentieller Bedrohung, der jeder Mensch als schwaches kreatürli-
ches Wesen ausgesetzt ist, wendet, den Tod verhindert und neues Glück
ermöglicht. Das Niedrigkeitsmotiv ist für die Anschauung des Eliphas von
zentraler Bedeutung. Denn hier setzt seine Kritik an Hiob - noch vor der Frage
nach Hiobs Schuld oder Unschuld - an. So wie Hiob sich in Kap. 3 geäussert
hat, darf sich der Mensch auch im Leid nicht vor Gott gebärden.

Die Durchsicht des dritten und vierten Abschnitts der ersten Eliphasrede
verdeutlicht, dass das Offenbarungswort aus 4,17 und die daran anschliessende

Deutung 4,18-21 im Denken des Eliphas keinen Fremdkörper bilden.



Hoffnung für den Hilflosen 295

Wenn sich gleichwohl zwischen dem Tun-Ergehen-Zusammenhang und dem
Niedrigkeitsmotiv kein völlig befriedigender logischer Ausgleich erreichen
lässt, wird das auch dem Dichter kaum entgangen sein. Es gehört zum
Aspektreichtum seines auf Diskurs angelegten Werkes, solche Unausgeglichenheiten

hinzunehmen. Entstehungsgeschichtlich hängt der Befund damit
zusammen, dass man beim Dichter mit der Verarbeitung überkommener Stoffe
rechnen muss47. Das Prinzip des Zufalls hat er dabei freilich kaum walten
lassen. Die Auslegung bleibt daher vor die Aufgabe gestellt, die Relevanz der
einzelnen Aspekte für das Gesamtwerk zu erklären. Bezogen auf die
Gedankenfolge der ersten Rede des Eliphas lässt sich durchaus eine Brücke schlagen,

die vom Tun-Ergehen-Zusammenhang zunächst zum Niedrigkeitsmotiv
und dann zur Warnung vor Halsstarrigkeit führt und schliesslich auf die
Aufforderung zur Demütigung vor Gott zusteuert.

5.17 Gib acht! Wohl dem Menschen, den Gott zurechtweist!
So verschmähe die Zucht Schaddajs nicht!

5.18 Denn er verursacht Schmerz, und er verbindet;
er schlägt, und seine Hände48 heilen.

5.19 In sechs Nöten wird er dich erretten,
und in sieben rührt dich kein Übel an.

5.20 In Hungersnot kauft er dich los vom Tode
und in Kriegszeit von des Schwertes Händen.

5.21 Beim Geisselschlag der Zunge bist du geborgen
und fürchtest dich nicht vor Verheerung, wenn sie kommt.

5.22 [Der Verheerung und des Hungers kannst du lachen,
und vorm Getier der Erde fürchtest du dich nicht.]

5.23 Ja, mit dem Feldgestein hast du ein Bündnis;
und das Getier des Feldes steht mit dir im Frieden.

5.24 Du wirst erfahren, dass dein Zelt Frieden hat;
du musterst deine Wohnstatt und missest nichts.

5.25 Du wirst erfahren, dass zahlreich wird dein Same
und deine Sprösslinge wie das Kraut der Erde.

5.26 Du gehst in Reife ein zum Grabe,
wie ein Garbenhaufen eingebracht wird zu seiner Zeit.

5.27 Gib darauf acht! Wir haben es erforscht, so ist es!

Hör' es, und erkenn' du es für dich selbst!

Zu Beginn des letzten Abschnitts kommt ein neuer Gedanke ins Spiel.
Betrachtete Eliphas zuvor Hiobs Leid aus dem Blickwinkel der natürlichen
Hinfälligkeit des Menschen, so strebt er gegen Ende der Rede nach einer Erklä-

47 Viele hymnische Partien sowie zahlreiche weisheitlich geprägte Passagen sind
davon betroffen (vgl. Reventlow, Skepsis und Klage [Anm. 19] 281-294; vgl. ausserdem
den älteren Beitrag desselben Vf.s: Tradition und Redaktion in Hiob 27 im Rahmen der
Hiobreden des Abschnittes Hi 24-27, ZAW 94 [1982] 279-293).

48 Das Ketib befindet sich in Numerusinkongruenz zum folgenden Prädikat. Lege cum
Qere.



296 Andreas Scherer

rung, die sich der Leidenspädagogik verpflichtet weiss. Hiob soll Gottes
Heimsuchung als Erziehungsmassnahme annehmen. Dass Eliphas die
Verbindung zwischen Leid und Erziehung mit bester Absicht herstellt, erhellt
daraus, dass er den Gedanken in Form eines <Heilsspruchs> artikuliert. Es ist
ein Glück, wenn man Gottes heilsamer Zucht für würdig befunden wird.
Dieselbe Vorstellung, die dann später in Hebr 12,5f. nochmals aufgegriffen wird,
begegnet zum Teil mit ähnlichen Worten wie bei Eliphas in Prov 3,1 lf.
Eliphas steht mit seiner Mahnung in bester Weisheitstradition49 und sieht Hiob
durch sein Leiden keinesfalls in Distanz zu Gott gerückt. Vielmehr drückt
sich für den Weisheitslehrer Eliphas gerade in der Erfahrung der «Zucht»
Schaddajs die Intensität der Gottesbeziehung aus50. Dass Hiob die Pädagogik
Gottes erfährt, stellt ihn nicht auf die Seite der Frevler. Es ist die Zuneigung
Gottes, die sich an seiner väterlichen Pädagogik zeigt. Diese weisheitliche
Einsicht wird von Eliphas in positiver Richtung weitergeführt. Gott, der Hiob
gezüchtigt hat, wird ihn wieder heilen, wenn dieser sich die Zurechtweisung
gefallen lässt. Allerdings darf Hiob nicht soweit gehen, einen Sonderstatus zu
beanspruchen. Er ist nicht der einzige Mensch, der der Schule Gottes
entnommen wäre. Er muss vor der Gefahr widergöttlichen Hochmuts gewarnt
werden. Beugt er sich, steht ihm eine glückliche Zukunft offen.

Diese Zukunft malt Eliphas Hiob in 5,19-26 mit verlockenden Bildern vor
Augen. Er setzt mit einem gestaffelten Zahlenspruch ein, der von der Sechs

zur Sieben fortschreitet. Gleichgültig wie man den Spruch genau abgrenzt,
kommt man bei der Bestimmung des Zahlenwertes nicht auf die Anzahl
sieben klar voneinander differenzierbarer Phänomene. Meines Erachtens um-
fasst der Spruch die Verse 19-2151. V. 19 eröffnet die Einheit. Darauf folgt in
V. 20f. die Aufzählung von sechs Nöten, nämlich «Hungersnot», «Tod»,
«Kriegszeit», «Schwert», «Geisselschlag der Zunge» und «Verheerung». Die
Siebenzahl war vielleicht nie beabsichtigt, wie die Staffelung des Zahlenspruchs

ja auch sonst nicht selten eine unbestimmte Fülle ausdrücken will,

49 Vgl. dazu aus dem Bereich der Humanpädagogik die Sentenzen Prov 13,24; 15,5.
50 Dasselbe gilt mit besonderer Evidenz für Prov 3,llf. F. Delitzsch sah in diesen Versen

eine Formel zur Beschreibung des Rätsels und der Lösung des Hiobproblems (vgl.
ders., Salomonisches Spruchbuch [BC IV.3], Leipzig 1873, Nachdruck: Gießen/Basel 1985,
71). In seinem Hiobkommentar betonte Delitzsch allerdings, dass Eliphas selbst hinter der
Tiefe der Erkenntnis, die sich hier eröffnen könnte, zurückbleibt. Bei allem aufrichtigen
Bemühen um Hiob besteht Eliphas doch darauf, Hiob müsse sich «in Anerkennung der
menschlichen Sündhaftigkeit und des göttlichen Wolmeinens (sie)» (ders., Das Buch lob
[Anm. 32] 93) vor Gott demütigen. Eliphas erkennt nicht die besondere Art des Leidens
der Frommen, die aus der Perspektive des Hiobbuches - einschliesslich der Rahmenerzählung!

- für Hiobs Geschick massgeblich ist: «Gott verhängt Leiden über sie, damit ihre
Treue gegen Gott und ihr Ernst in der Heiligung, besonders ihr Gottvertrauen und ihre
Geduld sich bewähre; auch gestattet er dem Satan, der sie verklagt, sie anzufechten, sie zu
sichten wie den Weizen, damit er zu Schanden werde (...)» (a.a.O. 92).

51 Darin bin ich mit Witte, Vom Leiden zur Lehre (Anm. 37) 73 einig.



Hoffnung für den Hilflosen? 297

ohne mathematische Präzision anzustreben52. V. 22 mag ein Zusatz sein53.

Der Vers fällt auf, weil er überwiegend aus Komponenten von V. 20, V. 21

und V. 23 besteht54, was die Vermutung literarischer Abhängigkeit aufkommen

lässt. Er könnte von einem Ergänzer hinzugefügt worden sein, der in V.
20f. nur vier Elemente wahrnahm und den Zahlenspruch durch die Auffüllung

mit drei weiteren auf sieben Bestandteile vervollständigen wollte55. V. 22

bringt jedoch sachlich nichts Neues und lässt sich weder als primärer noch als

sekundärer Bestandteil seines Kontexts befriedigend erklären. Transparenter
wird der gedankliche Fortschritt wieder ab V. 23. Mit emphatischem "O eröffnet

der Vers einen Passus, der bis V. 26 reicht und die idyllische Skizze einer
von Segen geprägten Zukunftsperspektive entwickelt. Hat Eliphas Hiob in V.
19-22 gezeigt, wovor Gott ihn bewahren wird, so verweist er in V. 23-26 auf
das Ziel dieser Bewahrung. Es ist ein Leben in Schalom56, dessen Ende ebenso

gesegnet sein wird wie sein Vollzug. Dazu gehören der Friedensbund mit
der Natur (V. 23), Frieden und Wohlstand der Wohnstätte (V. 24), reiche
Nachkommenschaft (V. 25) sowie der Tod in reifem Alter (V. 26). Es beruht
kaum auf Zufall, dass die letzten drei der hier genannten Aspekte zum Ab-
schluss der Rahmenerzählung eine herausragende Rolle spielen. Dort zeigt
sich, dass Eliphas tatsächlich Wahres gesagt hat, denn Hiob wird mit
märchenhaftem Reichtum gesegnet (Hi 42,12), ihm werden neue Kinder geboren
(42,13), und am Ende stirbt er «alt und satt an Tagen». Damit bestätigt sich,
was Eliphas in Aussicht gestellt hat. Doch schon jetzt will Eliphas Hiob
überzeugen. In 5,27 versucht er noch einmal - rhetorisch nachdrücklich, Hiob zum
Einlenken zu bewegen.

Die exemplarische Untersuchung der ersten Eliphasrede zeigt, dass die
Freunde Hiob - wenigstens anfänglich - in der Tat trösten wollen, dies jedoch
nicht können. Hiob seinerseits dürstet nach wahrem Trost, vermag aber die
seelsorgerlichen Bemühungen der Freunde nicht als solche wahrzunehmen.
Die Gründe für das Scheitern lassen sich am Beispiel des Eliphas klar benennen:

Der Versuch, Hiob mit Hilfe des Tun-Ergehen-Zusammenhangs Mut zu
machen (4,1-11), schlägt fehl, weil für Hiob die Aussicht, sein Leben zu erhal-

52 Vgl. die Völkersprüche aus Am 1,3-2,5, zur Sache Horst, Hiob. 1. Teilband (Anm.
20) 86f.

53 Sekundäre Herkunft vertreten oder vermuten etwa G. Fohrer, Das Buch Hiob
(KAT XVI), Gütersloh 21989,133; Horst, Hiob. 1. Teilband (Anm. 20) 87; Witte, Vom Leiden

zur Lehre (Anm. 37) 73; Köhlmoos, Das Auge Gottes (Anm. 14) 186, Anm. 8.
54 So findet sich der Begriff 70 («Verheerung») aus dem Anfangsbereich des Verses

auch in V. 21b; |S0 («Hunger») hat eine enge semantische Entsprechung mit 007
(«Hungersnot») zu Beginn von V. 20; und die Wendung p7N7 tTTT («Getier der Erde») gemahnt
offensichtlich an 7707 ÎT7 («Getier des Feldes») aus V. 23b.

55 Ähnliches vermutet Horst, Hiob. 1. Teilband (Anm. 20) 87.
56 Die Wurzel cbo begegnet in V. 23 und 24.



298 Andreas Scherer

ten, nichts Trostreiches hat, sondern angesichts des Unmasses seiner Leiden
erschreckend auf ihn wirkt.

Auch das Niedrigkeitsmotiv richtet nichts aus. Hiob teilt zwar die
Überzeugung von der Inferiorität des Menschen coram Deo. Er zieht jedoch andere

Schlüsse daraus57. Dass der Mensch unrein und mit dem Makel geschöpflicher

Unvollkommenheit geboren wird, ist für Hiob gerade kein Grund, das

Elendsgeschick der Kreatur unwidersprochen hinzunehmen. Vor allem
rechtfertigt die naturbedingte Unzulänglichkeit, in die der Mensch schicksalhaft

verstrickt ist, nicht die grausame Strafverfolgung eines kleinlichen
Gottes58. Dieser Dissens ist für das Hiobbuch von höchster Relevanz. Das
Niedrigkeitsmotiv, verbunden mit dem Topos von der Majestät Gottes, wird innerhalb

der Rede JHWHs aus dem Wettersturm und der Unterwerfung Hiobs
wiederum eine zentrale Rolle spielen59. JHWH weist den Menschen Hiob
angesichts seiner wunderbaren Fürsorge für den Kosmos in die Schranken. Und
der Mensch Hiob akzeptiert die damit gesetzten Grenzen. Gottes Offenbarung

an Eliphas in Hi 4,17 wird voll bestätigt. Der Mensch hat im Gefüge der
Schöpfung den ihm zugewiesenen Platz einzunehmen; und der befindet sich

eindeutig unter Gott. Darin hat Eliphas nicht geirrt. Allerdings wird menschliches

Leben in keinem Bereich der JHWH-Rede als wertlos deklariert. Man
muss daher erneut fragen, ob Eliphas den Sinn der an ihn ergangenen
Offenbarung voll erfasst hat. Mir scheint eher, dass Eliphas die Chance, die theologische

Kategorie der Schöpfung hilfreich auf das Hiobproblem anzuwenden,
verpasst60.

Im dritten Anlauf hat Eliphas Hiob vor närrischem Eifer gewarnt, der im
Himmel auf taube Ohren stossen muss. Doch Hiob weiss selbst um seine
Gefährdung. In 6,3b räumt er ausdrücklich ein: «Meine Worte sind unbedacht».
Der Grund für seine unbedachte Äusserung liegt aber klar auf der Hand: Es
ist seine Not, die nach Einschätzung Hiobs auf einer unerklärlichen Feind-

57 Vgl. insbesondere den Passus Hi 14,1-12. Anders als Witte, Vom Leiden zur Lehre
(Anra. 35) 94f. halte ich es nicht für angemessen, dort die Verse l*.3f.5b für sekundär zu
erklären. Es gelingt Witte nicht, die genannten Stellen einer der von ihm eruierten
Redaktionsschichten zuzuordnen (s. dazu a.a.O. 192).

58 Vgl. dazu auch Scherer, Relative Gerechtigkeit (Anm. 16) bes. 97.
59 Zur ursprünglichen JHWH-Rede und Antwort Hiobs, deren jeweilige Zweiteilung

meines Erachtens stilistische Gründe hat und nicht auf sekundäre Manipulationen zurückgeht,

rechne ich Hi 38,1-39,30; 40,2-41,3; 42,1-6. Später kamen 41,4-26 hinzu. 40,1 ist als

dittographischer Schreibfehler zu betrachten (zu letzterem vgl. O. Keel, Jahwes Entgegnung

an Ijob. Eine Deutung von Ijob 38-41 vor dem Hintergrund der zeitgenössischen
Bildkunst [FRLANT 121], Göttingen 1978,41).

60 Vgl. dazu auch Köhlmoos, Das Auge Gottes (Anm. 14) 199.357f. Die von mir erwogene

Differenzierung zwischen dem eigentlichen Kern der Offenbarung in Hi 4,17 und
deren Interpretation durch Eliphas in 4,18-21 lehnt Köhlmoos, a.a.O. 188 jedoch ausdrücklich

ab.



Hoffnung für den Hilflosen? 299

schaft Gottes gegen ihn beruht (6,3a.4a). Unter dem enormen Leidensdruck
ist er nicht in der Lage, sein Schicksal gefasst zu reflektieren.

Dementsprechend vermag Hiob auch nicht ungebrochen in den hymnischen

Ton einzustimmen, den Eliphas in 5,8-16 angeschlagen hat. Fürsorge
für die Schöpfung und Errettung des Hilflosen haben mit Hiobs Situation
nichts zu tun. Er erfährt Gott als grausamen Deus absconditus.

In diese Situation kann Eliphas sich nicht hineinversetzen. Sonst wäre er
im letzten Teil seiner Rede kaum auf den Gedanken der Leidenspädagogik
verfallen, der Hiob wie blanker Hohn erscheinen muss. Denn Hiobs Qual
lässt sich nicht mehr mit der Liebe des Vaters zum Sohn in Einklang bringen.
Welchen Zweck soll eine Pädagogik haben, die den Gezüchtigten der
Todessehnsucht in die Arme treibt?

Eliphas hat es nicht geschafft, Hiob die beabsichtigte Hilfe zu bringen.
Sein stärkstes Argument, die aus der Offenbarung gewonnene
schöpfungstheologische Zuordnung von Gott und Mensch, hat Eliphas zu einer pessimistischen

Anthropologie verengt. Die Gottesrede zeigt, dass hier im Sinne des

Hiobdichters mehr möglich gewesen wäre. Die Begegnung mit dem Gott, der
auch die undurchdringlichsten Bereiche des Kosmos durchwaltet und selbst
die Geschöpfe liebevoll umhegt, die dem Menschen bedrohlich erscheinen,
wird später eine Perspektive jenseits der starren Kategorien des Tun-Erge-
hen-Zusammenhangs und jenseits der Herabwürdigung des Menschen bis zur
Wertlosigkeit eröffnen und Hiob das Vertrauen schenken, dass sein Leid,
«auf einem rätselvollen und undurchschaubaren, aber doch sinnvollen Handeln

Gottes beruht»61. Hiob hat sein Elend weder durch ein Fehlverhalten
ausgelöst noch ist er für seine kreatürliche Disposition selbst verantwortlich.

Dass Eliphas zugleich an Gott und an Hiob schuldig geworden ist, liegt
daran, dass er den entscheidenden Offenbarungssatz und damit die rechte
Zuordnung von Gott und Mensch selbst nicht beherzigt hat. Sein Platz wäre
sonst nicht bei Gott, sondern bei Hiob gewesen. Er hätte nicht vom ange-
massten Standpunkt Gottes aus Hiob von oben nach unten belehrt, sondern
von unten nach oben gemeinsam mit Hiob gerungen, geklagt und gefleht, hätte

Fürbitte geleistet, wie Hiob es am Ende des Buches für ihn und die anderen
Freunde tut, und so dem Typ des Beistandleistenden entsprochen, der in
unverbrüchlicher Solidarität an der Seite des Leidenden ausharrt62.

61 Fohrer, Das Buch Fliob Anm. 47) 558.
62 Zum Vergleich sind der sog. «sumerische Hiob» (Übersetzung: GAT 1, Göttingen

21985, 164f.; TUAT III/l, Gütersloh 1990, 102-109. In Zeile 63-67 werden verschiedene
Vertraute des Klagenden - im wesentlichen sind es die Ehefrau und Verwandte - genannt,
die bei seinem Gott Fürbitte für ihn leisten sollen.) und die Keilschrifttafel AO 4462 des

Louvre hinzuzuziehen (zu diesem Text vgl. J. Nougayrol, Une version ancienne du «Juste
souffrant», RB 59 [1952] 239-250; H. Gese, Lehre und Wirklichkeit in der alten Weisheit.
Studien zu den Sprüchen Salomos und zu dem Buche Hiob,Tübingen 1958,58-60).



300 Andreas Scherer

Abstract

Im Rahmen seiner ersten Rede ist Eliphas aufrichtig darum bemüht, Hiob Trost zu spenden

und ihm zugleich zu einer angemessenen Haltung vor Gott zu verhelfen. Er verfolgt
eine persuasive Strategie, in die er sowohl Argumente aus dem Umkreis des Tun-Ergehen-
Zusammenhangs als auch eine vom Niedrigkeitsmotiv geprägte Humilitas-Theologie
einbezieht. Dass es ihm nicht gelingt, Hiob die gewünschte Hilfe zu bringen, hängt wesentlich
damit zusammen, dass er die richtige Zuordnung von Gott und Mensch, die er Hiob nahe

bringen möchte, in seinem seelsorgerlichen Eifer selbst aus den Augen verliert.

Andreas Scherer, Bochum


	Hoffnung für den Hilflosen? : Die erste Rede des Eliphas in Hiob Kap. 4f.

