
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Die "Zeichen Gottes" (yt Allh) : Sakramentalität im Islam und ihre
Bedeutung für das christlich-islamische Verhältnis

Autor: Renz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah)

Sakramentalität im Islam und ihre Bedeutung für
das christlich-islamische Verhältnis

Dass der Islam im Gegensatz zum Christentum keine Sakramente kenne,
wird in vielen Islamdarstellungen konstatiert.1 Tatsächlich gibt es in der
islamischen Theologie keinen terminus technicus als direktes Äquivalent für den
christlichen Sakramentenbegriff.2 Auch gibt es offensichtlich keine etwa der
Taufe, Eucharistie oder Priesterweihe entsprechenden sakramentalen Feiern.

Die islamische Apologetik wehrt sich sogar gegen Sakramente im christlichen

Sinn und sieht darin heidnische Vorstellungen und Praktiken
rezipiert.3 Das Fehlen eines bestimmten Begriffs in einer Religion muss
allerdings nicht bedeuten, dass es diese der Sache nach, zumindest in analoger
Weise, dort nicht doch gibt. Um dieser Frage nachzugehen, scheint es

notwendig, zunächst einmal den allgemeinen Sakramentenbegriff christlicher
Theologie zu klären, um dann nach inhaltlichen und rituellen Analogien im
Islam zu fragen. Die Frage ist von grosser Bedeutung nicht nur für das
christlich-islamische Gespräch, sondern auch für die religionstheologische
Verhältnisbestimmung beider Religionen. Wenn es offensichtlich einen breiten
christlichen Konsens darüber gibt, dass «Gott sich selbst vor keinem Volk und
zu keiner Zeit unbezeugt gelassen hat (Apg 14,17)»4, wenn die Muslime sogar
«mit uns den einen Gott anbeten» (Nostra aetate 3)5, und wenn ausserdem
die christlich-theologische Aussage stimmt, wonach «Gottes Umgang mit den
Menschen gar nicht anders sein kann als <sakramental>»6, weil jede Kommunikation

oder Beziehung zwischen beiden vermittelt ist - dann muss es
sakramentale Strukturen, Symbole und Handlungen auch im Islam geben und müssen

diese als solche zu erkennen sein.

1 So z.B. J. van Ess, in: H. Küng, J. van Ess, Christentum und Weltreligionen, Bd. 1:

Islam, Gütersloh 31991, 80: «Nirgendwo (im Islam, A.R.) findet sich ein Bedürfnis nach
sakramentaler Wirksamkeit.» Auch H. Küng, Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft,
München/Zürich 2004,172: «Der Islam kennt überhaupt keine Sakramente.» Vgl. dagegen
ebd. 99, wo Küng den Koran als «Wort und Sakrament in einem» bezeichnet.

2 Die arabischsprachigen Christen verwenden dafür das Wort sirr («Geheimnis»).
3 Vgl. A.Th. Khoury, L. Hagemann, Christentum und Christen im Denken zeitgenössischer

Muslime, Altenberge 1986,135-142.
4 ÖRK-Leitlinien für den Dialog und für die Beziehungen mit Menschen anderer

Religionen, Art. 10 (zit. nach ÖR 52 [2003], 345-356).
5 Vgl. auch EKD, Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der

christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der EKD, Gütersloh
2000,45.

6 H. Vorgrimler, Sakramententheologie, Düsseldorf 31992,14.



240 Andreas Renz

1. Der christliche Sakramentenbegriff

Die komplexe Geschichte des christlichen Sakramentenbegriffs kann und
muss hier nicht im Einzelnen aufgearbeitet werden.7 Im Folgenden sollen
lediglich die Grundlinien dieser Entwicklung nachgezeichnet und die wesentlichen

Aspekte gegenwärtiger christlicher Sakramententheologie bestimmt
werden. Die theologiegeschichtlichen Wurzeln des christlichen Sakramentenbegriffs

liegen in der Wiedergabe des griechischen Begriffs mysterion
(bereits LXX) in einigen altlateinischen Bibelübersetzungen mit «sacramen-
tum». «Mysterion» bezeichnet den zunächst verborgenen Heilsplan Gottes,
der in Jesus Christus offenbar wurde und im Eschaton vollendet wird. Der
afrikanische Theologe Tertullian verwendete wohl als erster das Wort «sacra-
mentum» für Taufe und Eucharistie. Augustinus entwickelte dann eine explizite

Theologie der Sakramente: «Er zählte das <sacramentum> zur Gattung
der <signa>, der sichtbaren Zeichen, die eine unsichtbare Wirklichkeit darstellen.

Ein <sacramentum> ist ein <sacrum signum>, d.h. ein auf Gott zurückgehendes

Zeichen, das auf eine göttliche Wirklichkeit (<res divina>) hinweist
und sie in sich enthält»8.

Nach Augustinus war das Wort jedoch das vornehmste Zeichen, da es von
sich aus die andere unsichtbare Wirklichkeit zum Ausdruck bringt. Das Wort
macht das Element erst zum Sakrament, anders gesagt, das Sakrament ist
«sichtbares Wort» (visibile verbum). Das Wort ist also «wesentlichstes
konstitutives Element»9 für das Sakrament. Erst in der Scholastik, welche die
sieben Einzelsakramente vom allgemeinen Bereich der «Natursakramente»
(Heilsmittel vor und ausser der biblischen Offenbarung)10, der «alttestament-
lichen Sakramente»11 sowie der kirchlichen «Sakramentalien» genauer
abgrenzte und diesen überordnete, wurde «Sakrament» dann einseitig als
materielles Element definiert, das durch Jesus Christus eingesetzt sei (Hugo von
St. Viktor).12 Die damit verbundene Tendenz der Gnadenverdinglichung und

7 Vgl. dazu Vorgrimler, Sakramententheologie, 58-83; G. Koch, Sakramentenlehre.
Das Heil aus den Sakramenten, in: W. Beinert (Hg.), Glaubenszugänge. Lehrbuch der
katholischen Dogmatik, Bd. 3, Paderborn 1995, 309-523 (bes. 328-358); F.-J. Nocke, Allgemeine

Sakramentenlehre, in:Th. Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Düsseldorf

T995,188-225 (bes. 190-210).
8 Vorgrimler, Sakramententheologie, 60.
9 Wort (K. Rahner), in: Ders., H. Vorgrimler, Kleines Theologisches Wörterbuch,

Freiburg/Basel/Wien 151985,388-389 (389).
10 Vgl. Natursakramente (O. Semmelroth), LThK2 VII, Freiburg 1962,829-830.
11 Vgl. Sakrament, alttestamentlich (K. Rahner), LThK2 IX, Freiburg 1964,239-240.
12 Zur Problematik dieser Definition vgl. Vorgrimler, Sakramententheologie, 60. Nach

Vorgrimler ist die Rede von einer «Stiftung» oder «Einsetzung» der einzelnen Sakramente
durch (Gott in) Jesus Christus irreführend, weil sie einen «punktuellen Rechtsakt» nahe
legt (92). Stattdessen sollte von einem inneren und äusseren Zusammenhang von Jesus
Christus, dem «Ursakrament», und der Kirche, dem «Grundsakrament» (vgl. Lumen gen-



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 241

Verrechtlichung der Sakramententheologie (besonders in der Gegenreformation)

wurde erst im Laufe des 20. Jahrhunderts (Liturgische Bewegung,
Ökumene, Symboltheorien) wieder aufgebrochen. Wichtig für die vorliegende

Fragestellung ist, dass die Kirchen (die reformatorischen Kirchen mit
Einschränkungen) neben den Einzelsakramenten eine Vielzahl von Zeichenoder

Symbolhandlungen (Sakramentalien) kennen: Weihe, Segnung, Prozession,

Bekreuzigung, Fusswaschung, Kreuzverehrung, Exorzismus, kirchliches
Begräbnis, Gebrauch von Weihwasser und Weihrauch (vgl. can. 1169, 1172,
1176-1185 CIC1983). Diese entfalten ihr heilsames Wirken kraft der Fürbitte
der Kirche und des Glaubens des Empfängers (vgl. Sacrosanctum concilium
60f.).

Gerade auch im Hinblick auf den Islam ist der bereits angesprochene
Zeichencharakter der Sakramente noch etwas näher zu beleuchten. Zeichen
oder Symbole können entweder auf etwas Abwesendes hinweisen, lediglich
informieren (Vertretungssymbole), oder aber die Gegenwart einer anderen
Wirklichkeit ansichtig machen (Realsymbol). Realsymbol heisst: «Das
Zeichen hat an der symbolisierten Wirklichkeit Anteil, es partizipiert an ihr».13

Die Wahrnehmung dieser anderen Wirklichkeit jedoch hängt vom Erkennen
und Verstehen des Wahrnehmenden ab. Sakramente als Symbol- oder
Zeichenhandlungen bewirken also streng genommen nicht die gnädige Gegenwart

Gottes (gegen ein magisches Verständnis), sondern sie machen die
stetige gnädige Gegenwart Gottes dem Glaubenden bewusst, bewirken ein Sich-
Öffnen des Menschen für diese Selbstmitteilung Gottes, lassen die heilschaffende

Nähe Gottes durch bestimmte Elemente (Brot, Wein, Wasser, Öle)
und Handlungen (Handauflegung, Salbung, Mahlhalten etc.), die durch das

Wort jeweils ausgedeutet werden, mit Verstand, Herz und Sinnen erfahren:
«Während das Wort, auch wenn es nicht nur informierendes, sondern
zugleich realisierendes (performatives) Wort ist, sich in erster Linie an den
Verstand des Menschen wendet und ihm dabei neue Möglichkeiten des Verste-
hens schafft, sind die Sakramente eine Kommunikationsweise zwischen Gott
und den Menschen, die unmittelbar alle Schichten des Menschen schöpferisch
ansprechen will und kann.»14

Gott hat dabei stets die Initiative, der Mensch aber ist zur gläubigen Antwort

gerufen. Die Sakramente setzen den Glauben «nicht nur voraus,
sondern durch Wort und Ding nähren sie ihn auch, stärken ihn und zeigen ihn an»

tium 48) des Heils gesprochen werden. Die einzelnen Sakramente sind dann Entfaltungen
und Aktualisierungen des sakramentalen Wesens der Kirche (vgl. bereits K. Rahner, Kirche

und Sakrament, Freiburg 1960,38ff.). Zur Problematik aus reformatorischer Sicht vgl.
W. Pannenberg, Systematische Theologie, III, Göttingen 1993,375ff.

13 G. Koch, Sakramentale Symbole. Grundweisen des Heilshandelns Gottes, Regensburg

2001,15.
14 Koch, Sakramentale Symbole, 97f.



242 Andreas Renz

(,Sacrosanctum concilium 59). Diese Antwort im Glauben wiederum ist
durch Gottes Gnade bewirkt. So verstanden kann alles Geschöpfliche zum
«Sakrament» werden, insofern alles auf die heilschaffende Wirklichkeit Gottes

zu verweisen vermag, sie transparent machen kann (vgl. Sacrosanctum
concilium 61).15 Dies gilt besonders für den Menschen selbst in seiner Leib-
Geist-Struktur, in seiner immanent-transzendentalen Verfasstheit.16 Schon
der biblische Begriff der «Gottebenbildlichkeit» des Menschen verweist auf
dessen sakramentale Struktur: Als Bild, Ikone, Statue Gottes repräsentiert er
nach altorientalischem Denken den, den er abbildet, also den transzendenten
Schöpfergott.17 Freilich ist dieses Abbild durch die Ursünde verdunkelt, aber
durch Jesus Christus, das eigentliche Abbild Gottes (vgl. II Kor 4,4; Kol 1,15;
Hebr 1,3), das «Ur-Sakrament», wiederhergestellt worden. So ist «der
Mensch selbst sich das erste Zeichen» des Heils, «sein erster Zeichenträger»
im Sinne seiner Heilsverwiesenheit.18 Nicht zufällig haben sich die
Einzelsakramente und Sakramentalien der Kirche an den Knotenpunkten und
Grundsituationen des Lebens (Geburt, Mahlhalten, Erwachsenwerden,
Sexualität, Krankheit, Tod) herausgebildet, weil sie «das wahre Leben des
Menschen»19 darstellen und vermitteln. Sakramente sind, so könnte man
zusammenfassend definieren, wirksame Zeichen der gnädigen und heilvollen
Zuwendung und Gegenwart des dreieinigen Gottes. Gott aber hat seine
Gnade nicht ausschliesslich an die kirchlichen Sakramente gebunden.20

2. Heilsmächtige Zeichen in der Bibel

Bei der Suche nach heilsmächtigen Zeichen und Riten im Islam ist zuvor
ein Blick in die Bibel und das Judentum notwendig und hilfreich, steht doch
der Islam religionsgeschichtlich damit in enger Verbindung. Wie gleich zu se-

15 Vgl. M. Eichinger, Zur Sakramentalität von Welt und Menschheit nach dem Zweiten

Vatikanum. Anmerkungen zu einer postkonziliar vergessenen Thematik, in: W. Geer-
lings, M. Seckler (Hg.), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der Kirchenreform,

FS H.J. Pottmeyer, Freiburg/Basel/Wien 1994,181-198; in der evangelischen Theologie

hat v.a. Paul Tillich einen entsprechenden Ansatz entwickelt, vgl. U. Reetz, Das
Sakramentale in der Theologie Paul Tillichs, Stuttgart 1974.

16 Eine sakramentale Anthropologie entwirft K. Wenzel, Sakramentales Selbst. Der
Mensch als Zeichen des Heils, Freiburg/BaselAVien 2003.

17 Vgl. z.B. B. Ockinga, Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im Alten
Testament (ÄAT 7), Wiesbaden 1984.

18 Wenzel, Sakramentales Selbst, 22, vgl. 58.
19 P. Hünermann, Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit und die Sakramente des

Glaubens, in: Johann-Adam-Möhler-Institut (Hg.), Die Sakramentalität der Kirche in der
ökumenischen Diskussion, Paderborn 1983,202-221 (220).

20 Vgl. Thomas v. Aquin, S.th. Illq. 64 a. 7c; Augustin Kardinal Bea, Die Kirche und
das jüdische Volk, Freiburg 1966,36.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 243

hen sein wird, spielt im Koran das Wort äya für unsere Thematik die zentrale
Rolle. Das arabische Wort ist über das syrische oder aramäische 'ät etymologisch

verwandt mit dem hebräischen 'öt (Zeichen).21 'Öt kommt in der Hebräischen

Bibel 78 Mal vor (in der Septuaginta meist mit crnpelov wiedergegeben)
und steht in der Regel im Zusammenhang mit der göttlichen Offenbarung.22

Dabei sind verschiedene Orte und Arten von «Zeichen» zu unterscheiden:
So gibt es Zeichen in der Schöpfungsordnung oder Natur, wie die Leuchten
am Himmelsfirmament (Gen 1,14), den Regenbogen (Gen 9,12.13.17), Saat
und Ernte (Jes 37,30), das Wachstum der Natur (Jes 55,13) usw. Daneben gibt
es Zeichen in der Heilsgeschichte wie z.B. die ägyptischen Plagen und den
Exodus (vgl. Ex 7,3; Dt 4,34; 6,22; 7,19 u.ö.). Im kultischen Bereich gibt es

Bundes- und Erinnerungszeichen wie die Beschneidung (Gen 17,11), das Blut
des Paschalammes (Ex 12,13), das Mazzotessen (Ex 13,9), die Weihe der
Erstgeburt (Ex 13,16), den Sabbat (Ex 31,13.17; Ez 20,12.20), den Altarüberzug
(Num 17,3). Den Bundesschliessungen wird jeweils ein besonderes Zeichen
beigegeben: der Regenbogen dem Noachidischen Bund, die Beschneidung
dem Abrahamsbund, der Sabbat dem Mosebund. Schliesslich können auch

prophetische Handlungen und Weissagungen Zeichen sein (Ex 3,12; 4,8.9; Ez
4,1-3), welche die Sendung und Botschaft der Propheten bestätigen oder
beglaubigen.

Zweck und Folge dieser Zeichen werden aus der Verbindung von 'öt mit
bestimmten häufigen Verben deutlich: Sie können vom Menschen gesehen,
erkannt, geglaubt, gehört werden, sie können den Menschen erschrecken
oder erinnern.23 Grundsätzlich aber sind sie von Gott (direkt oder indirekt)
gesetzt. Die Zeichen sprechen also zuerst die menschlichen Sinne an und wollen

dann den Menschen eine Erkenntnis vermitteln, ihn zu einem bestimmten
Verhalten bewegen, sie wollen an Gottes geschichtliche Heilstaten erinnern,
ja diese vergegenwärtigen und Gottes Macht erweisen. Es sind also je nach
Kontext Erkenntniszeichen, Beweis- oder Wunderzeichen, Glaubenszeichen.
Die Zeichen begegnen deshalb überwiegend in paränetischen Texten, sie
haben lehrhaften und bekenntnisartigen Charakter.24 «Das Zeichen hat demnach

verschiedene Gesichter. Mit dem einen schaut der es setzende Gott den
Menschen an, mit dem anderen erkennt der Mensch den nahen und wirkenden

Gott. Insofern wird im Erkenntniszeichen das für die Heilsgeschichte
typische Wechselspiel von göttlichem Wort und menschlicher Antwort, von
göttlicher Tat und menschlicher Reaktion offenbar»25.

21 Vgl. äya (A. Jeffery), EI21, Leiden 1960,773-774 (773).
22 Vgl. C.A. Keller, Das Wort OTH als «Offenbarungszeichen Gottes». Eine

philosophisch-theologische Begriffsuntersuchung zum Alten Testament, Basel 1946,47.
23 Vgl. Keller, OTH als Offenbarungszeichen Gottes, 56-59.
24 Vgl. nïX (F.J. Helfmeyer),ThWAT I, Stuttgart/Berlin/Köln 1970,203.
25 Helfmeyer, niX, 191.



244 Andreas Renz

Man kann wohl deshalb in diesem Zusammenhang durchaus von
heilsmächtigen, sakramentalen Zeichen sprechen, wie am Beispiel der Sabbatfeier
deutlich wird: Israel erinnert sich bei der Feier des Sabbats «seiner durch
Erwählung und Bund begründeten Jahwe-Zugehörigkeit»; die Sabbatfeier ist
«das <äußere Zeichen>, Erwählung und Bund die <innere Gnade>, auf die das

Zeichen hinweist und die es gegenwärtig setzt»26. Das Volk Israel selbst ist in
diesem Sinne eine sakramentale Grösse.27 Im Zentrum des Judentums aber
steht die Tora als das Zeichen der gnadenhaften Zuwendung und Gegenwart
Gottes.

Die jüdische Vorstellung, wonach das Gedenken (hebr. zikkaron) ein
Ereignis der Vergangenheit gegenwärtig setzt und dadurch nicht zuletzt durch
Handlungsimpulse wirksam werden lässt, hat nicht nur die neutestamentliche
und christliche Sakramententheologie, sondern wohl, wie noch zu zeigen sein

wird, auch das koranische Denken geprägt (vgl. die muslimische Praxis des

Gottesgedenkens, dikr).
Auch im Neuen Testament gibt es verschiedene Arten von «Zeichen»28:

warnende Vorzeichen Gottes, meist kosmischer Art (z.B. Mk 13,4; Lk
21,7.11.25); der kommende Menschensohn wird als Zeichen am Himmel
erscheinen (Mt 24,30); Jesus selbst ist von Gott «zu einem Zeichen gesetzt» (Lk
2,24), und Jesu Wundertaten sollen als Zeichen seine Sendung bezeugen und
Glauben wecken (bes. Joh 2,11.23; 4,53 u.ö.; Apg 2,22). Andererseits lehnt
Jesus die Zeichenforderung seiner Gegner als Ausdruck des Unglaubens ab

(vgl. Mk 8,llf.; Mt 6,1; Lk 11,16; Joh 2,18 u.ö.). Die Bibel kennt also eine Vielzahl

heilsmächtiger Zeichen in der Natur, in der Geschichte, im Kult, in
Prophétie und Offenbarung, das Neue Testament in besonderer und einzigartiger
Weise in der Person Jesu Christi und seinen Zeichenhandlungen.

3. Heilsmächtige Zeichen Gottes im Koran

Geht es nun im Folgenden um Äquivalente oder zumindest Analogien zu
den heilsmächtigen Zeichen, Symbolhandlungen, Sakramenten und
Sakramentalien der biblischen und christlichen Tradition in Koran und Islam, dann

26 Helfmeyer, niK, 199. Keller, OTH als «Offenbarungszeichen Gottes», 140, bezeichnet

die Paschafeier als «Sakrament, das die Gnadenordnung Gottes mit Israel aktualisiert».

Theodor Seidel weist darauf hin, dass «das religiöse Zeichenhandeln Alt-Israels
legitimer, originärer und in sich gültiger Glaubensausdruck für das Heilshandeln Gottes
ist und nicht zur Vor- und Vorbereitungsstufe, die noch der Erfüllung und Entfaltung
durch das Christusereignis bedarf, degradiert werden kann». Th. Seidel, Heilsmächtige
Zeichen der Bibel am Beispiel des Alten Testaments, in: J. Herten, I. Krebs, J. Pretscher
(Hg.), Vergegenwärtigung. Sakramentale Dimensionen des Lebens, Würzburg 1997, 65-85

(67f.).
27 Vgl. Vorgrimler, Sakramententheologie, 26.
28 Vgl. rnigetov (O. Betz), EWNT III, Stuttgart/Berlin/Köln 1992,569-575.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 245

muss eine ausführliche Analyse der Verwendung und Bedeutung des Wortes
äya im Koran im Zentrum stehen.29 Auf die sprachliche Verwandtschaft mit
dem hebr. 'öt über das Syrische und Aramäische wurde bereits hingewiesen.
Nun geht es um die Frage, ob es auch semantische Gemeinsamkeiten gibt.

Das arabische Wort kommt im Koran 382 Mal vor. Ordnet man die
betreffenden Stellen - unabhängig von ihrer konkreten semantischen Bedeutung -
den Offenbarungsperioden nach Nöldeke-Schwally30 zu, so fällt auf, dass das

Wort in der ersten mekkanischen Phase kaum (ca. 2,5 % aller Belege), häufiger

in der zweiten mekkanischen und in der medinensischen (jeweils ca.
24 %), am häufigsten aber in der dritten mekkanischen Periode (knapp 50 %)
vorkommt. Während ein Teil der Belegstellen keine eindeutige Bestimmung
zulässt, was genau mit dem Zeichen gemeint ist, lassen sich andere ziemlich
klar inhaltlich bestimmen.

3.1 Die Zeichen der Natur und Schöpfung

Dazu gehören jene Stellen, in denen von verschiedenen Zeichen der Natur
bzw. Schöpfung die Rede ist:

«Gott hat die Herrschaft über die Himmel und die Erde.
Gott ist aller Sache mächtig.

In der Erschaffung der Himmel und der Erde und in der Folge von Nacht und Tag sind
Zeichen für die Verständigen,
die Gottes gedenken (yadkurüna), im Stehen, Sitzen und auf der Seite liegend und
nachdenken über die Erschaffung der Himmel und der Erde.» (Sure 3,189-191).31

Diesen und ähnlichen im Koran immer wieder begegnenden Versen sind
einige grundlegende Aussagen zu entnehmen: (1) Die Welt ist lesbar, sie bildet

«einen gewaltigen Text»32. Allein die Existenz der Welt ist ein untrüglicher

Flinweis auf die Existenz eines allmächtigen Schöpfergottes.33 (2) Doch
dieses Zeichen wird nur von Verständigen, von Leuten, die nachdenken und
Gottes ständig gedenken, richtig gedeutet. Aus dem Kontext wird (3) klar,
dass es um Paränese geht, um eine Ermutigung und Bestätigung der Gläubigen

und zugleich um Abgrenzung von allen, die sich von der Botschaft von
dem einen Schöpfergott abwenden oder abgewandt haben (vgl. 3,187). (4)
Die Paränese schliesslich steht im Kontext eschatologischer Aussagen: Wer

29 Vgl. äya (A. Jeffery), EI21, Leiden 1960,773-774.
30 Th. Nöldeke, F. Schwally, Geschichte des Qoräns. 2. Die Sammlung des Qoräns, 3.

reprograf. Nachdr. d. 2. Aufl. Leipzig 1919, Hildesheim 1981.
31 Koranübersetzung hier und im Folgenden nach: Der Koran. Übers, und eingel. von

H. Zirker, Darmstadt 2004.
32 H. Zirker, Der Koran. Zugänge und Lesarten, Darmstadt 1999,26.
33 Es handelt sich hier wohl nicht um einen kosmologischen Gottesbeweis: Für den

Koran ist klar, dass der Glaube nötig ist, um die Welt auf Gott hin und von Gott her richtig
«lesen» zu können.



246 Andreas Renz

die Zeichen im Glauben annimmt, wird am Tag der Auferstehung zu den
Glücklichen gehören, die anderen werden ins Feuer geworfen (vgl. 3,192-
194). Die Dinge der Schöpfung als Hinweiszeichen auf den Schöpfergott werden

an anderen Stellen noch näher ausgeführt:

«Gott ist es, der Korn und Kern aufbricht. Er bringt das Lebende aus dem Toten hervor
und das Tote aus dem Lebenden. Das ist Gott -

Wie seid ihr belogen!
der die Morgendämmerung aufbricht. Er hat die Nacht zur Ruhe geschaffen,

Sonne und Mond zur Berechnung.
Das ist die Bestimmung des Mächtigen und Wissenden.

Er ist es, der euch die Sterne geschaffen hat, damit ihr von ihnen in den Finsternissen
des Festlandes und des Meeres geführt werdet.

Wir haben die Zeichen genau dargelegt für Leute, die Bescheid wissen.
Er ist es, der euch aus einem einzigen Wesen hat entstehen lassen an Stätte und Ort.

Wir haben die Zeichen genau dargelegt für Leute, die begreifen.
Er ist es, der vom Himmel Wasser herabsendet. Da bringen wir mit ihm Pflanzen jeglicher

Art hervor, daraus Grün und daraus Körner, übereinandergereiht.
Aus den Palmen, aus ihren Blütendolden, wachsen tief herabhängende Dattelbüsche

und Gärten mit Rebstöcken, Öl- und Granatapfelbäume, einander ähnlich und
unähnlich. Schaut ihren Ertrag an, wenn sie Früchte tragen, und ihr Reifen!

Darin sind Zeichen für Leute, die glauben.» (6,95-99, vgl. 13,2-4)

Aus diesen Versen lassen sich weitere Aspekte einer koranischen
Zeichentheologie erschliessen: (5) Gott hat die Welt nicht nur erschaffen, er hat
sie in seiner Weisheit erschaffen, so dass die verschiedenen Dinge der Natur
den Menschen dienen und ihm zur Freude werden: der Rhythmus von Tag
und Nacht (vgl. 2,164), von Arbeit und Ruhe (vgl. 10,5.67; 16,12), die Gestirne
zur Orientierung und Berechnung (vgl. 10,5; 13,2), die Berge, Flüsse, Wege
und das Meer (16,14f.), selbst die Schiffe auf dem Meer (42,32), der Regen zur
Fruchtbarkeit (41,39), die Früchte als Nahrung (16,11.67), die natürliche
Medizin (vgl. 16,69), die Kleidung (7,26), die Vielfalt der Arten und Sprachen
(vgl. 20,53f.; 30,22) usw. In der Weisheit des Schöpfers erweist sich somit (6)
zugleich seine Barmherzigkeit und Güte (vgl. 16,7). Dies führt (7) den
Verständigen, denjenigen, der diese Zeichen zu lesen versteht, zur Dankbarkeit
und Ergebung in Gott (vgl. 16,14.81), zur Bereitschaft, sich von Gott rechtleiten

zu lassen (vgl. 16,15f.).
Auch die Menschen selbst in ihrem wechselseitigen Verwiesensein von

Mann und Frau mit ihrer Sexualität und Liebesgemeinschaft können Zeichen
füreinander sein:

«Und zu seinen Zeichen gehört, dass er euch aus euch selbst Ehefrauen erschaffen hat,
damit ihr bei ihnen ruht. Er hat Liebe und Barmherzigkeit zwischen euch geschaffen.

Darin sind Zeichen für Leute, die nachdenken.» (30,21)

Allen diesen Zeichen (in) der Natur jedoch fehlt die Eindeutigkeit; vor
allem in Verbindung mit der Schwachheit und dem Unverstand der Menschen



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 247

(vgl. 3,154) machen sie Prophétie und Offenbarung erforderlich, welche die
Botschaft der Zeichen deutlicher darlegen, damit sie die Menschen begreifen
(vgl. 6,65).

3.2. Wunder und Bestätigungszeichen der Propheten

Ein zweiter dominierender Themenkreis, in dem die «Zeichen Gottes» im
Koran eine grosse Rolle spielen, steht deshalb im Zusammenhang mit der
Geschichte Israels und hier wiederum besonders in Bezug auf Mose und den
Exodus. Der Koran paraphrasiert die biblische Erzählung von Mose vor dem
Pharao: Nachdem Mose vom Pharao mit Berufung auf seine Sendung durch
den Herrn der Welten die Freiheit seines Volkes fordert, verlangt der Pharao
von ihm ein Zeichen zur Bestätigung dieses Anspruchs (vgl. 7,106). Mose
bringt durch Gottes Wirken - denn kein Gesandter darf «ein Zeichen bringen
ausser mit Gottes Erlaubnis» (13,38); nur Gott hat «die Macht, ein Zeichen
herabzusenden» (6,37) - diese Zeichen bei: «Da warf er seinen Stock und da

war der deutlich eine Schlange. Er zog seine Hand heraus und da war sie für
die Zuschauer weiss» (7,107).34 Im Wettkampf mit den Zauberern des Pharao
gewinnt Mose (vgl. Sure 10,75-82; 20,57-70). Darin erweist sich die Macht
Gottes über alle anderen scheinbaren Mächte. Da die Ägypter aber immer
noch nicht an den wahren Gott glaubten, schickte Gott verschiedene Plagen
«als genau dargelegte Zeichen» (7,133). Die Zeichen Gottes können also
auch als Strafgericht über die Ungläubigen und Widerspenstigen wirken. Sie
dienen der Abschreckung (17,59). Wer die Zeichen für Lüge erklärt (7,136)
und nicht darauf achtet, wird Unheil erfahren. Erst als das Heer des Pharao
im Meer versinkt, kommt dieser zum wahren Glauben und wird somit selbst
zu einem Zeichen für die nach ihm (vgl. 10,92). Der Exodus des Volkes Israel
selbst und die Erinnerung an dieses Befreiungsgeschehen sind ebenfalls «Zeichen

für jeden Standhaften und Dankbaren» (14,5). Auch in Josef und seinen
Brüdern liegen «Zeichen für die, die fragen» (12,7). Schliesslich ist nach dem
Koran die (Bundes-)Lade ein Zeichen für die rechtmässige Königsherrschaft
Sauls und die ruhespendende Gegenwart Gottes in seinem Volk (vgl. 2,248).

Auch im Zusammenhang mit neutestamentlichen Gestalten kennt der
Koran «Zeichen»: Zacharias fordert von Gott ein Zeichen als Bestätigung für
die Ankündigung seines Sohnes. Das Zeichen besteht darin, dass Zacharias
drei volle Tage nicht zu den Menschen sprechen kann (vgl. 3,41; 19,10; Lk
l,20f.). Jesus vollbringt «mit Gottes Erlaubnis» und Macht Wunderzeichen,

34 Die beiden Bestätigungswunder entstammen der jüdischen Tradition (vgl. Ex 4,2-8);
hier jedoch werden sie nicht vor dem Pharao, sondern vor dem Volk Israel vollbracht, um
dieses von Moses Berufung und Sendung zu überzeugen. Das dritte biblische
Bestätigungszeichen in diesem Zusammenhang, die Wandlung des Nilwassers zu Blut (vgl. Ex
4,9), fehlt im Koran. In Sure 17,101 und 27,12 ist jeweils von neun Zeichen Moses die
Rede, die jedoch nicht näher aufgeführt werden.



248 Andreas Renz

indem er aus Lehm geformte Vögel und Tote zum Leben erweckt, Blinde und
Aussätzige heilt (vgl. 3,49). An anderer Stelle fordert er ein Bestätigungsoder

Wunderzeichen von Gott:

«Jesus, der Sohn Marias, sagte:
O Gott, unser Herr, sende uns einen Tisch vom Himmel herab, der uns ein Fest sei,
den Ersten wie den Letzten, und ein Zeichen von dir! Versorge uns!

Du bist der beste Versorger.» (5,114)

Möglicherweise ist diese etwas unklare Passage eine Anspielung auf das
Abendmahl.

Auffallend ist, dass Jesus und seine Mutter Maria selbst als «Zeichen Gottes»

bezeichnet werden. Der Geist Gottes (ruh Alläh), in der islamischen
Auslegung mit dem Erzengel Gabriel identifiziert, antwortet in der
Verkündigungsszene auf den Einwand Mariens, wie sie im Zustand der Unberührtheit
einen Sohn empfangen könne:

«So ist es: Dein Herr sagt: Das fällt mir leicht. So wollen wir ihn zu einem Zeichen für
die Menschen machen und zu einer Barmherzigkeit von uns.» (19,21)

Und an anderer Stelle:

«Da bliesen wir in sie [Maria] von unserem Geist und machten sie und ihren Sohn zu
einem Zeichen für alle Welt.» (21,91, vgl. 23,50)

Offensichtlich sind hier Jesus und Maria im Sinne von (prophetischen)
«Bestätigungszeichen» zu verstehen. Allerdings wird in 4,171 Jesus als «sein

[Gottes] Wort» bezeichnet - was freilich nicht im Sinne christlicher
Inkarnationsaussage zu verstehen ist. In dieser Hinsicht wäre Jesus in seiner Zeichen-
haftigkeit eher der im folgenden Abschnitt zu erörternden Zeichentheologie
(Offenbarung Gottes im Wort) zuzuordnen.

Schliesslich wird auch Muhammad von den Ungläubigen seiner Umgebung

nach Bestätigungszeichen für seine Offenbarung und Sendung gefragt
(13,7; 20,133). Die von Gott gegebene Antwort des Propheten darauf lautet:
«Gott leitet irre, wen er will, und führt den zu sich, der reumütig umkehrt»
(13,27) - will sagen, das entscheidende Zeichen, nämlich die koranische
Offenbarung, ist längst ergangen, aber nur die Gläubigen haben es erkannt und

angenommen.

3.3. Offenbarungen Gottes im Wort als Zeichen

Zahlreiche Stellen im Koran machen deutlich, dass die Offenbarungen,
welche die Propheten erhalten haben, gnadenhafte verbale Zeichen Gottes
sind:

«Das sind Propheten, denen Gott Gnade geschenkt hat aus den Nachkommen Adams,
aus denen, die wir mit Noach trugen, aus den Nachkommen Abrahams und Israels, aus
denen, die wir geführt und erwählt haben. Wenn ihnen die Zeichen des Allerbarmenden

vorgetragen wurden, warfen sie sich anbetend und weinend nieder.» (19,58)



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 249

Die Zeichen wurden also den Propheten vorgetragen, rezitiert, die sie
ihrerseits vortrugen (2,129.151; 6,130) oder in Form Heiliger Schriften aufzeichnen

Hessen. So sind die Heiligen Schriften der Buchreligionen, wie auch der
Koran selbst, Zeichen Gottes (vgl. 3,199; 4,140; 5,44). Aber nicht nur die
Schriften als Ganzes, sondern auch ihre Teile, einzelne Verse, werden äyät
(PI.) genannt.35 Diese Bedeutung von äya als «Vers» legt sich z.B. in 3,58;
8,2.31; 10,15; 19,58.74 u.ö. nahe, wo vom Vortragen, Rezitieren, Verlesen der
«Zeichen» die Rede ist. Noch deutlicher wird diese Bedeutung von äyät mit
Bezug auf den Koran in mehreren Surenanfängen (10,1; 11,1; 12,1.2; 13,1;

15,1; vgl. 17,1). So heisst es zum Beispiel in 12,1.2:

«Das sind die Zeichen der deutlichen Schrift. Wir haben sie herabgesandt als arabischen

Koran.»

Diese Zeichen oder Verse sind - im Vergleich zu den Zeichen der Schöpfung

- klar, deutlich, eindeutig, weshalb eigentlich keiner, der sie hört,
vorgetragen bekommt, liest, sie missachten oder missdeuten kann. Wer sie ablehnt
oder verdreht, tut dies in bewusster Entscheidung. Die Akzeptanz der
Zeichen aber scheint den Glauben vorauszusetzen, zumindest eine gewisse
Disposition, die sich für die Zeichen öffnet. Die Ungläubigen, Zweifler, Heuchler
dagegen erklären diese Zeichen für Lüge - ihr Lohn wird die Höllenstrafe
sein (vgl. 2,39 u.ö.).

Als Fazit zum koranischen Befund lässt sich festhalten: Wie nach katholischer

Lehre (vgl. Dei filius 2; Dei verburn 3, jeweils mit Berufung auf Rom
l,19f.) gibt es hier eine Offenbarung in der Schöpfung und im Wort, eine
Offenbarung in Form nonverbaler und eine in Form verbaler Zeichen.36 Dabei
treten die Zeichen verbaler Art nach dem Koran «nicht einfach als eine
zusätzliche Sorte neben die ersten, die geschöpflich-dinglichen, sondern sie
verweisen auf diese zurück und rufen sie, nachdem sie immer wieder vergessen
werden, in Erinnerung. Die prophetischen Reden haben damit viel stärker als

die Zeichen der Natur appellativen Charakter, nicht nur aufgrund ihrer
prinzipiell sprachlichen Form, sondern darüber hinaus vor allem durch ihre
rhetorische Eindringlichkeit»37 und ihre inhaltliche Eindeutigkeit. Beide Formen
von Offenbarung aber haben ihren Grund in der Initiative Gottes, beide
Formen eröffnen die Möglichkeit einer heilschaffenden Kommunikation oder
Beziehung zwischen Gott und Mensch. Es liegt in der Verantwortung des

Menschen, dieses Angebot anzunehmen.

35 Vgl. dazu W.M. Watt, A.T. Welch, Der Islam. I. Mohammed und die Frühzeit -
Islamisches Recht - Religiöses Leben, Stuttgart/Berlin/Köln 1980,197f.

36 Vgl. T. Izutsu, God and Man in the Koran. Semantics of the Koranic Weltanschauung,

Tokyo 1964,133f.l39; F. Rahman, Major Themes of the Qur'än, Minneapolis/Chicago
1980,69-79.

37 Zirker, Koran. Zugänge und Lesarten, 28.



250 Andreas Renz

4. Sakramentale Riten im Islam

4.1. Feste der Initiation und des Übergangs

Wenn die christliche Tradition und Theologie in Bezug auf eine Reihe von
liturgischen Handlungen von Sakramenten und Sakramentalien spricht, so ist
in einem weiteren Schritt danach zu fragen, ob und in welcher Form es im
Islam vergleichbare oder zumindest analoge Riten gibt. Kriterium dafür soll die
eingangs herausgearbeitete Definition von Sakrament bzw. Sakramentalie als
«wirksames Zeichen der heilschaffenden Nähe Gottes» sein.

Der Islam kennt zwar keine Taufe, Firmung, Eucharistie, sehr wohl jedoch
Riten der Initiation. So wird dem Neugeborenen das Glaubensbekenntnis in
das eine und der Gebetsruf in das andere Ohr geflüstert. Der Ritus dient der
Erinnerung an den «Urbund»38 Gottes mit der Menschheit und erklärt in
einem gleichsam performativen Akt das neugeborene Kind zum Muslim und
Mitglied der Umma und stellt es damit in die Heilsgemeinschaft.39 Etwa am
siebten Tag nach der Geburt findet dann die Zeremonie der Namensgebung
statt, bei der dem Kind etwas Haar abgeschnitten wird. Das Haar wird gewogen

und der Gegenwert seines Gewichts in Gold oder Silber den Armen
gespendet; ein Opfertier wird geschlachtet und das Fleisch zwischen der Familie
und Bedürftigen aufgeteilt: dies alles als «Danksagung an Gott für dieses
himmlische Geschenk und Willkommenheißen des neuen Mitglieds in der
Gemeinschaft der Familie und der Glaubensgemeinschaft».40 Auch die
traditionellen Namen wie 'Abdurrahman u.ä. besitzen eine Art worthaften
Zeichencharakter: Sie machen einerseits Gottes Heilshandeln als des All-Barmherzigen

(ar-rahmän usw.) bewusst und gegenwärtig, andererseits verweisen
sie auf die Aufgabe und Berufung des Menschen als Diener Gottes ('abd).
Weitere familiäre Zeremonien auf dem religiösen Lebensweg erfolgen, wenn
das Kind die Basmala («Im Namen Gottes, des barmherzigen Erbarmers»),
die erste Sure des Korans (in der Regel im Alter von 4 Jahren, 4 Monaten und
4 Tagen), ein Drittel, die Hälfte oder schliesslich den ganzen Koran auswendig

rezitieren kann. Von der spirituellen Bedeutung dieses Geschehens wird
gleich noch näher zu reden sein.

Ein weiterer Knoten- oder Wendepunkt des Lebens stellt die Hochzeit,
der Eintritt in die Ehe dar. Zwar gilt die Eheschliessung im Islam als ein
zivilrechtlicher Vertrag, doch ist sie als «Zeichen Gottes» (30,21) mit einer religiösen

Zeremonie verbunden, deren wichtigster Bestandteil, wie bei allen Festen

38 Vgl. dazu R. Grämlich, Der Urvertrag in der Koranauslegung (zu Sure 7,172-173),
Islam 60 (1983) 205-230.

39 Bei einem Erwachsenen, der zum Islam konvertiert, stellt die laute Rezitation des

islamischen Glaubensbekenntnisses vor zwei muslimischen Zeugen den Initiationsakt dar.
40 A. Grünert, Himmlische Geschenke. Feste und Feiern im Islam, Freiburg/Basel/

Wien 2003,16.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 251

am Lebensweg, die Rezitation der ersten Sure ist. Diese wird schliesslich
wiederholt auch am Sterbebett und zum letzten Mal am offenen Grab rezitiert.
Der Verstorbene wird in ein weisses Kleid gewickelt, das er als Pilger bei der
Wallfahrt zu Mekka trug - Sinnbild für sein Pilgerdasein auf Erden, das nun
sein Ziel erreicht hat. Der Leichnam wird auf die rechte Seite gelegt mit dem
Gesicht Richtung Mekka - ein Hinweis auf das erhoffte eschatologische
Heil.41

4.2. Die «Fünf Säulen» als sakramentale Handlungen

Von den sog. «Fünf Säulen», welche das religiöse Leben im Alltag des

Muslim prägen und bestimmen, lässt sich am deutlichsten wohl das Ritualgebet

(salät) als sakramentales Geschehen interpretieren.42 Der Koran sichert
dem Betenden die heilvolle Nähe Gottes zu (vgl. 2,186). Schon die dem
Ritualgebet vorausgehenden Waschungen legen den Vergleich zu der in der
katholischen Tradition als Sakramentalie bekannten Bekreuzigung mit
Weihwasser, etwa beim Betreten einer Kirche, nahe, welche an die mit der Taufe
geschenkte Gnade der Sündenvergebung («Abwaschung der Ursünde») erinnert

und sie repräsentiert. Die verpflichtenden rituellen Waschungen im
Islam sind demgegenüber nicht nur angedeutet, sondern wirkliche Körperreinigung.

Doch diese äusserliche Reinigung steht zugleich für die innere,
seelisch-geistige Reinigung und Vorbereitung auf das Gebet, das Hintreten vor
Gottes Gegenwart. Dem dient auch das Aussprechen der Intention und das

Gebet: «Gott, mach mich zu einem der Reumütigen, mach mich zu einem sich

Reinigenden.» Dass die äussere Waschung die innere, von Gott geschenkte
Gnade der Sündenvergebung bezeichnet und zugleich bewirkt, wird in
folgender Prophetenüberlieferung deutlich:

«Wenn der muslimische Diener (Gottes) sich bei der Waschung das Gesicht wäscht,
entfernt sich von seinem Gesicht mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede
Sünde, die er mit den Augen begangen hat. Und wenn er seine Hände wäscht, entfernt sich

von seinen Händen mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede Sünde, die
er mit den Händen gewalttätig verübt hat. Und wenn er sich die Füße wäscht, so entfernt
sich von seinen Füßen mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede Sünde, zu
der er mit seinen Füßen gelaufen ist. So kommt er aus der Waschung rein von der Schuld
heraus».43

41 Vgl. R. Kirste, H. Schulze, U. Tworuschka (Hg.), Die Feste der Religionen, Gütersloh

1995,78.
42 Vgl. M.M. Ayoub, The Word of God in Islam, GOTR 31 (1986) 69-78 (75). Zum

Thema Gebet im christlich-islamischen Verhältnis vgl. H. Schmid, A. Renz, J. Sperber
(Hg.), «Im Namen Gottes...». Theologie und Praxis des Gebets in Christentum und Islam,
Regensburg 2006 (in Vorbereitung).

43 Muslim, Buch 2, nr. 475, zit. nach A.Th. Khoury, Das Pflichtgebet, in: Ders., P.

Heine, J. Oebbecke, Handbuch Recht und Kultur des Islams in der deutschen Gesellschaft,

Gütersloh 2000, 75-92 (83). Auch schon das Ausziehen der Schuhe vor dem Betre-



252 Andreas Renz

Die Eröffnung des Gebetsritus durch die Worte «Allähu akbar» könnte
man als eine Art Epiklese betrachten, denn «sie erinnert den Beter nochmals
an die alles umgreifende Macht Gottes, in dessen Gegenwart er nun steht.»44

Mit dieser Formel tritt der Betende in den «Weihezustand» ein (takblrat al-
ihräm). Das islamische Ritualgebet selbst ist durch die ganzheitliche, den
Menschen in seiner Leib-Geist-Struktur einbeziehende Dimension
gekennzeichnet. Die vorgeschriebenen Körperhaltungen und Gesten stimmen
jeweils mit den Gebetsinhalten überein und machen zugleich die verschiedenen
Aspekte der menschlichen Existenz coram deo deutlich: Lobpreisend steht
der Mensch vor seinem Schöpfer; in dieser Stellung kommt seine Würde als

Mensch in der Schöpfung zum Ausdruck. Er ist Stellvertreter (hallfa) Gottes
auf Erden, dessen Statthalter, mit Vernunft, Freiheit und Verantwortung in
der und für die Schöpfung ausgestattet. Diese anthropologische Grundkategorie

entspricht dem biblischen Begriff der Gottebenbildlichkeit.45 In
Verbeugung und Niederwerfung anerkennt zugleich der Betende in Demut seine

Angewiesenheit auf den allmächtigen Schöpfergott und kommt ihm dadurch
nahe (vgl. 96,19): Seine Stirn, Symbol seiner Vernunft, seiner Auszeichnung
gegenüber allen anderen Geschöpfen, berührt den Boden, den Staub der
Erde und macht so seine Vergänglichkeit und Niedrigkeit bewusst. Indem die
islamischen Gebetshaltungen eine geistige Wirklichkeit zum Ausdruck bringen,

sind sie «grundlegend sakramental»46. Der Mensch selbst wird somit zum
Zeichen Gottes. Dass diese Interpretation dem islamischen Verständnis
keineswegs übergestülpt wird, zeigt folgender Koranvers: «Wir setzen unsere
Zeichen in die Horizonte und in sie [die Menschen] selbst» (41,53). Und in
einer heiligen Überlieferung heisst es: «Mein Himmel und Meine Erde umfassen

Mich nicht, aber das Herz Meines gläubigen Dieners umfasst Mich.»47

Der Friedensgruss am Ende des Ritualgebets schliesslich drückt die spirituelle
Heilsgemeinschaft aller Gläubigen aus.

Segensformeln und -gebete gehören, wie im Christentum die Benediktionen,

zum festen Bestandteil islamischer Gebetspraxis. Das Herabrufen des

ten des Gebetsraums hat nicht nur den Sinn, den Boden nicht zu verunreinigen, sondern
hat eine tiefere innere Symbolik: Der Beter legt mit den Schuhen gleichsam alles Weltliche
ab, um in die heilige Gegenwart Gottes zu treten, vgl. A. Schimmel, Die Zeichen Gottes.
Die religiöse Welt des Islam, München 1995,126.

44 Schimmel, Zeichen Gottes, 181.
45 Vgl. dazu ausführlicher A. Renz, Der Mensch unter dem An-Spruch Gottes.

Offenbarungsverständnis und Menschenbild des Islam im Urteil gegenwärtiger christlicher
Theologie, Würzburg 2002, bes. 370-378.

46 K. Cragg, The Call of the Minaret, New York 21967,108; vgl. ders., The Privilege of
Man. A Theme in Judaism, Islam and Christianity, London 1968,105; ders., Alive to God.
Muslim and Christian Prayer, London 1970, 5; so auch C.E. Padwick, Muslim Devotions.
A Study of Prayer-Manuals in Common Use, London 1961, XXIVf.

47 Zit. nach Schimmel, Zeichen Gottes, 277.



Die «Zeichen Gottes» (äyätAlläh) 253

göttlichen Segens (tasliya) besonders auf den Propheten Muhammad mit den
Worten sallä'Lläh 'alayhi wa sallam («Gott segne ihn und gebe ihm Heil»)
gehört mit zu den häufigsten religiösen Akten eines Muslim: er ahmt so Gott
und die Engel nach (vgl. 33,56). Dieses «doppelte» Gebet im Himmel und auf
Erden gibt dem Segensgebet des Gläubigen «einen halb-sakramentalen
Charakter, denn es ist ein irdisches und hörbares Zeichen eines himmlischen und
machtvollen Handelns».48

Um Segen für andere und sich selbst wird im Islam nicht nur in Worten
gebetet, es gibt in der Volksfrömmigkeit auch eine Vielzahl von Gegenständen,
die segenerfüllt sind und diesen Segen durch Berühren oder Küssen vermitteln:

In erster Linie natürlich der Koran (und seine Schriftzeichen), aber auch
das Wasser des Zamzambrunnens in Mekka, die die Kaaba bedeckende
schwarze goldbestickte Samtdecke (kiswa), der schwarze Stein der Kaaba, die
Kaaba insgesamt (vgl. 3,96f.).49 Indem sie nach islamischem Glauben der
himmlischen Kaaba im siebten Himmel genau gegenüber steht, verweist sie

ständig - wie das irdische Jerusalem auf das himmlische50 - auf die jenseitige,
heilvolle Wirklichkeit, bildet sie ab. Weil die Kaaba nach islamischer Überlieferung

von Adam gebaut, von Abraham restauriert und von Muhammad
gereinigt wurde, repräsentiert und spannt sie so den heilsgeschichtlichen Bogen
vom Beginn der Menschheitsgeschichte bis zum Eschaton. Der Betende wird
sich dessen bewusst, sooft er sich im Gebet Richtung Mekka wendet. So wird
auch die leere Gebetsnische (mihräb), welche die Gebetsrichtung (qibla)
anzeigt, zum sakramentalen Zeichen, weil sie auf den spirituellen Ort und letztlich

auf den ortlosen, transzendenten Gott verweist.51 Noch eindrücklicher
wird dies bei der Pilgerfahrt nach und in Mekka selbst: Sie wird von vielen
Muslimen «als Symbol für die Reise der Seele zu dem ersehnten Ziel, die
Stadt Gottes am Ende des Weges», gesehen.52 Nirgendwo sonst wird ausserdem

die Gemeinschaft der Muslime stärker erfahren als bei dieser Pilger-

48 Padwick, Muslim Devotions, 162.
49 Vgl. Schimmel, Zeichen Gottes, 87. Dass in der islamischen wie auch in der christlichen

Volksreligiosität bei all dem natürlich auch magische Vorstellungen und Praktiken
vorkommen, darf nicht übersehen lassen, dass die Theologie hier wie dort jegliche Magie
abzuwehren bemüht ist und die Unverfügbarkeit des allmächtigen, aber eben barmherzigen

Gottes betont.
50 Zu Jerusalem als Metapher für die gnädige Zuwendung und Gegenwart Gottes vgl.

D. Stoltmann, Jerusalem - Mutter - Stadt. Zur Theologiegeschichte der Heiligen Stadt,
Altenberge 1999, bes. 313ff.

51 Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 57: Der «mihräb ist der Ort der Begegnung mit
der göttlichen Gegenwart». Eine festgelegte Gebetsrichtung ist dem Christentum keineswegs

unbekannt: In den ersten Jahrhunderten wandten sich die Christen gen Osten - nicht
etwa nach Jerusalem, sondern der aufsteigenden Sonne zu, Symbol für den auferstandenen

Christus.
52 Schimmel, Zeichen Gottes, 95.



254 Andreas Renz

fahrt, weshalb sie «ein machtvolles Sakrament muslimischer Einheit»53
darstellt.

Wenn es auch im Islam kein dem christlichen Busssakrament entsprechendes

Äquivalent gibt, so ist doch die Bitte um Sündenvergebung von zentraler
Bedeutung, und das Gebet selbst hat, ebenso wie die anderen «Säulen»
(Almosensteuer, Fasten, Pilgerfahrt), sündentilgende, sühnende Wirkung.54
Besonders fällt auf, dass viele der wichtigsten religiösen Vollzüge im Islam mit
der sozial-caritativen Dimension, dem Teilen mit den Bedürftigen, verbunden

sind. Weil dieses sozial-caritative Handeln stets mit der selbst erfahrenen
Güte und Barmherzigkeit Gottes begründet wird, ist es zutiefst sakramental.

4.3. Vergegenwärtigung Gottes in der feierlichen Koranrezitation

Ob fünfmaliges Ritualgebet am Tag, Fasten im Monat Ramadan oder
Pilgerfahrt nach Mekka - stets steht die Koranrezitation im Zentrum muslimischer

Frömmigkeitspraxis. «Qur'än» (Verbalnomen von qara'a) ist «arabische

Parallelbildung zu dem syrischen qeryänä für <Perikopenlesung>»55 und
bedeutet wörtlich «Rezitierung, Schriftlesung, Vortrag». Der Koran ist wesentlich

und von seinem Ursprung her also ein zu rezitierender Text in Gebet und
Liturgie: «Der Koran als Vortrag und der Koran als Buch - das sind zwei Seiten

einer Medaille».56 Die feierliche und kunstvolle Rezitation des Korantextes

nun stellt für den gläubigen Muslim die Begegnung mit dem urewigen
göttlichen Wort, im Grunde eine Wiederholung des Offenbarungs- und damit
Heilsereignisses dar: «Damit ist der muslimische Kultus, obwohl für den
Rezitierenden oder Betenden die primäre Funktion des Textes nicht in der
Erzählung der heilsgeschichtlichen Historie besteht, dennoch ein Akt der
Erinnerung, wird ein zurückliegendes historisches Ereignis zwar nicht <gedacht>,
aber vergegenwärtigt, nicht erzählt, sondern <nacherlebt>: die Herabsendung
(,tanzil) der göttlichen Rede.»57 Gott spricht im Augenblick der Rezitation,
vermittelt durch den Koran, zum Betenden, Hörenden, Rezitierenden, wird
für ihn gegenwärtig: «Den Koran zu lesen oder zu rezitieren heißt, in der Ge-

53 Cragg, Call of the Minaret, 121. Selbst J. v. Ess, Islam, in: E. Brunner-Traut (Hg.),
Die fünf großen Weltreligionen, Freiburg/Basel/Wien 21991, 67-84 (73), meint, dass der
Islam bei der Pilgerfahrt «der Idee des Sakraments, die er so sehr verwirft, am nächsten zu
kommen» scheint.

54 Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 199. In den Sufiorden gibt es sogar entsprechende
Bussriten, vgl. Schimmel, Zeichen Gottes, 126.

55 A. Neuwirth, Koran, in: H. Gätje (Hg.), Grundriß der Arabischen Philologie, Bd. 2,

Wiesbaden 1987,96-135 (98, Anm. 1).
56 H. Bobzin, Der Koran. Eine Einführung, München 1999,20.
57 N. Kermani, Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des Koran, München 2000,220;

vgl. W.A. Graham, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of
Religion, Cambridge/New York 1987,100; R.C. Martin, Understanding the Qur'än in Text
and Context, HR 21 (1982) 361-384 (384).



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 255

genwart Gottes zu stehen.»58 Diese Interpretation wird durch ein bei Buharl
überliefertes Hadlt gestützt:

«Immer wenn eine Gruppe in einem Gotteshaus zusammentrifft, um die Gottesschrift
zu rezitieren und einander zu belehren, lässt sich auf sie die göttliche Anwesenheit (as-
Sakïnah) hernieder, die Barmherzigkeit bedeckt sie, die Engel strecken ihre Flügel über
sie aus, und Gott erinnert sich ihrer unter denen, die Ihm nahe stehen.»59

Wie sehr die Koranrezitation als Ich-Du-Beziehung erlebt und gedeutet
wird, zeigt schliesslich folgende heilige Überlieferung (Hadlt qudsï):

«Wer den Koran liest, ist wie jemand, der mit Mir spricht und Ich rede mit ihm».60

Der Koran bzw. die Koranrezitation ist also das zentrale «Sakrament» des
Islam.61 Es ist schon häufig, auch von muslimischer Seite, auf den Vergleich
von Jesus Christus als dem fleischgewordenen Wort Gottes mit dem Koran
als dem «Buch gewordenen Wort Gottes» hingewiesen worden.62 Auf dem

Hintergrund des eben Gesagten ist es wohl nicht zu weit hergeholt und
übertrieben, wenn man in der gemeinschaftlichen und feierlichen Koranrezitation
folgerichtig zumindest eine Analogie zur christlichen Eucharistiefeier
erblickt, in welcher Jesus Christus als das Wort Gottes gegenwärtig wird: «Gottes

Wort im Mund zu führen, durch die Ohren es aufzunehmen, im Herzen es
sich zu vergegenwärtigen, ist dem Wesen nach, auch wenn der Islam diese

Begrifflichkeit nicht verwendet, eine sakramentale Handlung; das Göttliche
wird nicht nur erinnert, es wird vom Gläubigen - ähnlich Jesus Christus im
Abendmahl - physisch in sich aufgenommen.»63

Fazit

1) Ausgehend von der biblischen Grundüberzeugung vom allgemeinen
Heilswillen Gottes war es seit der altkirchlichen Theologie christliche Über-

58 Qur'än (Ch.J. Adams), Encyclopedia of Religion XII, New York 1987,156-176 (157),
vgl. ebd. 175; Schimmel, Zeichen Gottes, 206.

59 Zit. nach W.A. Graham, Das Schriftprinzip in vergleichender Sicht, in: A. Giese,
J.Ch. Bürgel (Hg.), Gott ist schön und Er liebt die Schönheit, Frankfurt 1994, 209-226
(222). Zur Bedeutung von saklna vgl. Padwick, Muslim Devotions, 124f.

60 Zit. nach Schimmel, Zeichen Gottes, 205.
61 Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 119; A. Schimmel, Der Islam. Eine Einführung,

Stuttgart 1995,44; Küng, Islam, 99.
62 Der Vergleich ist erstmals wohl von Nathan Söderblom, dann (wahrscheinlich

unabhängig davon) von Wilfred Cantwell Smith angestellt worden. Dem folgten z.B.

Harry A. Wolfson («Inlibration»), Annemarie Schimmel, Jean Jacques Waardenburg und
von muslimischer Seite z.B. Nasr Hamid Abu Zaid und Navid Kermani. Zu den Grenzen
dieses Vergleichs vgl. Renz, Mensch unter dem An-Spruch Gottes, 477, Anm. 657.

63 Kermani, Gott ist schön, 217f., vgl. ebd. 213; so auch Ayoub, Word of God in Islam,
75.



256 Andreas Renz

zeugung, dass Gott auch den Menschen vor und ausserhalb der biblischen
Offenbarung und der sichtbaren Kirche Heilsmittel zur Verfügung stellt. Geht
man von einem sehr allgemeinen und weit gefassten Sakramentenbegriff aus

(«wirksames Zeichen der heilschaffenden Nähe Gottes»), dann kann man
diese ausserchristlichen Heilsmittel wohl durchaus als «Sakramente» bezeichnen.

Kann man aber über die blosse Annahme oder auch Konstatierung der
Existenz solcher Heilsmittel hinaus diese in den Religionen konkretisieren
und identifizieren?

2) Das Zweite Vatikanische Konzil spricht davon, dass die Muslime «mit
uns den einen Gott anbeten» (Lumen gentium 16) und würdigt in diesem

Zusammenhang besonders die religiösen Praktiken der Muslime wie Gebet,
Almosen, Fasten (Nostra aetate 3). Diese und andere religiöse Akte, besonders

die Koranrezitation, konnten zunächst einmal rein phänomenologisch
als Äquivalente zu christlichen Sakramenten oder Sakramentalien nachgewiesen

werden. Daneben kennt der Koran wie die Bibel die Zeichenhaftig-
keit von Natur, geschichtlichen Ereignissen, (prophetischen) Personen und
Taten. Hier wie dort jedoch gilt, dass die Welt für sich genommen aufgrund
der ihr innewohnenden Ambivalenz nicht eindeutig als Zeichen der Gegenwart

Gottes wahrgenommen werden kann, weshalb es der Offenbarung im
Wort bedarf.64

3) Die entscheidende religionstheologische Frage ist, ob und inwieweit
diese Zeichen und Symbolhandlungen im Islam heilswirksame Mittel sind.
Unbestreitbar dürfte sein, dass unzählige Muslime in Geschichte und Gegenwart

durch diese Zeichen und Riten auf jene transzendente Wirklichkeit
verwiesen wurden und werden, welche sie als den einzigen, allmächtigen und
barmherzigen Gott bekennen. Am stärksten erfährt der Muslim in Koranrezitation

und Gebet die heilvolle Nähe und Gegenwart Gottes. Auf der Basis
der christlichen Überzeugung vom allgemeinen Heilswillen und von der
universalen Gegenwart des dreieinigen Gottes kann wohl mehr als nur hypothetisch

angenommen werden, dass sich Gott tatsächlich dieser Mittel bediente,
um seine heilschaffende Gegenwart zu schenken. Dem christlichen Glauben
freilich bleibt der Anspruch unbenommen, wonach diese geschenkte
Gottesgemeinschaft in den christlichen Sakramenten und damit in der sichtbaren
Kirche deutlicher, wirksamer, voller «ins Zeichen gebracht» wird, weil sie
Jesus Christus explizit zum Inhalt haben und Christus das «nicht mehr überbietbare

Zeichen von Gottesnähe, Gottbegegnung und Gottesheil»65 ist.
Andererseits ist in den islamischen Zeichenhandlungen wohl der gemeinschaftli-

64 Vgl. W. Beinert, Die Welt als Sakrament, in: Herten, Krebs, Pretscher (Hg.),
Vergegenwärtigung, 86-106 (96). Die theologische Rede von der «Sakramentalität der Welt»
meint gerade keine mythische «(Re-) Sakralisierung» des Kosmos, vgl. Wenzel, Sakramentales

Selbst, 19.
65 Beinert, Welt als Sakrament, 92.



Die «Zeichen Gottes» (äyätAlläh) 257

che66 und sozial-caritative Charakter stärker ausgeprägt als in den heute
gefeierten christlichen Sakramenten. Zwar werden diese Dimensionen in der
gegenwärtigen christlichen Sakramententheologie und -pastoral wiederentdeckt,

die Begegnung mit dem Islam aber könnte mit dazu beitragen, den
inneren Zusammenhang von Wort, Sakrament und Diakonie auch im Christentum

wieder deutlicher bewusst und sichtbar zu machen.

Abstract

Eine bislang in der theologischen Reflexion des christlich-islamischen Verhältnisses eher
vernachlässigte Frage ist die nach sakramentalen Elementen und Vollzügen im Islam. Unter

der Voraussetzung, dass das heilschaffende Wirken des dreieinigen Gottes über die
sichtbare Kirche hinaus auch bei NichtChristen wie auch in nichtchristlichen Religionen
anzunehmen ist, ist nach konkreten identifizierbaren Vermittlungen dieses Wirkens auch im
Islam zu fragen, auch wenn der Islam selbst den Begriff des Sakraments nicht kennt. Für
ein derartiges Unternehmen ist es notwendig, von einem allgemeinen christlichen
Sakramentenbegriff und dem biblischen Zeichenbegriff auszugehen.

Dabei sind zunächst auffallende Parallelen zwischen dem biblischen und dem koranischen

Zeichenbegriff festzustellen: Zeichen der Natur und der Heilsgeschichte verweisen
ebenso wie Zeichenhandlungen der Propheten auf Gottes heilvolles, manchmal auch
strafendes Wirken. Im Zentrum des göttlichen Heilshandelns aber steht im Christentum das

Christusereignis, im Islam die koranische Offenbarung. So sind die einzelnen christlichen
Sakramente und sakramentalen Vollzüge wesentlich vom Heilsereignis in Jesus Christus
her geprägt, während sämtliche islamischen Vollzüge mit sakramentalem Charakter wie
das Ritualgebet, die feierliche Koranrezitation, die Wallfahrt usw. ganz vom Koran her
geprägt sind. Insofern diese islamischen Vollzüge dem gläubigen Muslim Gottes heilschaffende

Nähe in Vergebung und Rechtleitung versichern, können sie christlicherseits als wirksame

Zeichen göttlichen Handelns interpretiert und gewürdigt werden. Christlicher Glaube
jedoch erkennt und bekennt in Person und Werk Jesu Christi das unüberbietbare und
universale Zeichen des Heils.

Andreas Renz, Hildesheim

66 Vgl. H. Zirker, Islam. Theologische und gesellschaftliche Herausforderungen,
Düsseldorf 1993,301.


	Die "Zeichen Gottes" (āyāt Allāh) : Sakramentalität im Islam und ihre Bedeutung für das christlich-islamische Verhältnis

