Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Die "Zeichen Gottes" (yt Allh) : Sakramentalitéat im Islam und ihre
Bedeutung fur das christlich-islamische Verhaltnis

Autor: Renz, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah)

Sakramentalitit im Islam und ihre Bedeutung fiir
das christlich-islamische Verhiltnis

Dass der Islam im Gegensatz zum Christentum keine Sakramente kenne,
wird in vielen Islamdarstellungen konstatiert.! Tatséchlich gibt es in der isla-
mischen Theologie keinen terminus technicus als direktes Aquivalent fiir den
christlichen Sakramentenbegriff.? Auch gibt es offensichtlich keine etwa der
Taufe, Eucharistie oder Priesterweihe entsprechenden sakramentalen Fei-
ern. Die islamische Apologetik wehrt sich sogar gegen Sakramente im christ-
lichen Sinn und sieht darin heidnische Vorstellungen und Praktiken rezi-
piert.> Das Fehlen eines bestimmten Begriffs in einer Religion muss aller-
dings nicht bedeuten, dass es diese der Sache nach, zumindest in analoger
Weise, dort nicht doch gibt. Um dieser Frage nachzugehen, scheint es not-
wendig, zunichst einmal den allgemeinen Sakramentenbegriff christlicher
Theologie zu kldaren, um dann nach inhaltlichen und rituellen Analogien im
Islam zu fragen. Die Frage ist von grosser Bedeutung nicht nur fiir das christ-
lich-islamische Gespréch, sondern auch fiir die religionstheologische Verhilt-
nisbestimmung beider Religionen. Wenn es offensichtlich einen breiten
christlichen Konsens dariiber gibt, dass «Gott sich selbst vor keinem Volk und
zu keiner Zeit unbezeugt gelassen hat (Apg 14,17)»*, wenn die Muslime sogar
«mit uns den einen Gott anbeten» (Nostra aetate 3)°, und wenn ausserdem
die christlich-theologische Aussage stimmt, wonach «Gottes Umgang mit den
Menschen gar nicht anders sein kann als <sakramental>»®, weil jede Kommu-
nikation oder Beziehung zwischen beiden vermittelt ist — dann muss es sakra-
mentale Strukturen, Symbole und Handlungen auch im Islam geben und miis-
sen diese als solche zu erkennen sein.

' So z.B. I van Ess, in: H. Kiing, J. van Ess, Christentum und Weltreligionen, Bd. 1:

Islam, Giitersloh 1991, 80: «Nirgendwo (im Islam, A.R.) findet sich ein Bediirfnis nach
sakramentaler Wirksamkeit.» Auch H. Kiing, Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft,
Miinchen/Ziirich 2004, 172: «Der Islam kennt iiberhaupt keine Sakramente.» Vgl. dagegen
ebd. 99, wo Kiing den Koran als «Wort und Sakrament in einem» bezeichnet.

2 Die arabischsprachigen Christen verwenden dafiir das Wort sirr («Geheimnis»).

3 Vgl. A.Th. Khoury, L. Hagemann, Christentum und Christen im Denken zeitgends-
sischer Muslime, Altenberge 1986, 135-142.

4 ORK-Leitlinien fiir den Dialog und fiir die Beziehungen mit Menschen anderer
Religionen, Art. 10 (zit. nach OR 52 [2003], 345-356).

5 Vgl. auch EKD, Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der
christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der EKD, Giitersloh
2000, 45.

6 H. Vorgrimler, Sakramententheologie, Diisseldorf #1992, 14.



240 Andreas Renz

1. Der christliche Sakramentenbegriff

Die komplexe Geschichte des christlichen Sakramentenbegriffs kann und
muss hier nicht im Einzelnen aufgearbeitet werden.” Im Folgenden sollen le-
diglich die Grundlinien dieser Entwicklung nachgezeichnet und die wesentli-
chen Aspekte gegenwirtiger christlicher Sakramententheologie bestimmt
werden. Die theologiegeschichtlichen Wurzeln des christlichen Sakramenten-
begriffs liegen in der Wiedergabe des griechischen Begriffs mysterion (be-
reits LXX) in einigen altlateinischen Bibeliibersetzungen mit «sacramen-
tum». «Mysterion» bezeichnet den zunéchst verborgenen Heilsplan Gottes,
der in Jesus Christus offenbar wurde und im Eschaton vollendet wird. Der
afrikanische Theologe Tertullian verwendete wohl als erster das Wort «sacra-
mentum» fiir Taufe und Eucharistie. Augustinus entwickelte dann eine expli-
zite Theologie der Sakramente: «Er zdhlte das <sacramentum> zur Gattung
der <signa>, der sichtbaren Zeichen, die eine unsichtbare Wirklichkeit darstel-
len. Ein <sacramentum> ist ein <sacrum signum>, d.h. ein auf Gott zuriickge-
hendes Zeichen, das auf eine gottliche Wirklichkeit («res divina>) hinweist
und sie in sich enthélt»®,

Nach Augustinus war das Wort jedoch das vornehmste Zeichen, da es von
sich aus die andere unsichtbare Wirklichkeit zum Ausdruck bringt. Das Wort
macht das Element erst zum Sakrament, anders gesagt, das Sakrament ist
«sichtbares Wort» (visibile verbum). Das Wort ist also «wesentlichstes kon-
stitutives Element»” fiir das Sakrament. Erst in der Scholastik, welche die sie-
ben Einzelsakramente vom allgemeinen Bereich der «Natursakramente»
(Heilsmittel vor und ausser der biblischen Offenbarung)'’, der «alttestament-
lichen Sakramente»'' sowie der kirchlichen «Sakramentalien» genauer ab-
grenzte und diesen iiberordnete, wurde «Sakrament» dann einseitig als mate-
rielles Element definiert, das durch Jesus Christus eingesetzt sei (Hugo von
St. Viktor)."? Die damit verbundene Tendenz der Gnadenverdinglichung und

" Vgl. dazu Vorgrimler, Sakramententheologie, 58-83; G. Koch, Sakramentenlehre.
Das Heil aus den Sakramenten, in: W. Beinert (Hg.), Glaubenszugéinge. Lehrbuch der
katholischen Dogmatik, Bd. 3, Paderborn 1995, 309-523 (bes. 328-358); F.-J. Nocke, Allge-
meine Sakramentenlehre, in: Th. Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Diissel-
dorf 21995, 188-225 (bes. 190-210).

B Vorgrimler, Sakramententheologie, 60.

° Wort (K. Rahner), in: Ders., H. Vorgrimler, Kleines Theologisches Worterbuch,
Freiburg/Basel/Wien °1985, 388-389 (389).

10 Vgl. Natursakramente (O. Semmelroth), LThK? VII, Freiburg 1962, 829-830.

1 Vgl. Sakrament, alttestamentlich (K. Rahner), LThK? IX, Freiburg 1964, 239-240.

12 Zur Problematik dieser Definition vgl. Vorgrimler, Sakramententheologie, 60. Nach
Vorgrimler ist die Rede von einer «Stiftung» oder «Einsetzung» der einzelnen Sakramente
durch (Gott in) Jesus Christus irrefithrend, weil sie einen «punktuellen Rechtsakt» nahe
legt (92). Stattdessen sollte von einem inneren und dusseren Zusammenhang von Jesus
Christus, dem «Ursakrament», und der Kirche, dem «Grundsakrament» (vgl. Lumen gen-



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 241

Verrechtlichung der Sakramententheologie (besonders in der Gegenrefor-
mation) wurde erst im Laufe des 20. Jahrhunderts (Liturgische Bewegung,
Okumene, Symboltheorien) wieder aufgebrochen. Wichtig fiir die vorliegen-
de Fragestellung ist, dass die Kirchen (die reformatorischen Kirchen mit Ein-
schrinkungen) neben den Einzelsakramenten eine Vielzahl von Zeichen-
oder Symbolhandlungen (Sakramentalien) kennen: Weihe, Segnung, Prozes-
sion, Bekreuzigung, Fusswaschung, Kreuzverehrung, Exorzismus, kirchliches
Begribnis, Gebrauch von Weihwasser und Weihrauch (vgl. can. 1169, 1172,
1176-1185 CIC 1983). Diese entfalten ihr heilsames Wirken kraft der Fiirbitte
der Kirche und des Glaubens des Empféangers (vgl. Sacrosanctum concilium
60f.).

Gerade auch im Hinblick auf den Islam ist der bereits angesprochene Zei-
chencharakter der Sakramente noch etwas nidher zu beleuchten. Zeichen
oder Symbole konnen entweder auf etwas Abwesendes hinweisen, lediglich
informieren (Vertretungssymbole), oder aber die Gegenwart einer anderen
Wirklichkeit ansichtig machen (Realsymbol). Realsymbol heisst: «Das Zei-
chen hat an der symbolisierten Wirklichkeit Anteil, es partizipiert an ihr»."
Die Wahrnehmung dieser anderen Wirklichkeit jedoch hingt vom Erkennen
und Verstehen des Wahrnehmenden ab. Sakramente als Symbol- oder Zei-
chenhandlungen bewirken also streng genommen nicht die gnddige Gegen-
wart Gottes (gegen ein magisches Verstindnis), sondern sie machen die ste-
tige gnddige Gegenwart Gottes dem Glaubenden bewusst, bewirken ein Sich-
Offnen des Menschen fiir diese Selbstmitteilung Gottes, lassen die heilschaf-
fende Nihe Gottes durch bestimmte Elemente (Brot, Wein, Wasser, Ole)
und Handlungen (Handauflegung, Salbung, Mahlhalten etc.), die durch das
Wort jeweils ausgedeutet werden, mit Verstand, Herz und Sinnen erfahren:
«Wihrend das Wort, auch wenn es nicht nur informierendes, sondern zu-
gleich realisierendes (performatives) Wort ist, sich in erster Linie an den Ver-
stand des Menschen wendet und ihm dabei neue Moglichkeiten des Verste-
hens schafft, sind die Sakramente eine Kommunikationsweise zwischen Gott
und den Menschen, die unmittelbar alle Schichten des Menschen schopferisch
ansprechen will und kann.»'*

Gott hat dabei stets die Initiative, der Mensch aber ist zur gldubigen Ant-
wort gerufen. Die Sakramente setzen den Glauben «nicht nur voraus, son-
dern durch Wort und Ding nihren sie ihn auch, stdrken ihn und zeigen ihn an»

tium 48) des Heils gesprochen werden. Die einzelnen Sakramente sind dann Entfaltungen
und Aktualisierungen des sakramentalen Wesens der Kirche (vgl. bereits K. Rahner, Kir-
che und Sakrament, Freiburg 1960, 38ff.). Zur Problematik aus reformatorischer Sicht vgl.
W. Pannenberg, Systematische Theologie, III, Gottingen 1993, 37511

¥ G. Koch, Sakramentale Symbole. Grundweisen des Heilshandelns Gottes, Regens-
burg 2001, 15.

14 Koch, Sakramentale Symbole, 971.



242 Andreas Renz

(Sacrosanctum concilium 59). Diese Antwort im Glauben wiederum ist
durch Gottes Gnade bewirkt. So verstanden kann alles Geschopfliche zum
«Sakrament» werden, insofern alles auf die heilschaffende Wirklichkeit Got-
tes zu verweisen vermag, sie transparent machen kann (vgl. Sacrosanctum
concilium 61).1° Dies gilt besonders fiir den Menschen selbst in seiner Leib-
Geist-Struktur, in seiner immanent-transzendentalen Verfasstheit.!® Schon
der biblische Begriff der «Gottebenbildlichkeit» des Menschen verweist auf
dessen sakramentale Struktur: Als Bild, Ikone, Statue Gottes reprisentiert er
nach altorientalischem Denken den, den er abbildet, also den transzendenten
Schopfergott.'” Freilich ist dieses Abbild durch die Ursiinde verdunkelt, aber
durch Jesus Christus, das eigentliche Abbild Gottes (vgl. IT Kor 4,4; Kol 1,15;
Hebr 1,3), das «Ur-Sakrament», wiederhergestellt worden. So ist «der
Mensch selbst sich das erste Zeichen» des Heils, «sein erster Zeichentriger»
im Sinne seiner Heilsverwiesenheit.'® Nicht zufillig haben sich die Einzelsa-
kramente und Sakramentalien der Kirche an den Knotenpunkten und
Grundsituationen des Lebens (Geburt, Mahlhalten, Erwachsenwerden, Se-
xualitdt, Krankheit, Tod) herausgebildet, weil sie «das wahre Leben des Men-
schen»'® darstellen und vermitteln. Sakramente sind, so konnte man zusam-
menfassend definieren, wirksame Zeichen der gnddigen und heilvollen
Zuwendung und Gegenwart des dreieinigen Gottes. Gott aber hat seine
Gnade nicht ausschliesslich an die kirchlichen Sakramente gebunden.?

2. Heilsmdchtige Zeichen in der Bibel

Bei der Suche nach heilsméchtigen Zeichen und Riten im Islam ist zuvor
ein Blick in die Bibel und das Judentum notwendig und hilfreich, steht doch
der Islam religionsgeschichtlich damit in enger Verbindung. Wie gleich zu se-

15 Vgl. M. Eichinger, Zur Sakramentalitit von Welt und Menschheit nach dem Zwei-
ten Vatikanum. Anmerkungen zu einer postkonziliar vergessenen Thematik, in: W. Geer-
lings, M. Seckler (Hg.), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der Kirchen-
reform, FS H.J. Pottmeyer, Freiburg/Basel/Wien 1994, 181-198; in der evangelischen Theo-
logie hat v.a. Paul Tillich einen entsprechenden Ansatz entwickelt, vgl. U. Reetz, Das
Sakramentale in der Theologie Paul Tillichs, Stuttgart 1974.

16 Eine sakramentale Anthropologie entwirft K. Wenzel, Sakramentales Selbst. Der
Mensch als Zeichen des Heils, Freiburg/Basel/Wien 2003.

7 Vgl. zB. B. Ockinga, Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten
Testament (AAT 7), Wiesbaden 1984.

18 Wenzel, Sakramentales Selbst, 22, vgl. 58.

1 P. Hiinermann, Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit und die Sakramente des
Glaubens, in: Johann-Adam-Mohler-Institut (Hg.), Die Sakramentalitit der Kirche in der
Okumenischen Diskussion, Paderborn 1983, 202-221 (220).

2 Vgl. Thomas v. Aquin, S.th. ITlq. 64 a. 7c; Augustin Kardinal Bea, Die Kirche und
das jiidische Volk, Freiburg 1966, 36.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 243

hen sein wird, spielt im Koran das Wort aya fiir unsere Thematik die zentrale
Rolle. Das arabische Wort ist iiber das syrische oder aramaéische “at etymolo-
gisch verwandt mit dem hebriischen *¢ (Zeichen).?! *0t kommt in der Hebrii-
schen Bibel 78 Mal vor (in der Septuaginta meist mit onueiov wiedergegeben)
und steht in der Regel im Zusammenhang mit der gottlichen Offenbarung.?

Dabei sind verschiedene Orte und Arten von «Zeichen» zu unterscheiden:
So gibt es Zeichen in der Schopfungsordnung oder Natur, wie die Leuchten
am Himmelsfirmament (Gen 1,14), den Regenbogen (Gen 9,12.13.17), Saat
und Ernte (Jes 37,30), das Wachstum der Natur (Jes 55,13) usw. Daneben gibt
es Zeichen in der Heilsgeschichte wie z.B. die dgyptischen Plagen und den
Exodus (vgl. Ex 7,3; Dt 4,34; 6,22; 7,19 u.6.). Im kultischen Bereich gibt es
Bundes- und Erinnerungszeichen wie die Beschneidung (Gen 17,11), das Blut
des Paschalammes (Ex 12,13), das Mazzotessen (Ex 13,9), die Weihe der Erst-
geburt (Ex 13,16), den Sabbat (Ex 31,13.17; Ez 20,12.20), den Altariiberzug
(Num 17,3). Den Bundesschliessungen wird jeweils ein besonderes Zeichen
beigegeben: der Regenbogen dem Noachidischen Bund, die Beschneidung
dem Abrahamsbund, der Sabbat dem Mosebund. Schliesslich konnen auch
prophetische Handlungen und Weissagungen Zeichen sein (Ex 3,12; 4,8.9; Ez
4,1-3), welche die Sendung und Botschaft der Propheten bestétigen oder be-
glaubigen.

Zweck und Folge dieser Zeichen werden aus der Verbindung von °of mit
bestimmten héufigen Verben deutlich: Sie kénnen vom Menschen gesehen,
erkannt, geglaubt, gehort werden, sie kénnen den Menschen erschrecken
oder erinnern.” Grundsitzlich aber sind sie von Gott (direkt oder indirekt)
gesetzt. Die Zeichen sprechen also zuerst die menschlichen Sinne an und wol-
len dann den Menschen eine Erkenntnis vermitteln, ihn zu einem bestimmten
Verhalten bewegen, sie wollen an Gottes geschichtliche Heilstaten erinnern,
ja diese vergegenwirtigen und Gottes Macht erweisen. Es sind also je nach
Kontext Erkenntniszeichen, Beweis- oder Wunderzeichen, Glaubenszeichen.
Die Zeichen begegnen deshalb iiberwiegend in pardnetischen Texten, sie ha-
ben lehrhaften und bekenntnisartigen Charakter.?* «Das Zeichen hat dem-
nach verschiedene Gesichter. Mit dem einen schaut der es setzende Gott den
Menschen an, mit dem anderen erkennt der Mensch den nahen und wirken-
den Gott. Insofern wird im Erkenntniszeichen das fiir die Heilsgeschichte ty-
pische Wechselspiel von gottlichem Wort und menschlicher Antwort, von
gottlicher Tat und menschlicher Reaktion offenbar»®.

2 Vgl. aya (A. Jeffery), EI* 1, Leiden 1960, 773-774 (773).

2 Vgl. C.A. Keller, Das Wort OTH als «Offenbarungszeichen Gottes». Eine philoso-
phisch-theologische Begriffsuntersuchung zum Alten Testament, Basel 1946, 47,

2 Vgl. Keller, OTH als Offenbarungszeichen Gottes, 56-59.

2 Vgl. M (FJ. Helfmeyer), ThWAT I, Stuttgart/Berlin/KéIn 1970, 203.

% Helfmeyer, M, 191.



244 Andreas Renz

Man kann wohl deshalb in diesem Zusammenhang durchaus von heils-
maéchtigen, sakramentalen Zeichen sprechen, wie am Beispiel der Sabbatfeier
deutlich wird: Israel erinnert sich bei der Feier des Sabbats «seiner durch Er-
wihlung und Bund begriindeten Jahwe-Zugehorigkeit»; die Sabbatfeier ist
«das <duflere Zeichen>, Erwéhlung und Bund die <innere Gnade», auf die das
Zeichen hinweist und die es gegenwiirtig setzt»*%. Das Volk Israel selbst ist in
diesem Sinne eine sakramentale Grosse.”” Im Zentrum des Judentums aber
steht die Tora als das Zeichen der gnadenhaften Zuwendung und Gegenwart
Gottes.

Die jiidische Vorstellung, wonach das Gedenken (hebr. zikkaron) ein Er-
eignis der Vergangenheit gegenwirtig setzt und dadurch nicht zuletzt durch
Handlungsimpulse wirksam werden lésst, hat nicht nur die neutestamentliche
und christliche Sakramententheologie, sondern wohl, wie noch zu zeigen sein
wird, auch das koranische Denken geprigt (vgl. die muslimische Praxis des
Gottesgedenkens, dikr).

Auch im Neuen Testament gibt es verschiedene Arten von «Zeichen»®®:
warnende Vorzeichen Gottes, meist kosmischer Art (z.B. Mk 134; Lk
21,7.11.25); der kommende Menschensohn wird als Zeichen am Himmel er-
scheinen (Mt 24,30); Jesus selbst ist von Gott «zu einem Zeichen gesetzt» (Lk
2,24), und Jesu Wundertaten sollen als Zeichen seine Sendung bezeugen und
Glauben wecken (bes. Joh 2,11.23; 4,53 u.0.; Apg 2,22). Andererseits lehnt Je-
sus die Zeichenforderung seiner Gegner als Ausdruck des Unglaubens ab
(vgl. Mk 8,11f.; Mt 6,1; Lk 11,16; Joh 2,18 u.0.). Die Bibel kennt also eine Viel-
zahl heilsméchtiger Zeichen in der Natur, in der Geschichte, im Kult, in Pro-
phetie und Offenbarung, das Neue Testament in besonderer und einzigartiger
Weise in der Person Jesu Christi und seinen Zeichenhandlungen.

3. Heilsmdichtige Zeichen Gottes im Koran

Geht es nun im Folgenden um Aquivalente oder zumindest Analogien zu
den heilsméchtigen Zeichen, Symbolhandlungen, Sakramenten und Sakra-
mentalien der biblischen und christlichen Tradition in Koran und Islam, dann

% Helfmeyer, M, 199. Keller, OTH als «Offenbarungszeichen Gottes», 140, bezeich-
net die Paschafeier als «Sakrament, das die Gnadenordnung Gottes mit Israel aktuali-
siert». Theodor Seidel weist darauf hin, dass «das religiose Zeichenhandeln Alt-Israels
legitimer, origindrer und in sich giiltiger Glaubensausdruck fiir das Heilshandeln Gottes
ist und nicht zur Vor- und Vorbereitungsstufe, die noch der Erfiillung und Entfaltung
durch das Christusereignis bedarf, degradiert werden kann». Th. Seidel, Heilsméchtige
Zeichen der Bibel am Beispiel des Alten Testaments, in: J. Herten, I. Krebs, J. Pretscher
(Hg.), Vergegenwirtigung. Sakramentale Dimensionen des Lebens, Wiirzburg 1997, 65-85
(67£).

77 vgl. Vorgrimler, Sakramententheologie, 26.

2 Vgl. onugiov (O. Betz), EWNT I11, Stuttgart/Berlin/Koln 1992, 569-575.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 245

muss eine ausfiihrliche Analyse der Verwendung und Bedeutung des Wortes
aya im Koran im Zentrum stehen.” Auf die sprachliche Verwandtschaft mit
dem hebr. *ot iiber das Syrische und Araméische wurde bereits hingewiesen.
Nun geht es um die Frage, ob es auch semantische Gemeinsamkeiten gibt.

Das arabische Wort kommt im Koran 382 Mal vor. Ordnet man die betref-
fenden Stellen — unabhéngig von ihrer konkreten semantischen Bedeutung —
den Offenbarungsperioden nach Noéldeke-Schwally™ zu, so fillt auf, dass das
Wort in der ersten mekkanischen Phase kaum (ca. 2,5 % aller Belege), haufi-
ger in der zweiten mekkanischen und in der medinensischen (jeweils ca.
24 %), am haufigsten aber in der dritten mekkanischen Periode (knapp 50 %)
vorkommt. Wihrend ein Teil der Belegstellen keine eindeutige Bestimmung
zuldsst, was genau mit dem Zeichen gemeint ist, lassen sich andere ziemlich
klar inhaltlich bestimmen.

3.1 Die Zeichen der Natur und Schépfung

Dazu gehoren jene Stellen, in denen von verschiedenen Zeichen der Natur
bzw. Schopfung die Rede ist:

«Gott hat die Herrschaft iiber die Himmel und die Erde.

Gott ist aller Sache michtig.
In der Erschaffung der Himmel und der Erde und in der Folge von Nacht und Tag sind
Zeichen fiir die Verstidndigen,
die Gottes gedenken (yadkuriina), im Stehen, Sitzen und auf der Seite liegend und nach-
denken iiber die Erschaffung der Himmel und der Erde.» (Sure 3,189-191).%

Diesen und dhnlichen im Koran immer wieder begegnenden Versen sind
einige grundlegende Aussagen zu entnehmen: (1) Die Welt ist lesbar, sie bil-
det «einen gewaltigen Text»*%. Allein die Existenz der Welt ist ein untriigli-
cher Hinweis auf die Existenz eines allméichtigen Schépfergottes.® (2) Doch
dieses Zeichen wird nur von Verstdndigen, von Leuten, die nachdenken und
Gottes stdndig gedenken, richtig gedeutet. Aus dem Kontext wird (3) klar,
dass es um Parénese geht, um eine Ermutigung und Bestétigung der Gldubi-
gen und zugleich um Abgrenzung von allen, die sich von der Botschaft von
dem einen Schopfergott abwenden oder abgewandt haben (vgl. 3,187). (4)
Die Parénese schliesslich steht im Kontext eschatologischer Aussagen: Wer

2 Vgl. aya (A. Jeffery), EI* I, Leiden 1960, 773-774.

% Th. Noldeke, F. Schwally, Geschichte des Qorans. 2. Die Sammlung des Qorans, 3.
reprograf. Nachdr. d. 2. Aufl. Leipzig 1919, Hildesheim 1981.

31 Koraniibersetzung hier und im Folgenden nach: Der Koran. Ubers. und eingel. von
H. Zirker, Darmstadt 2004.

3 H. Zirker, Der Koran. Zuginge und Lesarten, Darmstadt 1999, 26.

33 Es handelt sich hier wohl nicht um einen kosmologischen Gottesbeweis: Fiir den
Koran ist klar, dass der Glaube nétig ist, um die Welt auf Gott hin und von Gott her richtig
«lesen» zu konnen.



246 Andreas Renz

die Zeichen im Glauben annimmt, wird am Tag der Auferstehung zu den
Gliicklichen gehoren, die anderen werden ins Feuer geworfen (vgl. 3,192-
194). Die Dinge der Schopfung als Hinweiszeichen auf den Schopfergott wer-
den an anderen Stellen noch ndher ausgefiihrt:

«Gottist es, der Korn und Kern aufbricht. Er bringt das Lebende aus dem Toten hervor
und das Tote aus dem Lebenden. Das ist Gott —

Wie seid ihr belogen!
der die Morgendammerung aufbricht. Er hat die Nacht zur Ruhe geschaffen,

Sonne und Mond zur Berechnung.

Das ist die Bestimmung des Méchtigen und Wissenden.
Er ist es, der euch die Sterne geschaffen hat, damit ihr von ihnen in den Finsternissen
des Festlandes und des Meeres gefiihrt werdet.

Wir haben die Zeichen genau dargelegt fiir Leute, die Bescheid wissen.
Erist es, der euch aus einem einzigen Wesen hat entstehen lassen an Stétte und Ort.

Wir haben die Zeichen genau dargelegt fiir Leute, die begreifen.
Er ist es, der vom Himmel Wasser herabsendet. Da bringen wir mit ihm Pflanzen jegli-
cher Art hervor, daraus Griin und daraus Korner, {ibereinandergereiht.

Aus den Palmen, aus ihren Bliitendolden, wachsen tief herabhingende Dattelbii-
sche

und Girten mit Rebstocken, Ol- und Granatapfelbidume, einander Zhnlich und un-
dhnlich. Schaut ihren Ertrag an, wenn sie Friichte tragen, und ihr Reifen!

Darin sind Zeichen fiir Leute, die glauben.» (6,95-99, vgl. 13,2-4)

Aus diesen Versen lassen sich weitere Aspekte einer koranischen Zei-
chentheologie erschliessen: (5) Gott hat die Welt nicht nur erschaffen, er hat
sie in seiner Weisheit erschaffen, so dass die verschiedenen Dinge der Natur
den Menschen dienen und ihm zur Freude werden: der Rhythmus von Tag
und Nacht (vgl. 2,164), von Arbeit und Ruhe (vgl. 10,5.67; 16,12), die Gestirne
zur Orientierung und Berechnung (vgl. 10,5; 13,2), die Berge, Fliisse, Wege
und das Meer (16,14f.), selbst die Schiffe auf dem Meer (42,32), der Regen zur
Fruchtbarkeit (41,39), die Friichte als Nahrung (16,11.67), die natiirliche Me-
dizin (vgl. 16,69), die Kleidung (7,26), die Vielfalt der Arten und Sprachen
(vgl. 20,53f.; 30,22) usw. In der Weisheit des Schopfers erweist sich somit (6)
zugleich seine Barmherzigkeit und Giite (vgl. 16,7). Dies fiithrt (7) den Ver-
stindigen, denjenigen, der diese Zeichen zu lesen versteht, zur Dankbarkeit
und Ergebung in Gott (vgl. 16,14.81), zur Bereitschaft, sich von Gott rechtlei-
ten zu lassen (vgl. 16,15f.).

Auch die Menschen selbst in ihrem wechselseitigen Verwiesensein von
Mann und Frau mit ihrer Sexualitdt und Liebesgemeinschaft konnen Zeichen
fiireinander sein:

«Und zu seinen Zeichen gehort, dass er euch aus euch selbst Ehefrauen erschaffen hat,
damit ihr bei ihnen ruht. Er hat Liebe und Barmherzigkeit zwischen euch geschaffen.
Darin sind Zeichen fiir Leute, die nachdenken.» (30,21)

Allen diesen Zeichen (in) der Natur jedoch fehlt die Eindeutigkeit; vor al-
lem in Verbindung mit der Schwachheit und dem Unverstand der Menschen



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 247

(vgl. 3,154) machen sie Prophetie und Offenbarung erforderlich, welche die
Botschaft der Zeichen deutlicher darlegen, damit sie die Menschen begreifen
(vgl. 6,65).

3.2. Wunder und Bestitigungszeichen der Propheten

Ein zweiter dominierender Themenkreis, in dem die «Zeichen Gottes» im
Koran eine grosse Rolle spielen, steht deshalb im Zusammenhang mit der
Geschichte Israels und hier wiederum besonders in Bezug auf Mose und den
Exodus. Der Koran paraphrasiert die biblische Erzéhlung von Mose vor dem
Pharao: Nachdem Mose vom Pharao mit Berufung auf seine Sendung durch
den Herrn der Welten die Freiheit seines Volkes fordert, verlangt der Pharao
von ihm ein Zeichen zur Bestitigung dieses Anspruchs (vgl. 7,106). Mose
bringt durch Gottes Wirken — denn kein Gesandter darf «ein Zeichen bringen
ausser mit Gottes Erlaubnis» (13,38); nur Gott hat «die Macht, ein Zeichen
herabzusenden» (6,37) — diese Zeichen bei: «Da warf er seinen Stock und da
war der deutlich eine Schlange. Er zog seine Hand heraus und da war sie fiir
die Zuschauer weiss» (7,107).>* Im Wettkampf mit den Zauberern des Pharao
gewinnt Mose (vgl. Sure 10,75-82; 20,57-70). Darin erweist sich die Macht
Gottes iiber alle anderen scheinbaren Michte. Da die Agypter aber immer
noch nicht an den wahren Gott glaubten, schickte Gott verschiedene Plagen
«als genau dargelegte Zeichen» (7,133). Die Zeichen Gottes kénnen also
auch als Strafgericht iiber die Ungldubigen und Widerspenstigen wirken. Sie
dienen der Abschreckung (17,59). Wer die Zeichen fiir Liige erklart (7,136)
und nicht darauf achtet, wird Unheil erfahren. Erst als das Heer des Pharao
im Meer versinkt, kommt dieser zum wahren Glauben und wird somit selbst
zu einem Zeichen fiir die nach ihm (vgl. 10,92). Der Exodus des Volkes Israel
selbst und die Erinnerung an dieses Befreiungsgeschehen sind ebenfalls «Zei-
chen fiir jeden Standhaften und Dankbaren» (14,5). Auch in Josef und seinen
Briidern liegen «Zeichen fiir die, die fragen» (12,7). Schliesslich ist nach dem
Koran die (Bundes-)Lade ein Zeichen fiir die rechtméssige Konigsherrschaft
Sauls und die ruhespendende Gegenwart Gottes in seinem Volk (vgl. 2,248).

Auch im Zusammenhang mit neutestamentlichen Gestalten kennt der
Koran «Zeichen»: Zacharias fordert von Gott ein Zeichen als Bestatigung fiir
die Ankiindigung seines Sohnes. Das Zeichen besteht darin, dass Zacharias
drei volle Tage nicht zu den Menschen sprechen kann (vgl. 3,41; 19,10; Lk
1,20f.). Jesus vollbringt «mit Gottes Erlaubnis» und Macht Wunderzeichen,

34 Die beiden Bestitigungswunder entstammen der jiidischen Tradition (vgl. Ex 4,2-8);
hier jedoch werden sie nicht vor dem Pharao, sondern vor dem Volk Israel vollbracht, um
dieses von Moses Berufung und Sendung zu iiberzeugen. Das dritte biblische Bestéti-
gungszeichen in diesem Zusammenhang, die Wandlung des Nilwassers zu Blut (vgl. Ex
49), fehlt im Koran. In Sure 17,101 und 27,12 ist jeweils von neun Zeichen Moses die
Rede, die jedoch nicht ndher aufgefiihrt werden.



248 Andreas Renz

indem er aus Lehm geformte Vogel und Tote zum Leben erweckt, Blinde und
Aussitzige heilt (vgl. 3,49). An anderer Stelle fordert er ein Bestidtigungs-
oder Wunderzeichen von Gott:

«Jesus, der Sohn Marias, sagte:
O Gott, unser Herr, sende uns einen Tisch vom Himmel herab, der uns ein Fest seli,
den Ersten wie den Letzten, und ein Zeichen von dir! Versorge uns!
Du bist der beste Versorger.» (5,114)

Moglicherweise ist diese etwas unklare Passage eine Anspielung auf das
Abendmahl.

Auffallend ist, dass Jesus und seine Mutter Maria selbst als «Zeichen Got-
tes» bezeichnet werden. Der Geist Gottes (ruk Allah), in der islamischen Aus-
legung mit dem Erzengel Gabriel identifiziert, antwortet in der Verkiindi-
gungsszene auf den Einwand Mariens, wie sie im Zustand der Unberiihrtheit
einen Sohn empfangen konne:

«So ist es: Dein Herr sagt: Das fillt mir leicht. So wollen wir ihn zu einem Zeichen fiir
die Menschen machen und zu einer Barmherzigkeit von uns.» (19,21)

Und an anderer Stelle:

«Da bliesen wir in sie [Maria] von unserem Geist und machten sie und ihren Sohn zu
einem Zeichen fiir alle Welt.» (21,91, vgl. 23,50)

Offensichtlich sind hier Jesus und Maria im Sinne von (prophetischen)
«Bestédtigungszeichen» zu verstehen. Allerdings wird in 4,171 Jesus als «sein
[Gottes] Wort» bezeichnet — was freilich nicht im Sinne christlicher Inkarna-
tionsaussage zu verstehen ist. In dieser Hinsicht wire Jesus in seiner Zeichen-
haftigkeit eher der im folgenden Abschnitt zu erorternden Zeichentheologie
(Offenbarung Gottes im Wort) zuzuordnen.

Schliesslich wird auch Muhammad von den Ungldubigen seiner Umge-
bung nach Bestitigungszeichen fiir seine Offenbarung und Sendung gefragt
(13,7; 20,133). Die von Gott gegebene Antwort des Propheten darauf lautet:
«Gott leitet irre, wen er will, und fiihrt den zu sich, der reumiitig umkehrt»
(13,27) — will sagen, das entscheidende Zeichen, ndmlich die koranische Of-
fenbarung, ist langst ergangen, aber nur die Glaubigen haben es erkannt und
angenommen.

3.3. Offenbarungen Gottes im Wort als Zeichen

Zahlreiche Stellen im Koran machen deutlich, dass die Offenbarungen,
welche die Propheten erhalten haben, gnadenhafte verbale Zeichen Gottes
sind:

«Das sind Propheten, denen Gott Gnade geschenkt hat aus den Nachkommen Adams,

aus denen, die wir mit Noach trugen, aus den Nachkommen Abrahams und Israels, aus

denen, die wir gefiihrt und erwihlt haben. Wenn ihnen die Zeichen des Allerbarmen-
den vorgetragen wurden, warfen sie sich anbetend und weinend nieder.» (19,58)



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 249

Die Zeichen wurden also den Propheten vorgetragen, rezitiert, die sie ih-
rerseits vortrugen (2,129.151; 6,130) oder in Form Heiliger Schriften aufzeich-
nen liessen. So sind die Heiligen Schriften der Buchreligionen, wie auch der
Koran selbst, Zeichen Gottes (vgl. 3,199; 4,140; 5,44). Aber nicht nur die
Schriften als Ganzes, sondern auch ihre Teile, einzelne Verse, werden ayar
(P1.) genannt.*® Diese Bedeutung von aya als «Vers» legt sich z.B. in 3,58;
8,2.31;10,15; 19,58.74 u.6. nahe, wo vom Vortragen, Rezitieren, Verlesen der
«Zeichen» die Rede ist. Noch deutlicher wird diese Bedeutung von gyar mit
Bezug auf den Koran in mehreren Surenanfiangen (10,1; 11,1; 12,1.2; 13,1;
15,1; vgl. 17,1). So heisst es zum Beispiel in 12,1.2:

«Das sind die Zeichen der deutlichen Schrift. Wir haben sie herabgesandt als arabi-
schen Koran.»

Diese Zeichen oder Verse sind —im Vergleich zu den Zeichen der Schop-
fung — klar, deutlich, eindeutig, weshalb eigentlich keiner, der sie hort, vorge-
tragen bekommt, liest, sie missachten oder missdeuten kann. Wer sie ablehnt
oder verdreht, tut dies in bewusster Entscheidung. Die Akzeptanz der Zei-
chen aber scheint den Glauben vorauszusetzen, zumindest eine gewisse Dis-
position, die sich fiir die Zeichen 6ffnet. Die Ungldubigen, Zweifler, Heuchler
dagegen erkldren diese Zeichen fiir Liige — ihr Lohn wird die Hoéllenstrafe
sein (vgl. 2,39 u.0.).

Als Fazit zum koranischen Befund lésst sich festhalten: Wie nach katholi-
scher Lehre (vgl. Dei filius 2; Dei verbum 3, jeweils mit Berufung auf Rom
1,191.) gibt es hier eine Offenbarung in der Schopfung und im Wort, eine Of-
fenbarung in Form nonverbaler und eine in Form verbaler Zeichen.”® Dabei
treten die Zeichen verbaler Art nach dem Koran «nicht einfach als eine zu-
satzliche Sorte neben die ersten, die geschopflich-dinglichen, sondern sie ver-
weisen auf diese zuriick und rufen sie, nachdem sie immer wieder vergessen
werden, in Erinnerung. Die prophetischen Reden haben damit viel starker als
die Zeichen der Natur appellativen Charakter, nicht nur aufgrund ihrer prin-
zipiell sprachlichen Form, sondern dariiber hinaus vor allem durch ihre rhe-
torische Eindringlichkeit»*’ und ihre inhaltliche Eindeutigkeit. Beide Formen
von Offenbarung aber haben ihren Grund in der Initiative Gottes, beide For-
men erdffnen die Moglichkeit einer heilschaffenden Kommunikation oder
Beziehung zwischen Gott und Mensch. Es liegt in der Verantwortung des
Menschen, dieses Angebot anzunehmen.

3 Vgl. dazu W.M. Watt, A.T. Welch, Der Islam. I. Mohammed und die Friihzeit - Isla-
misches Recht — Religioses Leben, Stuttgart/Berlin/Koln 1980, 1971.

4 Vgl. T. Izutsu, God and Man in the Koran. Semantics of the Koranic Weltanschau-
ung, Tokyo 1964, 133£.139; F. Rahman, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis/Chicago
1980, 69-79.

37 Zirker, Koran. Zuginge und Lesarten, 28.



250 Andreas Renz

4. Sakramentale Riten im Islam

4.1. Feste der Initiation und des Ubergangs

Wenn die christliche Tradition und Theologie in Bezug auf eine Reihe von
liturgischen Handlungen von Sakramenten und Sakramentalien spricht, so ist
in einem weiteren Schritt danach zu fragen, ob und in welcher Form es im Is-
lam vergleichbare oder zumindest analoge Riten gibt. Kriterium dafiir soll die
eingangs herausgearbeitete Definition von Sakrament bzw. Sakramentalie als
«wirksames Zeichen der heilschaffenden Nihe Gottes» sein.

Der Islam kennt zwar keine Taufe, Firmung, Eucharistie, sehr wohl jedoch
Riten der Initiation. So wird dem Neugeborenen das Glaubensbekenntnis in
das eine und der Gebetsruf in das andere Ohr gefliistert. Der Ritus dient der
Erinnerung an den «Urbund»*® Gottes mit der Menschheit und erklirt in ei-
nem gleichsam performativen Akt das neugeborene Kind zum Muslim und
Mitglied der Umma und stellt es damit in die Heilsgemeinschaft.*® Etwa am
siebten Tag nach der Geburt findet dann die Zeremonie der Namensgebung
statt, bei der dem Kind etwas Haar abgeschnitten wird. Das Haar wird gewo-
gen und der Gegenwert seines Gewichts in Gold oder Silber den Armen ge-
spendet; ein Opfertier wird geschlachtet und das Fleisch zwischen der Familie
und Bediirftigen aufgeteilt: dies alles als «Danksagung an Gott fiir dieses
himmlische Geschenk und Willkommenheif3en des neuen Mitglieds in der
Gemeinschaft der Familie und der Glaubensgemeinschaft».** Auch die tradi-
tionellen Namen wie ‘Abdurrahman u.a. besitzen eine Art worthaften Zei-
chencharakter: Sie machen einerseits Gottes Heilshandeln als des All-Barm-
herzigen (ar-rahman usw.) bewusst und gegenwirtig, andererseits verweisen
sie auf die Aufgabe und Berufung des Menschen als Diener Gottes (‘abd).
Weitere familidre Zeremonien auf dem religiosen Lebensweg erfolgen, wenn
das Kind die Basmala («Im Namen Gottes, des barmherzigen Erbarmers»),
die erste Sure des Korans (in der Regel im Alter von 4 Jahren, 4 Monaten und
4 Tagen), ein Drittel, die Hélfte oder schliesslich den ganzen Koran auswen-
dig rezitieren kann. Von der spirituellen Bedeutung dieses Geschehens wird
gleich noch néher zu reden sein.

Ein weiterer Knoten- oder Wendepunkt des Lebens stellt die Hochzeit,
der Eintritt in die Ehe dar. Zwar gilt die Eheschliessung im Islam als ein zivil-
rechtlicher Vertrag, doch ist sie als «Zeichen Gottes» (30,21) mit einer religio-
sen Zeremonie verbunden, deren wichtigster Bestandteil, wie bei allen Festen

% Vgl. dazu R. Gramlich, Der Urvertrag in der Koranauslegung (zu Sure 7,172-173),
Islam 60 (1983) 205-230.

¥ Bei einem Erwachsenen, der zum Islam konvertiert, stellt die laute Rezitation des
islamischen Glaubensbekenntnisses vor zwei muslimischen Zeugen den Initiationsakt dar.

40" A. Griinert, Himmlische Geschenke. Feste und Feiern im Islam, Freiburg/Basel/
Wien 2003, 16.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 251

am Lebensweg, die Rezitation der ersten Sure ist. Diese wird schliesslich wie-
derholt auch am Sterbebett und zum letzten Mal am offenen Grab rezitiert.
Der Verstorbene wird in ein weisses Kleid gewickelt, das er als Pilger bei der
Wallfahrt zu Mekka trug — Sinnbild fiir sein Pilgerdasein auf Erden, das nun
sein Ziel erreicht hat. Der Leichnam wird auf die rechte Seite gelegt mit dem
Gesicht Richtung Mekka - ein Hinweis auf das erhoffte eschatologische
Heil.

4.2. Die «Finf Saulen» als sakramentale Handlungen

Von den sog. «Fiinf Sidulen», welche das religiose Leben im Alltag des
Muslim prégen und bestimmen, lasst sich am deutlichsten wohl das Ritualge-
bet (salat) als sakramentales Geschehen interpretieren.*” Der Koran sichert
dem Betenden die heilvolle Nihe Gottes zu (vgl. 2,186). Schon die dem Ri-
tualgebet vorausgehenden Waschungen legen den Vergleich zu der in der ka-
tholischen Tradition als Sakramentalie bekannten Bekreuzigung mit Weih-
wasser, etwa beim Betreten einer Kirche, nahe, welche an die mit der Taufe
geschenkte Gnade der Siindenvergebung («Abwaschung der Ursiinde») erin-
nert und sie reprisentiert. Die verpflichtenden rituellen Waschungen im Is-
lam sind demgegeniiber nicht nur angedeutet, sondern wirkliche Korperrei-
nigung. Doch diese dusserliche Reinigung steht zugleich fiir die innere, see-
lisch-geistige Reinigung und Vorbereitung auf das Gebet, das Hintreten vor
Gottes Gegenwart. Dem dient auch das Aussprechen der Intention und das
Gebet: «Gott, mach mich zu einem der Reumiitigen, mach mich zu einem sich
Reinigenden.» Dass die dussere Waschung die innere, von Gott geschenkte
Gnade der Siindenvergebung bezeichnet und zugleich bewirkt, wird in fol-
gender Propheteniiberlieferung deutlich:

«Wenn der muslimische Diener (Gottes) sich bei der Waschung das Gesicht wischt,
entfernt sich von seinem Gesicht mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede
Siinde, die er mit den Augen begangen hat. Und wenn er seine Hiénde wischt, entfernt sich
von seinen Hénden mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede Siinde, die
er mit den Handen gewalttétig veriibt hat. Und wenn er sich die Fiile wischt, so entfernt
sich von seinen Fiilen mit dem Wasser bzw. mit dem letzten Wassertropfen jede Siinde, zu
der er mit seinen Fiien gelaufen ist. So kommt er aus der Waschung rein von der Schuld
heraus».*

4 vgl. R. Kirste, H. Schulze, U. Tworuschka (Hg.), Die Feste der Religionen, Giiters-
loh 1995, 78.

2 Vgl. M.M. Ayoub, The Word of God in Islam, GOTR 31 (1986) 69-78 (75). Zum
Thema Gebet im christlich-islamischen Verhiltnis vgl. H. Schmid, A. Renz, J. Sperber
(Hg.), «Im Namen Gottes...». Theologie und Praxis des Gebets in Christentum und Islam,
Regensburg 2006 (in Vorbereitung).

# Muslim, Buch 2, nr. 475, zit. nach A.Th. Khoury, Das Pflichtgebet, in: Ders., P.
Heine, J. Oebbecke, Handbuch Recht und Kultur des Islams in der deutschen Gesell-
schaft, Giitersloh 2000, 75-92 (83). Auch schon das Ausziehen der Schuhe vor dem Betre-



252 Andreas Renz

Die Eroffnung des Gebetsritus durch die Worte «Allahu akbar» konnte
man als eine Art Epiklese betrachten, denn «sie erinnert den Beter nochmals
an die alles umgreifende Macht Gottes, in dessen Gegenwart er nun steht.»*
Mit dieser Formel tritt der Betende in den «Weihezustand» ein (takbirat al-
ihram). Das islamische Ritualgebet selbst ist durch die ganzheitliche, den
Menschen in seiner Leib-Geist-Struktur einbeziehende Dimension gekenn-
zeichnet. Die vorgeschriebenen Korperhaltungen und Gesten stimmen je-
weils mit den Gebetsinhalten {iberein und machen zugleich die verschiedenen
Aspekte der menschlichen Existenz coram deo deutlich: Lobpreisend steht
der Mensch vor seinem Schopfer; in dieser Stellung kommt seine Wiirde als
Mensch in der Schopfung zum Ausdruck. Er ist Stellvertreter (halifa) Gottes
auf Erden, dessen Statthalter, mit Vernunft, Freiheit und Verantwortung in
der und fiir die Schopfung ausgestattet. Diese anthropologische Grundkate-
gorie entspricht dem biblischen Begriff der Gottebenbildlichkeit.* In Ver-
beugung und Niederwerfung anerkennt zugleich der Betende in Demut seine
Angewiesenheit auf den allmédchtigen Schopfergott und kommt ihm dadurch
nahe (vgl. 96,19): Seine Stirn, Symbol seiner Vernunft, seiner Auszeichnung
gegeniiber allen anderen Geschopfen, beriihrt den Boden, den Staub der
Erde und macht so seine Verginglichkeit und Niedrigkeit bewusst. Indem die
islamischen Gebetshaltungen eine geistige Wirklichkeit zum Ausdruck brin-
gen, sind sie «grundlegend sakramental»*. Der Mensch selbst wird somit zum
Zeichen Gottes. Dass diese Interpretation dem islamischen Verstdndnis kei-
neswegs libergestiilpt wird, zeigt folgender Koranvers: «Wir setzen unsere
Zeichen in die Horizonte und in sie [die Menschen] selbst» (41,53). Und in ei-
ner heiligen Uberlieferung heisst es: «Mein Himmel und Meine Erde umfas-
sen Mich nicht, aber das Herz Meines glidubigen Dieners umfasst Mich.»*’
Der Friedensgruss am Ende des Ritualgebets schliesslich driickt die spirituel-
le Heilsgemeinschaft aller Gldubigen aus.

Segensformeln und -gebete gehoren, wie im Christentum die Benediktio-
nen, zum festen Bestandteil islamischer Gebetspraxis. Das Herabrufen des

ten des Gebetsraums hat nicht nur den Sinn, den Boden nicht zu verunreinigen, sondern
hat eine tiefere innere Symbolik: Der Beter legt mit den Schuhen gleichsam alles Weltliche
ab, um in die heilige Gegenwart Gottes zu treten, vgl. A. Schimmel, Die Zeichen Gottes.
Die religiose Welt des Islam, Miinchen 1995, 126.

# Schimmel, Zeichen Gottes, 181.

# Vgl. dazu ausfiihrlicher A. Renz, Der Mensch unter dem An-Spruch Gottes. Offen-
barungsverstindnis und Menschenbild des Islam im Urteil gegenwirtiger christlicher
Theologie, Wiirzburg 2002, bes. 370-378.

% K. Cragg, The Call of the Minaret, New York *1967, 108; vgl. ders., The Privilege of
Man. A Theme in Judaism, Islam and Christianity, London 1968, 105; ders., Alive to God.
Muslim and Christian Prayer, London 1970, 5; so auch C.E. Padwick, Muslim Devotions.
A Study of Prayer-Manuals in Common Use, London 1961, XXIVf.

47 7it. nach Schimmel, Zeichen Gottes, 277.



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 253

gottlichen Segens (fasliya) besonders auf den Propheten Muhammad mit den
Worten salla@ Liah ‘alayhi wa sallam («Gott segne ihn und gebe ihm Heil») ge-
hort mit zu den héufigsten religiosen Akten eines Muslim: er ahmt so Gott
und die Engel nach (vgl. 33,56). Dieses «doppelte» Gebet im Himmel und auf
Erden gibt dem Segensgebet des Glaubigen «einen halb-sakramentalen Cha-
rakter, denn es ist ein irdisches und horbares Zeichen eines himmlischen und
machtvollen Handelns».*®

Um Segen fiir andere und sich selbst wird im Islam nicht nur in Worten ge-
betet, es gibt in der Volksfrommigkeit auch eine Vielzahl von Gegenstianden,
die segenerfiillt sind und diesen Segen durch Beriihren oder Kiissen vermit-
teln: In erster Linie natiirlich der Koran (und seine Schriftzeichen), aber auch
das Wasser des Zamzambrunnens in Mekka, die die Kaaba bedeckende
schwarze goldbestickte Samtdecke (kiswa), der schwarze Stein der Kaaba, die
Kaaba insgesamt (vgl. 3,96f.).* Indem sie nach islamischem Glauben der
himmlischen Kaaba im siebten Himmel genau gegeniiber steht, verweist sie
standig — wie das irdische Jerusalem auf das himmlische™ — auf die jenseitige,
heilvolle Wirklichkeit, bildet sie ab. Weil die Kaaba nach islamischer Uberlie-
ferung von Adam gebaut, von Abraham restauriert und von Muhammad ge-
reinigt wurde, représentiert und spannt sie so den heilsgeschichtlichen Bogen
vom Beginn der Menschheitsgeschichte bis zum Eschaton. Der Betende wird
sich dessen bewusst, sooft er sich im Gebet Richtung Mekka wendet. So wird
auch die leere Gebetsnische (mihrab), welche die Gebetsrichtung (gibla) an-
zeigt, zum sakramentalen Zeichen, weil sie auf den spirituellen Ort und letzt-
lich auf den ortlosen, transzendenten Gott verweist.’! Noch eindriicklicher
wird dies bei der Pilgerfahrt nach und in Mekka selbst: Sie wird von vielen
Muslimen «als Symbol fiir die Reise der Seele zu dem ersehnten Ziel, die
Stadt Gottes am Ende des Weges», gesehen.”? Nirgendwo sonst wird ausser-
dem die Gemeinschaft der Muslime stirker erfahren als bei dieser Pilger-

8 Padwick, Muslim Devotions, 162.

% Vgl. Schimmel, Zeichen Gottes, 87. Dass in der islamischen wie auch in der christli-
chen Volksreligiositit bei all dem natiirlich auch magische Vorstellungen und Praktiken
vorkommen, darf nicht iibersehen lassen, dass die Theologie hier wie dort jegliche Magie
abzuwehren bemiiht ist und die Unverfiigbarkeit des allméchtigen, aber eben barmherzi-
gen Gottes betont.

% Zu Jerusalem als Metapher fiir die gniddige Zuwendung und Gegenwart Gottes vgl.
D. Stoltmann, Jerusalem — Mutter — Stadt. Zur Theologiegeschichte der Heiligen Stadt,
Altenberge 1999, bes. 313ff.

3! Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 57: Der «mihrab ist der Ort der Begegnung mit
der gottlichen Gegenwart». Eine festgelegte Gebetsrichtung ist dem Christentum keines-
wegs unbekannt: In den ersten Jahrhunderten wandten sich die Christen gen Osten — nicht
etwa nach Jerusalem, sondern der aufsteigenden Sonne zu, Symbol fiir den auferstande-
nen Christus.

%2 Schimmel, Zeichen Gottes, 95.



254 Andreas Renz

fahrt, weshalb sie «ein machtvolles Sakrament muslimischer Einheit»> dar-
stellt.

Wenn es auch im Islam kein dem christlichen Busssakrament entsprechen-
des Aquivalent gibt, so ist doch die Bitte um Siindenvergebung von zentraler
Bedeutung, und das Gebet selbst hat, ebenso wie die anderen «Sédulen» (Al-
mosensteuer, Fasten, Pilgerfahrt), siindentilgende, siihnende Wirkung.>* Be-
sonders fillt auf, dass viele der wichtigsten religiosen Vollziige im Islam mit
der sozial-caritativen Dimension, dem Teilen mit den Bediirftigen, verbun-
den sind. Weil dieses sozial-caritative Handeln stets mit der selbst erfahrenen
Giite und Barmherzigkeit Gottes begriindet wird, ist es zutiefst sakramental.

4.3. Vergegenwirtigung Gottes in der feierlichen Koranrezitation

Ob fiinfmaliges Ritualgebet am Tag, Fasten im Monat Ramadan oder Pil-
gerfahrt nach Mekka — stets steht die Koranrezitation im Zentrum muslimi-
scher Frommigkeitspraxis. «Qur’an» (Verbalnomen von gara’a) ist «arabische
Parallelbildung zu dem syrischen geryana fiir <Perikopenlesung>»> und be-
deutet wortlich «Rezitierung, Schriftlesung, Vortrag». Der Koran ist wesent-
lich und von seinem Ursprung her also ein zu rezitierender Text in Gebet und
Liturgie: «Der Koran als Vortrag und der Koran als Buch — das sind zwei Sei-
ten einer Medaille».” Die feierliche und kunstvolle Rezitation des Korantex-
tes nun stellt fiir den gldubigen Muslim die Begegnung mit dem urewigen
gottlichen Wort, im Grunde eine Wiederholung des Offenbarungs- und damit
Heilsereignisses dar: «Damit ist der muslimische Kultus, obwohl fiir den Re-
zitierenden oder Betenden die primére Funktion des Textes nicht in der Er-
zahlung der heilsgeschichtlichen Historie besteht, dennoch ein Akt der Erin-
nerung, wird ein zuriickliegendes historisches Ereignis zwar nicht <gedacht>,
aber vergegenwaértigt, nicht erzéhlt, sondern <nacherlebt>: die Herabsendung
(tanzil) der gottlichen Rede.»”” Gott spricht im Augenblick der Rezitation,
vermittelt durch den Koran, zum Betenden, Horenden, Rezitierenden, wird
fiir ihn gegenwértig: «Den Koran zu lesen oder zu rezitieren heifit, in der Ge-

53 Cragg, Call of the Minaret, 121. Selbst J. v. Ess, Islam, in: E. Brunner-Traut (Hg.),
Die fiinf groBen Weltreligionen, Freiburg/Basel/Wien #1991, 67-84 (73), meint, dass der
Islam bei der Pilgerfahrt «der Idee des Sakraments, die er so sehr verwirft, am nichsten zu
kommen» scheint.

% Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 199. In den Sufiorden gibt es sogar entsprechende
Bussriten, vgl. Schimmel, Zeichen Gottes, 126.

5 A. Neuwirth, Koran, in: H. Gitje (Hg.), GrundriB der Arabischen Philologie, Bd. 2,
Wiesbaden 1987, 96-135 (98, Anm. 1).

5% H. Bobzin, Der Koran. Eine Einfiihrung, Miinchen 1999, 20.

7 N. Kermani, Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des Koran, Miinchen 2000, 220;
vgl. W.A. Graham, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of
Religion, Cambridge/New York 1987, 100; R.C. Martin, Understanding the Quran in Text
and Context, HR 21 (1982) 361-384 (384).



Die «Zeichen Gottes» (ayat Allah) 255

genwart Gottes zu stehen.»*® Diese Interpretation wird durch ein bei Buhari
tiberliefertes Hadit gestiitzt:

«Immer wenn eine Gruppe in einem Gotteshaus zusammentrifft, um die Gottesschrift
zu rezitieren und einander zu belehren, lsst sich auf sie die gottliche Anwesenheit (as-
Sakinah) hernieder, die Barmherzigkeit bedeckt sie, die Engel strecken ihre Fliigel iiber
sie aus, und Gott erinnert sich ihrer unter denen, die [hm nahe stehen.»”

Wie sehr die Koranrezitation als Ich-Du-Beziehung erlebt und gedeutet
wird, zeigt schliesslich folgende heilige Uberlieferung (Hadit qudsi):

«Wer den Koran liest, ist wie jemand, der mit Mir spricht und Ich rede mit ihm».%

Der Koran bzw. die Koranrezitation ist also das zentrale «Sakrament» des
Islam.®! Es ist schon hiufig, auch von muslimischer Seite, auf den Vergleich
von Jesus Christus als dem fleischgewordenen Wort Gottes mit dem Koran
als dem «Buch gewordenen Wort Gottes» hingewiesen worden.®? Auf dem
Hintergrund des eben Gesagten ist es wohl nicht zu weit hergeholt und {iber-
trieben, wenn man in der gemeinschaftlichen und feierlichen Koranrezitation
folgerichtig zumindest eine Analogie zur christlichen Eucharistiefeier er-
blickt, in welcher Jesus Christus als das Wort Gottes gegenwirtig wird: «Got-
tes Wort im Mund zu fiihren, durch die Ohren es aufzunehmen, im Herzen es
sich zu vergegenwirtigen, ist dem Wesen nach, auch wenn der Islam diese Be-
grifflichkeit nicht verwendet, eine sakramentale Handlung; das Gottliche
wird nicht nur erinnert, es wird vom Gldaubigen — dhnlich Jesus Christus im
Abendmahl - physisch in sich aufgenommen.»%

Fazit

1) Ausgehend von der biblischen Grundiiberzeugung vom allgemeinen
Heilswillen Gottes war es seit der altkirchlichen Theologie christliche Uber-

% Quran (Ch.J. Adams), Encyclopedia of Religion XII, New York 1987, 156-176 (157),
vgl. ebd. 175; Schimmel, Zeichen Gottes, 206.

% Zit. nach W.A. Graham, Das Schriftprinzip in vergleichender Sicht, in: A. Giese,
J.Ch. Biirgel (Hg.), Gott ist schon und Er liebt die Schonheit, Frankfurt 1994, 209-226
(222). Zur Bedeutung von sakina vgl. Padwick, Muslim Devotions, 124f.

€ Zit. nach Schimmel, Zeichen Gottes, 205.

61 Vgl. Padwick, Muslim Devotions, 119; A. Schimmel, Der Islam. Eine Einfithrung,
Stuttgart 1995, 44; Kiing, Islam, 99.

2 Der Vergleich ist erstmals wohl von Nathan Soderblom, dann (wahrscheinlich
unabhingig davon) von Wilfred Cantwell Smith angestellt worden. Dem folgten z.B.
Harry A. Wolfson («Inlibration»), Annemarie Schimmel, Jean Jacques Waardenburg und
von muslimischer Seite z.B. Nasr Hamid Abu Zaid und Navid Kermani. Zu den Grenzen
dieses Vergleichs vgl. Renz, Mensch unter dem An-Spruch Gottes, 477, Anm. 657.

6 Kermani, Gott ist schon, 217£., vgl. ebd. 213; so auch Ayoub, Word of God in Islam,
75.



256 Andreas Renz

zeugung, dass Gott auch den Menschen vor und ausserhalb der biblischen Of-
fenbarung und der sichtbaren Kirche Heilsmittel zur Verfiigung stellt. Geht
man von einem sehr allgemeinen und weit gefassten Sakramentenbegriff aus
(«wirksames Zeichen der heilschaffenden Néhe Gottes»), dann kann man
diese ausserchristlichen Heilsmittel wohl durchaus als «Sakramente» bezeich-
nen. Kann man aber iiber die blosse Annahme oder auch Konstatierung der
Existenz solcher Heilsmittel hinaus diese in den Religionen konkretisieren
und identifizieren?

2) Das Zweite Vatikanische Konzil spricht davon, dass die Muslime «mit
uns den einen Gott anbeten» (Lumen gentium 16) und wiirdigt in diesem
Zusammenhang besonders die religiosen Praktiken der Muslime wie Gebet,
Almosen, Fasten (Nostra aetate 3). Diese und andere religiose Akte, beson-
ders die Koranrezitation, konnten zunéchst einmal rein phdnomenologisch
als Aquivalente zu christlichen Sakramenten oder Sakramentalien nachge-
wiesen werden. Daneben kennt der Koran wie die Bibel die Zeichenhaftig-
keit von Natur, geschichtlichen Ereignissen, (prophetischen) Personen und
Taten. Hier wie dort jedoch gilt, dass die Welt fiir sich genommen aufgrund
der ihr innewohnenden Ambivalenz nicht eindeutig als Zeichen der Gegen-
wart Gottes wahrgenommen werden kann, weshalb es der Offenbarung im
Wort bedarf.*

3) Die entscheidende religionstheologische Frage ist, ob und inwieweit
diese Zeichen und Symbolhandlungen im Islam heilswirksame Mittel sind.
Unbestreitbar diirfte sein, dass unzéhlige Muslime in Geschichte und Gegen-
wart durch diese Zeichen und Riten auf jene transzendente Wirklichkeit ver-
wiesen wurden und werden, welche sie als den einzigen, allméchtigen und
barmherzigen Gott bekennen. Am stérksten erfahrt der Muslim in Koranre-
zitation und Gebet die heilvolle Ndhe und Gegenwart Gottes. Auf der Basis
der christlichen Uberzeugung vom allgemeinen Heilswillen und von der uni-
versalen Gegenwart des dreieinigen Gottes kann wohl mehr als nur hypothe-
tisch angenommen werden, dass sich Gott tatsdchlich dieser Mittel bediente,
um seine heilschaffende Gegenwart zu schenken. Dem christlichen Glauben
freilich bleibt der Anspruch unbenommen, wonach diese geschenkte Gottes-
gemeinschaft in den christlichen Sakramenten und damit in der sichtbaren
Kirche deutlicher, wirksamer, voller «ins Zeichen gebracht» wird, weil sie Je-
sus Christus explizit zum Inhalt haben und Christus das «nicht mehr iiberbiet-
bare Zeichen von Gottesnihe, Gottbegegnung und Gottesheil»® ist. Ande-
rerseits ist in den islamischen Zeichenhandlungen wohl der gemeinschaftli-

6 Vgl. W. Beinert, Die Welt als Sakrament, in: Herten, Krebs, Pretscher (Hg.), Verge-
genwirtigung, 86-106 (96). Die theologische Rede von der «Sakramentalitidt der Welt»
meint gerade keine mythische «(Re-) Sakralisierung» des Kosmos, vgl. Wenzel, Sakramen-
tales Selbst, 19.

% Beinert, Welt als Sakrament, 92.



Die « Zeichen Gottes» (dydt Allah) 257

che® und sozial-caritative Charakter stiirker ausgepriigt als in den heute ge-
feierten christlichen Sakramenten. Zwar werden diese Dimensionen in der
gegenwairtigen christlichen Sakramententheologie und -pastoral wiederent-
deckt, die Begegnung mit dem Islam aber kdnnte mit dazu beitragen, den in-
neren Zusammenhang von Wort, Sakrament und Diakonie auch im Christen-
tum wieder deutlicher bewusst und sichtbar zu machen.

Abstract

Eine bislang in der theologischen Reflexion des christlich-islamischen Verhiltnisses eher
vernachldssigte Frage ist die nach sakramentalen Elementen und Vollziigen im Islam. Un-
ter der Voraussetzung, dass das heilschaffende Wirken des dreieinigen Gottes iiber die
sichtbare Kirche hinaus auch bei Nichtchristen wie auch in nichtchristlichen Religionen an-
zunehmen ist, ist nach konkreten identifizierbaren Vermittlungen dieses Wirkens auch im
Islam zu fragen, auch wenn der Islam selbst den Begriff des Sakraments nicht kennt. Fiir
ein derartiges Unternehmen ist es notwendig, von einem allgemeinen christlichen Sakra-
mentenbegriff und dem biblischen Zeichenbegriff auszugehen.

Dabei sind zunichst auffallende Parallelen zwischen dem biblischen und dem korani-
schen Zeichenbegriff festzustellen: Zeichen der Natur und der Heilsgeschichte verweisen
ebenso wie Zeichenhandlungen der Propheten auf Gottes heilvolles, manchmal auch stra-
fendes Wirken. Im Zentrum des gottlichen Heilshandelns aber steht im Christentum das
Christusereignis, im Islam die koranische Offenbarung. So sind die einzelnen christlichen
Sakramente und sakramentalen Vollziige wesentlich vom Heilsereignis in Jesus Christus
her gepragt, wihrend samtliche islamischen Vollziige mit sakramentalem Charakter wie
das Ritualgebet, die feierliche Koranrezitation, die Wallfahrt usw. ganz vom Koran her ge-
prégt sind. Insofern diese islamischen Vollziige dem gldubigen Muslim Gottes heilschaffen-
de Nihe in Vergebung und Rechtleitung versichern, konnen sie christlicherseits als wirksa-
me Zeichen gottlichen Handelns interpretiert und gewiirdigt werden. Christlicher Glaube
jedoch erkennt und bekennt in Person und Werk Jesu Christi das uniiberbietbare und uni-
versale Zeichen des Heils.

Andreas Renz, Hildesheim

5 Vgl. H. Zirker, Islam. Theologische und gesellschaftliche Herausforderungen, Diis-
seldorf 1993, 301.



	Die "Zeichen Gottes" (āyāt Allāh) : Sakramentalität im Islam und ihre Bedeutung für das christlich-islamische Verhältnis

