Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Kdnnen Muslime den Koran historisch erforschen? : Turkische
Neuansatze

Autor: Korner, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konnen Muslime den Koran historisch erforschen?
Tiurkische Neuansitze

«Der Islam interpretiert den Koran nicht.» Ein solcher Satz erntet viel Zu-
stimmung. Besonders von christlichen Theologen erhélt man oft die Aus-
kunft, aus dem islamischen Offenbarungsverstdndnis folge bereits, dass Mus-
lime den Koran gar nicht historisch lesen koénnten.!

Der Frage, ob der Koran als Offenbarung anerkannt und zugleich histo-
risch gelesen werden kann, wird hier in drei Schritten nachgegangen. Zuerst
soll ein handhabbarer Begriff von «historischer Lektiire» gebildet werden;
dann wird die koranexegetische Methodik zweier gegenwértiger islamischer
Theologen vorgestellt, die schliesslich unter der Riicksicht zu wiirdigen sind,
ob das, was sie tun, das Etikett «historisch» verdient — und das Etikett «isla-
misch».

Die folgenden drei Bestimmungen von «historisch» erreichen nicht den
kontroversen Kern der Fragestellung:

(a) Wer «historisch» erklirt als: «spétere Befragung des Textes», kann so-
gleich darauf hinweisen, dass Koranexegese schon wihrend der Korangenese
geschieht: Der Koran selbst beantwortet bereits Fragen zum Koran.” Und der
Abschluss seiner Verkiindigung® beendet den Auslegungsvorgang nicht, son-
dern erdffnet einen bunten Diskurs.

(b) Wer «historisch» verstehen will als methodengebundene Untersu-
chung der Sprache, der allgemeinen und der speziellen Umwelt des Textes,
wird sofort mit der hohen Kunst islamisch-koranischer Philologie und den
Rekonstruktionsversuchen der Ursprungskontexte in den klassischen Koran-
kommentaren aufwarten.*

1 Vgl. Rudolf Voderholzers Auseinandersetzung mit Rotraud Wielandts Untersu-

chung «Wurzeln der Schwierigkeiten innerislamischen Gesprachs liber neue hermeneuti-
sche Zuginge zum Korantext», St. Wild (Hg.), The Qur’dn as Text, Leiden 1996,
257-282 in dessen (noch) unverdffentlichter Habilitationsschrift zur Konstitution
Dei Verbum des Zweiten Vatikanischen Konzils.

2 Z.B. Sure 70:1 «Jemand hat gefragt nach einer Strafe, die hereinbricht». A. Neu-
wirth, «Koran», in: H. Gétje (Hg.), Grundrifl der arabischen Philologie, Bd. 2, Literatur-
wissenschaft, Wiesbaden 1987, 96-135 (121).

3 «Verkiindigung des Koran» geschah, als Muhammad mit dem Anspruch, Offenba-
rung auszurichten, sprach. Im Bezug auf den Koran liegt ein anderer Wortgebrauch vor als
bei der Formulierung «Verkiindigung des Evangeliums.» Verkiindigung des Evangeliums
kann auch heute geschehen.

4 Vgl. z.B. Neuwirth, Koran, 100.



Kénnen Muslime den Koran historisch erforschen? 227

(c) Und auch wer definiert, «<historisch> ist die Ubersetzung des Textge-
haltes in einen neuen Kontext», kann gleich hinzufiigen, dass die islamische
Jurisprudenz nie etwas anderes vorhatte.’

Wer mit einem oberfldchlichen Versténdnis von «historisch» nach histori-
scher Kritik im Islam fragt, sei es in kritischem oder in apologetischem Inter-
esse, kommt also nicht weiter. Aber moglicherweise spricht die Frage nach hi-
storischer Koran-Kritik etwas Subtileres an. Wenn man den Einwand stark
macht, kann er Reflexionsprozesse in Gang setzen, wie sie von der Apologe-
tik verhindert werden. Eine Anfrage an die islamische Koranexegese, die so-
wohl dem nichtmuslimischen Kritiker als auch dem reflexionsbereiten Mus-
lim gerecht wird, sollte folgendermassen gestellt werden: Gibt es islamische
Koranauslegung, die die Geschichtlichkeit alles Gegebenen beriicksichtigt?
Dies lésst sich anhand von neun Kriterien iiberpriifen.®

1. Ist sich die Auslegung der Situationsbezogenheit der einzelnen Textstel-
len bewusst? (Denn der Text bezieht sich stets auf einen Einzelabschnitt
der Geschichte.)

2. Istsich die Auslegung der situationsbedingten Beschréanktheit von Formu-
lierungen bewusst? (Denn jede sprachliche Mitteilung geschieht innerhalb
der Zeitschranken geschichtlicher Existenz.)

3. Ist sich die Auslegung ihrer eigenen spezifischen Situiertheit bewusst?
(Denn Interpretation hat einen bestimmten, das Vorverstidndnis priagen-
den, beschrénkten Ort in der Geschichte.)

4. TIst sich die Auslegung des Einflusses von Text und Tradition auf dieses
Vorverstidndnis bewusst? (Denn Interpretation steht schon in der Wir-
kungsgeschichte des Textes.)

5. Ist sich die Auslegung des Abstandes zwischen Text und Ausleger be-
wusst? (Denn Geschichte trennt.)

6. Istsich die Auslegung bewusst, dass Ausleger und Text grundsétzlich die-
selbe Wirklichkeit vor sich haben? (Denn beide befinden sich innerhalb
der einen Geschichte. Daraus folgt weiterhin:)

7. Istsich die Auslegung bewusst, dass der Abstand zwischen Text und Aus-
leger fiir das Verstehen hilfreich sein kann? (Denn die spitere Perspektive

> Vgl. z.B. J. Schacht, The Origins of Islamic Jurisprudence, Oxford 1950, 15.

® Sie miissen erstens nicht explizit und zweitens nicht allesamt erfiillt sein, damit eine
Auslegung zurecht <historisch> heisst. Es darf Intensitédtsgrade von <historisch> geben. —
Die Kriterien lassen sich in drei Gruppen einteilen: Geschichtlichkeit der Entstehung (1
und 2), der Auslegung (3-7) und des Inhalts (8 und 9). — Die Kriterien sind allgemein, nicht
speziell koranhermeneutisch formuliert. So kénnen sie auch auf angeblich historische
Lektiiren in anderen Religionen angewendet werden. Das erleichtert eine Uberpriifbar-
keit ihrer Angemessenheit. — Dass die Kriterien bestimmten philosophischen Schulen
zugerechnet werden konnen, ist unerheblich, solange sie Gesichtspunkte dessen, was man
sinnvollerweise unter historischer Lektiire verstehen kann, benennen.



228 Felix Korner

sieht bereits einen weiteren Geschichtsverlauf, der frithere Geltungsan-
spriiche kldren kann.)

8. Ist sich die Auslegung bewusst, dass der Text tatsdchliches Geschehen zu
bezeugen hat? (Denn wenn ein Text beansprucht, gottliche Wahrheit zu
verkiinden, diirfen die berichteten Ereignisse nicht dem historisch Nach-
weisbaren widersprechen.)

9. Istsich die Auslegung bewusst, dass sie den Text auch im Gesamt der Re-
ligionsgeschichte und der Geschichte der Geschichtsdeutungen zu situie-
ren hat? (Denn dass der Text heute bedeutsam sein soll, l4sst sich nur in-
nerhalb einer Deutung der Menschheitsgeschichte begriinden.)

Sehen wir uns unter dieser Fragestellung die Methodik zweier muslimi-
scher Koranexegeten der Gegenwart an: ’

— Mehmet Pacaci, geboren 1961; er hat in Ankara Theologie und Philoso-
phie sowie in Manchester Neues Testament studiert und ist nun Professor
fiir Koranexegese in Ankara.

— Omer Ozsoy, geboren 1963, der in Ankara Theologie und Sozialwissen-
schaften sowie in Heidelberg Islamwissenschaft studiert hat; er ist eben-
falls Professor fir Koranexegese in Ankara.

Dass sie beide in Ankara unterrichten, ist dreifach bedeutsam. Zum einen
ist es kein Zufall, dass uns die Erkundung koranhermeneutischer Neuansitze
in die Tirkei fiihrt. Dort wurde ein Jahrzehnt nach dem Tode Atatiirks, im
Jahre 1948 sein Reformprogramm — Européisierung von oben — auch auf die

" Der Autor dieser Zeilen hat sich in seinem islamwissenschaftlichen Magister-

studium mit arabischsprachigen Neuansidtzen der Koranauslegung beschaftigt. (Hier
sind vor allem &gyptische Stimmen zu nennen, zuletzt Nasr Hamid AblG Zayd, der
nun — was selbst eine Aussage iiber die koranhermeneutische Szene ist — im Exil im
niederldndischen Leiden lebt. Vgl. R. Wielandt, «Exegesis of the Qur’dn: Early
Modern and Contemporary» in: 1.D. McAuliffe [Hg.], Encyclopaedia of the Qur’an, Bd. 2,
Leiden 2002, 124-142. Abli Zayds Ansatz bietet eine bemerkenswerte Losung fiir das
offenbarungstheologische Problem <Wie kann der universal giiltige Offenbarungstext
situationsbedingten Beschrankungen unterliegen?> — Vgl. unser zweites Kriterium. — Abfi
Zayds Antwort lautet: Will sich Gott in der Zeit Muhammads versténdlich machen, muss
Gott seine Botschaft auch im Code jener Zeit iibermitteln. Jede Zeit ist nun aufgefordert,
die Botschaft in ihrem eigenen Code auszudriicken. Mit diesem Ansatz ist sogar der
Gedanke der Verbalinspiration zu wahren; es fragt sich allerdings, ob es einen von der
Form unabhingigen Inhalt geben kann und wie man die je neu zu formulierende Urbot-
schaft sichern kann.) Von Rotraud Wielandt, Bamberg, ermutigt, hat der Autor dieser Zei-
len dann eine islamwissenschaftliche Dissertation iiber die — bis dahin unerforschte, aber,
wie sich zeigte, weiterfithrende — tiirkischsprachige Koranhermeneutik verfasst: F. Korner,
Revisionist Koran Hermeneutics in Contemporary Turkish University Theology.
Rethinking Islam, Wiirzburg 2005. Ein Band mit deutschen Ubersetzungen ein-
schldgiger Artikel erscheint demnédchst unter dem Titel: F Korner, Alter Text -
Neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Tiirkei heute.



Kdnnen Muslime den Koran historisch erforschen? 229

damals daniederliegende akademische Theologie angewandt. Auf Parla-
mentsbeschluss entwickelte der Senat der Universitidt Ankara die Vision ei-
ner «Theologie wie im Westen».® Empirische und vergleichende Forschung
sollte dort ihren Platz haben. Die erste, 1949 nach diesem Modell gegriindete
Fakultét ist die der Universitdt Ankara. Inzwischen gibt es zwei Dutzend
theologische Fakultédten in der Tiirkei. Die dort arbeitenden Theologinnen
und Theologen haben von Staats wegen die Aufgabe, die 6ffentlich verordne-
te Aufklarung in den Islam einzuspeisen. Ankara nimmt hierbei eine von an-
deren tiirkischen Fakultiten auch zugestandene Vordenkerrolle in koranher-
meneutischen Fragen ein.’ Daher ist es zweitens nicht iiberraschend, wenn
uns die Untersuchung in die tiirkische Hauptstadt fithrt. An der Fakultét in
Ankara hat sich in den 90’er Jahren eine Gruppe von jiingeren Theologen zur
«Ankaraner Schule» formiert. Sie bezeichneten sich erst als «islamische Mo-
dernisten», kommen aber in ihren jiingsten Veroffentlichungen zu einer neu-
en, hermeneutisch geschulten Wertschitzung der Tradition und wehren sich
daher nicht gegen die Bezeichnung «neutraditionelle Muslime». Schliesslich
ist bemerkenswert, dass es sich bei den beiden hier vorzustellenden Denkern
weder um Elfenbeinturmgelehrte noch um Geiéchtete handelt; sie unterrich-
ten jedes Semester hunderte von zukiinftigen Imamen, Religionslehrerinnen
und -lehrern sowie Nachwuchskrifte der Religionsbehorde und der theologi-
schen Wissenschatft.

Seit fiinfzig Jahren war das Klima der tiirkischen Hochschultheologie fiir
eine echte Weiterentwicklung islamischer Auslegungsmethodik forderlich.
Jedoch erst 1996 lisst sich ein Durchbruch verzeichnen, der tiirkische Denker
auch iiber das Niveau ihrer arabischsprachigen Kollegen hinausbrachte.'”
Wie lasst sich die lange Stagnation erkldren? Nach der verheissungsvollen
Anfangsphase, in der z.B. — ab 1954 — die deutsche Islamwissenschaftlerin An-
nemarie Schimmel an der Ankaraner Theologischen Fakultit vergleichende
Religionswissenschaft unterrichten konnte, waren die tiirkischen Theologin-
nen und Theologen moglicherweise zu sehr zwischen den unterschiedlichen
Erwartungen von staatlicher und gesellschaftlicher Seite zerrieben, und zu

8 Korner, Rethinking Islam, 55.

 Ebd. 62.

10" Als Bruchstelle liesse sich die Veroffentlichung der koranhermeneutischen Sonder-
nummer der Zeitschrift /slami Aragtirmalar 9 (1996) bestimmen. Das Themenheft trug den
Titel Kur'an'in Anlasiimasinda Yontem Sorunu: Die Methodenfrage beim Verstehen des
Koran. — Zwar rezipieren tiirkische Theologen auch ihre arabischsprachigen Kollegen; in
der erwdhnten Sondernummer findet sich beispielsweise ein Originalbeitrag Abli Zayds
(vgl. oben Anm. 7). Arabischerseits gibt es jedoch noch keine breite Aufmerksamkeit fiir
die tiirkischsprachige Theologie. Wieso nicht? Einerseits konnen wenige arabischsprachige
Muslime ernsthaft Tiirkisch. Andererseits ist unter ihnen das Vorurteil verbreitet, dass
ausserhalb der arabisch-theologischen Welt ohnehin nur Sekundires — oder Héretisches —
zustandegebracht werde.



230 Felix Korner

sehr auf sich gestellt, um kreativ weiterzukommen. In den 80’er und 90’er Jah-
ren sind es dann drei Faktoren, die einen Paradigmenwechsel herbeifiihren.
Einerseits haben fast alle Professoren der «Ankaraner Schule» eine Zeit in
Europa oder Nordamerika verbracht, um dort Islamwissenschaft oder christ-
liche Theologie zu studieren. Zum zweiten haben sich einige der Denker
griindlich mit européischer Philosophie, insbesondere mit hermeneutischem
Denken, auseinandergesetzt. Ein dritter entscheidender Faktor waren die
Veroffentlichungen und Tiirkeibesuche Fazlur Rahmans. Der 1919 im heuti-
gen Pakistan geborene muslimische Theologe lehrte bis zu seinem Tode 1988
an der University of Chicago islamisches Denken.!! Seine Koranhermeneutik
muss, da sie den Ausgangspunkt fiir die im Folgenden vorzustellenden Theo-
logen bildet, hier skizziert und problematisiert werden.

Fazlur Rahmans hermeneutische Ausgangsfrage war: Wie kann man den
Koran als Offenbarung ernstnehmen, ohne seine doch zum Teil offenkundig
veralteten Vorschriften heute anwenden zu miissen? Er sah den Koran als
Handbuch der Ethik, das nicht Einzelanweisungen, sondern Prinzipien bietet.
Die koranischen Regelungen seien lediglich konkrete Beispiele, anhand de-
rer die Prinzipien erklirt wiirden.'? Folglich konnte Fazlur Rahman eine
dreischrittige Auslegung vorschlagen. (a) Um den Koran zu verstehen, miisse
man ihn im Kontext der Zeit seiner Verkiindigung verstehen. Der erste
Schritt ist also die Riickkehr in die Offenbarungszeit. (b) Aus dem so Ver-
standenen sind die den Einzelregelungen zugrunde liegenden allgemeingiilti-
gen ethischen Prinzipien zu destillieren. Der zweite Schritt lautet also: vom
Geschichtlich-Einzelnen zum Allgemein-Prizipiellen. (c) Das so gewonnene
Destillat sei nun in jeder Zeit neu aufzugiessen. Drittens also folgt der Schritt
zuriick ins Jetzt.

Dieses Dreischritt-Modell konnte bis zu den Neuansitzen der «Ankara-
ner Schule» als state of the art muslimischer Auslegungsreflexion gelten.
Fazlur Rahman selbst hatte seine Koranhermeneutik im Anschluss an den
italienischen Rechtshistoriker Emilio Betti formuliert und sich dabei aus-
driicklich von Hans-Georg Gadamers Philosophie abgesetzt. Gadamers Her-
meneutik ist fiir Fazlur Rahman «hoffnungslos subjektiv»."* Bettis Modell da-
gegen konnte er zum Teil wortlich iibernehmen. Ein Geist kann, das ist Bettis
texthermeneutische Grundlage, die Produkte eines anderen Geistes wieder
zum Ganzen zusammenfiigen. Zwei Bewegungen finden beim Verstehen

' E Rahman, Islamic Methodology in History, Karachi 1965; ders., Islam, Chicago
21966; ders., Islam & Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago 1982;
ders., Major Themes of the Qur’an, Minneapolis 21994,

12 Dieser Gedanke mag vom Verstindnis der paulinischen Anweisungen als «Para-
klese / Pardnese» — d. h. als Konkretisierungen, die «Leben in Christus» situationsbezogen
exemplifizieren — beeinflusst sein.

13 Rahman, Islam & Modernity, 9, Betti zustimmend zitierend.



Konnen Muslime den Koran historisch erforschen? 231

nach Betti statt: vom Geist zum Produkt und von diesem zuriick zu einem
Geist. Fazlur Rahman hatte diesen Ansatz iibernommen und lediglich an
zwei Stellen ausgebaut: Geist setzt seine Produkte nicht in Isolation, sondern
in Begegnung mit einer bestimmten Situation aus sich heraus; und: der her-
meneutische Prozess kommt erst mit der Anwendung im Heute zum Ab-
schluss.

Gadamer hatte seine Uberlegungen in Auseinandersetzung mit Betti vor-
getragen. An zwei Stellen konnte Fazlur Rahman Gadamers Kritik an Betti
nicht folgen. Betti zufolge funktioniert Verstehen, weil der produzierende
und der reproduzierende Geist verwandt sind. Nach Gadamer aber heisst
Verwandtschaft nicht Gleichheit. Der verstehen-wollende Geist konnte gera-
de im entscheidenden Punkt anders sein als der schaffende. Diese angebliche
Verwandtschaft kann also schwerlich die Authentizitdt von Verstehen ge-
wihrleisten. Weiterhin ist fiir Betti und Fazlur Rahman Verstehen nur Re-
produktion des Gemeinten. Gadamer dagegen sieht, dass das «Gebilde» den
Geist, der es schafft, tatsdchlich verlédsst und eigenstiandige Wirklichkeit hat,
so dass ein neuer Blick darauf kreativ und zugleich getreu sein kann. «Inter-
pretation» ist, wie Gadamer anhand von Auffiihrungskunstwerken expliziert,
nicht bloss Reproduktion, es ist notwendigerweise etwas Produktives.

Warum konnte Fazlur Rahman diese beiden Einwidnde Gadamers nicht
akzeptieren? Sie verunsichern das Auslegungsgeschift. Ist Auslegung stets
Neuschaffung, dann gibt es nicht mehr den einen formulierbaren «gemeinten
Sinn» und damit die Gewissheit, ihn treffen zu konnen. Wenn Fazlur Rahman
sich schon fiir Neuiibertragungen des koranischen Inhaltes ins Heute aus-
spricht, so soll doch die authentische Koranizitit seiner Ergebnisse von vorn-
herein methodisch sichergestellt sein, indem benennbar bleibt, was denn der
koranische Inhalt ist.

Der Subjektivismusvorwurf gegen Gadamers Hermeneutik verféangt je-
doch nicht. Denn der Gedanke, dass Interpretation etwas Kreatives darstellt,
ist alles andere als subjektivistisch. Er setzt vielmehr in seiner Gadamerschen
Version voraus, dass jedes verstehende Subjekt einen giiltigen Zugang zur
Wirklichkeit haben kann. Daher kann der Interpret selbst die vom Text be-
nannte Wirklichkeit selbstédndig sehen; der Blick des Interpreten heute muss
nicht an den Blick des Textes gebunden bleiben, wenn der Text Wirklichkeit
benennt. Subjektivistisch wire im Gegenteil die Auffassung, dass die Wirk-
lichkeit nur im Geist besteht, der reproduzierende Geist also in den schaffen-
den Geist eindringen und dort bleiben muss, um sie zu sehen. Offenbar sah
sich Fazlur Rahman hier in einem dogmatischen Zwang. Er meinte vertreten
zu miissen, dass Offenbarung Normen nicht nur benennt, sondern schafft.!*

4 Dass diese Position nicht notwendig aus der der koranischen Theologie folgt, soll
unten in Fussnote 21 gezeigt werden.



232 Felix Korner

Dies war der Forschungsstand und die Problemlage, als sich die jungen
Ankaraner Theologen in die Debatte einschalteten. Mehmet Pacaci greift
Fazlur Rahman explizit auf und liest auch Gadamer selbst noch einmal. 1996
legt er seinen Ansatz in einem Grundsatzartikel mit dem pfiffigen Titel «Der
Koran und ich — wie geschichtlich sind wir?» dar.!® Pagaci iibernimmt Fazlur
Rahmans Charakterisierung des Koran als ethisches Handbuch und sein
Dreischrittmodell Ursprungskontext — Universalnorm — Jetztanwendung. Er
kann deshalb ausdriicklich zwischen koranischem Wortlaut und dem vom
Koran Gemeinten unterscheiden. Uber Fazlur Rahman hinaus kommt nun
aber die Situation des Interpreten in Pagacis Blick. So erkennt er, dass man
nur bei korrekter Kenntnis der Gegenwart auch von korrekter Jetztanwen-
dung sprechen kann. Jeder Leser aber steckt in einer bestimmten geschichtli-
chen und daher beschrinkten Situation, kann also die Gegenwart nicht voll-
kommen kennen. Interpretation ist also ein Abenteuer, aber ein notwendi-
ges. Den Muslimen wirft Pacaci vor, sich grosstenteils aus der Geschichtlich-
keit hinauszustehlen, indem sie die Gegenwart fiir unkoranisch, den Koran
damit fiir unanwendbar und den Islam folglich fiir derzeit nicht angesagt er-
kldren. Mehmet Pagaci hat Gadamers Geschichtlichkeitsbegriff damit kreativ
angewandt. Geschichtlich sind fiir Pagaci nicht nur der Text und die Lese-Si-
tuation, sondern auch die Rolle, die der Leser in der gegenwirtigen Welt zu
tibernehmen hat.

In einem spiteren Artikel wendet Pagaci den Gadamer’schen Gedanken
des wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins auf die islamische Wissenschafts-
geschichte an.'® Er diagnostiziert der islamischen Moderne eine fatale sola
scriptura-Besessenheit. Die islamische Theologie sei vor einem Jahrhundert
textualistisch geworden. Neue Dynamik konne die «islamische Kultur» nicht
mittels eines exegetischen Textbezugs gewinnen, da dieser stets deskriptiv
bleibe. Vielmehr miisse der Islam wieder auf die normativen Disziplinen der
systematischen Theologie und Jurisprudenz gegriindet werden. Dies von ei-
nem Koranexegeten zu horen iiberrascht. Die Hochschitzung der Tradition
kann sich zwar auf Gadamer berufen, nicht aber die Absage an einen stets
neuen Riickgriff auf den Text. Pacgaci scheint hier zu iibersehen, dass die hi-
storische Beschreibung der Textaussage von selbst normativ wird, wenn der
Ausleger sich in derselben Geschichte erkennt, die der Text bezeugt.

> «Kur'an ve Ben — Ne Kadar Tarihseliz?», in Islami Aragtirmalar 9 (1996) 119-134, wie-
derabgedruckt in Pacacis Artikelsammlung Kur'an ve Ben Ne Kadar Tarihseliz? (Ankara
Okulu Yayinlar Bd. 23) Ankara 2000, 53-79.

' In der unter der Frage Islamische Wissenschaften? erschienenen Winternummer
des Jahrgangs 2003 der Zeitschrift isldmiydt, 85-104: «Cagdas Donemde Kur'an’a ve Tefsire Ne
Oldu?»: «Was ist in der Moderne aus Koran und Koranexegese geworden?». Die Professo-
ren Pacaci und Ozsoy sind Griindungsmitglieder im Herausgebergremium der Zeitschrift
isldmiydt, die eine Plattform fiir den innerislamischen Reformdiskurs bietet.



Kdnnen Muslime den Koran historisch erforschen? 233

Unter Berticksichtigung der oben neunfach explizierten Bedeutung des
Wortes ldsst sich die Koranlektiire, die Pacaci vorschlédgt, als hochgradig
historisch bezeichnen.

1. Dass die einzelnen koranischen Verfiigungen situationsbezogen sind, gibt
er nicht nur zu, sondern hélt das fiir eine Stdarke des Koran im Vergleich
zu dem seiner Einschitzung nach abstrakteren Neuen Testament. Er gibt
dem koranexegetischen Blick auch dadurch eine neue Perspektive, dass er
das koranische Vokabular vor den Hintergrund des biblischen und apo-
kryphen Materials hlt."”

2. Dass die jeweilige Einzelanweisung im Koran situativ beschrénkt ist, wird
gesehen; das dadurch entstehende Problem, dass dann ja der Koran selbst
nur von beschriankter Giiltigkeit sein konnte, 16st Pagaci, indem er die mit
der Einzelanweisung explizierte Norm zum tatséchlichen Offenbarungsin-
halt erklért.

3. Pacgaci nur ein Bewusstsein des Vorverstindnisses zu bestitigen, wire zu
wenig. Vielmehr fiihrt er den Begriff «<Vorverstdndnis> und damit die Pro-
blematik der Gegenwartssituation jeder Lektiire iiberhaupt erst in die Ko-
ranhermeneutik ein. Im Unterschied zu Fazlur Rahman, der einen objek-
tiven Zugriff auf die Geschichte fiir moglich hélt, kann Pacaci die Perspek-
tivitdt eines jeden derartigen Zugriffs feststellen. Auch sein Gedanke, dass
geschichtliche Auslegung bedeutet, die eigene Rolle in der Geschichte
wahrzunehmen, ist eine Spielart des Bewusstseins von der Perspektivitét
des Interpretenstandpunkts.

4. Um wirkungsgeschichtliches Bewusstsein hat sich Pagaci in seinem anti-
textualistischen Aufsatz aus dem Jahre 2003 besonders bemiiht. Im Sinne
der Erkenntnis, wie sehr der Text und die aus ihm erwachsende Tradition
selbst das eigene Vorverstdndnis schon geprédgt haben, fehlt Mehmet
Pacaci jedoch noch ein ausgeprigtes wirkungsgeschichtliches Bewusst-
sein, und zwar an einem entscheidenden Punkt. Pacaci reduziert den Ko-
ran auf das Ethisch-Rechtliche. Koranische Anthropologie, Gotteslehre
und Eschatologie kann er nur als Dienstmédgde von Handlungsanweisun-
gen gelten lassen. Hier steht er in der bis in die Gegenwart hinein unge-
brochenen Tradition eines ethischen Reduktionismus der Koranausle-
gung.'® Sie ist im Koran selbst verankert.'” In einer Perspektive, die sich

7 Insbesondere in dem Artikel «Sag: Gott ist einer. Ein exegetischer Versuch zu Sure
112 in der Perspektive semitischer Religionstradition»: «De Ki Allah Bir’dir: Sami Dini
Gelenegi Perspektifinden Ihlas Stire’sinin Bir Tefsiri Denemesi», isldmiydt 1 (1998) 3,49-71.

8 Auch fiir Rahman sind es die koranischen Normen, die zu verheutigen sind: Islam
& Modernity, 5. Vgl. ders., Islamic Methodology, wo es faktisch nur um Rechtsmethodik
geht. Und wenn Pagaci neuerdings doch fiir systematische Theologie plddiert, dann in aus-
driicklicher Abwendung von der Koranexegese.

19 Zentrale Selbstbeschreibung des Koran ist «Rechtleitung» (2:2 & passim).



234

Felix Kdrner

noch radikaler der Wirkungsgeschichte bewusst ist, kénnten sich jedoch
auch Muslime von der Ubermacht der ethischen Fragestellung befreien
und beginnen, das breitere theologische Potential des Koran freizulegen.
Dass Pacaci den Abstand zwischen Text und Ausleger sieht, ist schon im
Eingestindnis der Notwendigkeit einer Ubertragung des Korangehalts ins
Heute enthalten. Weiterhin belegen Mehmet Pagacis subtile historische
Wortforschungen Abstandsbewusstsein. Er zeigt damit, dass er nicht da-
von ausgeht, dass der Koran heutiges Arabisch spriche.?

Ein Verstidndnis dafiir, dass Text und Ausleger grundsétzlich beide Zu-
griff auf dieselbe Wirklichkeit haben, was dann nach Gadamer eine «Ho-
rizontverschmelzung» ermoglicht, hat Pacgaci nicht. Dies wére natiirlich
auch eine grosse Herausforderung fiir den Offenbarungsbegriff. Solange
Offenbarung die Vermittlung von etwas ist, das sonst unsichtbar ist und
bleibt, kann auch die Frage nicht beantwortet werden, wie sich die Wahr-
heit der koranischen Offenbarung, also hier: die Richtigkeit koranischer
Normierungen erweisen ldsst. Offenbarungswahrheit auch angesichts ar-
gumentativer Begegnungen der Religionen weiterhin stillschweigend vor-
auszusetzen wird nicht geniigen.”!

Die Produktivitit des zeitlichen Abstandes zwischen Interpretation und
Text ist Pagaci nicht bewusst. Sie hingt ja auch an der Selbstidndigkeit des
heutigen Blicks, die Pacaci gegeniiber der Offenbarung nicht zugibt. Viel-
mehr plidiert er mit Fazlur Rahman ausschliesslich fiir eine Uberwindung
des Abstandes durch Riickgang zu den Verkiindigungssituationen. Aber
wir sahen, wie er den Begriff der Geschichtlichkeit tiber Gadamer hinaus
kreativ weiterfithrt und als «Wahrnehmen der heutigen Aufgabe» ver-
steht. So hat er faktisch, aber ohne dies zu benennen, den Zeitenabstand
fruchtbar gemacht; allerdings nicht im Bezug auf den Korantext, sondern
auf Gadamer. Das Pldadoyer fiir Tradition statt Koranauslegung in Pacacis
antitextualistischem Artikel jedoch wiirdigt die Produktivitit des Ab-
stands nicht liberzeugend, da es verunklart, wie nun iiberhaupt eine ex-
egetische Beziehung zum Text bestehen soll.

2 Hierfiir ist besonders auf seinen exegetischen Artikel von 1998 zu Sure 112 zu ver-

weisen, vgl. Kérner, Rethinking Islam, 87. Ein derartiges Abstandsbewusstsein ist iibrigens
schon den frithen Koranexegeten zu attestieren.

2l Das Denken nach dem Schema: «wahr, weil offenbart», statt «offenbart, weil wahr»

ldasst sich auch gut koranisch begriinden. Denn Annahme der Offenbarung wird als Glau-
ben an das nicht Erkennbare (ghayb) gekennzeichnet (2:3 parr.). Jedoch liessen sich An-
satzpunkte fiir eine Neufassung des Begriffs der Offenbarung als menschlich
nachvollziehbare im Koran ebenfalls finden: alle Menschen bezeugen, dass Gott Herr ist
(7:172); die Natur ist voller gottlicher Zeichen (30:17-25); der Koran appelliert an
den Verstand (3:65 etc.); die Rede vom «nicht Erkennbaren» (ghayb) sollte als apo-
kalyptisch verstanden werden: der Seher antizipiert, was schliesslich allen erkennbar
werden wird.



Koénnen Muslime den Koran historisch erforschen? 235

8. An tatsichlich Geschehenem ist Pagacis Koranauslegung bisher nur mar-
ginal interessiert. Sein ethischer Reduktionismus enthebt ihn auch der
Pflicht, Historizitdt von Bezeugtem nachzuweisen.

9. Wenn Mehmet Pacaci die Muslime daran erinnert, dass sie eine entschei-
dende geschichtliche Rolle zu iibernehmen haben, so ist dies als implizite
Geschichtstheologie zu deuten. Dennoch wollte er bisher offenbar keine
Geschichtstheologie vorlegen. Im historisch Einzelnen zur Zeit Mu-
hammads ereignete sich laut Pacgaci nur insofern géttliches Handeln, als
die Einzelnorm beispielhafte Anwendung einer gottlichen Norm ist. Wie
aber lésst sich sicherstellen, dass ein heutiger Riickschluss von der speziel-
len Bestimmung auf eine ihr zugrundeliegende und durch sie zu offenba-
rende universale Norm nicht fehlschlidgt? Dass dieser Riickschluss kein
unumstrittenes Ergebnis zeitigt, zeigen die innerislamischen Diskussionen
beispielsweise in der Kopftuchfrage.

Omer Ozsoy erklirt, dass der Koran kein Text ist.”> Diese auf den ersten
Blick absurd erscheinende Behauptung bekommt im hermeneutischen Mo-
dell Ozsoys einen guten Sinn. Auch Ozsoy schliesst sich Fazlur Rahman
grundsitzlich an. Um das, was der Koran sagen will, davon zu unterscheiden,
wie er es sagt, weitet Ozsoy die Optik auf die Sunna hin aus. Damit fordert er
aber nun nicht schlicht, ein weiteres Text- oder zumindest Traditionskorpus
einzubeziehen, wie dies ohnehin Standard islamischer Rechtsmethodik ist.
Vielmehr méchte Ozsoy den Koran im Zusammenspiel mit der Wirklichkeit,
das heisst mit der Geschichte seiner Ersthorer sehen. Wer den Koran als Text
liest, d.h. als in sich geschlossenes und aus sich selbst verstindliches System,
kann ihn demnach nur verkehrt lesen. Erst wenn man betrachtet, wie Mu-
hammad und seine Umwelt auf die Offenbarungen reagierten und wie der
Koran wiederum auf ihre Reaktionen einging, versteht man seine Botschaft.
Denn der Koran ist nicht Text, sondern — wie Ozsoy im Anschluss an Paul
Ricceur formuliert — «discours»: Rede.

Unter dem Raster der oben formulierten neun Kriterien kann Omer Oz-
soys Ansatz weitere Konturen gewinnen.

1. Situationsbedingtheit der einzelnen Koranstellen ist der Angelpunkt sei-
nes Denkens.

2. Damit ist ihm auch bereits das Problem im Blick, dass die jeweiligen kora-
nischen Formulierungen beschrédnkt sind. Es muss denkerisch iiberwun-

22 Grundlegend ist Ozsoys Artikel zur «Geschichtlichkeit der koranischen Rede und
dem Problem der urspriinglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede»: «Kur’an hitabinin
tarihselligi ve tarihsel hitabin 6zgiin anlamu sorunu», in: O. Ozsoy, Kur’an ve tarihsellik yazilari
[Schriften zu Koran und Geschichtlichkeit] (Reihe kitdbiydr Bd. 30), Ankara 2004, 53-66.
Wie Mehmet Pacgacis programmatischer Entwurf ist auch dieser Artikel zuerst erschienen
in Isldmi Aragtirmalar 9 (1996) 135-143.



236

Felix Korner

den werden, um dem Koran nicht den Offenbarungscharakter abzuspre-
chen. Die Uberwindung geschieht durch einen Transfer der damaligen ko-
ranischen Interaktion auf die heutige Situation.

Zur Frage des Vorverstindnisbewusstseins ist zu sagen: Omer Ozsoy hilt
es — mit Fazlur Rahman - ausdriicklich fiir moglich, eine vergangene Si-
tuation richtig zu deuten; jede Deutung der eigenen Gegenwart jedoch
hélt er, wie Pacac, fiir fehlerbehaftet. Hier driickt sich zwar eine Empfin-
dung fiir die perspektivische Beschrianktheit jedes Blickes aus; sein Objek-
tivitdtsanspruch bei der Deutung von Vergangenem ist allerdings fragwiir-
dig. Denn die Bedeutung von einzelnen Ereignissen kann erst im Zusam-
menhang aller Ereignisse erschopfend benannt werden. Und jeder neue
Blickpunkt bringt mit einem neuen Vorverstidndnis auch bereits neue
Deutungsmoglichkeiten.

Im Bezug auf ein wirkungsgeschichtliches Bewusstsein gilt auch fiir Oz-
soy: Da er im Koran nur Ethisches sucht, hat er nicht gesehen, wie sehr
sich die bisherige islamische Koranauslegungsgeschichte auf seine Optik
niedergeschlagen hat. Sein Vorversténdnis ist ein ethischer Reduktionis-
mus. Dass man auch mit anderen Fragen an den Koran treten konnte,
sieht er nicht.

Den Abstand zwischen Heute und Koran thematisiert Omer Ozsoy sehr
klar. In den Blick getreten sei ihm zufolge der Abstand, als sich das neu-
zeitliche Bewusstsein iiber den Koran zu stellen begann. Davon sei zwar
zu lernen, dass es einen Graben zwischen Ausleger und Text gibt; die Fol-
gerung, sich deshalb vom Koran abzuwenden, sei jedoch verfehlt. Wer den
Graben durch die Rekonstruktion der Ursprungssituationen iiberwinde,
erhalte entscheidende Anregungen fiir die heutige Lebensgestaltung.
Dass Text und Ausleger sich auf die grundsitzlich selbe Wirklichkeit be-
ziehen, ist in Ozsoys Ansatz unwichtig. Wie Pacaci setzt er die Richtigkeit
der koranischen Botschaft voraus und sieht nicht die Notwendigkeit, sie zu
begriinden.

Spielt fiir Omer Ozsoy der Gedanke eine Rolle, dass die zeitliche Distanz
zum Ursprung des Textes das Textverstdndnis fordern kann? Allein nor-
mativ ist fiir ihn das Zusammenspiel von Koran und Ersthérern. Was spéa-
tere Generationen mit dem Koran getan haben, interessiert ihn nicht.
Denn sie stehen ausserhalb des Zwiegespriachs der Offenbarung, das ab-
geschlossen ist. Daher scheint ihm die Produktivitit des Zeitenabstands
nicht im Blick. Jedoch wiirde er zugeben, dass die Ersthorer die jeweilige
Offenbarung nur auf die durch sie angesprochene Einzelsituation bezo-
gen, wiahrend wir Spéteren erkennen, dass die partikuldre Aussage einen
universalen Sinn hat. Insofern verstehen wir den Koran ja besser als die
Ersthorer. Daraus folgt fiir Ozsoy aber nicht, dass man sich heute zum di-
rekten Gespriachspartner des Koran machen kénnte. Diesen Anachronis-
mus hélt er vielmehr fiir gefdhrlich.



Koénnen Muslime den Koran historisch erforschen? 237

8. Ob das vom Koran Geschilderte historisch zutrifft oder nicht, betrachtet
Ozsoy als irrelevant.” In seinem Geschichten-Fundus habe sich der Koran
einfach in die Mentalitit der Ersthorer eingeklinkt. Er habe das Erzidhlgut
der Adressaten nicht kritisch bearbeitet, sondern didaktisch verarbeitet.
Der Koran sei keine Geschichts-, sondern eine Ethikquelle. Diese Positi-
on leidet unter einigen Schwierigkeiten. Zum einen ist der harte Kontrast
zu bemerken zwischen Ozsoys Desinteresse am historischen Gehalt des
koranischen narrativen Materials und seinem vitalen Interesse an der frii-
hen muslimischen Uberlieferung, die er fiir die Rekonstruktion der Ur-
sprungskontexte braucht. Die Uberlieferung darf also nicht narrativ-unhi-
storisch sein. Zweitens enthilt jeder offenbarte Imperativ die historische
Behauptung, dass Gott ihn befohlen hat. Auch hierfiir miisste der Koran
Geschichtsquelle sein. Drittens fragt sich, wenn der Koran nicht vom hi-
storischen Handeln Gottes sprechen will: Hilt der Koran Gott tiberhaupt
fiir handelnd? Dies ist sicher zu bejahen,* verlangt aber die Nachfrage,
warum er Gottes Handeln dann nicht historisch bezeugen wollte?
Schliesslich ist zu bedenken, ob Normen wirklich in eine vom Faktischen
vollig geschiedene Welt verlegt werden konnen, wenn sie begriindbar sein
sollen. Eine Begriindung konnte beispielsweise so aussehen: Als gut er-
weist sich eine Handlung, wenn sie der gottgewollten Vollendung von al-
lem gedient hat; gut handelt, wer darauf hin entscheidet.

9. Mit welchem Geschichtsbild arbeitet Ozsoy? Fiir ihn scheint die Geschich-
te eine Reihe von Einzelsituationen zu sein, von denen sich einige auf an-
dere auswirken mogen. Aber einen Gesamtzusammenhang gibt es nicht.
Die einzelnen Situationen, auf die der Koran eingeht, sind kontingent. In
der koranischen Interaktion aber driickt sich eine universale Norm aus.
Ozsoy denkt Kontingenz, ohne dass er die Notwendigkeit eines Gesamt-
zusammenhangs von allem sieht. Dies ist Folge einer Theologie, in der Of-
fenbarung ein gottlicher Eingriff ist. Wenn Offenbarung jedoch radikaler
geschichtlich verstanden wiirde, beispielsweise als Blick in die Zukunft
von allem, dann wére auch verstdndlich zu machen, warum eine bestimm-
te Handlungsanweisung universal sein soll.

Die beiden hier untersuchten muslimischen Theologen haben ein hohes
Mass an historischem Denken erreicht. An manchen Stellen — dem «ethischen
Reduktionismus» sowie der Offenbarungs- und der Geschichtstheologie —
sind sie noch von traditionellen Voraussetzungen eingeengt. Die von ihnen
bereits betretenen Wege historischer Lektiire gehen vom Koran selbst aus.

# Korner, Rethinking Islam, 145.

2% Das gilt nicht nur fiir die «Zeichen» in der Natur, s.0. Anm. 21; gottgeschaffen sind
beispielsweise auch die Schiffe (2:164), und siegen die Muslime, so hat Gott gehandelt
(8:17); vgl. Korner, Rethinking Islam, 164.



238 Felix Kérner

Aber sogar die hier aufgezeigten, von ihnen noch nicht gegangenen Wege hi-
storischer Kritik lassen sich aus der Theologie des Koran selbst begriinden.
Man kann also ohne Etikettenschwindel zugleich historisch-kritisch an den
Koran herangehen und sich Muslim nennen.

Abstract

Muslim Theological Faculties in Turkey were founded to train a modern-minded reli-
gious staff. In the last decade a hermeneutical avant-garde has formed the «School of An-
kara». They make use of Western philosophical reflections, notably by Gadamer and
Ricceur. Are their Koranic interpretations historical-critical? And if so, are they still Isla-
mic? The article formulates criteria of historical critique, applies them to two exegetes from
Ankara and concludes: What they do is historical-critical exegesis, and it is in line with what
the Koran teaches about itself. The Koran would even allow for more historical interpreta-
tion.

Felix Korner SJ, Ankara



	Können Muslime den Koran historisch erforschen? : Türkische Neuansätze

