
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Können Muslime den Koran historisch erforschen? : Türkische
Neuansätze

Autor: Körner, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Können Muslime den Koran historisch erforschen?

Türkische Neuansätze

«Der Islam interpretiert den Koran nicht.» Ein solcher Satz erntet viel
Zustimmung. Besonders von christlichen Theologen erhält man oft die
Auskunft, aus dem islamischen Offenbarungsverständnis folge bereits, dass Muslime

den Koran gar nicht historisch lesen könnten.1
Der Frage, ob der Koran als Offenbarung anerkannt und zugleich historisch

gelesen werden kann, wird hier in drei Schritten nachgegangen. Zuerst
soll ein handhabbarer Begriff von «historischer Lektüre» gebildet werden;
dann wird die koranexegetische Methodik zweier gegenwärtiger islamischer
Theologen vorgestellt, die schliesslich unter der Rücksicht zu würdigen sind,
ob das, was sie tun, das Etikett «historisch» verdient - und das Etikett
«islamisch».

Die folgenden drei Bestimmungen von «historisch» erreichen nicht den
kontroversen Kern der Fragestellung:

(a) Wer «historisch» erklärt als: «spätere Befragung des Textes», kann
sogleich darauf hinweisen, dass Koranexegese schon während der Korangenese
geschieht: Der Koran selbst beantwortet bereits Fragen zum Koran.2 Und der
Abschluss seiner Verkündigung3 beendet den Auslegungsvorgang nicht,
sondern eröffnet einen bunten Diskurs.

(b) Wer «historisch» verstehen will als methodengebundene Untersuchung

der Sprache, der allgemeinen und der speziellen Umwelt des Textes,
wird sofort mit der hohen Kunst islamisch-koranischer Philologie und den
Rekonstruktionsversuchen der Ursprungskontexte in den klassischen
Korankommentaren aufwarten.4

1

Vgl. Rudolf Voderholzers Auseinandersetzung mit Rotraud Wielandts Untersuchung

«Wurzeln der Schwierigkeiten innerislamischen Gesprächs über neue hermeneuti-
sche Zugänge zum Korantext», St. Wild (Hg.), The Qur'ân as Text, Leiden 1996,
257-282 in dessen (noch) unveröffentlichter Habilitationsschrift zur Konstitution
Dei Verbum des Zweiten Vatikanischen Konzils.

2 Z.B. Sure 70:1 «Jemand hat gefragt nach einer Strafe, die hereinbricht». A. Neu-
wirth, «Koran», in: H. Gätje (Hg.), Grundriß der arabischen Philologie, Bd. 2,
Literaturwissenschaft, Wiesbaden 1987,96-135 (121).

3 «Verkündigung des Koran» geschah, als Muhammad mit dem Anspruch, Offenbarung

auszurichten, sprach. Im Bezug auf den Koran liegt ein anderer Wortgebrauch vor als

bei der Formulierung «Verkündigung des Evangeliums.» Verkündigung des Evangeliums
kann auch heute geschehen.

4 Vgl. z.B. Neuwirth, Koran, 100.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 227

(c) Und auch wer definiert, «<historisch> ist die Übersetzung des Textgehaltes

in einen neuen Kontext», kann gleich hinzufügen, dass die islamische
Jurisprudenz nie etwas anderes vorhatte.5

Wer mit einem oberflächlichen Verständnis von «historisch» nach historischer

Kritik im Islam fragt, sei es in kritischem oder in apologetischem Interesse,

kommt also nicht weiter. Aber möglicherweise spricht die Frage nach
historischer Koran-Kritik etwas Subtileres an. Wenn man den Einwand stark
macht, kann er Reflexionsprozesse in Gang setzen, wie sie von der Apologetik

verhindert werden. Eine Anfrage an die islamische Koranexegese, die
sowohl dem nichtmuslimischen Kritiker als auch dem reflexionsbereiten Muslim

gerecht wird, sollte folgendermassen gestellt werden: Gibt es islamische
Koranauslegung, die die Geschichtlichkeit alles Gegebenen berücksichtigt?
Dies lässt sich anhand von neun Kriterien überprüfen.6

1. Ist sich die Auslegung der Situationsbezogenheit der einzelnen Textstel¬
len bewusst? (Denn der Text bezieht sich stets auf einen Einzelabschnitt
der Geschichte.)

2. Ist sich die Auslegung der situationsbedingten Beschränktheit von
Formulierungen bewusst? (Denn jede sprachliche Mitteilung geschieht innerhalb
der Zeitschranken geschichtlicher Existenz.)

3. Ist sich die Auslegung ihrer eigenen spezifischen Situiertheit bewusst?

(Denn Interpretation hat einen bestimmten, das Vorverständnis prägenden,

beschränkten Ort in der Geschichte.)
4. Ist sich die Auslegung des Einflusses von Text und Tradition auf dieses

Vorverständnis bewusst? (Denn Interpretation steht schon in der
Wirkungsgeschichte des Textes.)

5. Ist sich die Auslegung des Abstandes zwischen Text und Ausleger be¬

wusst? (Denn Geschichte trennt.)
6. Ist sich die Auslegung bewusst, dass Ausleger und Text grundsätzlich die¬

selbe Wirklichkeit vor sich haben? (Denn beide befinden sich innerhalb
der einen Geschichte. Daraus folgt weiterhin:)

7. Ist sich die Auslegung bewusst, dass der Abstand zwischen Text und
Ausleger für das Verstehen hilfreich sein kann? (Denn die spätere Perspektive

5 Vgl. z.B. J. Schacht, The Origins of Islamic Jurisprudence, Oxford 1950,15.
6 Sie müssen erstens nicht explizit und zweitens nicht allesamt erfüllt sein, damit eine

Auslegung zurecht <historisch> heisst. Es darf Intensitätsgrade von <historisch> geben. -
Die Kriterien lassen sich in drei Gruppen einteilen: Geschichtlichkeit der Entstehung (1
und 2), der Auslegung (3-7) und des Inhalts (8 und 9). - Die Kriterien sind allgemein, nicht
speziell koranhermeneutisch formuliert. So können sie auch auf angeblich historische
Lektüren in anderen Religionen angewendet werden. Das erleichtert eine Überprüfbarkeit

ihrer Angemessenheit. - Dass die Kriterien bestimmten philosophischen Schulen
zugerechnet werden können, ist unerheblich, solange sie Gesichtspunkte dessen, was man
sinnvollerweise unter historischer Lektüre verstehen kann, benennen.



228 Felix Körner

sieht bereits einen weiteren Geschichtsverlauf, der frühere Geltungsansprüche

klären kann.)
8. Ist sich die Auslegung bewusst, dass der Text tatsächliches Geschehen zu

bezeugen hat? (Denn wenn ein Text beansprucht, göttliche Wahrheit zu
verkünden, dürfen die berichteten Ereignisse nicht dem historisch
Nachweisbaren widersprechen.)

9. Ist sich die Auslegung bewusst, dass sie den Text auch im Gesamt der
Religionsgeschichte und der Geschichte der Geschichtsdeutungen zu situie-
ren hat? (Denn dass der Text heute bedeutsam sein soll, lässt sich nur
innerhalb einer Deutung der Menschheitsgeschichte begründen.)

Sehen wir uns unter dieser Fragestellung die Methodik zweier muslimischer

Koranexegeten der Gegenwart an:7

- Mehmet Paçaci, geboren 1961; er hat in Ankara Theologie und Philoso¬

phie sowie in Manchester Neues Testament studiert und ist nun Professor
für Koranexegese in Ankara.

- Omer Özsoy, geboren 1963, der in Ankara Theologie und Sozialwissen¬
schaften sowie in Heidelberg Islamwissenschaft studiert hat; er ist ebenfalls

Professor für Koranexegese in Ankara.

Dass sie beide in Ankara unterrichten, ist dreifach bedeutsam. Zum einen
ist es kein Zufall, dass uns die Erkundung koranhermeneutischer Neuansätze
in die Türkei führt. Dort wurde ein Jahrzehnt nach dem Tode Atatürks, im
Jahre 1948 sein Reformprogramm - Europäisierung von oben - auch auf die

7 Der Autor dieser Zeilen hat sich in seinem islamwissenschaftlichen Magisterstudium

mit arabischsprachigen Neuansätzen der Koranauslegung beschäftigt. (Hier
sind vor allem ägyptische Stimmen zu nennen, zuletzt Nasr Hâmid Abû Zayd, der
nun - was selbst eine Aussage über die koranhermeneutische Szene ist - im Exil im
niederländischen Leiden lebt. Vgl. R. Wielandt, «Exegesis of the Qur'ân: Early
Modem and Contemporary» in: J.D. McAuliffe [Hg.], Encyclopaedia of the Qur'ân, Bd. 2,

Leiden 2002, 124-142. Abû Zayds Ansatz bietet eine bemerkenswerte Lösung für das

offenbarungstheologische Problem <Wie kann der universal gültige Offenbarungstext
situationsbedingten Beschränkungen unterliegen?) - Vgl. unser zweites Kriterium. - Abû
Zayds Antwort lautet: Will sich Gott in der Zeit Muhammads verständlich machen, muss
Gott seine Botschaft auch im Code jener Zeit übermitteln. Jede Zeit ist nun aufgefordert,
die Botschaft in ihrem eigenen Code auszudrücken. Mit diesem Ansatz ist sogar der
Gedanke der Verbalinspiration zu wahren; es fragt sich allerdings, ob es einen von der
Form unabhängigen Inhalt geben kann und wie man die je neu zu formulierende Urbot-
schaft sichern kann.) Von Rotraud Wielandt, Bamberg, ermutigt, hat der Autor dieser Zeilen

dann eine islamwissenschaftliche Dissertation über die - bis dahin unerforschte, aber,
wie sich zeigte, weiterführende - türkischsprachige Koranhermeneutik verfasst: F. Körner,
Revisionist Koran Hermeneutics in Contemporary Turkish University Theology.
Rethinking Islam, Würzburg 2005. Ein Band mit deutschen Übersetzungen
einschlägiger Artikel erscheint demnächst unter dem Titel: F. Körner, Alter Text -
Neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Türkei heute.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 229

damals daniederliegende akademische Theologie angewandt. Auf Parla-
mentsbeschluss entwickelte der Senat der Universität Ankara die Vision
einer «Theologie wie im Westen».8 Empirische und vergleichende Forschung
sollte dort ihren Platz haben. Die erste, 1949 nach diesem Modell gegründete
Fakultät ist die der Universität Ankara. Inzwischen gibt es zwei Dutzend
theologische Fakultäten in der Türkei. Die dort arbeitenden Theologinnen
und Theologen haben von Staats wegen die Aufgabe, die öffentlich verordnete

Aufklärung in den Islam einzuspeisen. Ankara nimmt hierbei eine von
anderen türkischen Fakultäten auch zugestandene Vordenkerrolle in koranher-
meneutischen Fragen ein.9 Daher ist es zweitens nicht überraschend, wenn
uns die Untersuchung in die türkische Hauptstadt führt. An der Fakultät in
Ankara hat sich in den 90'er Jahren eine Gruppe von jüngeren Theologen zur
«Ankaraner Schule» formiert. Sie bezeichneten sich erst als «islamische
Modernisten», kommen aber in ihren jüngsten Veröffentlichungen zu einer neuen,

hermeneutisch geschulten Wertschätzung der Tradition und wehren sich
daher nicht gegen die Bezeichnung «neutraditionelle Muslime». Schliesslich
ist bemerkenswert, dass es sich bei den beiden hier vorzustellenden Denkern
weder um Elfenbeinturmgelehrte noch um Geächtete handelt; sie unterrichten

jedes Semester hunderte von zukünftigen Imamen, Religionslehrerinnen
und -lehrern sowie Nachwuchskräfte der Religionsbehörde und der theologischen

Wissenschaft.
Seit fünfzig Jahren war das Klima der türkischen Hochschultheologie für

eine echte Weiterentwicklung islamischer Auslegungsmethodik förderlich.
Jedoch erst 1996 lässt sich ein Durchbruch verzeichnen, der türkische Denker
auch über das Niveau ihrer arabischsprachigen Kollegen hinausbrachte.'"
Wie lässt sich die lange Stagnation erklären? Nach der verheissungsvollen
Anfangsphase, in der z.B. - ab 1954- die deutsche Islamwissenschaftlerin
Annemarie Schimmel an der Ankaraner Theologischen Fakultät vergleichende
Religionswissenschaft unterrichten konnte, waren die türkischen Theologinnen

und Theologen möglicherweise zu sehr zwischen den unterschiedlichen
Erwartungen von staatlicher und gesellschaftlicher Seite zerrieben, und zu

8 Körner, Rethinking Islam, 55.
9 Ebd. 62.
10 Als Bruchstelle liesse sich die Veröffentlichung der koranhermeneutischen

Sondernummer der Zeitschrift Islami Ara$tirmalar 9 (1996) bestimmen. Das Themenheft trug den
Titel Kur'an'in Anla§dmasmda Yöntem Sorunu: Die Methodenfrage beim Verstehen des
Koran. - Zwar rezipieren türkische Theologen auch ihre arabischsprachigen Kollegen; in
der erwähnten Sondernummer findet sich beispielsweise ein Originalbeitrag Abû Zayds
(vgl. oben Anm. 7). Arabischerseits gibt es jedoch noch keine breite Aufmerksamkeit für
die türkischsprachige Theologie. Wieso nicht? Einerseits können wenige arabischsprachige
Muslime ernsthaft Türkisch. Andererseits ist unter ihnen das Vorurteil verbreitet, dass
ausserhalb der arabisch-theologischen Welt ohnehin nur Sekundäres - oder Häretisches -
zustandegebracht werde.



230 Felix Körner

sehr auf sich gestellt, um kreativ weiterzukommen. In den 80'er und 90'er Jahren

sind es dann drei Faktoren, die einen Paradigmenwechsel herbeiführen.
Einerseits haben fast alle Professoren der «Ankaraner Schule» eine Zeit in
Europa oder Nordamerika verbracht, um dort Islamwissenschaft oder christliche

Theologie zu studieren. Zum zweiten haben sich einige der Denker
gründlich mit europäischer Philosophie, insbesondere mit hermeneutischem
Denken, auseinandergesetzt. Ein dritter entscheidender Faktor waren die
Veröffentlichungen und Türkeibesuche Fazlur Rahmans. Der 1919 im heutigen

Pakistan geborene muslimische Theologe lehrte bis zu seinem Tode 1988

an der University of Chicago islamisches Denken.11 Seine Koranhermeneutik
muss, da sie den Ausgangspunkt für die im Folgenden vorzustellenden Theologen

bildet, hier skizziert und problematisiert werden.
Fazlur Rahmans hermeneutische Ausgangsfrage war: Wie kann man den

Koran als Offenbarung ernstnehmen, ohne seine doch zum Teil offenkundig
veralteten Vorschriften heute anwenden zu müssen? Er sah den Koran als

Handbuch der Ethik, das nicht Einzelanweisungen, sondern Prinzipien bietet.
Die koranischen Regelungen seien lediglich konkrete Beispiele, anhand derer

die Prinzipien erklärt würden.12 Folglich konnte Fazlur Rahman eine
dreischrittige Auslegung vorschlagen, (a) Um den Koran zu verstehen, müsse

man ihn im Kontext der Zeit seiner Verkündigung verstehen. Der erste
Schritt ist also die Rückkehr in die Offenbarungszeit, (b) Aus dem so
Verstandenen sind die den Einzelregelungen zugrunde liegenden allgemeingültigen

ethischen Prinzipien zu destillieren. Der zweite Schritt lautet also: vom
Geschichtlich-Einzelnen zum Allgemein-Prizipiellen. (c) Das so gewonnene
Destillat sei nun in jeder Zeit neu aufzugiessen. Drittens also folgt der Schritt
zurück ins Jetzt.

Dieses Dreischritt-Modell konnte bis zu den Neuansätzen der «Ankaraner

Schule» als state of the art muslimischer Auslegungsreflexion gelten.
Fazlur Rahman selbst hatte seine Koranhermeneutik im Anschluss an den
italienischen Rechtshistoriker Emilio Betti formuliert und sich dabei
ausdrücklich von Hans-Georg Gadamers Philosophie abgesetzt. Gadamers
Hermeneutik ist für Fazlur Rahman «hoffnungslos subjektiv».13 Bettis Modell
dagegen konnte er zum Teil wörtlich übernehmen. Ein Geist kann, das ist Bettis
texthermeneutische Grundlage, die Produkte eines anderen Geistes wieder
zum Ganzen zusammenfügen. Zwei Bewegungen finden beim Verstehen

11 F. Rahman, Islamic Methodology in History, Karachi 1965; ders., Islam, Chicago
21966; ders., Islam & Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago 1982;
ders., Major Themes of the Qur'an, Minneapolis 21994.

12 Dieser Gedanke mag vom Verständnis der paulinischen Anweisungen als «Para-
klese / Paränese» - d. h. als Konkretisierungen, die «Leben in Christus» situationsbezogen
exemplifizieren - beeinflusst sein.

13 Rahman, Islam & Modernity, 9, Betti zustimmend zitierend.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 231

nach Betti statt: vom Geist zum Produkt und von diesem zurück zu einem
Geist. Fazlur Rahman hatte diesen Ansatz übernommen und lediglich an
zwei Stellen ausgebaut: Geist setzt seine Produkte nicht in Isolation, sondern
in Begegnung mit einer bestimmten Situation aus sich heraus; und: der her-
meneutische Prozess kommt erst mit der Anwendung im Heute zum Ab-
schluss.

Gadamer hatte seine Überlegungen in Auseinandersetzung mit Betti
vorgetragen. An zwei Stellen konnte Fazlur Rahman Gadamers Kritik an Betti
nicht folgen. Betti zufolge funktioniert Verstehen, weil der produzierende
und der reproduzierende Geist verwandt sind. Nach Gadamer aber heisst
Verwandtschaft nicht Gleichheit. Der verstehen-wollende Geist könnte gerade

im entscheidenden Punkt anders sein als der schaffende. Diese angebliche
Verwandtschaft kann also schwerlich die Authentizität von Verstehen
gewährleisten. Weiterhin ist für Betti und Fazlur Rahman Verstehen nur
Reproduktion des Gemeinten. Gadamer dagegen sieht, dass das «Gebilde» den
Geist, der es schafft, tatsächlich verlässt und eigenständige Wirklichkeit hat,
so dass ein neuer Blick darauf kreativ und zugleich getreu sein kann.
«Interpretation» ist, wie Gadamer anhand von Aufführungskunstwerken expliziert,
nicht bloss Reproduktion, es ist notwendigerweise etwas Produktives.

Warum konnte Fazlur Rahman diese beiden Einwände Gadamers nicht
akzeptieren? Sie verunsichern das Auslegungsgeschäft. Ist Auslegung stets
Neuschaffung, dann gibt es nicht mehr den einen formulierbaren «gemeinten
Sinn» und damit die Gewissheit, ihn treffen zu können. Wenn Fazlur Rahman
sich schon für Neuübertragungen des koranischen Inhaltes ins Heute
ausspricht, so soll doch die authentische Koranizität seiner Ergebnisse von
vornherein methodisch sichergestellt sein, indem benennbar bleibt, was denn der
koranische Inhalt ist.

Der Subjektivismusvorwurf gegen Gadamers Hermeneutik verfängt
jedoch nicht. Denn der Gedanke, dass Interpretation etwas Kreatives darstellt,
ist alles andere als subjektivistisch. Er setzt vielmehr in seiner Gadamerschen
Version voraus, dass jedes verstehende Subjekt einen gültigen Zugang zur
Wirklichkeit haben kann. Daher kann der Interpret selbst die vom Text
benannte Wirklichkeit selbständig sehen; der Blick des Interpreten heute muss
nicht an den Blick des Textes gebunden bleiben, wenn der Text Wirklichkeit
benennt. Subjektivistisch wäre im Gegenteil die Auffassung, dass die
Wirklichkeit nur im Geist besteht, der reproduzierende Geist also in den schaffenden

Geist eindringen und dort bleiben muss, um sie zu sehen. Offenbar sah
sich Fazlur Rahman hier in einem dogmatischen Zwang. Er meinte vertreten
zu müssen, dass Offenbarung Normen nicht nur benennt, sondern schafft.14

14 Dass diese Position nicht notwendig aus der der koranischen Theologie folgt, soll
unten in Fussnote 21 gezeigt werden.



232 Felix Körner

Dies war der Forschungsstand und die Problemlage, als sich die jungen
Ankaraner Theologen in die Debatte einschalteten. Mehmet Paçaci greift
Fazlur Rahman explizit auf und liest auch Gadamer selbst noch einmal. 1996

legt er seinen Ansatz in einem Grundsatzartikel mit dem pfiffigen Titel «Der
Koran und ich - wie geschichtlich sind wir?» dar.15 Paçaci übernimmt Fazlur
Rahmans Charakterisierung des Koran als ethisches Handbuch und sein
Dreischrittmodell Ursprungskontext - Universalnorm - Jetztanwendung. Er
kann deshalb ausdrücklich zwischen koranischem Wortlaut und dem vom
Koran Gemeinten unterscheiden. Über Fazlur Rahman hinaus kommt nun
aber die Situation des Interpreten in Paçacis Blick. So erkennt er, dass man
nur bei korrekter Kenntnis der Gegenwart auch von korrekter Jetztanwendung

sprechen kann. Jeder Leser aber steckt in einer bestimmten geschichtlichen

und daher beschränkten Situation, kann also die Gegenwart nicht
vollkommen kennen. Interpretation ist also ein Abenteuer, aber ein notwendiges.

Den Muslimen wirft Paçaci vor, sich grösstenteils aus der Geschichtlichkeit

hinauszustehlen, indem sie die Gegenwart für unkoranisch, den Koran
damit für unanwendbar und den Islam folglich für derzeit nicht angesagt
erklären. Mehmet Paçaci hat Gadamers Geschichtlichkeitsbegriff damit kreativ
angewandt. Geschichtlich sind für Paçaci nicht nur der Text und die Lese-Situation,

sondern auch die Rolle, die der Leser in der gegenwärtigen Welt zu
übernehmen hat.

In einem späteren Artikel wendet Paçaci den Gadamer'schen Gedanken
des wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins auf die islamische Wissenschaftsgeschichte

an.16 Er diagnostiziert der islamischen Moderne eine fatale sola
scriptum-Besessenheit. Die islamische Theologie sei vor einem Jahrhundert
textualistisch geworden. Neue Dynamik könne die «islamische Kultur» nicht
mittels eines exegetischen Textbezugs gewinnen, da dieser stets deskriptiv
bleibe. Vielmehr müsse der Islam wieder auf die normativen Disziplinen der
systematischen Theologie und Jurisprudenz gegründet werden. Dies von
einem Koranexegeten zu hören überrascht. Die Hochschätzung der Tradition
kann sich zwar auf Gadamer berufen, nicht aber die Absage an einen stets
neuen Rückgriff auf den Text. Paçaci scheint hier zu übersehen, dass die
historische Beschreibung der Textaussage von selbst normativ wird, wenn der
Ausleger sich in derselben Geschichte erkennt, die der Text bezeugt.

15 «Kur'an ve Ben - Ne Kadar Tarihselizl», in Islami Araçtirmalar 9 (1996) 119-134,
wiederabgedruckt in Paçacis Artikelsammlung Kur'an ve Ben Ne Kadar Tarihselizl (Ankara
Okulu Yaymlari Bd. 23) Ankara 2000,53-79.

16 In der unter der Frage Islamische Wissenschaften? erschienenen Winternummer
des Jahrgangs 2003 der Zeitschrift islâmiyât, 85-104: «Çagda§ Dönemde Kur'aria ve Tefsire Ne
Oldul»: «Was ist in der Moderne aus Koran und Koranexegese geworden?». Die Professoren

Paçaci und Özsoy sind Gründungsmitglieder im Herausgebergremium der Zeitschrift
islâmiyât, die eine Plattform für den innerislamischen Reformdiskurs bietet.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 233

Unter Berücksichtigung der oben neunfach explizierten Bedeutung des

Wortes lässt sich die Koranlektüre, die Paçaci vorschlägt, als hochgradig
historisch bezeichnen.

1. Dass die einzelnen koranischen Verfügungen situationsbezogen sind, gibt
er nicht nur zu, sondern hält das für eine Stärke des Koran im Vergleich
zu dem seiner Einschätzung nach abstrakteren Neuen Testament. Er gibt
dem koranexegetischen Blick auch dadurch eine neue Perspektive, dass er
das koranische Vokabular vor den Hintergrund des biblischen und
apokryphen Materials hält.17

2. Dass die jeweilige Einzelanweisung im Koran situativ beschränkt ist, wird
gesehen; das dadurch entstehende Problem, dass dann ja der Koran selbst

nur von beschränkter Gültigkeit sein könnte, löst Paçaci, indem er die mit
der Einzelanweisung explizierte Norm zum tatsächlichen Offenbarungsinhalt

erklärt.
3. Paçaci nur ein Bewusstsein des Vorverständnisses zu bestätigen, wäre zu

wenig. Vielmehr führt er den Begriff <Vorverständnis> und damit die
Problematik der Gegenwartssituation jeder Lektüre überhaupt erst in die
Koranhermeneutik ein. Im Unterschied zu Fazlur Rahman, der einen objektiven

Zugriff auf die Geschichte für möglich hält, kann Paçaci die Perspek-
tivität eines jeden derartigen Zugriffs feststellen. Auch sein Gedanke, dass

geschichtliche Auslegung bedeutet, die eigene Rolle in der Geschichte
wahrzunehmen, ist eine Spielart des Bewusstseins von der Perspektivität
des Interpretenstandpunkts.

4. Um wirkungsgeschichtliches Bewusstsein hat sich Paçaci in seinem anti-
textualistischen Aufsatz aus dem Jahre 2003 besonders bemüht. Im Sinne
der Erkenntnis, wie sehr der Text und die aus ihm erwachsende Tradition
selbst das eigene Vorverständnis schon geprägt haben, fehlt Mehmet
Paçaci jedoch noch ein ausgeprägtes wirkungsgeschichtliches Bewusstsein,

und zwar an einem entscheidenden Punkt. Paçaci reduziert den Koran

auf das Ethisch-Rechtliche. Koranische Anthropologie, Gotteslehre
und Eschatologie kann er nur als Dienstmägde von Handlungsanweisungen

gelten lassen. Hier steht er in der bis in die Gegenwart hinein
ungebrochenen Tradition eines ethischen Reduktionismus der Koranauslegung.18

Sie ist im Koran selbst verankert.19 In einer Perspektive, die sich

17 Insbesondere in dem Artikel «Sag: Gott ist einer. Ein exegetischer Versuch zu Sure
112 in der Perspektive semitischer Religionstradition»: «De Ki Allah Bir'dir: Sami Dini
Gelenegi Perspektifinden Ihlas Sûre'sinin Bir Tefsiri Denemesi», islâmiyât 1 (1998) 3,49-71.

18 Auch für Rahman sind es die koranischen Normen, die zu verheutigen sind: Islam
& Modernity, 5. Vgl. ders.. Islamic Methodology, wo es faktisch nur um Rechtsmethodik
geht. Und wenn Paçaci neuerdings doch für systematische Theologie plädiert, dann in
ausdrücklicher Abwendung von der Koranexegese.

19 Zentrale Selbstbeschreibung des Koran ist «Rechtleitung» (2:2 & passim).



234 Felix Kömer

noch radikaler der Wirkungsgeschichte bewusst ist, könnten sich jedoch
auch Muslime von der Übermacht der ethischen Fragestellung befreien
und beginnen, das breitere theologische Potential des Koran freizulegen.

5. Dass Paçaci den Abstand zwischen Text und Ausleger sieht, ist schon im
Eingeständnis der Notwendigkeit einer Übertragung des Korangehalts ins
Heute enthalten. Weiterhin belegen Mehmet Paçacis subtile historische
Wortforschungen Abstandsbewusstsein. Er zeigt damit, dass er nicht
davon ausgeht, dass der Koran heutiges Arabisch spräche.20

6. Ein Verständnis dafür, dass Text und Ausleger grundsätzlich beide
Zugriff auf dieselbe Wirklichkeit haben, was dann nach Gadamer eine

«Horizontverschmelzung» ermöglicht, hat Paçaci nicht. Dies wäre natürlich
auch eine grosse Herausforderung für den Offenbarungsbegriff. Solange
Offenbarung die Vermittlung von etwas ist, das sonst unsichtbar ist und
bleibt, kann auch die Frage nicht beantwortet werden, wie sich die Wahrheit

der koranischen Offenbarung, also hier: die Richtigkeit koranischer
Normierungen erweisen lässt. Offenbarungswahrheit auch angesichts
argumentativer Begegnungen der Religionen weiterhin stillschweigend
vorauszusetzen wird nicht genügen.21

7. Die Produktivität des zeitlichen Abstandes zwischen Interpretation und
Text ist Paçaci nicht bewusst. Sie hängt ja auch an der Selbständigkeit des

heutigen Blicks, die Paçaci gegenüber der Offenbarung nicht zugibt.
Vielmehr plädiert er mit Fazlur Rahman ausschliesslich für eine Überwindung
des Abstandes durch Rückgang zu den Verkündigungssituationen. Aber
wir sahen, wie er den Begriff der Geschichtlichkeit über Gadamer hinaus
kreativ weiterführt und als «Wahrnehmen der heutigen Aufgabe»
versteht. So hat er faktisch, aber ohne dies zu benennen, den Zeilenabstand
fruchtbar gemacht; allerdings nicht im Bezug auf den Korantext, sondern
auf Gadamer. Das Plädoyer für Tradition statt Koranauslegung in Paçacis
antitextualistischem Artikel jedoch würdigt die Produktivität des Ab-
stands nicht überzeugend, da es verunklart, wie nun überhaupt eine
exegetische Beziehung zum Text bestehen soll.

20 Hierfür ist besonders auf seinen exegetischen Artikel von 1998 zu Sure 112 zu
verweisen, vgl. Körner, Rethinking Islam, 87. Ein derartiges Abstandsbewusstsein ist übrigens
schon den frühen Koranexegeten zu attestieren.

21 Das Denken nach dem Schema: «wahr, weil offenbart», statt «offenbart, weil wahr»
lässt sich auch gut koranisch begründen. Denn Annahme der Offenbarung wird als Glauben

an das nicht Erkennbare (ghayb) gekennzeichnet (2:3 parr.). Jedoch liessen sich
Ansatzpunkte für eine Neufassung des Begriffs der Offenbarung als menschlich
nachvollziehbare im Koran ebenfalls finden: alle Menschen bezeugen, dass Gott Herr ist
(7:172); die Natur ist voller göttlicher Zeichen (30:17-25); der Koran appelliert an
den Verstand (3:65 etc.); die Rede vom «nicht Erkennbaren» (ghayb) sollte als

apokalyptisch verstanden werden: der Seher antizipiert, was schliesslich allen erkennbar
werden wird.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 235

8. An tatsächlich Geschehenem ist Paçacis Koranauslegung bisher nur
marginal interessiert. Sein ethischer Reduktionismus enthebt ihn auch der
Pflicht, Historizität von Bezeugtem nachzuweisen.

9. Wenn Mehmet Paçaci die Muslime daran erinnert, dass sie eine entschei¬
dende geschichtliche Rolle zu übernehmen haben, so ist dies als implizite
Geschichtstheologie zu deuten. Dennoch wollte er bisher offenbar keine
Geschichtstheologie vorlegen. Im historisch Einzelnen zur Zeit
Muhammads ereignete sich laut Paçaci nur insofern göttliches Handeln, als
die Einzelnorm beispielhafte Anwendung einer göttlichen Norm ist. Wie
aber lässt sich sicherstellen, dass ein heutiger Rückschluss von der speziellen

Bestimmung auf eine ihr zugrundeliegende und durch sie zu offenbarende

universale Norm nicht fehlschlägt? Dass dieser Rückschluss kein
unumstrittenes Ergebnis zeitigt, zeigen die innerislamischen Diskussionen
beispielsweise in der Kopftuchfrage.

Omer Özsoy erklärt, dass der Koran kein Text ist.22 Diese auf den ersten
Blick absurd erscheinende Behauptung bekommt im hermeneutischen Modell

Özsoys einen guten Sinn. Auch Özsoy schliesst sich Fazlur Rahman
grundsätzlich an. Um das, was der Koran sagen will, davon zu unterscheiden,
wie er es sagt, weitet Özsoy die Optik auf die Sünna hin aus. Damit fordert er
aber nun nicht schlicht, ein weiteres Text- oder zumindest Traditionskorpus
einzubeziehen, wie dies ohnehin Standard islamischer Rechtsmethodik ist.
Vielmehr möchte Özsoy den Koran im Zusammenspiel mit der Wirklichkeit,
das heisst mit der Geschichte seiner Ersthörer sehen. Wer den Koran als Text
liest, d.h. als in sich geschlossenes und aus sich selbst verständliches System,
kann ihn demnach nur verkehrt lesen. Erst wenn man betrachtet, wie
Muhammad und seine Umwelt auf die Offenbarungen reagierten und wie der
Koran wiederum auf ihre Reaktionen einging, versteht man seine Botschaft.
Denn der Koran ist nicht Text, sondern - wie Özsoy im Anschluss an Paul
Ricœur formuliert - «discours»: Rede.

Unter dem Raster der oben formulierten neun Kriterien kann Omer
Özsoys Ansatz weitere Konturen gewinnen.

1. Situationsbedingtheit der einzelnen Koranstellen ist der Angelpunkt sei¬

nes Denkens.
2. Damit ist ihm auch bereits das Problem im Blick, dass die jeweiligen kora¬

nischen Formulierungen beschränkt sind. Es muss denkerisch überwun-

22 Grundlegend ist Özsoys Artikel zur «Geschichtlichkeit der koranischen Rede und
dem Problem der ursprünglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede»: «Kur'an hitabimn
tarihselligi ve tarihsel hitabin özgiin anlami sorunu», in: Ö. Özsoy, Kur'an ve tarihsellik yazilan
[Schriften zu Koran und Geschichtlichkeit] (Reihe kitâbiyât Bd. 30), Ankara 2004, 53-66.
Wie Mehmet Paçacis programmatischer Entwurf ist auch dieser Artikel zuerst erschienen
in islâmî Araçtirmalar 9 (1996) 135-143.



236 Felix Körner

den werden, um dem Koran nicht den Offenbarungscharakter abzusprechen.

Die Überwindung geschieht durch einen Transfer der damaligen
koranischen Interaktion auf die heutige Situation.

3. Zur Frage des Vorverständnisbewusstseins ist zu sagen: Omer Özsoy hält
es - mit Fazlur Rahman - ausdrücklich für möglich, eine vergangene
Situation richtig zu deuten; jede Deutung der eigenen Gegenwart jedoch
hält er, wie Paçaci, für fehlerbehaftet. Hier drückt sich zwar eine Empfindung

für die perspektivische Beschränktheit jedes Blickes aus; sein
Objektivitätsanspruch bei der Deutung von Vergangenem ist allerdings fragwürdig.

Denn die Bedeutung von einzelnen Ereignissen kann erst im
Zusammenhang aller Ereignisse erschöpfend benannt werden. Lind jeder neue
Blickpunkt bringt mit einem neuen Vorverständnis auch bereits neue
Deutungsmöglichkeiten.

4. Im Bezug auf ein wirkungsgeschichtliches Bewusstsein gilt auch für
Özsoy: Da er im Koran nur Ethisches sucht, hat er nicht gesehen, wie sehr
sich die bisherige islamische Koranauslegungsgeschichte auf seine Optik
niedergeschlagen hat. Sein Vorverständnis ist ein ethischer Reduktionismus.

Dass man auch mit anderen Fragen an den Koran treten könnte,
sieht er nicht.

5. Den Abstand zwischen Heute und Koran thematisiert Omer Özsoy sehr
klar. In den Blick getreten sei ihm zufolge der Abstand, als sich das
neuzeitliche Bewusstsein über den Koran zu stellen begann. Davon sei zwar
zu lernen, dass es einen Graben zwischen Ausleger und Text gibt; die
Folgerung, sich deshalb vom Koran abzuwenden, sei jedoch verfehlt. Wer den
Graben durch die Rekonstruktion der Ursprungssituationen überwinde,
erhalte entscheidende Anregungen für die heutige Lebensgestaltung.

6. Dass Text und Ausleger sich auf die grundsätzlich selbe Wirklichkeit be¬

ziehen, ist in Özsoys Ansatz unwichtig. Wie Paçaci setzt er die Richtigkeit
der koranischen Botschaft voraus und sieht nicht die Notwendigkeit, sie zu
begründen.

7. Spielt für Omer Özsoy der Gedanke eine Rolle, dass die zeitliche Distanz
zum Ursprung des Textes das Textverständnis fördern kann? Allein
normativ ist für ihn das Zusammenspiel von Koran und Ersthörern. Was spätere

Generationen mit dem Koran getan haben, interessiert ihn nicht.
Denn sie stehen ausserhalb des Zwiegesprächs der Offenbarung, das

abgeschlossen ist. Daher scheint ihm die Produktivität des Zeilenabstands
nicht im Blick. Jedoch würde er zugeben, dass die Ersthörer die jeweilige
Offenbarung nur auf die durch sie angesprochene Einzelsituation bezogen,

während wir Späteren erkennen, dass die partikuläre Aussage einen
universalen Sinn hat. Insofern verstehen wir den Koran ja besser als die
Ersthörer. Daraus folgt für Özsoy aber nicht, dass man sich heute zum
direkten Gesprächspartner des Koran machen könnte. Diesen Anachronismus

hält er vielmehr für gefährlich.



Können Muslime den Koran historisch erforschen? 237

8. Ob das vom Koran Geschilderte historisch zutrifft oder nicht, betrachtet
Özsoy als irrelevant.23 In seinem Geschichten-Fundus habe sich der Koran
einfach in die Mentalität der Ersthörer eingeklinkt. Er habe das Erzählgut
der Adressaten nicht kritisch bearbeitet, sondern didaktisch verarbeitet.
Der Koran sei keine Geschichts-, sondern eine Ethikquelle. Diese Position

leidet unter einigen Schwierigkeiten. Zum einen ist der harte Kontrast
zu bemerken zwischen Özsoys Desinteresse am historischen Gehalt des

koranischen narrativen Materials und seinem vitalen Interesse an der
frühen muslimischen Überlieferung, die er für die Rekonstruktion der
Ursprungskontexte braucht. Die Überlieferung darf also nicht narrativ-unhi-
storisch sein. Zweitens enthält jeder offenbarte Imperativ die historische
Behauptung, dass Gott ihn befohlen hat. Auch hierfür müsste der Koran
Geschichtsquelle sein. Drittens fragt sich, wenn der Koran nicht vom
historischen Handeln Gottes sprechen will: Hält der Koran Gott überhaupt
für handelnd? Dies ist sicher zu bejahen,24 verlangt aber die Nachfrage,
warum er Gottes Handeln dann nicht historisch bezeugen wollte?
Schliesslich ist zu bedenken, ob Normen wirklich in eine vom Faktischen
völlig geschiedene Welt verlegt werden können, wenn sie begründbar sein
sollen. Eine Begründung könnte beispielsweise so aussehen: Als gut
erweist sich eine Handlung, wenn sie der gottgewollten Vollendung von
allem gedient hat; gut handelt, wer darauf hin entscheidet.

9. Mit welchem Geschichtsbild arbeitet Özsoy? Für ihn scheint die Geschichte
eine Reihe von Einzelsituationen zu sein, von denen sich einige auf

andere auswirken mögen. Aber einen Gesamtzusammenhang gibt es nicht.
Die einzelnen Situationen, auf die der Koran eingeht, sind kontingent. In
der koranischen Interaktion aber drückt sich eine universale Norm aus.
Özsoy denkt Kontingenz, ohne dass er die Notwendigkeit eines
Gesamtzusammenhangs von allem sieht. Dies ist Folge einer Theologie, in der
Offenbarung ein göttlicher Eingriff ist. Wenn Offenbarung jedoch radikaler
geschichtlich verstanden würde, beispielsweise als Blick in die Zukunft
von allem, dann wäre auch verständlich zu machen, warum eine bestimmte

Handlungsanweisung universal sein soll.

Die beiden hier untersuchten muslimischen Theologen haben ein hohes
Mass an historischem Denken erreicht. An manchen Stellen - dem «ethischen
Reduktionismus» sowie der Offenbarungs- und der Geschichtstheologie -
sind sie noch von traditionellen Voraussetzungen eingeengt. Die von ihnen
bereits betretenen Wege historischer Lektüre gehen vom Koran selbst aus.

23 Körner, Rethinking Islam, 145.
24 Das gilt nicht nur für die «Zeichen» in der Natur, s.o. Anm. 21; gottgeschaffen sind

beispielsweise auch die Schiffe (2:164), und siegen die Muslime, so hat Gott gehandelt
(8:17); vgl. Körner, Rethinking Islam, 164.



238 Felix Kömer

Aber sogar die hier aufgezeigten, von ihnen noch nicht gegangenen Wege
historischer Kritik lassen sich aus der Theologie des Koran selbst begründen.
Man kann also ohne Etikettenschwindel zugleich historisch-kritisch an den
Koran herangehen und sich Muslim nennen.

Abstract

Muslim Theological Faculties in Turkey were founded to train a modern-minded
religious staff, tn the last decade a hermeneutical avant-garde has formed the «School of
Ankara». They make use of Western philosophical reflections, notably by Gadamer and
Ricceur. Are their Koranic interpretations historical-critical? And if so, are they still
Islamic? The article formulates criteria of historical critique, applies them to two exegetes from
Ankara and concludes: What they do is historical-critical exegesis, and it is in line with what
the Koran teaches about itself. The Koran would even allow for more historical interpretation.

Felix Körner SJ, Ankara


	Können Muslime den Koran historisch erforschen? : Türkische Neuansätze

