
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Konfrontation und Kooperation : der Aufruf zum Islam (da'wa
islmya) als Herausforderung multikulturellen Zusammenlebens im 21.
Jahrhundert

Autor: Wrogemann, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Konfrontation und Kooperation

Der Aufruf zum Islam (da'wa islamiya) als Herausforderung
multikulturellen Zusammenlebens im 21. Jahrhundert1

Theo Sundermeier zum 70. Geburtstag

Das friedliche Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft ist keine
Selbstverständlichkeit. Täglich wird in den Medien aus verschiedensten
Regionen der Welt von Anschlägen berichtet, die auf das Konto bestimmter
ethnischer, weltanschaulicher, politischer oder kultureller Gruppen gehen. Ganz
allgemein geht es diesen Gruppen und Bewegungen darum, sich in einem
grösseren gesellschaftlichen Ganzen durch verschiedene Formen von Agitation

und/oder Terror Einfluss oder Gehör zu verschaffen. Es scheint, dass dieses

Phänomen in dem Masse zunimmt, wie durch die Globalisierung unifizierende

Markt-, Verhaltens- und Wertemuster weltweit mehr und mehr zum
Zuge kommen.2 Die Rückbesinnung auf eigene regionale oder lokale Wertemuster

und Lebensformen und die damit verbundenen gesellschaftlichen
Spannungen, die sich in verschiedensten Formen entladen, wurden gemeinhin

unter dem Begriff «Fundamentalismus» verhandelt.3 Sie erhielten seit den
achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts besondere Aufmerksamkeit.4

1 In diesem Aufsatz fasse ich einige Ergebnisse meiner Habilitationsschrift zusammen.

Vgl. H. Wrogemann, Da'wa islâmïya - Der Ruf zum Islam. Eine Studie zu Begründung

und Praxis der Einladung zum Islam im internationalen sunnitischen Diskurs,
Habilitationsschrift, Heidelberg 2005 (erscheint 2006).

2 Vgl. etwa die länderspezifischen Studien in P.L. Berger (Hg.), Die Grenzen der
Gemeinschaft. Konflikt und Vermittlung in pluralistischen Gesellschaften. Ein Bericht der
Bertelsmann Stiftung an den Club of Rome, Gütersloh 1997. Aus gesellschaftstheoretischer

Sicht vgl. die vielbeachteten Beiträge von C.Taylor u.a., Multikulturalismus und die
Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M. 1993, und J. Habermas, Die Einbeziehung des
Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M. 1999.

3 Aus der kaum mehr überschaubaren Literatur sei auf folgende Titel verwiesen: J.

Barr, Fundamentalismus, München 1981; Y.M. Choueiri, Islamic Fundamentalism,
Boston MA 1990; M. Riesebrodt, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung,

Tübingen 1990; D.J. Krieger, C.J. Jaeggi, Fundamentalismus. Ein Phänomen der
Gegenwart, Zürich 1991; M.E. Marty, R.S. Appleby (ed.), Fundamentalism observed,
Chicago/London 1991; Th. Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Hamburg

1991; F. Mernissi, Die Angst vor der Moderne. Frauen und Männer zwischen Islam
und Demokratie, Frankfurt a.M./Zürich 1992; M.E. Marty, R.S. Appleby, Herausforderung
Fundamentalismus. Radikale Christen, Moslems und Juden gegen die Moderne, Frankfurt
a.M./New York 1996.

4 Kritische Forschungsüberblicke u.a. bei: W. Schiffauer, Islamischer Fundamentalismus

- Zur Konstruktion des Radikal Anderen, in: Neue Politische Literatur 1 (1995) 95-



210 Henning Wrogemann

Mit den Phänomenen Globalisierung und Fundamentalismus, die in
einem facettenreichen Bedingungsverhältnis zueinander stehen, kam in den
letzten drei Jahrzehnten auch die Frage nach einem tragfähigen Konzept für
einen gesellschaftlichen Pluralismus auf.5 Die Rahmenbedingungen für ein
Miteinander verschiedener kultureller, religiöser, sozialer, weltanschaulicher
und nicht zuletzt ethnischer Gruppen stehen dabei ebenso in Rede, wie die
Frage nach den damit verbundenen Gruppenidentitäten und den
Geltungsansprüchen, die verschiedene Gruppen im Namen ihrer jeweiligen Kultur,
Wertemuster oder Weltdeutung geltend machen. Kann es Sonderrechte
geben, die von dem für alle übrigen in diesen Gesellschaften lebenden
Menschen gleichermassen geltenden Recht abweichen? Und wie ist das Einbringen

solcher Geltungsansprüche zu bewerten? Ist das grenzüberschreitende
Geltendmachen eigener Werte und Wahrheiten eine Störung und eine
Gefährdung des Pluralismus? Oder ist es umgekehrt gerade eine Voraussetzung
dafür, dass man berechtigt von «Pluralismus» sprechen darf?

Mit diesen Fragen wird nicht nur ein gehaltvoller Pluralismusbegriff angefragt,

jenseits eines Beliebigkeitspluralismus einerseits und eines am common
sense orientierten, aber nicht wirklich kommunikationsfähigen Scheinpluralismus

andererseits. Mit diesen Fragen ist darüber hinaus die Art und Weise
angefragt, wie verschiedene Gruppen ihre Weltdeutung zu anderen und zur
Gesamtgesellschaft in Beziehung setzen, und nicht zuletzt, wie sie ihre
Geltungsansprüche einzubringen gedenken. Aus der eigenen Tradition ergeben
sich spezifische Deutungs- und Handlungsprofile gegenüber anderen
Traditionen und der übrigen Gesellschaft. Damit stehen wir vor der Frage der welt-

105; ders., Zur Kritik von Fundamentalismustheorien, in: ders., Die Gottesmänner. Türkische

Islamisten in Deutschland. Eine Studie zur Herstellung religiöser Evidenz, Frankfurt
a.M. 2000, 315-334. - Für begriffliche Klärungsversuche vgl. z.B. M.E. Marty, R.S.

Appleby, Conclusion. An Interim Report on a Hypothetical Family, in: Marty, Appleby
(ed.), Fundamentalism observed, 814-842 und jüngst: A. Grünschloss (2004), Was heißt
<Fundamentalismus>? Zur Eingrenzung des Phänomens aus religionswissenschaftlicher
Sicht, http://wwwuser.gwdg.de/~agruens/fund/fund.html (Lit.), abgerufen am 13.07.04.

5 Aus theologischer Sicht sei zur Pluralismusdebatte unter anderem verwiesen auf
folgende wichtige Arbeiten: E. Herms, Pluralismus aus Prinzip, in: ders., Kirche für die
Welt, Tübingen 1995, 388-431; ders., Vom halben zum ganzen Pluralismus. Einige bisher
übersehene Aspekte im Verhältnis von Staat und Kirche, in: ders., Kirche, 388-431; ders.,
Pluralismus aus christlicher Identität, in: J. Mehlhausen (Hg.), Pluralismus, Gütersloh
1995, 15-19; Pluralismus II. Systematisch-theologisch (Chr. Schwöbel), TRE XXVI,
Berlin/New York 1996, 724-739; ders., Christlicher Glaube im Pluralismus, Tübingen 2003; M.
Welker, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1992; ders., Kirche

im Pluralismus, Gütersloh 1995; ders., Der missionarische Auftrag der Kirchen in
pluralistischen und multireligiösen Kontexten, in: Missionarische Kirche im multireligiösen
Kontext, WMH 25 (1996) 47-64; ders., Christentum und strukturierter Pluralismus, in: A.
Feldtkeller (Hg.), Konstruktive Toleranz - Gelebter Pluralismus, Frankfurt a.M. 2001, 89-
109.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 211

anschaulichen, kulturellen und religiösen «Missionen» von Gruppen,
Bewegungen und Kulturen. Verschiedenste Gruppen erheben - implizit oder explizit

- Geltungsansprüche an die Gesamtgesellschaft, indem Ideen oder Stile
eines «guten Lebens» entweder propagiert oder eingefordert werden. Dabei
muss es sich allerdings nicht primär um religiöse Missionen handeln, da auch
durch die Medien und auf viele andere Weisen im gesellschaftlichen Diskurs
universale Geltungsansprüche auszumachen sind. Welche Geltungsansprüche

können, so muss weiter gefragt werden, in einer bestimmten Gesellschaft
als legitim anerkannt werden? Welche Formen der Artikulation solcher
Geltungsansprüche können als gesellschaftlich akzeptabel betrachtet werden?
Und nicht zuletzt: Aufgrund welcher traditionsgesteuerter Vorgaben wird
das Ausbreitungsverhalten solcher Geltungsansprüche innerhalb der
verschiedenen Gruppen begründet, gerechtfertigt und in die Praxis umgesetzt?

Beim Bedenken dieser Fragen stösst der aufmerksame Beobachter schnell
auf die Geltungsansprüche der universalen Religionen, ein Forschungsfeld,
dem sich die Religionswissenschaft im Blick auf Religionen wie den Buddhismus

oder den Islam bisher kaum gewidmet hat. Im Folgenden sollen am
Beispiel des sunnitischen Islam einige Muster und deren theologische Begründung

aufgezeigt werden, wie aus muslimischer Sicht der universale Geltungsanspruch

des Islam zu artikulieren und zur Gesamtgesellschaft in Beziehung
zu setzen ist. Zunächst wird kurz auf islamische Revitalisierungsbewegungen
der letzten beiden Jahrhunderte Bezug zu nehmen sein (1.). Danach werde
ich nach einigen grundsätzlichen Bemerkungen zur da'wa-Literatur (2.) vier
Modelle des Rufes zum Islam im gegenwärtigen sunnitischen Diskurs
unterscheiden (3.) und schliesslich einige Konsequenzen daraus ziehen (4.).

1. Islamische Revitalisierungsbewegungen

Wie alle universalen Weltreligionen ist auch der Islam seinem Wesen nach
missionarisch. Darauf hat bereits Ende des 19. Jahrhunderts der
Religionswissenschaftler Max Müller in seiner berühmten Unterscheidung zwischen
«missionarischen» und «nichtmissionarischen» Religionen hingewiesen.
Während jedoch diese missionarische Dimension des Islam bis in die jüngere
Vergangenheit in der religionswissenschaftlichen und missionswissenschaftlichen

Forschung wenig beachtet wurde, sind spätestens seit Mitte des 20.
Jahrhunderts aktive Ausbreitungsbemühungen international nicht mehr zu
übersehen. Dies hängt mit den grundlegenden politischen und ökonomischen
Entwicklungen seit der Kolonialzeit zusammen. Nachdem in den Gebieten der
Islamischen Welt bis zum Ende des II. Weltkrieges - wie andernorts auch -
Territorialstaaten geschaffen worden waren, mussten diese neuartigen politischen

Gebilde in der Ära der Dekolonisierung (ca. 1945-1969) die schwierige
Aufgabe des «nation-building» bewältigen. Die durch die Kolonialmächte



212 Henning Wrogemann

festgesetzten Grenzverläufe schufen politische Entitäten, die - ethnisch und
religiös oft sehr heterogen - nach einer Identität suchen mussten, für die es

bis dahin keine Vorlagen gab. Dass dabei zumeist auf die kulturell-religiösen
Traditionen der Bevölkerungsmehrheit zurückgegriffen wurde, liegt auf der
Hand.6

Unter diesen politischen Rahmenbedingungen gewannen in der Islamischen

Welt viele Revitalisierungsbewegungen an Einfluss, die bereits in der
ausgehenden Kolonialzeit begründet worden waren. Für den Bereich Ägyptens

ist allen voran die auf Hasan al-Bannä zurückgehende Muslimbruderschaft

zu nennen, im Bereich Indonesiens die Muhammadiya, im indo-pakista-
nischen Gebiet die von Abu l-A'läMaudüdi ins Leben gerufene Gamä'at-i IslämJ

(Islamische Gemeinschaft) und die von Maulana Ilyäs begründete Tabllghï
Gamä'at (Gemeinschaft der Prediger). Diese Bewegungen sind - mit regionalen

Schwerpunkten - weltweit aktiv und umfassen gegenwärtig etliche Millionen

Mitglieder und Förderer.7
Neben diesen - und vielen weiteren - selbständigen Organisationen, die

sich ganz der weltweiten Ausbreitung des Islam widmen, sind in den sechziger
Jahren des 20. Jahrhunderts etliche Organisationen und Institutionen
geschaffen worden, die auf staatliche Initiativen zurückgehen. Dazu gehören
internationale Organisationen wie die Islamische Weltliga (die unter massgeblichem

Einfluss Saudi-Arabiens steht)8, aber auch national getragene
Organisationen, wie die libysche Islamic Call Society. Auch die Errichtung von
dahva-Institutionen an grossen Islamischen Universitäten, etwa die da'wa-
Academy an der Islamic International University in Islamabad oder die da'wa-
Fakultät der renommierten Al-Azhar-Universität in Kairo, dienen diesem
Zweck. Ermöglicht wurde das Engagement unter anderem durch den seit
Ende der sechziger Jahre einsetzenden Ölboom, mit dem die notwendigen
finanziellen Ressourcen gegeben waren. Andererseits kann man das da'wa-ïln-
gagement von staatlicher Seite auch als einen Versuch auffassen, sich einerseits

vor der mehrheitlich muslimischen Bevölkerung als «islamisch» zu
legitimieren, andererseits den Eifer islamistischer Gruppen im eigenen Lande zu
kanalisieren.

Durch die selbständigen wie durch die staatlich initiierten und geförderten
dabvo-Bemühungen wurde seit den sechziger Jahren einerseits die Stärkung
islamischer Identität in den Gesellschaften islamischer Länder versucht. Damit

sollte der Islam als dritte Alternative gegenüber östlichem Kommunismus

6 Vgl. R. Schulze, Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, München
2002.

7 Zu den einzelnen Personen und Organisationen vgl. Wrogemann, Da'wa islämlya
73-121 (Lit.).

8 Vgl. R. Schulze, Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert. Untersuchungen

zur Geschichte der Islamischen Weltliga, Leiden u.a. 1990.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 213

und westlichem Kapitalismus zur Geltung gebracht werden. Andererseits
reagieren diese daüva-Bemühungen auch auf das Phänomen, dass es seit Mitte

des Jahrhunderts eine grosse islamische Diaspora in nichtmuslimischen
Gebieten gibt. In der Phase der Dekolonisierung kam es einerseits zu starken
Migrationsbewegungen, etwa der Flucht hunderttausender Algerier infolge
des algerischen Unabhängigkeitskrieges nach Frankreich, der Immigration
vieler Menschen aus dem indo-pakistanischen Bereich nach Grossbritannien
nach Ende der britischen Kolonialherrschaft oder der Anwerbung von ca.
zwei Millionen türkischen Arbeitnehmern in die Bundesrepublik Deutschland

bis Ende der siebziger Jahre.
Unter dem Gesichtspunkt muslimischer Präsenz in einem nicht-muslimischen

Gebiet wird seither von etlichen dufvfl-Theoretikern dieses Phänomen
als eine Art Auswanderung (higra) verstanden, die in gewisser Weise der
Auswanderung des Propheten Muhammad von Mekka nach Medina (622
n.C.) entspreche. Grundlage und Berechtigung muslimischer Existenz in
einem solchen Gebiet könne es nur sein, zum Islam aufzurufen (das heisst
da'wa zu betreiben), den Islam zu bezeugen und beispielhaft vorzuleben. Damit

rückte der Aufruf zum Islam gegenüber Nichtmuslimen in neuer Weise
ins Zentrum des Interesses daüva-orientierter Kreise, wenn auch feststand,
dass der Aufruf zum Islam in diesen Gebieten auch und gerade Muslimen zu
gelten habe, die ansonsten in der Gefahr stünden, vom wahren Islam abzufallen,

das heisst sich dem kulturell-gesellschaftlichen Umfeld anzupassen.
Da'wa bedeutet darum immer zugleich und untrennbar zweierlei: einerseits
den Aufruf von Muslimen zum wahren Islam, andererseits den Aufruf von
Nichtmuslimen zum Islam.

2. Da'wa-Theologien und da'wa-Strategien

Seit diesen Entwicklungen sind inzwischen etwa vierzig Jahre vergangen.
Innerhalb wie ausserhalb der Islamischen Welt ist es damit zur Errichtung
einer umfangreichen da'wa- Infrastruktur gekommen. Darauf kann in diesem
Beitrag nicht weiter eingegangen werden. Auffällig ist die Zunahme an
da'wfl-Materialien in den letzten fünfzehn Jahren, insbesondere von Büchern
und Internetbeiträgen zu r/aüva-Theologie, da'wa-Theorie und da'wa-Praxis.9
Anhand einer Auswahl dieser Materialien sollen im Folgenden unterschied-

9 Aus der arabischsprachigen Literatur seien stellvertretend genannt: A. al-Gundi,
Äfäq gadîda li'd-da'wa al-Islämiya fi 'älam al-garb, Bairüt: Mu'assasat ar-Risäla, 1984 («Neue
Horizonte der islamischen da'wa in der westlichen Welt»), M. 'A. bin-'Ali Mahdali, ad-da'wa

al-islamlya fi '1- asr al- hädir, al-Qähira, 1996 («Islamische da'wa im gegenwärtigen Zeitalter»)

oder M. Malä'ika, Fi usül ad-da'wa: muqtabasät min kutub ad-duktür Yüsuf al-Qaradäwi,
i'däd Mustafa Malä'ika, al-Qähira: Maktabat Wahba, 1999 («Von den Grundsätzen der da'wa:
Zitate aus den Büchern des Doktor Yüsuf al-Qaradäwi»).



214 Henning Wrogemann

liehe Modelle von da'wa-Theorien unterschieden werden. Es wird zu zeigen
sein, dass sich hier besonders für die Frage nach dem Zusammenhang von
Islam und Gesellschaft ganz verschiedene Deutungsmodelle und Handlungsanleitungen

nachweisen lassen. Diese Strömungen aufmerksam wahrzunehmen
ist unverzichtbar, um muslimische Bewegungen und deren Selbstverständnis
besser einschätzen zu können und damit dem Verstehen des Fremden zu
dienen.

Ich gehe dabei grundsätzlich von der These aus, dass pluralistische
Gesellschaften bestimmter weltanschaulicher Gruppen innerhalb der Gesamtgesellschaft

bedürfen, die ihre Geltungsansprüche in einem grenzüberschreitenden
Handeln (und also missionarisch) in den Diskurs der Gesellschaft

einbringen. Nur dadurch können solche Gesellschaften einen gesunden Pluralismus

aufrechterhalten und erliegen nicht einem unifizierenden common
sense.10 In vielen westlichen Gesellschaften werden jedoch missionarische
Aktivitäten - welcher Religion auch immer - als tendenziell unduldsam und
als Gefährdung empfunden. Dass es solche Unduldsamkeit gibt, ist unbestritten.

Diese gibt es aber auch in allen anderen weltanschaulich-politischen
Richtungen (vom linken bis zum rechten Spektrum). Es wäre darum ebenso
fair wie geboten und in jedem Falle ein hermeneutischer Gewinn, missionarische

Bewegungen (ob religiös oder säkular) weder zu verketzern noch zu
glorifizieren, sondern sie nüchtern wahrzunehmen, um das jeweilige Gegenüber
möglichst umfassend in den Blick zu bekommen. Dass etwa - in der
gesellschaftlichen wie in der kirchlichen Öffentlichkeit z.B. europäischer Länder -
die missionarische Dimension des Islam entweder nicht wahrgenommen,
verdrängt oder verleugnet wird (oft um eines angeblich neutralen
Dialogverständnisses willen) oder andererseits als Gefahr beschworen und dämonisiert
wird (wo man sie der «Unterwanderung» verdächtigt oder sie als Konkurrenz
zur eigenen Sendung empfindet, ist durchaus nicht hilfreich).

Vielmehr gilt es, die Herausforderungen des gesellschaftlichen Miteinan-
ders so weit als möglich wahrzunehmen, um Gefahren von Konfrontationen
möglichst frühzeitig zu entdecken und Möglichkeiten von Kooperationen zu
erkunden. Im Folgenden seien daher aktuelle da'wa-Theorien idealtypisch
anhand von vier Modellen dargestellt. Ich unterscheide die Ansätze einer
«purifizierend-individualistischen da'wa», einer «reformatorisch-organisatorischen

da'wa», einer «revolutionär-prozeduralen da'wa» sowie einer
«befreiungstheologisch-kooperativen da'wa».

10 In diesem Zusammenhang sei an ein Diktum von E.-W. Böckenförde erinnert: «Der
freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren
kann.» (E.-W. Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation,
in: Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt a.M. 1991,92-114 [112]).



Zwischen Konfrontation und Kooperation 215

3. Vier Modelle islamischer da'wa-Theorien

In der dahva-Literatur kann man vier Aspekte unterscheiden, die
durchgehend als charakteristisch anzusehen sind: (1) Gesellschaftliche Analyse: In
der döhva-Literatur wird grundsätzlich danach gefragt, welche gesellschaftlichen

Fehlentwicklungen in lokaler und globaler Perspektive (moralisch,
gesellschaftlich, wirtschaftlich, sozial, politisch usw.) zu beobachten sind. Diese
Analyse dient als Referenzrahmen des angemahnten Aufrufes zum Islam und
der entsprechenden Diktion des unterlegten Islamverständnisses. Die
Fehlentwicklungen werden dabei in den meisten Fällen ebenso den Muslimen zur
Last gelegt wie anderen Menschengruppen oder allgemeinen Entwicklungen.
(2) Spirituelle Grundlagen des Islam: Starke Aufmerksamkeit kommt daneben

der spirituellen Begründung islamischer Existenz und damit dem gelebten

Aufruf zum Islam zu. Dabei geht es zum einen um die innere Haltung der
Muslime, die allein Grundlage für eine sachgerechte da'wa sein kann, als auch

um den rechten Lebensvollzug in allen seinen Aspekten. (3) Geschichtliche
Rekonstruktion der da'wa-Methodik: Darüber hinaus versuchen die meisten
Autoren im Rekurs sowohl auf die islamische «Urgeschichte» (die Geschichte

Muhammads und der ersten Kalifen) wie auch auf die Geschichte der
vorislamischen Propheten, eine aktuell adäquate Form der du'wa-Methodik zu
erheben, wobei zumeist die These grundlegend ist, dass es eine ideale und
zeitlos gültige Grundform von da'wa gebe, die sich aus dem richtigen
Verständnis der vorislamischen und islamischen Prophetengeschichte gewinnen
lasse. (4) Pragmatische Umsetzungsvorschläge: Schliesslich widmen sich etliche

Autoren ausführlich den verschiedenen Fragen der pragmatischen da'wa-
Methodik in weisheitlicher, medientechnischer, kommunikationstheoretischer,

taktischer und organisationstheoretischer Perspektive. In unserem
Zusammenhang wird insbesondere die Frage der geschichtlichen Rekonstruktion

eine Rolle spielen, da sich an ihr die Einschätzung der umgebenden
Gesellschaft sowie die Art der öübva-Methodik entscheidet.

3.1 Das purifizierend-individualistische Modell

Dieses Modell, das insbesondere im Umfeld einer durch Saudi-Arabien
beeinflussten Theologie zu finden ist, sei anhand des im Original auf Arabisch
verfassten Buches von Saih RabV 'Ibn Hädi 'al-Madhali mit dem Titel «Manhagu
'l-'anbiyä' fi-da'wa fi-lläh» (in englischer Übersetzung 1997 unter dem Titel
«The Methodology of the Prophets in Calling to Allah. That is the Way of
Wisdom and Intelligence» veröffentlicht) dargestellt.11 Rabï' 'Ibn Hädi 'al-Madhalï
wurde im Jahre 1931 in Saudi-Arabien geboren und studierte seit 1961 an der

11 M. Ibn Rabee Haadee al-Madkhalee al-Qahtaanee, The Methodology of the
Prophets in Calling to Allah. That is the Way of Wisdom and Intelligence, Birmingham UK
22000.



216 Henning Wrogemann

damals neu begründeten Islamischen Universität von Medina. Im Jahre 1980
schloss er sein Doktorat an der Umm al-Qurä Universität in Mekka ab und
lehrt seitdem Audi?-Wissenschaft an der Islamischen Universität von Medina}2

Kennzeichnend für diesen Ansatz ist die Konzentration auf die Grundlehre
des Islam, die Lehre von der Einheit und Einzigkeit Allahs (tauhid). Der

Autor versteht den Aufruf zum Islam dabei als eine prophetische Sendung,
die bereits seit Anfang der Zeiten nach Form und Inhalt festgelegen habe.
Deshalb reicht die theologische und methodische Rekonstruktion bis zur Zeit
der vorislamischen Propheten zurück, die bekanntlich nach islamischem
Verständnis - ebenso wie Muhammad später - die koranische Botschaft ausrichteten

und also Muslime waren. Dabei wird die da'wa-Methodik als eine für alle
Zeiten gleichartige und das heisst unwandelbare Art der Ausrichtung des Rufes

zu Allah und zum Islam verstanden. Da'wa ist demnach der Ruf zum
einzigen Gott, ein Ruf, der methodisch als erstes den tauhid verkündigt und
durchzusetzen versucht. Der tauhid ist sowohl zeitlich das erste Moment der
da'wa, wie er auch inhaltlich das zentrale Moment der da'wa und axiologisch
das einzig massgebliche Prinzip der da'wa ist.

Aus dieser Betonung ergeben sich weitreichende Konsequenzen. Erstens
ist es die Konzentration auf den rechten Glaubensinhalt und die rechte
Gottesverehrung, die es gegen alle Neuerungen (bid'a) aufrecht zu erhalten gilt.
Da'wa dient dem Aufruf zum Islam und nicht der Politik oder der Erlangung
politischen Einflusses. Einen solchen Einfluss erreichen zu wollen, würde der
Reinheit der Gesinnung und ebenso des Rufes abträglich sein. Der Autor
illustriert dies an den Prophetengeschichten: Politische Macht habe - bis auf
zwei Ausnahmen, eine davon Muhammad - keiner der vielen vorislamischen
Propheten innegehabt. Ausserdem weise das Beispiel des Mose unmissver-
ständlich auf den nichtpolitischen Charakter seiner da'wa hin: Hätte er die
politische Macht in Ägypten übernehmen wollen, so hätte er den dafür
günstigsten Zeitpunkt gewählt, nämlich die Vernichtung des pharaonischen Heeres

im Roten Meer. Dass Mose in diesem Moment nicht nach Ägypten
zurückgekehrt sei, um das Land einzunehmen, zeige das Wesen seiner
nichtpolitischen da'wa. An Abraham zeige sich das reinigende Moment der da'wa:
Abraham habe gegen die Verehrung von anderen Göttern, von Gestirnen
usw. - zum Teil ikonoklastisch - gewirkt. An der Gestalt des Noah verdeutlicht

der Autor, dass der Aufruf zum Islam im Sinne des tauhid auch nicht
abhängig sei von quantitativen Erfolgen oder Misserfolgen. Noah habe - ohne
Erfolg - über 900 Jahre gewirkt, und dennoch sei seine da'wa in sich von Wert
gewesen, weil sie dem ewigen Prinzip des Aufrufes zum Islam entspreche.

Zusammenfassend kann man feststellen, dass der Ansatz von Rahi' 'Ihn
Hädi 'al-Madhali gegenüber politisch-islamistisch ausgerichteten Gruppen

12 Wrogemann, Da'wa islämlya, 155-174.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 217

klar Stellung bezieht, indem er deren da'wa-Verständnis rundheraus ablehnt.
Seiner Meinung nach ist ein ungerechter Herrscher in einem Land eher zu
tolerieren als das Begehen von Sirk, also die Beigesellung von etwas Kreatürli-
chem zu Allah. Die legitimatorische Funktion dieses Ansatzes für viele
Regime im arabischen Raum (und darüber hinaus) ist unübersehbar, da jede
Form politischen Umsturzes als Neuerung (bid'a) gebrandmarkt wird. Für
den Bereich der Diaspora hat dieser Ansatz eine identitätsstärkende Funktion,

da er eine über lange Zeiten erfolglose da'wa als ein die islamische
Sendung selbst nicht in Frage stellendes Phänomen erklärt. Ungeachtet dieser
Schwerpunkte ist für den Autor unbestritten, dass als Fernziel jeder Gesellschaft

eine islamische Ordnung in einem islamischen Staat anzustreben ist.
Was darunter im Einzelnen zu verstehen wäre, lässt der Autor indes offen.
Deutlich ist jedoch ein kritischer bis aggressiver Zug gegenüber denjenigen,
die der Sünde des Sirk bezichtigt werden; neben politischen und sufistischen
Strömungen kommen dabei auch Judentum und Christentum ins Visier. Die
hier vertretene t/aüva-Konzeption steht möglichen Dialogbestrebungen
eindeutig ablehnend gegenüber.

3.2 Das revolutionär-prozedurale Modell

Eine andere Rekonstruktion der islamischen Ursprungsgeschichte legt
Shamim Siddiqi vor. Im Jahre 1928 in Indien geboren, lebte er nach 1950 in
Pakistan.13 Seit 1955 Mitglied der Gamä'at-i Isläml, siedelte er 1976 in die USA
über, wo er eine da'wa-orientierte Arbeit begann. In den Jahren 1995-2001

war er Chairman des Department for Dawah and Publication des Islamic
Circle of North America. Werke wie «The Dawah Program» oder «Dawah
And Its Objectives»14 geben einen Einblick in seine theologischen und
praktischen Erwägungen. Hier wird ein prozedurales cU'iva-Verständnis erkennbar,

das eine auch politische Systematik mit einiger sozialer Sprengkraft
aufweist.

Siddiqi geht - wie Ibn Hädl - davon aus, dass sich ein zeitlos gültiges Modell

der islamischen da'wa aus den Quellen (Koran und sunna) erheben lasse.
Seine Rekonstruktion kommt indes zu völlig anderen Ergebnissen. Während
Ibn Hädl eine apolitische da'wa vertritt, ist der Prozess der da'wa nach Siddiqi
durch die Abfolge bestimmter Stufen mit weitreichenden politischen Folgen
gekennzeichnet. Diese insgesamt sechs Stufen werden anhand der Biographie
des Propheten Muhammad nachgezeichnet, wobei jede Stufe mit Notwendigkeit

zu durchlaufen ist.
Als erste Stufe wird da'wa im engeren Sinne genannt. Der Prophet

Muhammad habe zunächst im Kreise seiner Familie und seiner Freunde die

13 Wrogemann, Da'wa islämlya, 202-211.
14 S.A. Siddiqi, Dawah And Its Objectives, Brooklyn/New York 1994.



218 Henning Wrogemann

koranische Botschaft verkündet. Dem folgte die Phase der Gemeinschaftsbildung:

gamä'a (Gemeinschaft). Der personelle Nukleus der islamischen umma
wurde hier einerseits ausgebildet und trainiert (Stufe drei) als auch von
falschen Ansichten gereinigt (Stufe vier). Während der ersten dreizehn Jahre
der Sendung des Propheten geschah dies in Mekka, zum Teil im Verborgenen,

zum Teil in der Öffentlichkeit. Mit dem Erstarken der - zahlenmässig
immer noch kleinen - muslimischen Gemeinde kam es jedoch auch zu
Konflikten mit der mekkanischen Mehrheitsbevölkerung, insbesondere der
Oberschicht. Darauf folgte für Muhammad die Auswanderung (higra) nach
Yathrib (Medina). Diese Auswanderung, der Rückzug aus einem Gebiet
falscher Gottesverehrung und falscher Lebensmuster (gahillya) bezeichnet die
fünfte Stufe des ttohvu-Prozesses. Die Phase der higra und die Leiden, welche
die Muslime durch die ihnen feindlich gesinnte Umwelt erfuhren, schildert
der Verfasser in eindringlicher Weise. Als sechste Stufe kommt schliesslich
der Kampf mit der ungläubigen Gesellschaft in den Blick: qitäl. In der Biographie

des Propheten Muhammad ist es der von Medina aus gegen Mekka
gerichtete Kampf, der im Jahre 630 zur Einnahme Mekkas führte.

Der Begriff qitäl stammt von der Wurzel q-t-l. Wortverbindungen dieses
Stammes kommen im Koran an 163 Stellen vor.15 Auffällig ist dabei, dass der
Zusammenhang zwischen kämpfen und töten bzw. getötet werden bei Stellen,

in denen Worte der Wurzel q-t-l vorkommen, viel enger gefasst wird16 als
bei dem Wort gihäd und den aus der Wurzel g-h-d stammenden Verbindungen,

in denen es häufiger um den ganzheitlichen Einsatz für die Sache des
Islam bzw. das Sich-Einsetzen auf dem Wege Allahs geht.17 Auffällig ist zudem,
dass es, wenn es dem Autor speziell um das Thema des Getötetwerdens von
Muslimen ginge, eine ganze Reihe von Belegen gibt, die diesen Sachverhalt
behandeln. Der im Text des Verfassers jedoch als zentrale Stelle angegebene
Text bezieht sich eindeutig auf das Getötet-werden und das Töten.18 Daraus
ergibt sich die Frage, welche Art von Militanz hier als Implikat des Prozesses
einkalkuliert wird.

Shamim Siddiqi geht davon aus, dass eine recht ausgeführte da'wa zum
Widerstand der Gesamtgesellschaft führen muss. Wenn es nicht dazu kommt,
so ist die muslimische da'wa noch defizitär. Dass ungeachtet dessen eine ganze

Bandbreite von Aktivitäten vorgeschlagen wird, um die Botschaft des Is-

15 Vgl. G. Flügel, Concordantiae Corani Arabicae. Ad Literarum Ordinem et Verbo-
rum Radices, Lipsiae 1842,148f. Die Wurzel q-t-l bedeutet im I. und II. Stamm u.a. «töten»
bzw. «morden», im III. Stamm u.a. «kämpfen» bzw. «bekämpfen», im VI. und VII. Stamm
u.a. «miteinander kämpfen» sowie im VIII. Stamm «kämpfen», «mit sich selbst im Kampf
liegen». Vgl. H. Wehr, Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart
Arabisch-Deutsch, Wiesbaden 51985,1001.

16 Vgl. etwa 2:251 (David tötet Goliath); 4:94; 5:33; 18:74; 20:40; 28:19f. u.ö.
17 Vgl. etwa 4:95; 5:35,54 u.ö.
18 Vgl. etwa 2:154; 3:157-158.196.195; 4:74.100; 22:58; 47:4.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 219

lam zu verbreiten (Workshops, Einladungen von Nichtmuslimen in örtliche
Moscheen, Literaturerstellung, u.v.a.) lässt unter dem Blickwinkel der
allgemeinen da'wa-Theologie die Frage aufkommen, ob es sich dabei nicht nur um
ein Interim handelt. Langfristig jedenfalls scheint die Übernahme politischer
und gesellschaftlicher Macht unaufgebbares Ziel dieser da'wa-Theorie zu
sein.

Es wird deutlich, dass hier ein hohes Mass an politischer Sprengkraft
gegeben ist. Ob dieses Modell mit rechtsstaatlichen Prinzipien auf lange Sicht
vereinbar ist, mag bezweifelt werden. Ganz anders als bei Ihn Häd! wird hier
eine politische da'wa im Muster einer festgelegten Prozedur propagiert. Dieses

prozedurale Modell wird in Form von Veröffentlichungen weltweit
vertrieben. Die Tatsache, dass Siddiqi im Kontext der USA lebt, arbeitet und
veröffentlicht, macht die politischen Implikationen, besonders im Blick auf
die letzten beiden Stufen der da'wa (higra / qitäl), besonders bemerkenswert,
da in diesem politisch-gesellschaftlichen Kontext genügend Freiheitsspielräume

gegeben zu sein scheinen, eine islamische Identität zu leben. Dass dieses
dahva-Verständnis demgegenüber sehr viel umfassender die Gestaltung der
Gesamtgesellschaft intendiert (und nicht nur das zeugnishafte Leben von
Muslimen), wird an diesem Beispiel überdeutlich.

3.3 Das reformatorisch-organisatorische Modell

In Ton und Durchführung moderater stellt sich das Modell von
Muhammad Shafiq dar.19 Der Autor ist Professor am Department of Islamic
Studies an der University of Peshawar in Pakistan. Nachdem er in Pakistan
eine klassische islamische Ausbildung durchlaufen hatte, wirkte er an
verschiedenen Orten in den USA, unter anderem als Direktor des einflussreichen

Islamic Center in Rochester. Sein 1996 in Erstauflage erschienenes
Buch «Islamic Da'wah - A Message For All» wendet sich an eine internationale

Leserschaft.20 Der Autor arbeitet eng zusammen mit der International
Islamic University in Islamabad, insbesondere mit der dortigen Da 'wah Acade-

21
my.

Für Shafiq ist da'wa als ein reformierendes Handeln an der Gesellschaft -
gleich ob mehrheitlich muslimisch oder nichtmuslimisch - zu verstehen.
Da'wa ist islah (Reform). Dabei bemüht er sich zunächst um den Nachweis,
dass das da'wn-Engagement auf der Grundlage einer dialogischen Haltung
unternommen werden könne, da dem Islam als einer der Natur entsprechenden

Religion (arabisch din al-fitra) ein ebenso rationaler Charakter eigne wie
der Welt als solcher. Auf der Grundlage der damit auch allen Menschen ge-

19 Wrogemann, Da'wa islâmîya, 175-201.
20 M. Shafiq, Islamic Da'wah. A Message For All, Islamabad/Lahore 1996.
21

Shafiq, Islamic Da'wah, 13.



220 Henning Wrogemann

meinsamen Rationalität könne es zu einem Dialog auch mit Nichtmuslimen
kommen, wobei allerdings aus muslimischer Sicht feststeht, dass die höchste
Form und das massgebliche Kriterium von Rationalität in der koranischen
Offenbarung gegeben sei.

Da'wa habe - methodisch betrachtet - eine ganze Bandbreite verschiedener

Formen. An dieser Stelle unterscheidet sich Shafiq mit seinem pragmatischen

Ansatz deutlich von Ihn Iläcli und Shamim Siddiqi. Nach Shafiq ist
da'wa flexibel an den gesellschaftlichen Gegebenheiten auszurichten, wobei
der Schwerpunkt der Arbeit eindeutig im Bildungssektor zu liegen habe. Die
umfangreichen Erwägungen zu diesem Thema können hier nicht annähernd
skizziert werden. Deutlich wird jedoch, dass es im Bildungssektor einerseits
um die Ersetzung westlicher Bildungsinhalte geht und andererseits um die
Errichtung eines nichtislamische Bildungseinrichtungen begleitenden islamischen

Systems zur Sicherung islamischer Identität. In den Ausführungen zu
diesem Thema ist allerdings eine dialogische Haltung nicht wahrnehmbar.
Dies lässt die Frage aufkommen, wie weit auf Grund der ihnen eigenen
Rationalität Nichtmuslime zu anderen Ergebnissen kommen können und
dennoch von Muslimen gehört werden bzw. in den Austausch einbezogen werden.

Anders formuliert: Ist die von Shafiq als Basis betrachtete Rationalität
tatsächlich offen für unterschiedliche Einschätzungen hinsichtlich wichtiger
Fragen menschlicher Lebensordnungen und multikulturellen Zusammenlebens?

Können neue wissenschaftliche Erkenntnisse und neue gesellschaftliche
Konstellationen als rational und damit konsensfähig oder allgemein

akzeptabel anerkannt werden? Und wenn ja, wie weit?
Der Rationalitätsbegriff Shafiqs macht nicht den Eindruck, dass dem

Moment des freien Raisonnierens ein grösserer Stellenwert eingeräumt werden
könnte. Vielmehr scheint Rationalität in seiner Diktion wie folgt charakterisiert

zu sein: (a) Rational ist etwas, das mit dem Ursprung aller Dinge (der
durch Allah gesetzten Ordnung der Dinge) übereinstimmt (generative
Rationalität); (b) Rational ist etwas, das dem Wesen des Menschen entspricht
(anthropologische Rationalität); (c) Rational ist etwas, das Menschen unmittelbar

einleuchtet (selbstevidente Rationalität); (d) Rational ist etwas, das
transkulturell wirksam ist (universale Rationalität); (e) Rational ist etwas, das mit
dem Koran übereinstimmt (inhaltlich bestimmte und bestimmbare Rationalität);

(f) Rational sind diejenigen Aspekte, die im Fremden als das Eigene
wiedererkannt werden können (reflexive Rationalität); (g) Rational ist etwas,
das den Menschen und der Welt ihre Zukunft sichert (providentielle
Rationalität); (h) Rational ist etwas, das allen verunreinigten oder von der Urnorm
abweichenden Denkversuchen überlegen ist (axiologische Rationalität).

Dieses Konzept wird nur dann eine integrative Funktion entfalten können,

wenn es gelingt, Offenheit auch für abweichende Meinungen zu begründen.

Ob dies im Entwurf Shafiqs der Fall ist, mag bezweifelt werden. Wolfgang

Welsch unterscheidet zwischen Vernunft und verschiedenen Rationali-



Zwischen Konfrontation und Kooperation 221

täten, wobei der Vernunft die Aufgabe zukommt, «die unterschiedlichen und
einander widerstreitenden Rationalitätsversionen ins rechte Verhältnis (zu)
setzen».22 Vernunft kann diese Rationalitäten übersteigen, denn sie wird
verstanden als «Vermögen unbeschränkter Reflexion». Gegenüber den Rationalitäten,

die bestimmte Sachaussagen machen und Bereiche erst konstituieren,
ist die Vernunft prinzipiell auf das Ganze gerichtet. Allerdings kann dieses
Ganze nicht mehr als eine einheitliche Ordnung aufgefasst werden. Da viele
Ordnungen mit verschiedenen Rationalitäten einander widerstreiten, kann es

- nach Welsch - nicht mehr die Idee der Einheit sein, die das Ganze erahnen
lässt, sondern die Idee der Gerechtigkeit. Demnach sind rationale Aussagen
im Diskurs zuzulassen und als Geltungsansprüche anzuerkennen, soweit sie

konsistent und leistungsfähig sind.23

Es geht um eine «transversale Vernunft», eine solche also, deren Aktionsfeld

besonders die Übergänge sind, Übergänge und Bruchlinien, die sie
bearbeitet, ohne dabei auf ein Gesamtsystem zu zielen. «Vernunft analysiert die
diversen rationalen Strukturen, macht die generativen Mechanismen der
Unordentlichkeit klar und legt deren Konsequenzen im ganzen offen.»24 Die
Vernunft klärt demnach die verschiedenen Rationalitäten über sich selbst
auf. Im Sinne eines auf Kooperation hin orientierten Miteinanders wäre im
interkulturellen und interreligiösen Dialog nach Möglichkeiten einer solchen
transversalen Vernunft zu fragen.25

3.4 Das befreiungstheologisch-kooperative Modell

Ein weitaus offeneres Konzept von da'wa, als es bei Shafiq zu erkennen
ist, vertritt der Südafrikaner Farid Esack (geb. 1957).26 Als sunnitischer Muslim

versteht er sich als zur Gruppe von «progressiven Islamisten»27 gehörig,
zu denen er unter anderem auch Theologen aus dem internationalen Bereich

22 W. Welsch, Vernunft heute, in: F. Fulda, R.-P. Horstmann (Hg.), Vernunftbegriffe in
der Moderne, Stuttgart 1994,380-407 (391).

23 Welsch, Vernunft, 394.
24 Welsch, Vernunft, 397.
25 Zum Thema vgl. u.a. auch: J. Bohmann, Öffentlicher Vernunftgebrauch. Das

rationalitätstheoretische Grundproblem des politischen Liberalismus, in: K.-O. Apel, M. Kettner

(Hg.), Die eine Vernunft und die vielen Rationalitäten, Frankfurt a.M. 1996, 266-295;
M. Kettner, Einleitung, in: K.-O. Apel, M. Kettner (Hg.), Die eine Vernunft, 7-16; R.A.
Mall, Zur interkulturellen Theorie der Vernunft - Ein Paradigmenwechsel, in: Fulda,
Horstmann, Vernunftbegriffe, 757-774.

26 Zur Analyse vgl. Wrogemann, Da'wa islämiya, 257-281.
27 Den folgenden Ausführungen liegen zugrunde: F. Esack, Qur'an, Liberation and

Pluralism: An Islamic Perspective on Interreligious Solidarity against Oppression, Oxford/
Boston 1997; ders., On Being A Muslim. Finding a Religious Path in the World Today,
Oxford/Boston 1999. - «In South Africa the term <Islamist> refers to those who are
committed to Islam in a comprehensive manner, with particular emphasis on actualizing its
ideals in the socio-political sphere.» (Esack, Qur'an, xi)



222 Henning Wrogemann

zählt wie Asghar Ali Engineer, Amina Wadud-Mushin, Abdullahi an-Na'im
und Fatima Mernissi, als auch Theologen aus dem südafrikanischen Kontext,
unter ihnen Ebrahim Moosa und Abdul Rashie Omar.28 Seine Arbeit dient
dem Ziel, eine «South African qur'anic hermeneutic of religious pluralism for
liberation» zu entwickeln. Dabei stellt sich Esack bereits methodologisch in
den religiös-pluralen Horizont, indem er sich verschiedener religiöser
Traditionen bedient und sich als theologische wie philosophische Gewährsleute
seiner Hermeneutik zu gleichen Teilen auf islamische wie christliche Autoren
beruft. Seine Hermeneutik für einen Pluralismus selbst speist sich aus den
Erkenntnissen, die in einer Pluralität von Kontexten erworben wurden.29

In seiner koranischen Befreiungshermeneutik verweist Esack zunächst
darauf, dass starre Gruppenbezeichnungen wie «die Muslime», «die
Christen» usw. im Koran nicht gegeben seien. Vielmehr weisen die formelhaften
Wendungen «einige unter ihnen», «es gibt welche unter ihnen» usw. darauf
hin, dass der Koran Menschen nur im Kontext besonderer Situationen in den
Blick nehme. Daher sei für das Verhältnis von Muslimen und Nichtmuslimen
weniger die formale Gruppenzugehörigkeit ausschlaggebend als

gruppenübergreifend die Frage, wer wirklich den isläm lebe. Esack differenziert dabei
zwischen Islam (Grossschreibung) als Ausdruck der verfassten Religion
einerseits und isläm (Kleinschreibung) als Ausdruck einer Haltung der
Unterwerfung unter den Willen Allahs. Da Allahs Wille Gerechtigkeit und Frieden
für alle Menschen vorsehe, könne das Prädikat, den isläm zu befolgen und
also ein Muslim zu sein, nicht nur auf die verfasste Grösse des Islam
beschränkt werden. Die Grenzen zwischen Glauben imän und Unglauben kufr
verlaufen vielmehr quer zu den verfassten Religionszugehörigkeiten von
Menschen.

Entsprechend dieser Sicht wird da'wa nicht primär als der Ruf zum Islam
(Call to Islam, verstanden als verfasste Religion), sondern als Ruf des Islam
(Call of Islam) gedeutet. Es geht im Blick auf die theologische Grundlehre um
den Aufruf zu Frömmigkeit (arab. taqwa) und den Glauben an die Einzigkeit
Gottes (arab. tauhld), im Blick auf den Standort des Rufenden um die
Teilnahme am Leben der einfachen Menschen gleich welcher Kultur, Ethnie oder
Religion (arab. an-näs) sowie um die besondere Bedeutung der Marginalisier-
ten der Erde (arab. al-mustad'afün fi'l-ard). Schliesslich gehe es im Blick auf
die Methode der da'wa um die Prinzipien der Gerechtigkeit (arab. qist oder

28 Esack, Qur'an, 14. Weiter nennt Esack: Ebrahim Rasool, Sa'diyya Shaikh sowie
Abdulkader Tayob.

29 Es finden sich insbesondere Referenzen zu lateinamerikanischen christlichen
Befreiungstheologen wie Juan Luis Segundo, Gustavo Gutierrez sowie Leonardo und
Chlodovis Boff, wie auch Verweise auf viele Klassiker der Hermeneutik wie Hans-
Georg Gadamer, Rudolf Bultmann und andere. Unter hermeneutischem Gesichtspunkt

werden im Bereich islamischer Geisteswissenschaft besonders die Arbeiten
von Fazlur Rahman und Mohammed Arkoun gewürdigt.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 223

'adl) sowie um den Einsatz und die Anstrengung für den Glauben an Allah in
diesem Sinne (arab. gihäd). Diese Form des Rufes kann sich daher nur in
interkultureller und interreligiöser Kooperation ereignen, im Einstehen für die
Rechte aller Menschen und die Gerechtigkeit für alle Menschen.

In diesem Modell wird, so kann man abschliessend feststellen, der
Letztgültigkeitsanspruch der koranischen Offenbarung nicht geleugnet, sondern es

wird von diesem Geltungsanspruch aus ein kooperatives Modell multikulturellen

Zusammenlebens entworfen. Möglich wird dies durch einen Grad der
Abstraktion, der als gemeinsame Basis des Engagements kultur- und religi-
onsübergreifend ein Ethos menschlichen Handelns fordert.

4. Pluralistische Gesellschaft und die Konkurrenz der Geltungsansprüche

Die hier vorgestellten da'wa-Theorien werfen die Frage auf, in welcher
Weise sie - bei möglichst weitgehender Wahrung ihres Letztgültigkeitsanspruches

- dazu beitragen können, dem friedlichen Zusammenleben in einer
pluralistischen Gesellschaft zu dienen. Die These von Hans Küng, dass kein
Weltfriede ohne Religionsfriede möglich sei, hebt einerseits auf die wertbildende

und motivatorische Kraft der Religionen ab: Sie können durch das von
ihnen gepflegte Ethos zu einem menschwürdigen Miteinander beitragen.
Andererseits zeigen die Religionen einen ambivalenten Charakter, da ihre
selbstvergewissernde Kraft und Wertorientierung leicht umschlagen kann in
religiösen Chauvinismus.

Es hat sich bei den hier vorgestellten Ansätzen gezeigt, wie gross die
Bandbreite tatsächlich ist: Von dezidiert konfrontativen Ansätzen über quie-
tistische Modelle reicht das Spektrum bis hin zu reformistischen und
kooperativen Ansätzen. Die theologischen Grundierungen dieser Modelle wurden
andeutungsweise aufgezeigt. Die Ambivalenz gibt zu denken. Wenn etwa der
Begriff der Rationalität als Grundlage eines konstruktiven gesellschaftlichen
Streites gewählt wird, so ergibt sich erheblicher Klärungsbedarf zum Profil
des Begriffes von Rationalität. Das sorgfältige Aufspüren der Implikationen
solcher verwendeter Begriffe ist unabdingbar, um einem praktischen Miteinander

zu dienen. Es zeigte sich, dass ein grosser Bedarf an analytischer Arbeit
besteht.

In verschiedenen Ländern haben die gesellschaftspolitischen Debatten
der letzten Jahrzehnte - wie etwa die Kommunitarismusdebatte in den USA
und Kanada - deutlich gemacht, dass darüber hinaus nur ein gehaltvoller
Begriff von Pluralismus es leistet, die Bedingungen zu formulieren, wie
Menschengruppen mit unterschiedlichen Wertorientierungen in einem
gesellschaftlichen Miteinander vereint friedlich leben können. Die Voraussetzungen

zur Wahrung der unterschiedlichen kulturellen Identitäten sind dabei
ebenso zu bedenken wie das Mindestmass an Konsens hinsichtlich der



224 Henning Wrogemann

Grundwerte und der Prozeduren, wie diese eingehalten, angeeignet, bejaht
und weiterentwickelt werden können. Um diese Bedingungen und
Voraussetzungen zu eruieren und zu diskutieren, müssen alle Wissenschaftsbereiche
zusammenarbeiten. Dabei ist auch das Fach Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft gefordert, einerseits die Implikationen herauszuarbeiten, die
verschiedene Wertemuster und religiöse Geltungsansprüche im Blick auf
andere Wertemuster und Geltungsansprüche haben. Darüber hinaus ist
festzuhalten: Nicht nur Religionen sind missionarisch, indem sie ihre Geltungsansprüche

zu kommunizieren suchen; Weltanschauungen sind es ebenso. Da
Gesellschaften von dem Input, dem Austausch und von der freien Konkurrenz

solcher Geltungsansprüche leben, weil sie sich dadurch in einem
fortwährenden Prozess der Wertvergewisserung «re-formieren», kann die
grundsätzliche Legitimität der Vertretung solcher Geltungsansprüche an sich nicht
in Rede stehen. Es geht im gesellschaftlichen Diskurs vielmehr darum, auch
dort den «missionarischen Impetus» zu entdecken, wo er von Vertretern
bestimmter Wertemuster oder Weltanschauungen selber nicht gesehen wird.
Die etwa in den Massenmedien gepflegten Vorstellungen, Bilder und Ikonen
dessen, was (bewusst oder unbewusst) unter einem «guten Leben» verstanden

wird, werden von den Machern sicherlich nicht als «missionarisch»
betrachtet, sie wirken jedoch in diese Richtung, da sie einen bestimmten
Lebensstil mit universaler Ausstrahlungskraft kommunizieren und durch die
Art der Darstellung implizit oder explizit auch einfordern. Nur durch die

sorgsame Aufarbeitung dieser Phänomene kann es zu einem fairen
Austausch über verschiedene Geltungsansprüche kommen, der nicht schon
dadurch bestimmte Optionen im gesellschaftlichen Diskurs ausschliesst, dass

ihnen vorgeworfen wird, «missionarisch» zu sein.
Andererseits ist gefordert, die grenzüberschreitende Kommunikation

verschiedener Religionen, religiöser und weltanschaulicher Gruppen,
Medienkulturen usw. genauer auf ihre Methoden und Zielvorstellungen hin zu
untersuchen. Das Fach Missionswissenschaft und Religionswissenschaft innerhalb
der Theologischen Fakultäten ist damit gefordert, nicht nur die eigenen,
sondern stärker als bisher auch die Mission - und das heisst auf universale
Geltungsansprüche zielende Kommunikationsvorgänge - der anderen Religionen

und Weltanschauungen usw. zu untersuchen. Das Fach kann auf diese
Weise dazu beitragen, dass notwendige Klärungen vorangetrieben und alte
Vorurteile überprüft werden. Der Diskurs um religiöse, weltanschauliche,
kulturelle und sonstige Missionen in den pluralistischen Gesellschaften ist
dringend notwendig, um eine Kultur der Transparenz und damit eine Kultur
des Vertrauens weiter zu entwickeln, andererseits jedoch auch in der
kritischen Analyse dort Veränderungen anzumahnen, wo durch den Verweis auf
die eigenen Geltungsansprüche versucht wird, andere Geltungsansprüche
strukturell mundtot zu machen. Nur dadurch, dass eine Balance gehalten wird
zwischen einerseits der Freiheit, Geltungsansprüche werbend und missiona-



Zwischen Konfrontation und Kooperation 225

risch einbringen zu dürfen, ohne deswegen gleich als «fundamentalistisch»
abgestempelt zu werden, und andererseits der Achtsamkeit darauf, dass im
Namen der eigenen Geltungsansprüche die Freiheit der Artikulation anderer
nicht eingeschränkt wird, kann das Miteinander in einer pluralistischen
Gesellschaft gelingen.

Abstract

Nicht nur das Christentum, sondern auch andere Religionen wie etwa der Buddhismus
oder der Islam können als «missionarische» Religionen bezeichnet werden. Allerdings eignet

jeder Religion ein spezifisches Profil ihres Ausbreitungsverhaltens. Der Aufsatz untersucht

das islamische Verständnis des Aufrufes zum Islam (da'wa), wie es sich in neueren
Ansätzen muslimischer Autoren innerhalb des sunnitischen Diskurses findet. Dabei werden

vier Grundmodelle unterschieden und deren Implikationen für das gesellschaftliche
Miteinander in plural verfassten Gesellschaften eruiert.

Henning Wrogemann, Hermannsburg


	Zwischen Konfrontation und Kooperation : der Aufruf zum Islam (da'wa islāmīya) als Herausforderung multikulturellen Zusammenlebens im 21. Jahrhundert

