Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Konfrontation und Kooperation : der Aufruf zum Islam (da'wa
isimya) als Herausforderung multikulturellen Zusammenlebens im 21.
Jahrhundert

Autor: Wrogemann, Henning

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Konfrontation und Kooperation

Der Aufruf zum Islam (da‘wa isiamiya) als Herausforderung
multikulturellen Zusammenlebens im 21. Jahrhundert!

Theo Sundermeier zum 70. Geburtstag

Das friedliche Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft ist keine
Selbstverstidndlichkeit. Tédglich wird in den Medien aus verschiedensten Re-
gionen der Welt von Anschlégen berichtet, die auf das Konto bestimmter eth-
nischer, weltanschaulicher, politischer oder kultureller Gruppen gehen. Ganz
allgemein geht es diesen Gruppen und Bewegungen darum, sich in einem
grosseren gesellschaftlichen Ganzen durch verschiedene Formen von Agita-
tion und/oder Terror Einfluss oder Gehor zu verschaffen. Es scheint, dass die-
ses Phdnomen in dem Masse zunimmt, wie durch die Globalisierung unifizie-
rende Markt-, Verhaltens- und Wertemuster weltweit mehr und mehr zum
Zuge kommen.? Die Riickbesinnung auf eigene regionale oder lokale Werte-
muster und Lebensformen und die damit verbundenen gesellschaftlichen
Spannungen, die sich in verschiedensten Formen entladen, wurden gemein-
hin unter dem Begriff «Fundamentalismus» verhandelt.? Sie erhielten seit den
achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts besondere Aufmerksamkeit.*

! In diesem Aufsatz fasse ich einige Ergebnisse meiner Habilitationsschrift zusam-

men. Vgl. H. Wrogemann, Da‘wa islamiya — Der Ruf zum Islam. Eine Studie zu Begriin-
dung und Praxis der Einladung zum Islam im internationalen sunnitischen Diskurs,
Habilitationsschrift, Heidelberg 2005 (erscheint 2006).

2 Vgl etwa die linderspezifischen Studien in PL. Berger (Hg.), Die Grenzen der
Gemeinschaft. Konflikt und Vermittlung in pluralistischen Gesellschaften. Ein Bericht der
Bertelsmann Stiftung an den Club of Rome, Giitersloh 1997. Aus gesellschaftstheoreti-
scher Sicht vgl. die vielbeachteten Beitrdge von C.Taylor u.a., Multikulturalismus und die
Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M. 1993, und J. Habermas, Die Einbeziehung des
Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M. 1999.

*  Aus der kaum mehr iiberschaubaren Literatur sei auf folgende Titel verwiesen: J.
Barr, Fundamentalismus, Miinchen 1981; Y.M. Choueiri, Islamic Fundamentalism,
Boston MA 1990; M. Riesebrodt, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewe-
gung, Tiibingen 1990; D.J. Krieger, C.J. Jaeggi, Fundamentalismus. Ein Phdnomen der
Gegenwart, Ziirich 1991; M.E. Marty, R.S. Appleby (ed.), Fundamentalism observed, Chi-
cago/London 1991; Th. Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Ham-
burg 1991; F. Mernissi, Die Angst vor der Moderne. Frauen und Ménner zwischen Islam
und Demokratie, Frankfurt a.M./Ziirich 1992; M.E. Marty, R.S. Appleby, Herausforderung
Fundamentalismus. Radikale Christen, Moslems und Juden gegen die Moderne, Frankfurt
a.M./New York 1996.

* Kritische Forschungsiiberblicke u.a. bei: W. Schiffauer, Islamischer Fundamentalis-
mus — Zur Konstruktion des Radikal Anderen, in: Neue Politische Literatur 1 (1995) 95-



210 Henning Wrogemann

Mit den Phdnomenen Globalisierung und Fundamentalismus, die in ei-
nem facettenreichen Bedingungsverhiltnis zueinander stehen, kam in den
letzten drei Jahrzehnten auch die Frage nach einem tragfahigen Konzept fiir
einen gesellschaftlichen Pluralismus auf.’ Die Rahmenbedingungen fiir ein
Miteinander verschiedener kultureller, religioser, sozialer, weltanschaulicher
und nicht zuletzt ethnischer Gruppen stehen dabei ebenso in Rede, wie die
Frage nach den damit verbundenen Gruppenidentitdten und den Geltungs-
anspriichen, die verschiedene Gruppen im Namen ihrer jeweiligen Kultur,
Wertemuster oder Weltdeutung geltend machen. Kann es Sonderrechte ge-
ben, die von dem fiir alle iibrigen in diesen Gesellschaften lebenden Men-
schen gleichermassen geltenden Recht abweichen? Und wie ist das Einbrin-
gen solcher Geltungsanspriiche zu bewerten? Ist das grenziiberschreitende
Geltendmachen eigener Werte und Wahrheiten eine Storung und eine Ge-
fahrdung des Pluralismus? Oder ist es umgekehrt gerade eine Voraussetzung
dafiir, dass man berechtigt von «Pluralismus» sprechen darf?

Mit diesen Fragen wird nicht nur ein gehaltvoller Pluralismusbegriff ange-
fragt, jenseits eines Beliebigkeitspluralismus einerseits und eines am common
sense orientierten, aber nicht wirklich kommunikationsfahigen Scheinplura-
lismus andererseits. Mit diesen Fragen ist dariiber hinaus die Art und Weise
angefragt, wie verschiedene Gruppen ihre Weltdeutung zu anderen und zur
Gesamtgesellschaft in Beziehung setzen, und nicht zuletzt, wie sie ihre Gel-
tungsanspriiche einzubringen gedenken. Aus der eigenen Tradition ergeben
sich spezifische Deutungs- und Handlungsprofile gegeniiber anderen Tradi-
tionen und der iibrigen Gesellschaft. Damit stehen wir vor der Frage der welt-

105; ders., Zur Kritik von Fundamentalismustheorien, in: ders., Die Gottesménner. Tiirki-
sche Islamisten in Deutschland. Eine Studie zur Herstellung religidser Evidenz, Frankfurt
a.M. 2000, 315-334. — Fiir begriffliche Klidrungsversuche vgl. z.B. M.E. Marty, R.S.
Appleby, Conclusion. An Interim Report on a Hypothetical Family, in: Marty, Appleby
(ed.), Fundamentalism observed, 814-842 und jiingst: A. Griinschloss (2004), Was heil3t
<Fundamentalismus>? Zur Eingrenzung des Phidnomens aus religionswissenschaftlicher
Sicht, http://wwwuser.gwdg.de/~agruens/fund/fund.html (Lit.), abgerufen am 13.07.04.

> Aus theologischer Sicht sei zur Pluralismusdebatte unter anderem verwiesen auf
folgende wichtige Arbeiten: E. Herms, Pluralismus aus Prinzip, in: ders., Kirche fiir die
Welt, Tiibingen 1995, 388-431; ders., Vom halben zum ganzen Pluralismus. Einige bisher
iibersehene Aspekte im Verhiltnis von Staat und Kirche, in: ders., Kirche, 388-431; ders.,
Pluralismus aus christlicher Identitat, in: J. Mehlhausen (Hg.), Pluralismus, Giitersloh
1995, 15-19; Pluralismus II. Systematisch-theologisch (Chr. Schwobel), TRE XXVI, Ber-
lin/New York 1996, 724-739; ders., Christlicher Glaube im Pluralismus, Tiibingen 2003; M.
Welker, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1992; ders., Kir-
che im Pluralismus, Giitersloh 1995; ders., Der missionarische Auftrag der Kirchen in plu-
ralistischen und multireligiosen Kontexten, in: Missionarische Kirche im multireligiosen
Kontext, WMH 25 (1996) 47-64; ders., Christentum und strukturierter Pluralismus, in: A.
Feldtkeller (Hg.), Konstruktive Toleranz — Gelebter Pluralismus, Frankfurt a.M. 2001, 89-
109.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 211

anschaulichen, kulturellen und religiosen «Missionen» von Gruppen, Bewe-
gungen und Kulturen. Verschiedenste Gruppen erheben — implizit oder expli-
zit— Geltungsanspriiche an die Gesamtgesellschaft, indem Ideen oder Stile ei-
nes «guten Lebens» entweder propagiert oder eingefordert werden. Dabei
muss es sich allerdings nicht primér um religiose Missionen handeln, da auch
durch die Medien und auf viele andere Weisen im gesellschaftlichen Diskurs
universale Geltungsanspriiche auszumachen sind. Welche Geltungsansprii-
che konnen, so muss weiter gefragt werden, in einer bestimmten Gesellschaft
als legitim anerkannt werden? Welche Formen der Artikulation solcher Gel-
tungsanspriiche koénnen als gesellschaftlich akzeptabel betrachtet werden?
Und nicht zuletzt: Aufgrund welcher traditionsgesteuerter Vorgaben wird
das Ausbreitungsverhalten solcher Geltungsanspriiche innerhalb der ver-
schiedenen Gruppen begriindet, gerechtfertigt und in die Praxis umgesetzt?
Beim Bedenken dieser Fragen stosst der aufmerksame Beobachter schnell
auf die Geltungsanspriiche der universalen Religionen, ein Forschungsfeld,
dem sich die Religionswissenschaft im Blick auf Religionen wie den Buddhis-
mus oder den Islam bisher kaum gewidmet hat. Im Folgenden sollen am Bei-
spiel des sunnitischen Islam einige Muster und deren theologische Begriin-
dung aufgezeigt werden, wie aus muslimischer Sicht der universale Geltungs-
anspruch des Islam zu artikulieren und zur Gesamtgesellschaft in Beziehung
zu setzen ist. Zunéchst wird kurz auf islamische Revitalisierungsbewegungen
der letzten beiden Jahrhunderte Bezug zu nehmen sein (1.). Danach werde
ich nach einigen grundsitzlichen Bemerkungen zur da‘wa-Literatur (2.) vier
Modelle des Rufes zum Islam im gegenwiértigen sunnitischen Diskurs unter-
scheiden (3.) und schliesslich einige Konsequenzen daraus ziehen (4.).

1. Islamische Revitalisierungsbewegungen

Wie alle universalen Weltreligionen ist auch der Islam seinem Wesen nach
missionarisch. Darauf hat bereits Ende des 19. Jahrhunderts der Religions-
wissenschaftler Max Miiller in seiner berithmten Unterscheidung zwischen
«missionarischen» und «nichtmissionarischen» Religionen hingewiesen.
Wihrend jedoch diese missionarische Dimension des Islam bis in die jiingere
Vergangenheit in der religionswissenschaftlichen und missionswissenschaftli-
chen Forschung wenig beachtet wurde, sind spétestens seit Mitte des 20. Jahr-
hunderts aktive Ausbreitungsbemiithungen international nicht mehr zu tiber-
sehen. Dies hdangt mit den grundlegenden politischen und 6konomischen Ent-
wicklungen seit der Kolonialzeit zusammen. Nachdem in den Gebieten der
Islamischen Welt bis zum Ende des II. Weltkrieges — wie andernorts auch —
Territorialstaaten geschaffen worden waren, mussten diese neuartigen politi-
schen Gebilde in der Ara der Dekolonisierung (ca. 1945-1969) die schwierige
Aufgabe des «nation-building» bewiltigen. Die durch die Kolonialméchte



212 Henning Wrogemann

festgesetzten Grenzverldufe schufen politische Entitdten, die — ethnisch und
religios oft sehr heterogen — nach einer Identitiat suchen mussten, fiir die es
bis dahin keine Vorlagen gab. Dass dabei zumeist auf die kulturell-religiosen
Traditionen der Bevolkerungsmehrheit zuriickgegriffen wurde, liegt auf der
Hand.®

Unter diesen politischen Rahmenbedingungen gewannen in der Islami-
schen Welt viele Revitalisierungsbewegungen an Einfluss, die bereits in der
ausgehenden Kolonialzeit begriindet worden waren. Fiir den Bereich Agyp-
tens ist allen voran die auf Hasan al-Banna zuriickgehende Muslimbruder-
schaft zu nennen, im Bereich Indonesiens die Muhammadiya, im indo-pakista-
nischen Gebiet die von Abii I-A’ld Maudiidi ins Leben gerufene Gama‘at-i Islami
(Islamische Gemeinschaft) und die von Maulana Ilyas begriindete Tablighi
Gama‘at (Gemeinschaft der Prediger). Diese Bewegungen sind — mit regiona-
len Schwerpunkten — weltweit aktiv und umfassen gegenwirtig etliche Millio-
nen Mitglieder und Forderer.’

Neben diesen — und vielen weiteren — selbstdndigen Organisationen, die
sich ganz der weltweiten Ausbreitung des Islam widmen, sind in den sechziger
Jahren des 20. Jahrhunderts etliche Organisationen und Institutionen ge-
schaffen worden, die auf staatliche Initiativen zuriickgehen. Dazu gehéren in-
ternationale Organisationen wie die Islamische Weltliga (die unter massgebli-
chem Einfluss Saudi-Arabiens steht)®, aber auch national getragene Organi-
sationen, wie die libysche Islamic Call Society. Auch die Errichtung von
da‘wa-Institutionen an grossen Islamischen Universititen, etwa die da‘wa-
Academy an der Islamic International University in Islamabad oder die da‘wa-
Fakultit der renommierten Al-Azhar-Universitit in Kairo, dienen diesem
Zweck. Ermoglicht wurde das Engagement unter anderem durch den seit
Ende der sechziger Jahre einsetzenden Olboom, mit dem die notwendigen fi-
nanziellen Ressourcen gegeben waren. Andererseits kann man das da‘wa-En-
gagement von staatlicher Seite auch als einen Versuch auffassen, sich einer-
seits vor der mehrheitlich muslimischen Bevolkerung als «islamisch» zu legi-
timieren, andererseits den Eifer islamistischer Gruppen im eigenen Lande zu
kanalisieren.

Durch die selbstiindigen wie durch die staatlich initiierten und geforderten
da‘wa-Bemithungen wurde seit den sechziger Jahren einerseits die Stirkung
islamischer Identitit in den Gesellschaften islamischer Lander versucht. Da-
mit sollte der Islam als dritte Alternative gegeniiber 6stlichem Kommunismus

4 Vgl. R. Schulze, Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Miinchen
2002.

7 Zu den einzelnen Personen und Organisationen vgl. Wrogemann, Da‘wa islamiya
73-121 (Lit.).

§ Vgl. R. Schulze, Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert. Untersuchun-
gen zur Geschichte der Islamischen Weltliga, Leiden u.a. 1990.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 213

und westlichem Kapitalismus zur Geltung gebracht werden. Andererseits
reagieren diese da‘wa-Bemiithungen auch auf das Phédnomen, dass es seit Mit-
te des Jahrhunderts eine grosse islamische Diaspora in nichtmuslimischen
Gebieten gibt. In der Phase der Dekolonisierung kam es einerseits zu starken
Migrationsbewegungen, etwa der Flucht hunderttausender Algerier infolge
des algerischen Unabhingigkeitskrieges nach Frankretch, der Immigration
vieler Menschen aus dem indo-pakistanischen Bereich nach Grossbritannien
nach Ende der britischen Kolonialherrschaft oder der Anwerbung von ca.
zwei Millionen tiirkischen Arbeitnehmern in die Bundesrepublik Deutsch-
land bis Ende der siebziger Jahre.

Unter dem Gesichtspunkt muslimischer Prdsenz in einem nicht-muslimi-
schen Gebiet wird seither von etlichen da‘wa-Theoretikern dieses Phdnomen
als eine Art Auswanderung (higra) verstanden, die in gewisser Weise der
Auswanderung des Propheten Muhammad von Mekka nach Medina (622
n.C.) entspreche. Grundlage und Berechtigung muslimischer Existenz in ei-
nem solchen Gebiet kénne es nur sein, zum Islam aufzurufen (das heisst
da‘wa zu betreiben), den Islam zu bezeugen und beispielhaft vorzuleben. Da-
mit riickte der Aufruf zum Islam gegeniiber Nichtmuslimen in neuer Weise
ins Zentrum des Interesses da‘wa-orientierter Kreise, wenn auch feststand,
dass der Aufruf zum Islam in diesen Gebieten auch und gerade Muslimen zu
gelten habe, die ansonsten in der Gefahr stiinden, vom wahren Islam abzufal-
len, das heisst sich dem kulturell-gesellschaftlichen Umfeld anzupassen.
Da‘wa bedeutet darum immer zugleich und untrennbar zweierlei: einerseits
den Aufruf von Muslimen zum wahren Islam, andererseits den Aufruf von
Nichtmuslimen zum Islam.

2. Da‘wa-Theologien und da‘wa-Strategien

Seit diesen Entwicklungen sind inzwischen etwa vierzig Jahre vergangen.
Innerhalb wie ausserhalb der Islamischen Welt ist es damit zur Errichtung ei-
ner umfangreichen da‘wa- Infrastruktur gekommen. Darauf kann in diesem
Beitrag nicht weiter eingegangen werden. Auffillig ist die Zunahme an
da‘wa-Materialien in den letzten fiinfzehn Jahren, insbesondere von Biichern
und Internetbeitrigen zu da‘wa-Theologie, da‘wa-Theorie und da‘wa-Praxis.’
Anhand einer Auswahl dieser Materialien sollen im Folgenden unterschied-

 Aus der arabischsprachigen Literatur seien stellvertretend genannt: A. al-Gundi,

Afaq gadida li'd-da‘wa al-Islamiya fi ‘alam al-garb, Bairoit: Mu'assasat ar-Risala, 1984 («Neue
Horizonte der islamischen da‘wa in der westlichen Welt»), M. A. bin-‘Ali Mahdali, ad-da‘wa
al-islamiya fi °1- asr al- hadir, al-Qahira, 1996 («Islamische da‘wa im gegenwirtigen Zeital-
ter») oder M. Mal@’ika, Fi ustl ad-da‘wa: muqtabasat min kutub ad-dukttr Yasuf al-Qaradawi,
’dad Mustafa Mala’ika, al-Qahira: Maktabat Wahba, 1999 («Von den Grundsitzen der da‘wa:
Zitate aus den Biichern des Doktor Yasuf al-Qaradawi»).



214 Henning Wrogemann

liche Modelle von da‘wa-Theorien unterschieden werden. Es wird zu zeigen
sein, dass sich hier besonders fiir die Frage nach dem Zusammenhang von Is-
lam und Gesellschaft ganz verschiedene Deutungsmodelle und Handlungsan-
leitungen nachweisen lassen. Diese Stromungen aufmerksam wahrzunehmen
ist unverzichtbar, um muslimische Bewegungen und deren Selbstverstdndnis
besser einschitzen zu konnen und damit dem Verstehen des Fremden zu die-
nen.

Ich gehe dabei grundsitzlich von der These aus, dass pluralistische Gesell-
schaften bestimmter weltanschaulicher Gruppen innerhalb der Gesamtge-
sellschaft bediirfen, die ihre Geltungsanspriiche in einem grenziiberschreiten-
den Handeln (und also missionarisch) in den Diskurs der Gesellschaft ein-
bringen. Nur dadurch kénnen solche Gesellschaften einen gesunden Pluralis-
mus aufrechterhalten und erliegen nicht einem unifizierenden common
sense.'” In vielen westlichen Gesellschaften werden jedoch missionarische
Aktivititen — welcher Religion auch immer — als tendenziell unduldsam und
als Gefdhrdung empfunden. Dass es solche Unduldsamkeit gibt, ist unbestrit-
ten. Diese gibt es aber auch in allen anderen weltanschaulich-politischen
Richtungen (vom linken bis zum rechten Spektrum). Es wire darum ebenso
fair wie geboten und in jedem Falle ein hermeneutischer Gewinn, missionari-
sche Bewegungen (ob religios oder sikular) weder zu verketzern noch zu glo-
rifizieren, sondern sie niichtern wahrzunehmen, um das jeweilige Gegeniiber
moglichst umfassend in den Blick zu bekommen. Dass etwa — in der gesell-
schaftlichen wie in der kirchlichen Offentlichkeit z.B. européischer Lander —
die missionarische Dimension des Islam entweder nicht wahrgenommen, ver-
dringt oder verleugnet wird (oft um eines angeblich neutralen Dialogver-
standnisses willen) oder andererseits als Gefahr beschworen und dédmonisiert
wird (wo man sie der «Unterwanderung» verdachtigt oder sie als Konkurrenz
zur eigenen Sendung empfindet, ist durchaus nicht hilfreich).

Vielmehr gilt es, die Herausforderungen des gesellschaftlichen Miteinan-
ders so weit als moglich wahrzunehmen, um Gefahren von Konfrontationen
moglichst frithzeitig zu entdecken und Moglichkeiten von Kooperationen zu
erkunden. Im Folgenden seien daher aktuelle da‘wa-Theorien idealtypisch
anhand von vier Modellen dargestellt. Ich unterscheide die Ansétze einer
«purifizierend-individualistischen da‘wa», einer «reformatorisch-organisato-
rischen da‘wa», einer «revolutionér-prozeduralen da‘wa» sowie einer «befrei-
ungstheologisch-kooperativen da‘wa».

10" In diesem Zusammenhang sei an ein Diktum von E.-W. Boéckenforde erinnert: «Der
freiheitliche, sdkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren
kann.» (E.-W. Bockenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sédkularisation,
in: Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt a.M. 1991, 92-114 [112]).



Zwischen Konfrontation und Kooperation 215

3. Vier Modelle islamischer da‘wa-Theorien

In der da‘wa-Literatur kann man vier Aspekte unterscheiden, die durch-
gehend als charakteristisch anzusehen sind: (1) Gesellschaftliche Analyse: In
der da‘wa-Literatur wird grundsatzlich danach gefragt, welche gesellschaftli-
chen Fehlentwicklungen in lokaler und globaler Perspektive (moralisch, ge-
sellschaftlich, wirtschaftlich, sozial, politisch usw.) zu beobachten sind. Diese
Analyse dient als Referenzrahmen des angemahnten Aufrufes zum Islam und
der entsprechenden Diktion des unterlegten Islamverstdndnisses. Die Fehl-
entwicklungen werden dabei in den meisten Fillen ebenso den Muslimen zur
Last gelegt wie anderen Menschengruppen oder allgemeinen Entwicklungen.
(2) Spirituelle Grundlagen des Islam: Starke Aufmerksamkeit kommt dane-
ben der spirituellen Begriindung islamischer Existenz und damit dem geleb-
ten Aufruf zum Islam zu. Dabei geht es zum einen um die innere Haltung der
Muslime, die allein Grundlage fiir eine sachgerechte da‘wa sein kann, als auch
um den rechten Lebensvollzug in allen seinen Aspekten. (3) Geschichtliche
Rekonstruktion der da‘wa-Methodik: Dariiber hinaus versuchen die meisten
Autoren im Rekurs sowohl auf die islamische «Urgeschichte» (die Geschich-
te Muhammads und der ersten Kalifen) wie auch auf die Geschichte der vor-
islamischen Propheten, eine aktuell addquate Form der da‘wa-Methodik zu
erheben, wobei zumeist die These grundlegend ist, dass es eine ideale und
zeitlos giiltige Grundform von da‘wa gebe, die sich aus dem richtigen Ver-
stidndnis der vorislamischen und islamischen Prophetengeschichte gewinnen
lasse. (4) Pragmatische Umsetzungsvorschlige: Schliesslich widmen sich etli-
che Autoren ausfiihrlich den verschiedenen Fragen der pragmatischen da‘wa-
Methodik in weisheitlicher, medientechnischer, kommunikationstheoreti-
scher, taktischer und organisationstheoretischer Perspektive. In unserem Zu-
sammenhang wird insbesondere die Frage der geschichtlichen Rekonstrukti-
on eine Rolle spielen, da sich an ihr die Einschidtzung der umgebenden Ge-
sellschaft sowie die Art der da‘wa-Methodik entscheidet.

3.1 Das purifizierend-individualistische Modell

Dieses Modell, das insbesondere im Umfeld einer durch Saudi-Arabien
beeinflussten Theologie zu finden ist, sei anhand des im Original auf Arabisch
verfassten Buches von Saih Rabi< ’Ibn Hadi *al-Madhali mit dem Titel «Manhagu
I-anbiya@ fi-da‘wa fi-llah» (in englischer Ubersetzung 1997 unter dem Titel
«The Methodology of the Prophets in Calling to Allah. That is the Way of Wis-
dom and Intelligence» veroffentlicht) dargestellt.'! Rabi< ’Ibn Hadi “al-Madhali
wurde im Jahre 1931 in Saudi-Arabien geboren und studierte seit 1961 an der

' M. Ibn Rabee Haadee al-Madkhalee al-Qahtaanee, The Methodology of the Pro-
phets in Calling to Allah. That is the Way of Wisdom and Intelligence, Birmingham UK
22000.



216 Henning Wrogemann

damals neu begriindeten Islamischen Universitit von Medina. Im Jahre 1980
schloss er sein Doktorat an der Umm al-Qura Universitdat in Mekka ab und
lehrt seitdem hadit-Wissenschaft an der Islamischen Universitit von Medina.'

Kennzeichnend fiir diesen Ansatz ist die Konzentration auf die Grundleh-
re des Islam, die Lehre von der Einheit und Einzigkeit Allahs (rauhid). Der
Autor versteht den Aufruf zum Islam dabei als eine prophetische Sendung,
die bereits seit Anfang der Zeiten nach Form und Inhalt festgelegen habe.
Deshalb reicht die theologische und methodische Rekonstruktion bis zur Zeit
der vorislamischen Propheten zuriick, die bekanntlich nach islamischem Ver-
stdndnis — ebenso wie Muhammad spiter — die koranische Botschaft ausrichte-
ten und also Muslime waren. Dabei wird die da‘wa-Methodik als eine fiir alle
Zeiten gleichartige und das heisst unwandelbare Art der Ausrichtung des Ru-
fes zu Allah und zum Islam verstanden. Da‘wa ist demnach der Ruf zum ein-
zigen Gott, ein Ruf, der methodisch als erstes den rauhid verkiindigt und
durchzusetzen versucht. Der rauhid ist sowohl zeitlich das erste Moment der
da‘wa, wie er auch inhaltlich das zentrale Moment der da‘wa und axiologisch
das einzig massgebliche Prinzip der da‘wa ist.

Aus dieser Betonung ergeben sich weitreichende Konsequenzen. Erstens
ist es die Konzentration auf den rechten Glaubensinhalt und die rechte Got-
tesverehrung, die es gegen alle Neuerungen (bid‘a) aufrecht zu erhalten gilt.
Da‘wa dient dem Aufruf zum Islam und nicht der Politik oder der Erlangung
politischen Einflusses. Einen solchen Einfluss erreichen zu wollen, wiirde der
Reinheit der Gesinnung und ebenso des Rufes abtriglich sein. Der Autor il-
lustriert dies an den Prophetengeschichten: Politische Macht habe - bis auf
zwel Ausnahmen, eine davon Muhammad — Keiner der vielen vorislamischen
Propheten innegehabt. Ausserdem weise das Beispiel des Mose unmissver-
stindlich auf den nichtpolitischen Charakter seiner da‘wa hin: Hitte er die
politische Macht in Agypten iibernehmen wollen, so hitte er den dafiir giin-
stigsten Zeitpunkt gewihlt, ndmlich die Vernichtung des pharaonischen Hee-
res im Roten Meer. Dass Mose in diesem Moment nicht nach Agypten zu-
riickgekehrt sei, um das Land einzunehmen, zeige das Wesen seiner nichtpo-
litischen da‘wa. An Abraham zeige sich das reinigende Moment der da‘wa:
Abraham habe gegen die Verehrung von anderen Goéttern, von Gestirnen
usw. — zum Teil ikonoklastisch — gewirkt. An der Gestalt des Noah verdeut-
licht der Autor, dass der Aufruf zum Islam im Sinne des tauhid auch nicht ab-
hingig sei von quantitativen Erfolgen oder Misserfolgen. Noah habe — ohne
Erfolg — iiber 900 Jahre gewirkt, und dennoch sei seine da‘wa in sich von Wert
gewesen, weil sie dem ewigen Prinzip des Aufrufes zum Islam entspreche.

Zusammenfassend kann man feststellen, dass der Ansatz von Rabi¢ ’Ibn
Hadi “al-Madhali gegeniiber politisch-islamistisch ausgerichteten Gruppen

12 Wrogemann, Da‘wa islamiya, 155-174.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 217

klar Stellung bezieht, indem er deren da‘wa-Verstindnis rundheraus ablehnt.
Seiner Meinung nach ist ein ungerechter Herrscher in einem Land eher zu to-
lerieren als das Begehen von $irk, also die Beigesellung von etwas Kreatiirli-
chem zu Allah. Die legitimatorische Funktion dieses Ansatzes fiir viele Re-
gime im arabischen Raum (und dariiber hinaus) ist uniibersehbar, da jede
Form politischen Umsturzes als Neuerung (bid‘a) gebrandmarkt wird. Fiir
den Bereich der Diaspora hat dieser Ansatz eine identitéitsstirkende Funkti-
on, da er eine liber lange Zeiten erfolglose da‘wa als ein die islamische Sen-
dung selbst nicht in Frage stellendes Phinomen erklart. Ungeachtet dieser
Schwerpunkte ist fiir den Autor unbestritten, dass als Fernziel jeder Gesell-
schaft eine islamische Ordnung in einem islamischen Staat anzustreben ist.
Was darunter im Einzelnen zu verstehen wire, ldsst der Autor indes offen.
Deutlich ist jedoch ein kritischer bis aggressiver Zug gegeniiber denjenigen,
die der Siinde des $irk bezichtigt werden; neben politischen und sufistischen
Strémungen kommen dabei auch Judentum und Christentum ins Visier. Die
hier vertretene da‘wa-Konzeption steht méglichen Dialogbestrebungen ein-
deutig ablehnend gegeniiber.

3.2 Das revolutionar-prozedurale Modell

Eine andere Rekonstruktion der islamischen Ursprungsgeschichte legt
Shamim Siddiqi vor. Im Jahre 1928 in Indien geboren, lebte er nach 1950 in Pa-
kistan."® Seit 1955 Mitglied der Gama‘at-i Islami, siedelte er 1976 in die USA
tiber, wo er eine da‘wa-orientierte Arbeit begann. In den Jahren 1995-2001
war er Chairman des Department for Dawah and Publication des Islamic
Circle of North America. Werke wie «The Dawah Program» oder «Dawah
And Its Objectives»'* geben einen Einblick in seine theologischen und prak-
tischen Erwégungen. Hier wird ein prozedurales da‘wa-Verstandnis erkenn-
bar, das eine auch politische Systematik mit einiger sozialer Sprengkraft auf-
weist.

Siddiqi geht — wie 1bn Hadi — davon aus, dass sich ein zeitlos giiltiges Mo-
dell der islamischen da‘wa aus den Quellen (Koran und sunna) erheben lasse.
Seine Rekonstruktion kommt indes zu vollig anderen Ergebnissen. Wihrend
Ibn Hadi eine apolitische da‘wa vertritt, ist der Prozess der da‘wa nach Siddiqi
durch die Abfolge bestimmter Stufen mit weitreichenden politischen Folgen
gekennzeichnet. Diese insgesamt sechs Stufen werden anhand der Biographie
des Propheten Muhammad nachgezeichnet, wobei jede Stufe mit Notwendig-
keit zu durchlaufen ist.

Als erste Stufe wird da‘wa im engeren Sinne genannt. Der Prophet
Muhammad habe zunéchst im Kreise seiner Familie und seiner Freunde die

3 Wrogemann, Da‘wa islamiya, 202-211.
4 S.A. Siddigi, Dawah And Its Objectives, Brooklyn/New York 1994,



218 Henning Wrogemann

koranische Botschaft verkiindet. Dem folgte die Phase der Gemeinschaftsbil-
dung: gama‘a (Gemeinschaft). Der personelle Nukleus der islamischen umma
wurde hier einerseits ausgebildet und trainiert (Stufe drei) als auch von fal-
schen Ansichten gereinigt (Stufe vier). Wahrend der ersten dreizehn Jahre
der Sendung des Propheten geschah dies in Mekka, zum Teil im Verborge-
nen, zum Teil in der Offentlichkeit. Mit dem Erstarken der — zahlenmiissig
immer noch kleinen — muslimischen Gemeinde kam es jedoch auch zu Kon-
flikten mit der mekkanischen Mehrheitsbevolkerung, insbesondere der
Oberschicht. Darauf folgte fiir Muhammad die Auswanderung (higra) nach
Yathrib (Medina). Diese Auswanderung, der Riickzug aus einem Gebiet fal-
scher Gottesverehrung und falscher Lebensmuster (gahiliya) bezeichnet die
fiinfte Stufe des da‘wa-Prozesses. Die Phase der higra und die Leiden, welche
die Muslime durch die ihnen feindlich gesinnte Umwelt erfuhren, schildert
der Verfasser in eindringlicher Weise. Als sechste Stufe kommt schliesslich
der Kampf mit der ungldubigen Gesellschaft in den Blick: gital. In der Biogra-
phie des Propheten Muhammad ist es der von Medina aus gegen Mekka ge-
richtete Kampf, der im Jahre 630 zur Einnahme Mekkas fiihrte.

Der Begriff gital stammt von der Wurzel g-t-I. Wortverbindungen dieses
Stammes kommen im Koran an 163 Stellen vor."> Auffllig ist dabei, dass der
Zusammenhang zwischen kidmpfen und téten bzw. getdtet werden bei Stel-
len, in denen Worte der Wurzel ¢-r- vorkommen, viel enger gefasst wird'® als
bei dem Wort gihad und den aus der Wurzel ¢-4-d stammenden Verbindun-
gen, in denen es hiufiger um den ganzheitlichen Einsatz fiir die Sache des Is-
lam bzw. das Sich-Einsetzen auf dem Wege Allahs geht.!” Auffillig ist zudem,
dass es, wenn es dem Autor speziell um das Thema des Getotetwerdens von
Muslimen ginge, eine ganze Reihe von Belegen gibt, die diesen Sachverhalt
behandeln. Der im Text des Verfassers jedoch als zentrale Stelle angegebene
Text bezieht sich eindeutig auf das Getotet-werden und das Téten.'® Daraus
ergibt sich die Frage, welche Art von Militanz hier als Implikat des Prozesses
einkalkuliert wird.

Shamim Siddiqi geht davon aus, dass eine recht ausgefiihrte dawa zum
Widerstand der Gesamtgesellschaft fiihren muss. Wenn es nicht dazu kommt,
so ist die muslimische da‘wa noch defizitir. Dass ungeachtet dessen eine gan-
ze Bandbreite von Aktivitdten vorgeschlagen wird, um die Botschaft des Is-

5 Vgl. G. Fliigel, Concordantiae Corani Arabicae. Ad Literarum Ordinem et Verbo-
rum Radices, Lipsiae 1842, 148f. Die Wurzel g-t-1 bedeutet im L. und II. Stamm u.a. «t6ten»
bzw. «morden», im III. Stamm u.a. «kkdmpfen» bzw. «bekdmpfen», im VI. und VII. Stamm
u.a. «miteinander kdampfen» sowie im VIII. Stamm «kdmpfen», «mit sich selbst im Kampf
liegen». Vgl. H. Wehr, Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart Ara-
bisch-Deutsch, Wiesbaden 1983, 1001.

16 vgl. etwa 2:251 (David totet Goliath); 4:94; 5:33; 18:74; 20:40; 28:19f. u.5.

7 Vgl. etwa 4:95; 5:35,54 u.6.

18 Vgl. etwa 2:154; 3:157-158.196.195; 4:74.100; 22:58; 47:4.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 219

lam zu verbreiten (Workshops, Einladungen von Nichtmuslimen in &rtliche
Moscheen, Literaturerstellung, u.v.a.) lasst unter dem Blickwinkel der allge-
meinen da‘wa-Theologie die Frage aufkommen, ob es sich dabei nicht nur um
ein Interim handelt. Langfristig jedenfalls scheint die Ubernahme politischer
und gesellschaftlicher Macht unaufgebbares Ziel dieser da‘wa-Theorie zu
sein.

Es wird deutlich, dass hier ein hohes Mass an politischer Sprengkraft ge-
geben ist. Ob dieses Modell mit rechtsstaatlichen Prinzipien auf lange Sicht
vereinbar ist, mag bezweifelt werden. Ganz anders als bei Ibn Hadi wird hier
eine politische da‘wa im Muster einer festgelegten Prozedur propagiert. Die-
ses prozedurale Modell wird in Form von Veroffentlichungen weltweit ver-
trieben. Die Tatsache, dass Siddigi im Kontext der USA lebt, arbeitet und
veroffentlicht, macht die politischen Implikationen, besonders im Blick auf
die letzten beiden Stufen der da‘wa (higra / gital), besonders bemerkenswert,
da in diesem politisch-gesellschaftlichen Kontext geniigend Freiheitsspielrdu-
me gegeben zu sein scheinen, eine islamische Identitét zu leben. Dass dieses
da‘wa-Verstindnis demgegeniiber sehr viel umfassender die Gestaltung der
Gesamtgesellschaft intendiert (und nicht nur das zeugnishafte Leben von
Muslimen), wird an diesem Beispiel iiberdeutlich.

3.3 Das reformatorisch-organisatorische Modell

In Ton und Durchfilhrung moderater stellt sich das Modell von
Muhammad Shafig dar." Der Autor ist Professor am Department of Islamic
Studies an der University of Peshawar in Pakistan. Nachdem er in Pakistan
eine klassische islamische Ausbildung durchlaufen hatte, wirkte er an ver-
schiedenen Orten in den USA, unter anderem als Direktor des einflussrei-
chen [Islamic Center in Rochester. Sein 1996 in Erstauflage erschienenes
Buch «Islamic Da‘wah — A Message For All» wendet sich an eine internatio-
nale Leserschaft.”’ Der Autor arbeitet eng zusammen mit der International Is-
lamic University in Islamabad, insbesondere mit der dortigen Da ‘wah Acade-
my 2!

Fiir Shafiq ist da‘wa als ein reformierendes Handeln an der Gesellschaft —
gleich ob mehrheitlich muslimisch oder nichtmuslimisch — zu verstehen.
Dawa ist islah (Reform). Dabei bemiiht er sich zundchst um den Nachweis,
dass das da‘wa-Engagement auf der Grundlage einer dialogischen Haltung
unternommen werden konne, da dem Islam als einer der Natur entsprechen-
den Religion (arabisch din al-fitra) ein ebenso rationaler Charakter eigne wie
der Welt als solcher. Auf der Grundlage der damit auch allen Menschen ge-

i Wrogemann, Da‘wa islamiya, 175-201.
20 M. Shafig, Islamic Da‘wah. A Message For All, Islamabad/Lahore 1996.
21 Shafiq, Islamic Da‘wah, 13.



220 Henning Wrogemann

meinsamen Rationalitit konne es zu einem Dialog auch mit Nichtmuslimen
kommen, wobei allerdings aus muslimischer Sicht feststeht, dass die hochste
Form und das massgebliche Kriterium von Rationalitédt in der koranischen
Offenbarung gegeben sel.

Dawa habe — methodisch betrachtet — eine ganze Bandbreite verschiede-
ner Formen. An dieser Stelle unterscheidet sich Shafig mit seinem pragmati-
schen Ansatz deutlich von /bn Hadi und Shamim Siddiqi. Nach Shafiq ist
da‘wa flexibel an den gesellschaftlichen Gegebenheiten auszurichten, wobei
der Schwerpunkt der Arbeit eindeutig im Bildungssektor zu liegen habe. Die
umfangreichen Erwédgungen zu diesem Thema koénnen hier nicht anndhernd
skizziert werden. Deutlich wird jedoch, dass es im Bildungssektor einerseits
um die Ersetzung westlicher Bildungsinhalte geht und andererseits um die
Errichtung eines nichtislamische Bildungseinrichtungen begleitenden islami-
schen Systems zur Sicherung islamischer Identitit. In den Ausfithrungen zu
diesem Thema ist allerdings eine dialogische Haltung nicht wahrnehmbar.
Dies lédsst die Frage aufkommen, wie weit auf Grund der ihnen eigenen Ra-
tionalitdt Nichtmuslime zu anderen Ergebnissen kommen kénnen und den-
noch von Muslimen gehort werden bzw. in den Austausch einbezogen wer-
den. Anders formuliert: Ist die von Shafiq als Basis betrachtete Rationalitét
tatsédchlich offen fiir unterschiedliche Einschitzungen hinsichtlich wichtiger
Fragen menschlicher Lebensordnungen und multikulturellen Zusammenle-
bens? Konnen neue wissenschaftliche Erkenntnisse und neue gesellschaftli-
che Konstellationen als rational und damit konsensfdhig oder allgemein ak-
zeptabel anerkannt werden? Und wenn ja, wie weit?

Der Rationalititsbegriff Shafigs macht nicht den Eindruck, dass dem Mo-
ment des freien Raisonnierens ein grosserer Stellenwert eingerdumt werden
konnte. Vielmehr scheint Rationalitét in seiner Diktion wie folgt charakteri-
siert zu sein: (a) Rational ist etwas, das mit dem Ursprung aller Dinge (der
durch Allah gesetzten Ordnung der Dinge) ibereinstimmt (generative Ratio-
nalitit); (b) Rational ist etwas, das dem Wesen des Menschen entspricht (an-
thropologische Rationalitit); (c) Rational ist etwas, das Menschen unmittel-
bar einleuchtet (selbstevidente Rationalitét); (d) Rational ist etwas, das trans-
kulturell wirksam ist (universale Rationalitit); (e) Rational ist etwas, das mit
dem Koran iibereinstimmt (inhaltlich bestimmte und bestimmbare Rationa-
litdt); (f) Rational sind diejenigen Aspekte, die im Fremden als das Eigene
wiedererkannt werden konnen (reflexive Rationalitét); (g) Rational ist etwas,
das den Menschen und der Welt ihre Zukunft sichert (providentielle Ratio-
nalitit); (h) Rational ist etwas, das allen verunreinigten oder von der Urnorm
abweichenden Denkversuchen iiberlegen ist (axiologische Rationalitit).

Dieses Konzept wird nur dann eine integrative Funktion entfalten kon-
nen, wenn es gelingt, Offenheit auch fiir abweichende Meinungen zu begriin-
den. Ob dies im Entwurf Shafigs der Fall ist, mag bezweifelt werden. Wolf-
gang Welsch unterscheidet zwischen Vernunft und verschiedenen Rationali-



Zwischen Konfrontation und Kooperation 221

tdten, wobei der Vernunft die Aufgabe zukommt, «die unterschiedlichen und
einander widerstreitenden Rationalitidtsversionen ins rechte Verhaltnis (zu)
setzen».”* Vernunft kann diese Rationalitdten iibersteigen, denn sie wird ver-
standen als «Vermogen unbeschrédnkter Reflexion». Gegeniiber den Rationa-
litdten, die bestimmte Sachaussagen machen und Bereiche erst konstituieren,
ist die Vernunft prinzipiell auf das Ganze gerichtet. Allerdings kann dieses
Ganze nicht mehr als eine einheitliche Ordnung aufgefasst werden. Da viele
Ordnungen mit verschiedenen Rationalitdten einander widerstreiten, kann es
—nach Welsch — nicht mehr die Idee der Einheit sein, die das Ganze erahnen
lasst, sondern die Idee der Gerechtigkeit. Demnach sind rationale Aussagen
im Diskurs zuzulassen und als Geltungsanspriiche anzuerkennen, soweit sie
konsistent und leistungsfihig sind.”

Es geht um eine «transversale Vernunft», eine solche also, deren Aktions-
feld besonders die Ubergiinge sind, Uberginge und Bruchlinien, die sie bear-
beitet, ohne dabei auf ein Gesamtsystem zu zielen. «Vernunft analysiert die
diversen rationalen Strukturen, macht die generativen Mechanismen der Un-
ordentlichkeit klar und legt deren Konsequenzen im ganzen offen.»* Die
Vernunft kldart demnach die verschiedenen Rationalitdten iiber sich selbst
auf. Im Sinne eines auf Kooperation hin orientierten Miteinanders wire im
interkulturellen und interreligiésen Dialog nach Moglichkeiten einer solchen
transversalen Vernunft zu fragen.?

3.4 Das befreiungstheologisch-kooperative Modell

Ein weitaus offeneres Konzept von da‘wa, als es bei Shafiq zu erkennen
ist, vertritt der Siidafrikaner Farid Esack (geb. 1957).%° Als sunnitischer Mus-
lim versteht er sich als zur Gruppe von «progressiven Islamisten»*’ gehorig,
zu denen er unter anderem auch Theologen aus dem internationalen Bereich

22 'W. Welsch, Vernunft heute, in: F. Fulda, R.-P. Horstmann (Hg.), Vernunftbegriffe in
der Moderne, Stuttgart 1994, 380-407 (391).

23 Welsch, Vernunft, 394.

24 Welsch, Vernunft, 397.

% Zum Thema vgl. u.a. auch: J. Bohmann, Offentlicher Vernunftgebrauch. Das ratio-
nalitédtstheoretische Grundproblem des politischen Liberalismus, in: K.-O. Apel, M. Kett-
ner (Hg.), Die eine Vernunft und die vielen Rationalitiaten, Frankfurt a.M. 1996, 266-295;
M. Kettner, Einleitung, in: K.-O. Apel, M. Kettner (Hg.), Die eine Vernunft, 7-16; R.A.
Mall, Zur interkulturellen Theorie der Vernunft — Ein Paradigmenwechsel, in: Fulda,
Horstmann, Vernunftbegriffe, 757-774.

%6 Zur Analyse vgl. Wrogemann, Da‘wa islamiya, 257-281.

77 Den folgenden Ausfiihrungen liegen zugrunde: F. Esack, Quran, Liberation and
Pluralism: An Islamic Perspective on Interreligious Solidarity against Oppression, Oxford/
Boston 1997; ders., On Being A Muslim. Finding a Religious Path in the World Today,
Oxford/Boston 1999. — «In South Africa the term <Islamist> refers to those who are com-
mitted to Islam in a comprehensive manner, with particular emphasis on actualizing its
ideals in the socio-political sphere.» (Esack, Qurian, xi)



222 Henning Wrogemann

zdhlt wie Asghar Ali Engineer, Amina Wadud-Mushin, ‘Abdullahi an-Na’im
und Fatima Mernissi, als auch Theologen aus dem siidafrikanischen Kontext,
unter ihnen Ebrahim Moosa und Abdul Rashie Omar.®® Seine Arbeit dient
dem Ziel, eine «South African qur’anic hermeneutic of religious pluralism for
liberation» zu entwickeln. Dabei stellt sich Esack bereits methodologisch in
den religios-pluralen Horizont, indem er sich verschiedener religidser Tradi-
tionen bedient und sich als theologische wie philosophische Gewihrsleute
seiner Hermeneutik zu gleichen Teilen auf islamische wie christliche Autoren
beruft. Seine Hermeneutik fiir einen Pluralismus selbst speist sich aus den Er-
kenntnissen, die in einer Pluralitit von Kontexten erworben wurden.?

In seiner koranischen Befreiungshermeneutik verweist Esack zunédchst
darauf, dass starre Gruppenbezeichnungen wie «die Muslime», «die Chri-
sten» usw. im Koran nicht gegeben seien. Vielmehr weisen die formelhaften
Wendungen «einige unter ihnen», «es gibt welche unter ihnen» usw. darauf
hin, dass der Koran Menschen nur im Kontext besonderer Situationen in den
Blick nehme. Daher sei fiir das Verhéltnis von Muslimen und Nichtmuslimen
weniger die formale Gruppenzugehorigkeit ausschlaggebend als gruppen-
tibergreifend die Frage, wer wirklich den islam lebe. Esack differenziert dabei
zwischen Islam (Grossschreibung) als Ausdruck der verfassten Religion ei-
nerseits und islam (Kleinschreibung) als Ausdruck einer Haltung der Unter-
werfung unter den Willen Allahs. Da Allahs Wille Gerechtigkeit und Frieden
fiir alle Menschen vorsehe, konne das Pridikat, den islam zu befolgen und
also ein Muslim zu sein, nicht nur auf die verfasste Grosse des Islam be-
schrankt werden. Die Grenzen zwischen Glauben im@n und Unglauben kufr
verlaufen vielmehr quer zu den verfassten Religionszugehorigkeiten von
Menschen.

Entsprechend dieser Sicht wird da‘wa nicht primér als der Ruf zum Islam
(Call to Islam, verstanden als verfasste Religion), sondern als Ruf des Islam
(Call of Islam) gedeutet. Es geht im Blick auf die theologische Grundlehre um
den Aufruf zu Frommigkeit (arab. tagwa) und den Glauben an die Einzigkeit
Gottes (arab. tauhid), im Blick auf den Standort des Rufenden um die Teil-
nahme am Leben der einfachen Menschen gleich welcher Kultur, Ethnie oder
Religion (arab. an-nas) sowie um die besondere Bedeutung der Marginalisier-
ten der Erde (arab. al-mustadafin fi<l-ard). Schliesslich gehe es im Blick auf
die Methode der da‘wa um die Prinzipien der Gerechtigkeit (arab. gist oder

% Esack, Quran, 14. Weiter nennt Esack: Ebrahim Rasool, Sa'diyya Shaikh sowie
Abdulkader Tayob.

» Es finden sich insbesondere Referenzen zu lateinamerikanischen christlichen
Befreiungstheologen wie Juan Luis Segundo, Gustavo Gutierrez sowie Leonardo und
Chlodovis Boff, wie auch Verweise auf viele Klassiker der Hermeneutik wie Hans-
Georg Gadamer, Rudolf Bultmann und andere. Unter hermeneutischem Gesichts-
punkt werden im Bereich islamischer Geisteswissenschaft besonders die Arbeiten
von Fazlur Rahman und Mohammed Arkoun gewiirdigt.



Zwischen Konfrontation und Kooperation 223

‘adl) sowie um den Einsatz und die Anstrengung fiir den Glauben an Allah in
diesem Sinne (arab. gihad). Diese Form des Rufes kann sich daher nur in in-
terkultureller und interreligidser Kooperation ereignen, im Einstehen fiir die
Rechte aller Menschen und die Gerechtigkeit fiir alle Menschen.

In diesem Modell wird, so kann man abschliessend feststellen, der Letzt-
giiltigkeitsanspruch der koranischen Offenbarung nicht geleugnet, sondern es
wird von diesem Geltungsanspruch aus ein kooperatives Modell multikultu-
rellen Zusammenlebens entworfen. Moglich wird dies durch einen Grad der
Abstraktion, der als gemeinsame Basis des Engagements kultur- und religi-
onsiibergreifend ein Ethos menschlichen Handelns fordert.

4. Pluralistische Gesellschaft und die Konkurrenz der Geltungsanspriiche

Die hier vorgestellten da‘wa-Theorien werfen die Frage auf, in welcher
Weise sie — bei moglichst weitgehender Wahrung ihres Letztgiiltigkeitsan-
spruches — dazu beitragen koénnen, dem friedlichen Zusammenleben in einer
pluralistischen Gesellschaft zu dienen. Die These von Hans Kiing, dass kein
Weltfriede ohne Religionsfriede moglich sei, hebt einerseits auf die wertbil-
dende und motivatorische Kraft der Religionen ab: Sie konnen durch das von
ihnen gepflegte Ethos zu einem menschwiirdigen Miteinander beitragen. An-
dererseits zeigen die Religionen einen ambivalenten Charakter, da ihre
selbstvergewissernde Kraft und Wertorientierung leicht umschlagen kann in
religivsen Chauvinismus.

Es hat sich bei den hier vorgestellten Ansdtzen gezeigt, wie gross die
Bandbreite tatsdchlich ist: Von dezidiert konfrontativen Ansétzen iiber quie-
tistische Modelle reicht das Spektrum bis hin zu reformistischen und koope-
rativen Ansétzen. Die theologischen Grundierungen dieser Modelle wurden
andeutungsweise aufgezeigt. Die Ambivalenz gibt zu denken. Wenn etwa der
Begriff der Rationalitét als Grundlage eines konstruktiven gesellschaftlichen
Streites gewahlt wird, so ergibt sich erheblicher Klarungsbedarf zum Profil
des Begriffes von Rationalitdt. Das sorgfiltige Aufspiiren der Implikationen
solcher verwendeter Begriffe ist unabdingbar, um einem praktischen Mitein-
ander zu dienen. Es zeigte sich, dass ein grosser Bedarf an analytischer Arbeit
besteht.

In verschiedenen Lédndern haben die gesellschaftspolitischen Debatten
der letzten Jahrzehnte — wie etwa die Kommunitarismusdebatte in den USA
und Kanada — deutlich gemacht, dass dariiber hinaus nur ein gehaltvoller Be-
griff von Pluralismus es leistet, die Bedingungen zu formulieren, wie Men-
schengruppen mit unterschiedlichen Wertorientierungen in einem gesell-
schaftlichen Miteinander vereint friedlich leben kdnnen. Die Voraussetzun-
gen zur Wahrung der unterschiedlichen kulturellen Identitidten sind dabei
ebenso zu bedenken wie das Mindestmass an Konsens hinsichtlich der



224 Henning Wrogemann

Grundwerte und der Prozeduren, wie diese eingehalten, angeeignet, bejaht
und weiterentwickelt werden konnen. Um diese Bedingungen und Voraus-
setzungen zu eruieren und zu diskutieren, miissen alle Wissenschaftsbereiche
zusammenarbeiten. Dabei ist auch das Fach Missionswissenschaft und Religi-
onswissenschaft gefordert, einerseits die Implikationen herauszuarbeiten, die
verschiedene Wertemuster und religiose Geltungsanspriiche im Blick auf an-
dere Wertemuster und Geltungsanspriiche haben. Dartiber hinaus ist festzu-
halten: Nicht nur Religionen sind missionarisch, indem sie ihre Geltungsan-
spriiche zu kommunizieren suchen; Weltanschauungen sind es ebenso. Da
Gesellschaften von dem Input, dem Austausch und von der freien Konkur-
renz solcher Geltungsanspriiche leben, weil sie sich dadurch in einem fort-
wihrenden Prozess der Wertvergewisserung «re-formieren», kann die grund-
sédtzliche Legitimitit der Vertretung solcher Geltungsanspriiche an sich nicht
in Rede stehen. Es geht im gesellschaftlichen Diskurs vielmehr darum, auch
dort den «missionarischen Impetus» zu entdecken, wo er von Vertretern be-
stimmter Wertemuster oder Weltanschauungen selber nicht gesehen wird.
Die etwa in den Massenmedien gepflegten Vorstellungen, Bilder und Ikonen
dessen, was (bewusst oder unbewusst) unter einem «guten Leben» verstan-
den wird, werden von den Machern sicherlich nicht als «missionarisch» be-
trachtet, sie wirken jedoch in diese Richtung, da sie einen bestimmten Le-
bensstil mit universaler Ausstrahlungskraft kommunizieren und durch die
Art der Darstellung implizit oder explizit auch einfordern. Nur durch die
sorgsame Aufarbeitung dieser Phiinomene kann es zu einem fairen Aus-
tausch iiber verschiedene Geltungsanspriiche kommen, der nicht schon da-
durch bestimmte Optionen im gesellschaftlichen Diskurs ausschliesst, dass ih-
nen vorgeworfen wird, «missionarisch» zu sein.

Andererseits ist gefordert, die grenziiberschreitende Kommunikation ver-
schiedener Religionen, religioser und weltanschaulicher Gruppen, Medien-
kulturen usw. genauer auf ihre Methoden und Zielvorstellungen hin zu unter-
suchen. Das Fach Missionswissenschaft und Religionswissenschaft innerhalb
der Theologischen Fakultiten ist damit gefordert, nicht nur die eigenen, son-
dern stédrker als bisher auch die Mission — und das heisst auf universale Gel-
tungsanspriiche zielende Kommunikationsvorgénge — der anderen Religio-
nen und Weltanschauungen usw. zu untersuchen. Das Fach kann auf diese
Weise dazu beitragen, dass notwendige Klidrungen vorangetrieben und alte
Vorurteile iiberpriift werden. Der Diskurs um religiose, weltanschauliche,
kulturelle und sonstige Missionen in den pluralistischen Gesellschaften ist
dringend notwendig, um eine Kultur der Transparenz und damit eine Kultur
des Vertrauens weiter zu entwickeln, andererseits jedoch auch in der kriti-
schen Analyse dort Verdanderungen anzumahnen, wo durch den Verweis auf
die eigenen Geltungsanspriiche versucht wird, andere Geltungsanspriiche
strukturell mundtot zu machen. Nur dadurch, dass eine Balance gehalten wird
zwischen einerseits der Freiheit, Geltungsanspriiche werbend und missiona-



Zwischen Konfrontation und Kooperation 225

risch einbringen zu diirfen, ohne deswegen gleich als «fundamentalistisch»
abgestempelt zu werden, und andererseits der Achtsamkeit darauf, dass im
Namen der eigenen Geltungsanspriiche die Freiheit der Artikulation anderer
nicht eingeschrankt wird, kann das Miteinander in einer pluralistischen Ge-
sellschaft gelingen.

Abstract

Nicht nur das Christentum, sondern auch andere Religionen wie etwa der Buddhismus
oder der Islam konnen als «missionarische» Religionen bezeichnet werden. Allerdings eig-
net jeder Religion ein spezifisches Profil ihres Ausbreitungsverhaltens. Der Aufsatz unter-
sucht das islamische Verstindnis des Aufrufes zum Islam (da‘wa), wie es sich in neueren
Ansitzen muslimischer Autoren innerhalb des sunnitischen Diskurses findet. Dabei wer-
den vier Grundmodelle unterschieden und deren Implikationen fiir das gesellschaftliche
Miteinander in plural verfassten Gesellschaften eruiert.

Henning Wrogemann, Hermannsburg



	Zwischen Konfrontation und Kooperation : der Aufruf zum Islam (da'wa islāmīya) als Herausforderung multikulturellen Zusammenlebens im 21. Jahrhundert

