Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 61 (2005)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Wilfried Hirle, Peter Neuner (Hg.), Im Licht der Gnade Gottes. Zur Gegenwartsbedeu-
tung der Rechtfertigungsbotschaft. Gemeinsames Syniposion des Evangelisch- und Ka-
tholisch-Theologischen Fakultédtstages Lutherstadt Wittenberg, Oktober 2002 (Studien
zur systematischen Theologie und Ethik 42), LIT-Verlag: Miinster 2004. 264 S. (karto-
niert), EUR 24.90, ISBN 3-8258-6681-5.

Im Hintergrund dieses Sammelbandes steht die — v.a. evangelischerseits nicht unumstrit-
tene — «Gemeinsame Erklidrung» zur Rechtfertigungslehre von Rémisch-Katholischer Kir-
che und Lutherischem Weltbund (1999). Anders als dort geht es bei diesen an einem Sym-
posion anlasslich des 500. Griindungsjubildums der Universitidt Wittenberg gehaltenen Re-
feraten um die Gegenwartsbedeutung der Rechtfertigungsbotschaft, also um die Herausfor-
derung, einen bzw. den zentralen Artikel des christlichen Glaubens im heutigen (post-)
modernen Kontext zu akzentuieren.

Der Band enthilt nach einem Vorwort (mit sechs Abschluss-Thesen der Tagung) die fol-
genden Beitrdge: H.-R. Laurin, Unheilserfahrung und Heilserwartung heute — eine christli-
che Antwort darauf (7-26); H. Spieckermann, Der Retter ist nah. Heilsverheissung und
Rechtfertigung nach dem Alten Testament (27-51); T. Soding, Der Retter ist da. Heilsverheis-
sung und Rechtfertigung nach dem Neuen Testament (53-75); S. Wiedenhofer, Die Rechtfer-
tigungslehre als theologische Kunst der Unterscheidung (77-113); E. Herms, Das fundamen-
tum fidei. Luthers Sicht (115-133); Ch. Schwobel, Die Wirklichkeit im Horizont der Recht-
fertigungsbotschaft (135-151); O.H. Pesch, Rechtfertigung ohne « Rechtfertigung». Zur Frage
nach der Vermittlung der Rechtfertigungslehre — (nicht nur) aus katholischer Sicht (153-174);
W. Klaiber, Wahrheit oder Einheit? Zur 6kumenischen Hermeneutik der Rechtfertigungs-
lehre (175-199); K. Lehmann, Rechtfertigung und Kirche (201-225); P. Steinacker, Rechtfer-
tigung und Ethik (227-245). Der Band schliesst mit kurzen Berichten aus acht verschiede-
nen Arbeitsgruppen.

Die einzelnen Beitrdage konnen hier nicht referiert und kommentiert werden. Ich greife
subjektiv und stichwortartig einiges heraus, was mir wichtig wurde. Dazu gehoren die Aus-
fiihrungen der Kultusministerin Laurien unter dem Stichwort «Totale Diesseitigkeit entso-
lidarisiert». Nach dem Neutestamentler S6ding lautet die theologische Leitfrage des Paulus
nicht: «Wie bekomme ich einen gnadigen Gott?», sondern: «Wie komme ich siindiger Hei-
de ins Volk Gottes?» Der evang. Systematiker Schwobel gibt zu bedenken, dass im Hori-
zont der Rechtfertigungsbotschaft die Definition des Menschen durch sein Werk aufgeho-
ben wird. Die von Gott verlichene Menschenwiirde ist nicht auf bestimmte Stadien der
Entwicklung menschlichen Lebens zu beschranken. Weil sie nicht in einer menschlichen
Eigenschaft begriindet ist, ist sie auch nicht «gradierbar». Der kath. Systematiker Pesch
hélt fest: Wir konnen keinen Begriff von Rechtfertigung haben ohne Anerkennung der
Siinde. Fiir ihn ist aber das Siindenbewusstsein heute eine Folge des rechtfertigenden Glau-
bens und nicht linger sein Ausgangspunkt. Fiir den Methodisten Klaiber ist die Konse-
quenz der paulinischen Rechtfertigungslehre fiir den Dialog mit Nichtchristen nicht ein re-
ligioser Pluralismus, sondern der Versuch, in diesem Gespréch deutlich zu machen, wie der
Gott, der sich in Jesus Christus als Heil schaffender offenbart hat, auch das Leben der
Nichtchristen beriihrt, bevor sie dessen inne werden konnten, und sie einzuladen, sich die-
sem Gott anzuvertrauen. Der evang. Kirchenprisident Steinacker sieht in der Ausklamme-
rung der Siinde aus dem allgemeinen Wirklichkeitsverstandnis einen moglichen Grund fiir
eine gewisse Gnadenlosigkeit der Menschen mit sich selber und mit anderen, die in alle
Veridstelungen auch des privaten Lebens einsickert und das Scheitern zum grossen Tabu in



172 Rezensionen

der heutigen Kultur macht. Wer aber keine Siinde kenne, kenne auch kein Erbarmen, son-
dern bestenfalls den Arger iiber das moralische Verfehlen einer Utopie oder eines Ideals.
Der Band enthilt manche gehaltvollen Aussagen zu einem wichtigen Thema, auch wenn
mir scheint, dass die Gegenwart und d.h. die Ummiinzung der alten Botschaft in diese Zeit
nicht immer erreicht wurde. Der Rezensent, der Evangelisch-Reformierten Konfession zu-
gehorig, mochte als Pfarrer fiir die eigene Kirche das Votum von Klaiber mitnehmen, der
zu bedenken gibt, dass gerade Kirchen mit klarem Eigenprofil am ehesten bei nichtkirchli-
chen Zeitgenossen Aufmerksamkeit finden.
Beat Weber, Linden

Bernd Janowski, Konflikigespriche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirche-
ner Verlag: Neukirchen-Vluyn 2003. XVI + 424 S., EUR 29.90, ISBN 3-7887-1913-3.

«Im Psalter kommt das menschliche Leben zu sich selbst, weil er ein «Spiegel der Seele»
und eine «Schatzkammer der Heiligen Schrift> ist.» Dieser Satz mit seinen Anspielungen
auf Aussagen der Reformatoren steht am Ende des Buches von Bernd Janowski, das des-
sen vorhergehende Arbeiten zum Psalter nun in einem umfassenden anthropologischen
Entwurf biindelt und weiterfithrt. In der Metapher des <Spiegels der Seele> kommt recht
genau zum Ausdruck, was nach J. speziell die Psalmen zum elementaren Gegenstand bib-
lisch-theologischer Anthropologie macht: ihre Bild- und Sprachwelt, ihre Rede von Angst
und Vertrauen, Leid und Freude sind ein Spiegel oder, weniger poetisch ausgedriickt, ein
Medium, in dem Menschen unterschiedlicher Zeiten und Kulturen ihre jeweils eigenen
Existenz- und Lebenserfahrungen zum Ausdruck gebracht haben und immer neu zum Aus-
druck bringen. Von daher definiert sich nach J. auch die besondere Aufgabe, die der exe-
getischen Arbeit an diesen Texten zufallt: diese besteht darin, den Spiegel gleichsam blank
zu reiben. J. betont, in behutsamer Abgrenzung von psychologisierenden wie transzenden-
talisierenden Auslegungstendenzen, dass die Vorstellungswelt der Psalmen nicht ohne wei-
teres und schon gar nicht intuitiv erschwinglich ist, sondern einer konkreten historischen
Wirklichkeit entspringt, die dem modernen Menschen erst erschlossen werden muss. Darin
sieht er die Aufgabe textanalytischer und religionsgeschichtlicher Arbeit an diesen Texten,
und insofern hat dieses Buch mit seinen weit gespannten Exkursen (<Das biblische Welt-
bild>, <Konnektive Gerechtigkeits, <Die Welt des Kranken», <Der schone Tag>, <Ecce homo»
u.a.) wohl bewusst auch einfithrenden Charakter in die Themenfelder alttestamentlicher
Anthropologie und dariiber hinaus.

Der Aufbau des Buches orientiert sich an der Dynamik, die der Klage und dem Lob des
Einzelnen zugrunde liegt: <Vom Leben zum Tod> und «<Vom Tod zum Leben>. Verbunden
werden die beiden Hauptkapitel durch eine Reflexion zum <«Tor zur Tiefe>, in die J. neben
Psalmtexten Gedanken zu Arbeiten Paul Klees und zu Paul Celans <Psalm> einflicht. Inner-
halb dieser Makrostruktur kommen dann die einzelnen Aspekte zur Sprache, die das Men-
schenbild des Psalters bestimmen: der klagende, angefeindete, verfolgte und kranke
Mensch, dem auf der Seite der Bewegung vom <Tod zum Leben» der vergangliche, lobprei-
sende, begnadete und schliesslich der <Mensch Gottes> gegeniibersteht. Die Auffédcherung
des Materials unter diesen Gesichtspunkten versteht J. als Korrektur und Weiterfithrung
der von H.W. Wolff her vorgegebenen Trias einer anthropologischen, biographischen und
soziologischen Sprachlehre des Psalters.

Unverkennbar ist es die Welt des Kultes und die im Kult vom Beter sinnfillig erfahrene
Nihe Gottes, die J.s Anthropologie weithin bestimmt. Aussagen {iber den Menschen sind
insofern notwendigerweise Aussagen dariiber, in welcher Weise Gott den Menschen nahe
oder fern ist. Sowohl die leibliche wie die soziale Dimension menschlichen Lebens werden
in dieser Perspektive wahrgenommen. So erscheint auch konsequent, dass die Letztbestim-
mung des Menschen in der Vorstellung <kultischer Unsterblichkeit> als letzter Uberwin-



Rezensionen 173

dung der Todesgrenze gesehen wird (Ps 16; 73). Deren eingehende Betrachtung bei J. zeigt,
dass es sich hierbei nicht, wie vielfach angenommen wurde, lediglich um eine <Vorstufe> zur
apokalyptischen Vorstellung von der Auferstehung des Fleisches handelt, sondern um eine
Eschatologie eigener Priagung, die auch im Blick auf die Deutungen des Todes Jesu im
Neuen Testament als solche wahrzunehmen ist.

Als Anfrage ergibt sich aus diesem Ansatz, in welchem Verhiltnis die von J. entfaltete
Anthropologie zu solchen Psalmen steht, die sich nicht in die Dynamik von Klage und Lob
des Einzelnen integrieren lassen oder sich dazu gerade kritisch verhalten. Darauf verweist
J. eher anhand der Theologie Kohelets als an sachlich verwandten Texten innerhalb des
Psalters wie z.B. Ps 103; 104. Insofern bleibt im Blick auf die weitere Psalmenforschung zu
kliaren, welche theologische Bedeutung das Nebeneinander unterschiedlicher Anthropolo-
gien des Psalters besitzt.

J. hat ein aussergewohnlich gelehrtes, aber auch ungewohnlich persénliches Werk vor-
gelegt. Letzteres wird vor allem daran kenntlich, wie er den alttestamentlichen und altori-
entalischen Texten bestdndig literarische und kunstgeschichtliche Materialien unserer Zeit
zur Seite stellt. Gerade darum ist dies ein in vielfiltiger Weise inspirierendes, nicht nur
<akademisches> Buch geworden, das auch jenseits des Horsaals Leserinnen und Leser an-
sprechen wird, die eine Hinfithrung zur Welt des <Gebetbuches der Bibel> (Bonhoeffer) su-
chen.

Andreas Schiile, Richmond (USA)

Detlef Dieckmann, Segen fiir Isaak. Eine rezeptionsasthetische Auslegung von Gen 26 und
Kotexten (BZAW 329), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 374 S., CHF 150.—,
EUR 94.—, ISBN 3-11-017761-7.

In der Einfithrung «Gen 26 - ein vernachléssigtes Kapitel» der unter der Betreuung von
Thomas Naumann 2002 fertiggestellten Dissertation (Basel) benennt Dieckmann sein An-
liegen, diesen Text als «eigensténdige und aus dem gegebenen Zusammenhang nicht weg-
zudenkende Erzdhlung» (8) darzustellen.

Die Arbeit gliedert sich in vier Teile. Der umfangreiche Teil A behandelt «Die Wieder-
holung als literarisches Phdanomen». Die Diskussion alttestamentlicher Erzéhlforschung
seit Hermann Gunkel, literaturtheoretischer Ansitze (Georg Steins, Michael Bachtin, Julia
Kristeva), rabbinischer Hermeneutik und rezeptionsisthetischer Konzepte (Stanley Fish,
Gérard Genette, Umberto Eco) fiihrt zum Schluss, dass eine Asthetik der Wiederholung
eine Asthetik des sténdigen Variierens ist (105).

In Teil B stellt Dieckmann das Modell eines rezeptionsésthetischen Zugangs zu bibli-
schen Erzidhltexten in vier Schritten vor: hermeneutische Selbstreflexion, Protokoll der ei-
genen Lesereaktion, Gespriach mit anderen Lektiireerfahrungen und hypothetische Re-
konstruktion des Lektiireprozesses (132).

Der Hauptteil C analysiert zunéchst die Kotexte Gen 12,10-20; 20 und 21,22-34, deren
Themen (Preisgabe der Ahnfrau bzw. Brunnenstreitigkeiten) in Gen 26 prisent sind. Die
drei Preisgabegeschichten verbindet Dieckmann mit der gottlichen Verheissung von Land,
Nachkommen und Segen, wobei Gen 12 und 20 retardierende Momente vor der Erfiillung
der Verheissungsgaben Gottes sind (Einzug in das verheissene Land bzw. Geburt des Soh-
nes), Gen 26 aber als Segensgeschichte angesprochen wird.

Was den Kontext von Gen 26 betrifft, sieht Dieckmann in der friedlichen Trennung Jiz-
chaks von Avimelech nicht nur ein «Modell fiir den Frieden, in dem Jaakov eines Tages zu
seinem Bruder zuriickkehren kann» (322), sondern auch die Vorbereitung fiir die Segens-
geschichte Gen 27. Schliesslich, behauptet Dieckmann zugespitzt, wire ohne Gen 26 «Jiz-
chak kein Erzvater, und es géabe keine Berechtigung, spater von dem Schwur mit den Vi-
tern zu sprechen» (323).



174 Rezensionen

In Teil D werden die Ergebnisse der Arbeit zusammengefasst und ausgewertet.

Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis sowie Register von Bibelstellen, jiidischer Litera-
tur und Stichworten vervollstindigen die Arbeit.

Dieckmann betrachtet zu Recht das «vernachléssigte Kapitel» Gen 26 weder als An-
héngsel zu den Avraham-Geschichten noch als «eingesprengte Parenthese» innerhalb der
Jaakov-Erzihlungen (3f.), auch nicht als fantasielose Wiederholung von Gen 12; 20 oder
21, sondern als eine sinnreiche Weiter-Erzihlung dieser Kotexte. Zu diesem Verstdndnis
von Gen 26 tragt bei, dass der Wiederholung grossere kiinstlerische Bedeutung zugemes-
sen wird als die eines Storfaktors, der durch literarkritisches Instrumentarium entfernt
wird. Am Verstdndnis von Gen 26 als «H6hepunkt der mit Gen 12 beginnenden Segensge-
schichte» (325) haben dann auch die Leser und Leserinnen Anteil, deren Lektiireerfahrun-
gen Dieckmann besonders nachgeht. Dabei zeichnet er den Lektiireprozess einer Ausle-
gungsgemeinschaft nach, die sich aus rabbinischer und christlicher (Kommentar-)Literatur
zusammensetzt, in die aber auch anhand der Methoden der empirischen Literaturfor-
schung erstellte und von Schiilern und Studierenden ausgefiillte Fragebogen zu den bibli-
schen Texten (leider nicht zu allen; eine genauere Auswertung der Fragebogen wire inter-
essant gewesen) Eingang finden. Die Einbeziehung empirischer Bibelforschung hat gerade
bei einer rezeptionsisthetisch orientierten Auslegung den Vorteil, dass wissenschaftlich
unvoreingenommene Leser und Leserinnen an der Sinnkonstituierung des Textes beteiligt
sind und dadurch die Rekonstruktion des Lektiireprozesses an Authentizitit gewinnt. Die-
se originelle Herangehensweise an einen biblischen Text macht Dieckmanns Buch zu ei-
nem interessanten Lektiireerlebnis.

Renate Klein, Fagaras

Manfred Oeming, Konrad Schmid, Andreas Schiile (Hg.), Theologie in Israel und in den
Nachbarkulturen. Beitrige des Symposions «Das Alte Testament und die Kultur der Mo-
derne» anldsslich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971) Heidelberg, 18.-
21. Oktober 2001 (Altes Testament und Moderne 9), LIT-Verlag: Miinster 2004. VIII +
179 S. (kartoniert), EUR 25.90, ISBN 3-8258-5456-8.

Der vorliegende Sammelband bietet die fiir den Druck durchgesehenen Vortrige, die in
der Sektion «Theologie in Israel und in den Nachbarkulturen» im Rahmen des Gerhard-
von-Rad-Symposions 2001 gehalten wurden. Ausgehend von dem von Gerhard von Rad
auf das Alte Testament angewandten Begriff der Theologie als Nacherzéhlung der religio-
sen Uberlieferungen Israels, werden hier exemplarisch religiése Zeichensysteme im alten
Agypten, Mesopotamien und Iran dargestellt und auf ihre jeweiligen Plausibilititsstruktu-
ren befragt. Eroffnet durch eine eigens fiir die Publikation der Beitrdge verfasste Einfiih-
rung von Andreas Schiile («Deutung, Reflexion, Uberlieferung. Die Ebenen eines konzep-
tionellen Theologiebegriffs. Zugleich eine Erinnerung an Gerhard von Rads Verstindnis
alttestamentlicher Theologie», 1-15), zieht sich durch alle Aufsiitze das intensive Bemiihen
sowohl um eine den Kulturen des alten Vorderen Orients angemessene Definition des Be-
griffs «Theologie» im speziellen als auch um eine Verhiltnisbestimmung zwischen Religi-
onswissenschaft und Theologien im allgemeinen, so dass der materialreiche und zu einge-
hender Auseinandersetzung einladende Band nicht nur fiir die alttestamentliche Wissen-
schaft von Interesse sein diirfte.

Wihrend die Beitrdge von Rolf Rendtorff («Gerhard von Rad und die Religionsge-
schichte», 17-24) und Klaus Koch («Israels Rolle in der altorientalisch-hellenistischen Re-
ligionsgeschichte: Antwort an Rolf Rendtortf, Anfragen an Gerhard von Rad», 25-49) vor
allem um die Fragen nach dem forschungsgeschichtlichen Standort des Werks von Rads im
Spannungsfeld von religionsgeschichtlicher Schule und Dialektischer Theologie und nach
der Besonderheit der Religion Israels im Kontext der altorientalischen Religionen kreisen,



Rezensionen 175

sind die weiteren, zum Teil dialogisch aufeinander bezogenen Artikel entweder der Be-
schreibung von Theologie in einem bestimmten Kulturraum (Agypten, Iran, Babylonien)
oder der Darstellung von iibergreifenden Grundstrukturen und Ausserungsformen von
Theologie im alten Vorderen Orient gewidmet.

So skizziert Jan Assmann in seinem Beitrag («Theologie in Agypten», 51-62) am Beispiel
altagyptischer Hymnen seine inzwischen von unterschiedlichen Disziplinen stark rezipierte
Differenzierung zwischen «impliziter Theologie» als der Grammatik einer jeden Religion,
wie sie sich in deren Kultpraxis und Kultsemantik niederschlage, und «expliziter Theolo-
gie», die sich in der Beschreibung von Wesenseigenschaften Gottes und der Entfaltung ei-
ner Gotterlehre zeige und die typisch fiir «sekundire Religionen», d.h. gestiftete Religio-
nen, sei. Den Ursprung eigentlich theologischer Texte erkennt Assmann fiir den 4gypti-
schen Raum im sogenannten Theodizeeproblem und in der Problematisierung des Verhilt-
nisses zwischen Einzelgott und Gétterwelt, womit er sich in gewisser Weise mit den in
diesem Band von Karel van der Toorn und Angelika Berlejung vertretenen Thesen trifft.
Die Ausfithrungen Assmanns werden flankiert von den stirker diachron orientierten Aus-
fiihrungen Joachim Friedrich Quacks («Perspektiven zur Theologie im Alten Agypten:
Antwort an Jan Assmann», 63-74), der einerseits auf die grundsitzliche Problematik der
Datierung der dgyptischen Quellen und auf deren vielschichtige Kompositions- und Re-
daktionsgeschichte, andererseits auf das reiche Material spitzeitlicher Tempelarchive, das
noch der eingehenden literatur- und theologiegeschichtlichen Auswertung harrt, aufmerk-
sam macht.

Dem altiranischen Raum sind die Beitrdge von Anders Hultgard («Theologie im alten
Iran», 75-91) und Gregor Ahn («Theologie> in der vorislamischen Zoroastrismusgeschich-
te? Antwort an Anders Hultgird», 93-103) gewidmet. Dabei stehen Hultgards an der klas-
sischen Antike orientierte Definitionen von Theologie und deren Anwendung auf den
Zoroastrismus, wie er sich aus dem Avesta und den Pahlavi-Schriften rekonstruieren lasse,
kritische Anfragen Ahns an die Monopolisierung des Begriffs «Theologie» als Faktor reli-
gioser Systematisierungsleistung zur Seite. So zeichnet Ahn am Beispiel der Dualismus-
konzepte und der Schopfungsvorstellungen in der vorislamischen Zoroastrismusgeschichte
die komplexe Verflechtung von theologischen, kosmologischen, anthropologischen und so-
teriologischen Welterklarungskomponenten nach.

Kommt in dem Beitrag von Ahn ein eher enger Theologiebegriff zur Anwendung, so plé-
diert Angelika Berlejung in ihrem programmatischen Artikel («Theologie in Babylon? —
Theologien in Babylonien!», 105-124) fiir einen weiten Theologiebegriff, der die entfaltete
Theologie («explizite Theologie») der religiosen Spezialisten und die sich in Fest, Liturgie,
Ikonographie, Architektur und Namensgebung niederschlagende Theologie der Laien
(«implizite Theologie») zu vereinen vermag und damit der Pluralitdt und Regionalitét der
babylonischen Religion gerecht zu werden versucht. Mit der Beschreibung der Theologien
in Babylonien nimmt Berlejung letztlich ein wesentliches Motiv der «Theologie» von Rads
auf, der im Alten Testament ein Sammelbecken der unterschiedlichsten (Jberlieferungen
mit je eigenen Uberlieferungsgruppen und Uberlieferungsorten entdeckt und daher auf die
Bestimmung einer Mitte des Alten Testaments verzichtet hatte, und wendet dieses, freilich
sozial- und religionsgeschichtlich ausdifferenziert, auf die babylonischen Theologien im
Umfeld des Konigs, der lokalen Stadtzentren, der Kulte an der Peripherie und in der per-
sonlichen Frommigkeit an. ,

In bewusster Ankniipfung an die Impulse Karl Barths auf von Rads «Theologie des Al-
ten Testaments» entfaltet Karel van der Toorn («Revelation as a Scholarly Construct in Is-
rael and Mesopotamia», 125-138) die These, dass der Ubergang von einer natiirlichen
Theologie zu einer Offenbarungstheologie im alten Israel wie auch in Mesopotamien das
Ergebnis einer religidsen und sozialen Krise der Oberschicht sei. Fiir das antike Israel dient
van der Toorn das von ihm in der frithen Perserzeit verortete Buch Hiob (insbesondere



176 Rezensionen

Kap. 28) als Beispiel, wie israelitische Weisheitslehrer «Offenbarung» konstruierten, fiir
den mesopotamischen Raum nennt er die Grossdichtungen der «Babylonischen Theodi-
zee» und des «ludlul bel némegi». Sowohl in hermeneutischer als auch in literatur- und theo-
logiegeschichtlicher Hinsicht ist dieser Artikel von einer gewissen Einseitigkeit geprégt, die
der folgende, kritisch auf van der Toorn reagierende Aufsatz von Christoph Uehlinger
(«Medien altorientalischer Theologien: Antwort an Karel van der Toorn», 139-176) in
mehrfacher Hinsicht iiberzeugend {iberwindet. So bietet Uehlinger nicht nur eine anschau-
liche Differenzierung zwischen epistemologisch bestimmten und kommunikationstheore-
tisch definierten Medien der Theologie im Alten Orient, sondern auch eine klare Verhilt-
nisbestimmung und Aufgabenbeschreibung von Religionsgeschichte des alten Vorderen
Orients, Theologiegeschichte des Alten Testaments und Theologie des Alten Testaments
sowie eine eindriickliche Darstellung, wie religiose Bilder als theologische Texte zu lesen
sind und wie Bilder Theologie generieren.

Insgesamt bietet der Band gelungene Einblicke 1.) in gegenwirtig diskutierte methodo-
logische und exegetische Fragen der Religions- und Theologiegeschichte des antiken Israel
und Juda, 2.) in Uberlieferungen, Symbolsysteme und Theologien der Nachbarn Israels/Ju-
das sowie 3.) in grundsitzliche Fragen des Monotheismus. Dabei werden sowohl die Desi-
derate der gegenwiirtigen alttestamentlichen Forschung im Blick auf eine religionsge-
schichtlich und religionsphilosophisch ausgerichtete Gesamtdarstellung der Religion Isra-
els und der Theologie des Alten Testaments deutlich, worauf mit Recht besonders K. Koch
aufmerksam macht (31), als auch die Tatsache, dass die bis heute entdeckten Bilder- und
Textwelten des Alten Orients nur einen kleinen Ausschnitt repréasentieren. Wo diesbeziig-
liche Aufgabenfelder der kiinftigen Forschung liegen kdnnten, deuten die entsprechenden
Hinweise (vor allem in den Beitrdgen von J.F. Quack, G. Ahn und Chr. Uehlinger) auf bis-
her kaum bearbeitete Schitze aus dem dgyptischen und iranischen Raum an. Dass bei dem
in diesem Band angestellten Rundgang durch die Umwelt des Alten Testaments allerdings
die Welt der Griechen sowie der nordsyrische und kleinasiatische Raum nicht vorkommen,
ist angesichts der jlingsten Erkenntnisse zum Religions- und Kulturkontakt in der Levante
mehr als nur ein Schénheitsfehler.

Beigegeben sind dem Buch ein auf biblische Texte beschranktes knappes Stellenregister
(177-178) und ein Autorenverzeichnis (179).

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Manfred Oeming, Konrad Schmid, Michael Welker (Hg.), Das Alte Testament und die Kul-
tur der Moderne. Beitrdage des Symposions «Das Alte Testament und die Kultur der Mo-
derne» anlésslich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971) Heidelberg, 18.-
21. Oktober 2001 (Altes Testament und Moderne 8), LIT-Verlag: Miinster 2004. XII +
203 S. (kartoniert), EUR 25.90, ISBN 3-8258-5455-8.

Gerahmt von einer von den Herausgebern und den wesentlichen Initiatoren des Heidel-
berger Gerhard-von-Rad-Symposions 2001 verfassten Einfithrung in das Werk des gefeier-
ten Alttestamentlers (V-XI) und einer von Manfred Oeming im Rahmen des Universitéts-
gottesdienstes am 21.10.2001 gehaltenen Predigt iiber Ex 34,4-10 (167-173) bietet der vor-
liegende Band die zur Eréffnung der Tagung gesprochenen Begriissungsworte und Haupt-
vortrage.

Bei allen Unterschieden hinsichtlich des Umfangs, der Qualitit und der Beziige zum
Werk Gerhard von Rads zieht sich durch die hier vorlegten Beitrdge der Versuch einer ak-
tiven Auseinandersetzung mit den Impulsen, welche die Arbeiten des Jubilars auf die alt-
testamentliche Wissenschaft bis heute ausiiben.

Die stiarker biographisch und wissenschaftsgeschichtlich orientierten Beitrdge von Ma-
gne Saebg («Gerhard von Rads exegetisches <Fingerspitzengefiihl>. Eine Reminiszenz an



Rezensionen 177

Gerhard von Rad», 1-2), Erich Renner («A Tribute and Personal Reflection of the late Pro-
fessor Gerhard von Rad», 3-5), Konrad von Rabenau («Als Student bei Gerhard von Rad
in Jena 1943-1945», 7-12) und Rudolf Smend («Gerhard von Rad», 13-24) vermitteln auch
den Nachgeborenen etwas von dem oft beschriebenen Charisma, das den Exegeten,
Sprachistheten und Prediger von Rad auszeichnete.

Demgegeniiber stellen die methodologisch ausgerichteten Aufsitze von Michael Fishba-
ne («Inner-Biblical Interpretation and the Development of Tradition», 25-35) und von
Reinhard Gregor Kratz («Innerbiblische Exegese und Redaktionsgeschichte im Lichte em-
pirischer Evidenz», 37-69) mustergiiltig dar, wie eine konsequent literaturgeschichtlich aus-
gewertete Traditionsgeschichte zu einer redaktionsgeschichtlichen Betrachtungsweise des
Alten Testaments fithrt. Wihrend Fishbane das Phdnomen der innerbiblischen Fortschrei-
bung als wesentliches Merkmal der dynamischen Auscinandersetzung des alten «Israel»
mit seiner Tradition an ausgewéhlten Texten wie Lev 16, Jos 1 oder Ps 1 darstellt und die
Methode der innerbiblischen Auslegung hinsichtlich ihrer diachronen und synchronen Be-
trachtungsweise beschreibt, bietet Kratz eine ausfiihrliche Darstellung der alttestamentli-
chen Redaktionsgeschichte, wie sich u.a. aus dem fliessenden Ubergang von Text- und Li-
terargeschichte, aus dem Phidnomen der Doppeliiberlieferungen im Alten Testament, aus
dem Umgang mit Zitaten und Nachschriften in jiidischen Schriften aus hellenistisch-rémi-
scher Zeit («rewritten bible») oder aus den aus Qumran bekannten Pescharim ergibt.

Dem literarischen Spdtwerk von Rads und der mitunter als sein bestes Buch beurteilten
Monographie «Weisheit in Israel» (1970) gewidmet sind die Vortrdage von Leo G. Perdue
(«The Importance of Wisdom in Old Testamt Theology», 71-98) und von Hermann Spie-
ckermann («Gott im Gleichnis der Welt. Die Stellung der Weisheit in der Theologie des Al-
ten Testaments», 99-115). Sowohl der Uberblicksartikel von Perdue iiber die Behandlung
der Weisheit und der Schopfungstheologie in ausgewiihlten Darstellungen der Theologie
des Alten Testaments des 20. Jahrhunderts und iiber die unterschiedliche Profilierung
weisheitlichen Denkens in den alttestamentlichen Weisheitsbiichern als auch der das Wirk-
lichkeitsverstdndnis der dlteren und der jiingeren Weisheitsliteratur Israels und Judas be-
schreibende Beitrag von Spieckermann, der in seiner sich an den biblischen Texten entlang
tastenden Vorgehensweise und seiner im Modus des Nachempfindens entdeckenden Theo-
logie an von Rads Schriften erinnert, betonen zu Recht die Bedeutung der Weisheit sowohl
fiir die Religion Israels und Judas als auch fiir die Theologie des Alten (und Neuen) Testa-
ments.

Eher an Fragen, die das Werk von Rads offen lasst, orientiert sind die beiden Beitrage
zum Themenbereich «Israel und die Kirche». Wihrend Erich Zenger («Exegese des Alten
Testaments im Spannungsfeld von Judentum und Christentum», 117-137) nach einer Dar-
stellung von drei ausgewihlten Konzeptionen der Hermeneutik (1.) das Alte Testament als
[Negativ-]folie des Neuen Testaments [«Kontrastmodell»], 2.) das Schema von Verheis-
sung und Erfiillung bzw. von Typos und Antitypos [«Relativierungsmodell»], 3.) die Ent-
wicklung vom Alten Testament zum Neuen Testament hin [«Selektionsmodell»]) ein «Dis-
kursmodell» fordert, das die doppelte Nachgeschichte der Hebridischen Bibel in Judentum
und Christentum beriicksichtigt und auf die der Jiidischen Bibel und dem aus Altem und
Neuem Testament bestehenden christlichen Kanon gemeinsame Theozentrik hinweist,
bietet Edna Brocke («Judentum ist mehr als nur eine Religion», 139-145) eine nur wenig
um Differenzierung bemiihte Skizze zum Verhiltnis zwischen dem Judentum, dem Chri-
stentum und dem Islam.

In der Fluchtlinie eines der vielleicht eindrucksvollsten Kapitel der «Theologie» (1, 1957)
von Rads, seiner Charakterisierung der Figur des Mose in den unterschiedlichen Schichten
des Pentateuchs, liegen die abschliessenden Beitrige von Jan Assmann («Der hebriische
und der dgyptische Mose — Bilder und Gegenbilder», 147-155), der in verdichteter Form die
Thesen zum Gegeniiber von geschichtlichem und erinnertem Mose, von wahrer und fal-



178 Rezensionen

scher Religion, von Monotheismus und Kosmotheismus aus seinem Mose-Buch (1997/8)
bietet, und die scharfe Replik von Karl-Josef Kuschel («Moses, Monotheismus und die
Kultur der Moderne. Zum Gesprich iiber Jan Assmanns <Moses der Agypter> unter Riick-
griff auf die Moses-Deutungen von Heinrich Heine und Thomas Mann», 157-166), der auf
die Notwendigkeit klarer Differenzierungen im Kontext einer sich auf das Absolute beru-
fenden und auf das Absolute beziehenden Religion, die sich nicht auf Konsens, sondern auf
Offenbarung griindet, hinweist.

Beigegeben sind dem Sammelband, der die Reihe der insgesamt auf neun Bénde ange-
legten Dokumentation des Gerhard-von-Rad-Symposions eroffnet, eine «Bildergalerie»
(175-197) mit 23 Fotos zur Familie von Rads und zu seinen alttestamentlichen Lehrern,
Weggefihrten und Kollegen (u.a. Martin Noth, Albrecht Alt, Hans Walter Wolff, Hans-
Joachim Kraus, Odil Hannes Steck, Rolf Rendtorff), ein Stellenregister (199-202) und ein
Verzeichnis der Autoren und Autorinnen (203).

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Paul J. Achtemeier, Joel B. Green, Marianne Meye Thompson, Introducing the New Testa-
ment. Its Literature and Theology, Eerdmans: Grand Rapids 2001. X + 624 S., EUR
29.90, ISBN 0-8028-3717-4.

Introducing the New Testament ist, als Einfiihrung in das Neue Testament, cine Kopro-
duktion dreier US-amerikanischer Exegeten verschiedener Konfessionen.

Auf eine kurze Einfiihrung (ein Vorwort fehlt) anhand der Leitfrage <What is the New
Testament?>, in der literarische, historische und kirchliche Zugiinge zum Neuen Testament
beschrieben werden, folgt ein Abschnitt iiber Welt und Umwelt des Neuen Testaments (15-
51). Wie alle iibrigen Kapitel ist auch dieses schon illustriert und enthailt in Késtchen ein-
gefiigte Zitate aus Quellentexten sowie Uberblicke. Die darauf folgenden Kapitel iiber die
Evangelien werden mit einem Kapitel zur Frage nach der Natur der Evangelien eingeleitet
(53-87). Weiter haben die Autoren auch einen Uberblick iiber die Leben-Jesu-Forschung
(53-62) sowie die unterschiedlichen Quellentheorien fiir die Synoptiker (67-73) aufgenom-
men. Auf das Vorletzte kommen die Autoren in einem separaten Kapitel noch ausfiihrlich
zuriick (207-244), aber erst nachdem die vier kanonischen Evangelien besprochen worden
sind (Matthdus 89-121, Markus 123-147, Lukas 149-174, Johannes 175-205). Darauf folgt
ein Kapitel iiber die Apostelgeschichte (245-269), dann werden die Leser in die antike
Briefliteratur (271-281) sowie in die Person und die Welt des Paulus — sowie kurz in seine
Theologie (283-297) — eingefiihrt. Bei der Behandlung der Briefe des Apostels (299-464)
nehmen die Verfasser Riicksicht auf etwas traditioneller orientierte Leser (vgl. 378-
381.418-420 tiber die Verfasserschaft von Epheser- und Kolosserbrief). Bei den iibrigen
Briefen fehlt eine separate Einleitung; ihre Behandlung erfolgt der kanonischen Reihen-
folge nach (465-553). Auffillig ist vielleicht die Hypothese, alle drei Johannesbriefe seien
urspriinglich vom gleichen Autor, zur gleichen Zeit und fiir die gleiche Gemeinde verfasst
worden (535-536). Uberzeugend wirkt die ausgeglichene Besprechung der Offenbarung
des Johannes; die Bedeutung theologischer und apokalyptischer Phantasie im positiven
Sinne des Wortes erfiahrt dabei geniigend Aufmerksamkeit (555-587). In einem abschlies-
senden Kapitel wird wieder auf das Neue Testament als Kanon und dessen Entwicklung
eingegangen; die Autoren betonen seine normative Funktion als Ausdruck frithchristlicher
Glaubenserfahrung (607-608).

Stirken dieser Einfithrung sind die zahlreichen Illustrationen und der klare Stil, in dem
das Buch geschrieben ist, sowie die Beriicksichtigung anderer als von den Verfassern ver-
tretener Ansichten. Weiter weist das Buch eine eigene hermeneutische Ausrichtung auf
(kanonisch, vgl. 1.607-608). Das Werk enthélt auch Schwichen: Die Literaturangaben sind
zu spérlich, das historische Bewusstsein leidet unter der kanonischen Ausrichtung des Bu-



Rezensionen 179

ches. Zudem sind die Kapitel tiber Welt und Umwelt des Neuen Testaments zu kurz, als
dass sie iiber die Thematik einen vollstandigen Uberblick vermitteln konnten.
Peter-Ben Smit, Bern

Gabriella Gelardini, Peter Schmid (Hg.), Theoriebildung im christlich-jiidischen Dialog.
Kulturwissenschaftliche Reflexionen zur Deutung, Verhéltnisbestimmung und Diskurs-
fiahigkeit von Religionen (Judentum und Christentum 15), Kohlhammer-Verlag: Stutt-
gart 2004. 180 S., EUR 17.—, ISBN 3-17-018353-2.

Das im Mai 2003 in der Nihe von Basel gehaltene internationale und interdisziplindre
Symposion, dessen Vortrige in diesem Band gesammelt sind, verfolgt das Ziel, «einen Im-
puls zu geben fiir verstandnisvollere Diskurse in unserer Gesellschaft iiber das Phanomen
der Multikulturalitit und Multireligiositét» (7). Ein solch anspruchsvolles Anliegen erdff-
net ein sehr weites Feld, welches in der Publikation in drei Themenbereiche untergliedert
wird.

In einem ersten, begriffstheoretischen Themenbereich finden sich drei Beitrédge, die den
Versuch unternehmen, «Religion» in Relation zu «Kultur» und «Gesellschaft» zu definie-
ren (Oakman, Stegemann, Hock). Die vier Beitrige des zweiten Themenbereichs sind eher
deskriptiv angelegt: So wird hier der entstehende Euro-Islam in einer sich immer mehr di-
versifizierenden europiischen Religionslandschaft lokalisiert (Leggewie). Nach einigen
grundlegenden Uberlegungen zur Begegnung von Staat und Religion (Schmid) wird
schliesslich der Fokus auf praktische Beispiele jiidischer Gegenwartskultur in Deutschland
(Beck-Gernsheim) und jiidischen Selbstverstdndnisses (Hettlage-Varjas / Hettlage) ge-
lenkt. Insbesondere in diesem Teil wird mit politikwissenschaftlichen, soziologischen und
psychoanalytischen Perspektiven der inderdisziplindre Charakter des Projektes sehr deut-
lich. Das Buch schliesst ab mit einem dritten, historisch-rekonstruktiven Themenbereich,
welcher drei Beitrdage zur Rolle des Konfliktes in Verkiindigung und Handeln Jesu (Destro
{ Pesce), zur Identitét paulinischer Gemeinden (Campbell) sowie zur Frage des «Nationa-
lismus» im antiken Judentum und Christentum (Mendels) vereint.

Faszinierend sind in dem Buch die streckenweise recht unkonventionellen Zuginge —
etwa dort, wo die zum Teil recht ambivalente Bindung von Religion an ihre jeweilige Kul-
tur und Gesellschaft mit der aus der Berichterstattung iiber den jiingsten Irakkrieg entlehn-
ten Metapher der «Einbettung» beschrieben wird (Oakman). Hilfreich sind zudem die Ein-
wiirfe, die den Blick ganz grundsétzlich auf die Urspriinge der Vorstellung von «Religion»
lenken (Stegemann) oder entgegen Teilen der gegenwirtigen gesellschaftlichen Diskussi-
on («Kampf der Kulturen», «Dialog der Religionen») deutlich darauf hinweisen, dass nie-
mals Religionen oder Kulturen «an sich» handelnde Subjekte sein kénnen, sondern immer
nur ihre jeweils kontextuell gepragten Agenten (Hock).

Wie schwierig es ist, das eingangs genannte Ziel strukturell und formal klar zu umreissen,
zeigt sich u.a. in der Wahl des Buchtitels, welcher bereits eine Ausweitung des urspriingli-
chen Symposionsthemas («Was begegnet sich im christlich-jiidischen Dialog?») darstellt.
Die konkreten Inhalte schliesslich gehen iiber den Buchtitel nochmals deutlich hinaus: Das
untersuchte Feld ist weiter als der jiidisch-christliche Dialog; zumindest der Islam ist in der
Regel implizit und zuweilen auch explizit prasent. Mancher Briickenschlag zwischen ein-
zelnen Beitrdgen oder zwischen einem Beitrag und dem religios-gesellschaftspolitischen
Diskurs nach dem 11. September 2001 wird auch in den Plenumsdiskussionen auf dem
Symposion zu verorten sein. So reizt beispielsweise die theologische Wertschitzung einer
grossen religios-kulturellen Vielfalt innerhalb der paulinischen Gemeinden (Campbell) ge-
radezu zur Konfrontation mit gegenwirtigen Phinomenen wie «Kopftuchstreit» und «Leit-
kultur-Debatte». Hilfreich ist in diesem Zusammenhang der Verweis im Vorwort des Bu-
ches auf eine im Internet zugéngliche Video-Dokumentation des Symposions.



180 Rezensionen

Die Buchpublikation ist somit durch einen in gewisser Weise fragmentarischen Charak-
ter gepragt. Am treffendsten lasst sie sich wohl als eine Art «Materialsammlung» verste-
hen, welche den Leser oder die Leserin dazu fithren mag, seine/ihre je eigene Deutung und
Verhiltnisbestimmung derjenigen Religionen und ihrer Auspragungen zu leisten, denen er
oder sie in der Praxis konkreter Lebensvollziige selbst begegnet.

Uwe Gribe, Edewecht

Anselm Doering-Manteuffel, Kurt Nowak (Hg.), Religionspolitik in Deutschland. Von der
frithen Neuzeit bis zur Gegenwart. Martin Greschat zum 65. Geburtstag, Kohlhammer-
Verlag: Stuttgart 1999. 280 S., ISBN 3-17-015982-8.

Die Festschrift fir den renommierten emeritierten Giessener Kirchenhistoriker umfasst
16 Beitrédge zur Religionspolitik in Deutschland, die den Zeitraum von der Reformation bis
in die Mitte des 20. Jahrhunderts abdecken. In vier chronologisch gegliederten Kapiteln
wird nach dem Verhailtnis von Religion, Kirche, Staat und Gesellschaft gefragt. Die Her-
ausgeber betonen zurecht, dass die Thematik Religionspolitik zu den «sensiblen Feldern
des staatlich-politischen Handelns» zdhlt. Thre epocheniibergreifende Darstellung ist bis-
lang ein Desiderat. Um so mehr ist die Publikation dieses Aufsatzbandes zu begriissen.
Ausgehend von der Religionspolitik in Straburg und bei Martin Bucer (Matthieu Arnold)
wendet sich Giinther Wartenberg im Kapitel «Konfessionelles Zeitalter» den «Wittenber-
ger Theologen und ihren Landesherren 1546/1547» zu, bevor Giinther Lottes sich den
«Wetzlarer Simultaneen in der konfessionsrechtlichen Landschaft des Alten Reiches» wid-
met. Das zweite Kapitel «Absolutismus und Aufklarung» bietet u.a. «Endzeitszenarien als
Alternativen zur absolutistischen Religons- und Kirchenpolitik» von Hartmut Lehmann.
Die Volkskundlerin Sabine Doering-Manteuffel untersucht die «Religionspolitik im Spie-
gel von Dank- und Trauerpredigten iiber das Haus Habsburg». Dem Verhéltnis von «Kir-
che, Stadt und Staat im Schatten Friihmoderner Censur» geht landervergleichend Wolf-
gang Wiist nach. Das dritte Kapitel «Nationwerdung im 19. Jahrhundert» versammelt Bei-
trige zur «Religionspolitik im Kurfiirstentum Hessen» (Helmut Berding), zur «Judenpoli-
tik in Preuflen» (Kurt Nowak), zum Kulturkampf (Wilfried Loth), zum landesherrlichen
Kirchenregiment Wilhelm IT (Klaus-Erich-Pollmann). Es wird durch den Beitrag «Compa-
ring Secularisations: Germany and Britain» abgeschlossen. Das vierte und letzte Kapitel
trdgt den Titel «Demokratie und Diktatur». Die «Religionspolitik in der Weimarer Repu-
blik» (Jorg Thierfelder), die Beurteilung der nationalsozialistischen Religionspolitik und
des Kirchenkampfs in Deutschland in der polnischen Presse (Mieczyslaw Wojciechowski)
sowie das gescheiterte Reichskirchenprojekt von Kerrl 1937/38 (Gertraud Griinzinger und
Carsten Nicolaisen) werden beschrieben. Die Nachkriegszeit betreffen die zwei letzten
Beitrdge. Zunédchst untersucht Jochen-Christoph Kaiser die «historischen Voraussetzun-
gen der Religionspolitik von SED und KPD», bevor sich Anselm Doering-Manteuffel am
Beispiel des Militirseelsorgevertrags von 1957 der «Religionspolitik im Kalten Krieg» wid-
met. Ein Personen- und Autorenregister schliessen den Band ab. Auf eine knappe Be-
schreibung des Forschungsstandes, eine Auswahlbibliographie und ein Sachregister haben
die Herausgeber leider verzichtet.

Die genannten Beitrédge, die in unterschiedlichem Masse und methodisch durchaus dif-
ferent die Thematik der Kirchenpolitik aufgreifen, zeigen deren Vielschichtigkeit und
Komplexitit auf und formulieren zahlreiche anregende Problemstellungen fiir die weitere
Erforschung neuzeitlicher Religionspolitik.

Thomas K. Kiuthn, Basel



Rezensionen 181

Georg Schwaiger, Papsttum und Pdpste im 20. Jahrhundert. Von Leo XIII. zu Johannes
Paul I1., C.H. Beck: Miinchen 1999, 543 S. + 9 Abb., EUR 29.90, ISBN 3-406-44892-5.

Mit dem Diktum «Das Papsttum ist eine der faszinierendsten Erscheinungen in der zwei-
tausendjihrigen Geschichte des Christentums.» (11) leitet der katholische Miinchener Kir-
chenhistoriker Georg Schwaiger sein umfangreiches Werk iiber die Pépste des 20. Jahrhun-
derts ein. Nach einer Einleitung, die ihr Thema «Das Papsttum in der Geschichte» allzu
knapp und inhaltlich nicht immer befriedigend behandelt, stellt Schwaiger ansprechend
wesentliche Aspekte der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert dar. Hier sind die infor-
mativen Ausfithrungen zu Pius IX. (1846-1878), dessen Pontifikat das ldngste der Papstge-
schichte ist, sowie zum Ersten Vatikanischen Konzil erhellend, um die weiteren Entwick-
lungen im 20. Jahrhundert verstehen und wiirdigen zu kénnen. Nicht zu unterschétzen ist
fiir die Geschichte der romisch-katholischen Kirche die 1870 auf dem genannten Konzil
dogmatisch fixierte Aussage zum Papstamt, die 1964 auf dem zweiten Vatikanischen Kon-
zil bestatigt und schliesslich kirchenrechtlich im Codex Iuris Canonici von 1917 und dann
wieder 1983 umschrieben wurde. Methodisch weiss der Vf. zwischen der das Papsttum be-
treffenden Glaubenslehre und einer historisch-kritischen Analyse zu differenzieren. Es ge-
lingt ihm zudem, kritisch, priagnant und allgemeinverstindlich Begriffe, Ereignisse und
Personlichkeiten zu beschreiben. So charakterisiert der Vf. beispielsweise Pius IX.: «Be-
scheidene theologische Bildung und emotionale Labilitét, vor allem der Ausfall histori-
schen Denkens und auch die Hoffnung auf mirakuldse Ereignisse verschlossen dem Papst
das Verstidndnis fiir die Bedenken der Widerstrebenden, auch fiir die ausgleichenden Be-
miihungen [...]» (42). Diese und andere abwigende Charakterisierungen dienen durchaus
einem besseren Verstindnis der neueren katholischen Kirchengeschichte.

Von gut 300 Pipsten (und Gegenpépsten) werden neun in ausdrucksstarken Portraits
vorgestellt, die jeweils die (kirchen-) historische Situation, die Papstwahl und die Person-
lichkeit des Papstes beschreiben. Ausfiihrlichstes Interesse erlangt Pius XI. «zwischen den
Weltkriegen», dessen Pontifikat von 1922 bis 1939 wihrte. In diesem Kapitel geht der V{.
breiter auf Faschismus, Nationalsozialismus und Kirchenkampf ein. Der Frage nach dem
Verhalten Papst Pius’ XII. gegeniiber den Juden zur Zeit des Nationalsozialismus hitte m.
E. mehr Aufmerksamkeit geschenkt werden diirfen.

Die Entwicklung eines moderneren Katholizismus, die mit Papst Johannes XXIII. und
dem zweiten Vatikanischen Konzil verbunden ist, wird im zweiten Teil des Buches, in den
Kapiteln sieben bis zehn beschrieben. Hier setzt sich der Vf. auch mit dem frithen Tod von
Johannes Paul I. auseinander und lehnt begriindet jegliche Theorien iiber eine Ermordung
des Papstes ab. Der vor kurzem verstorbene Papst Johannes Paul II. wird zum Schluss
knapp vorgestellt. Das gelehrte, viele — auch amiisante — Details bietende und gut lesbare
Buch schliessen bibliographische Hinweise, ein Anmerkungsteil, Ubersichten iiber die
Pépste und Kardinalsstaatssekretdre des 19. und 20. Jahrhunderts sowie ein Personenregi-
ster ab.

Thomas K. Kuhn, Basel

Franz Overbeck, Cristianesimo e Cultura. A cura di Alberto Mina, Traduzione di Alberto
Mina e Barbara Viazzo, Trauben: Torino 2000. 188 S., EUR 16.—, ISBN 88-88398-02-3.

Der Prozess der Wiederentdeckung Franz Overbecks als eines selbstdndigen Denkers
von hochstem Rang ist langst schon iiber die Grenzen des deutschen Sprachraums hinaus-
getreten. Nichts bezeugt dies besser als die wachsende Zahl von Ubersetzungen seiner
Schriften. Die ersten sind dabei — seltsamerweise —in Italien erschienen. 2000 ist in Pisa die
italienische Ausgabe der Christlichkeit herausgekommen («Sulla christianita della teologia



182 Rezensionen

dei nostri tempi», a cura di A. Pellegrino, Edizioni Ets: Pisa 2000) und einige Monate spiter
auch der hier zu besprechende Band.

Cristianesimo e cultura ist eine — gekiirzte — Ubersetzung der Bernoullischen Kompilati-
on aus dem Jahre 1916. Der Band enthilt die Kapitel I, IT (1-5) und VI der Originalausgabe,
das heisst jene, die der italienische Herausgeber als die «von grésstem theoretischem Inter-
esse» (46) erachtet hat.

Die Ubersetzung scheint sehr getreu, auch wenn die Ubersetzer hier und da die oft sehr
konfuse Syntax Overbecks zu entwirren suchen, ohne jedoch den Sinn anzutasten oder zu
verunstalten. Roman Ingarden, der grosse polnische Philosoph und Kant-Ubersetzer,
meinte zwar, der Ubersetzer habe weder die Pflicht noch das Recht, die oft krummen Wege
des Autors gerade zu biegen, doch was theoretisch einsichtig, ja selbstverstandlich ist, 14sst
sich in der Praxis nicht immer so leicht verwirklichen. Man darf ja auch nicht vergessen,
dass Overbecks Nachlass eigentlich nicht zur Verdéffentlichung bestimmt war. Ein deutsch-
sprachiger Herausgeber darf und soll ihn in der urspriinglichen rohen Gestalt belassen und
dem Leser auch so zuginglich machen, der Ubersetzer hat dagegen einen korrekten und
verstdndlichen Text in einer anderen Sprache zu liefern und darf sich selten mit der Ver-
worrenheit des Originals rechtfertigen. So kann er sich nicht immer der Pflicht einer gewis-
sen «Lektorierung» des Originaltextes entziehen. Mina und Viazzo haben diese Pflicht, wie
es scheint, sehr geschickt und dabei mit grossem Verantwortungsgefiihl zu erfiillen ge-
wusst.

Gewisse Bedenken muss dagegen die Wahl der Edition Bernoullis als Ubersetzungs-
grundlage wecken. In seinem saggio introduttivo verteidigt Alberto Mina jene so oft kriti-
sierte Kompilation, wobei er sich auf die OWN-Herausgeber beruft, die es angeblich «fiir
richtig befunden haben, die wissenschaftliche Nutzbarkeit derselben zu bestéitigen und dar-
tiber hinaus deren wichtige kritische Edition geliefert haben, der auch die vorliegende
Ubersetzung folgt» (20, Anm. 44), was natiirlich jedem, der die Lektiire des kritischen
Kommentars zu jener Neuausgabe hinter sich hat (OWN 4, S.XIV{f.), etwas fragwiirdig
vorkommen muss. Doch die Absicht des italienischen Herausgebers scheint bis zu einem
gewissen Grade nachvollziehbar: eine Art essenzielles «Lesebuch» zu schaffen und so ei-
nem Leser, dem das Werk Overbecks vollig fremd ist, einen moglichst schnellen Einstieg
in dessen Gedankenwelt zu ermdglichen. Da diirfte schon die Versuchung nahe gelegen ha-
ben, zu einer schon fertigen Auswahl zu greifen, die dazu noch eine zweifelsohne bedeu-
tende Rolle in der Rezeptionsgeschichte von Overbecks Schriften gespielt hat.

Der umfangreiche «einleitende Essay» von Alberto Mina enthilt iibrigens sehr viel
hochst wertvolles Material. Hervorzuheben ist dabei, dass der Verfasser auch weniger be-
kannte Schriften Overbecks eingehend bespricht, so dass der Leser unbestreitbar ein viel-
seitiges und reichhaltiges Bild des Autors bekommt. Zur Sprache kommt bei Mina — leider
—auch die unsterbliche Frage der personlichen Religiositidt Overbecks. Hier erscheinen al-
lerdings manche Diagnosen des Verfassers etwas fragwiirdig. Die Leser, die die eher wenig
Raum zu Spekulationen lassenden diesbeziiglichen Ausserungen Overbecks selbst in Erin-
nerung haben, werden sich mit Recht fragen, ob man ihm — auch bei allen von Mina ge-
machten Vorbehalten — eine «unausgesprochene Neigung zu einer mystischen Religiositédt»
zuschreiben darf, ob etwa die Hypothese einer «virtuellen», d. h. «immer als Méglichkeit
latenten, doch nie entwickelten Religiositdt» wirklich irgendein neues Licht in jene Frage
bringt (37), ob sich sein Agnostizismus (Mina spricht lieber von einem «optionalen Atheis-
mus») iiberzeugend als «eine Art negative Theologie» deuten ldsst, und endlich, ob man
wirklich «sagen kann, dass Overbecks Werk, auch wenn in negativen Begriffen [in termini
di opposizione], durch ein christliches Offenbarungsverlangen bedingt und durchdrungen
ist» (44). Karl Barth wollte Overbeck «neben dem Sokrates des Phaidon zu denjenigen
<heidnischen Verkiindern der Auferstehung> rechnen, von denen es heisst: <Solchen Glau-



Rezensionen 183

ben habe ich in Israel nicht gefunden>». Und es scheint, dass jene einst etwas unbedacht da-
hingesagten Worte immer noch schwer auf Overbecks Werk und dessen Rezeption lasten.
Tadeusz Zatorski, Krakau

Suzanne Selinger, Charlotte von Kirschbaum and Karl Barth. A Study in Biography and the
History of Theology, Pennsylvania State University Press: Pennsylvania 1998. 206 S.
(hardback), $ 59.—, ISBN 0-271-01824-0.

Suzanne Selinger, Charlotte von Kirschbaum und Karl Barth. Eine biographisch-theologie-
geschichtliche Studie. Aus dem Amerikanischen von Reinhard Brenneke. TVZ: Ziirich
2004. 250 S., CHF 48.—, EUR 30.—, ISBN 3-290-17242-2.

Karl Barth — Eduard Thurneysen, Briefwechsel. Band III 1930-1935, einschliesslich des
Briefwechsels zwischen Charlotte von Kirschbaum und Eduard Thurneysen (GA Bd. 34,
Briefe V), hg. von Caren Algner, TVZ: Ziirich 2000. 986 S., CHF 150.-, EUR 85.—,
ISBN 3-290-16504-3.

Schattenarbeit. Charlotte von Kirschbaum — die Theologin an der Seite Karl Barths, Re-
nate Koblers Untersuchung geht auf eine Seminararbeit bei Hans Prolingheuer in Marburg
zuriick. Sie macht 1978 erstmals das Leben und theologische Denken der langjidhrigen Le-
bensgefihrtin, Sekretérin und theologischen Assistentin Barths einer breiten Offentlich-
keit bekannt. Weniger fiir die Schattengestalt als fiir die eigenstdndige Denkerin und Theo-
login Charlotte von Kirschbaum (1899-1975) und ihre mehr als dreissigjahrige intensive
Liebes-, Arbeits- und Lebensbeziehung interessiert sich Suzanne Selinger. Diese lehrt an
der Drew Universitit in den USA Theologiegeschichte. Thre grundlegende biographisch
und theologiegeschichtlich angelegte Studie liegt sechs Jahre nach ihrer Erstveroffentli-
chung iiberarbeitet, aktualisiert und von Reinhard Brenneke auf deutsch iibersetzt vor.

Dass der Fokus von Selingers Untersuchung auf die Beziehung und die Zusammenarbeit
zwischen Charlotte von Kirschbaum und Karl Barth gerichtet ist, zeigt schon das Titelbild
der deutschen Ausgabe. Es zeigt von Kirschbaum und Barth bei der Arbeit, beide sitzen
gegeniiber am Schreibtisch, er raucht Pfeife, sie hélt ihm ein Blatt zu. Fiir Selinger stellt sich
die Frage «Was liess Charlotte von Kirschbaum zu einer so unersetzlichen Assistentin fiir
Karl Barth werden?» Einen ersten Teil der Antwort gibt Selinger am Anfang ihrer Studie:
Charlotte von Kirschbaums Anteil in der Kooperation mit Barth ist sowohl ein substanti-
eller theologischer Beitrag als auch eine spezielle Funktion. In ihrer Untersuchung folgt Se-
linger einer doppelten Darstellungsrichtung, weg von den biographischen hin zu den ge-
schichtlichen Zusammenhingen, nach innen, hin zum Persénlichen, «eine Art dichter Be-
schreibung», die sich «sowohl nach aussen als auch nach innen» bewegt (27).

Die biographische Arbeit Selingers, die sich auf die Arbeiten von Eberhard Busch und
Kobler sowie auf unveroffentlichtes Archivmaterial stiitzt, zeigt Charlotte von Kirschbaum
als eine «Zuarbeiterin» Barths, der selbst betonte, dass er sein theologisches Werk nicht
ohne ihre Hilfe hitte verfassen konnen. Kirschbaums Beitrag zu Barths Lehre, Forschung,
Schreibtitigkeit und Korrespondenz bestand, wie Selinger darlegt, in einer Kombination
aus Forschung (sie fasste Biicher und zeitgendossische Artikel fiir Barth zusammen, verfer-
tigte fiir ihn unzihlige Exzerpte, um ihn auf dem neusten Stand der Forschung und Diskus-
sion zu halten), Sekretariatsarbeiten, Assistentinnentitigkeit und einer kriftezehrenden
(und ein eigenstidndiges Leben verunmoglichenden) Dauerprasenz als dialogisches Gegen-
iiber. Sie nahm Diktate entgegen, redigierte Barths Texte, war erstes kritisches Publikum
fiir Barths Arbeiten, lieferte Stichworte. Dieser Form von gedanklicher und existentieller
Verschmelzung gibt Selinger eine theologische Wendung. Charlotte von Kirschbaum «re-
prasentierte die dauernde und unerschopfliche Barmherzigkeit Gottes gegeniiber seinem
verlorenen Geschopf.» (97) Kirschbaums Theologie hat, so lautet die Hauptthese Selin-



184 Rezensionen

gers, auch die Theologie und das Denken Barths in der Zeit zwischen 1938 und 1948 beein-
flusst und veridndert. Die christologische Konzentration von Barths Theologie, das «Mild-
erwerden» seiner theologischen Position, den Raum fiir die Erkenntnis der Gnade und
Barmherzigkeit Gottes fiihrt Selinger auf die Intensitidt der Beziehung zwischen Barth und
von Kirschbaum zuriick. «Sie verschaffte ihm ... ein anderes <horizontales> Leben neben je-
nem stets dominierenden <vertikalen von obens ... » (97).

Dartiber hinaus fiihrt Selingers Studie von Kirschbaum als eigenstindige, selbstéindige
politische Aktivistin und theologische Denkerin vor. Selinger verfolgt ihr Engagement in
der «Bewegung <Freies Deutschland>» und in der Diskussion der «Bekennenden Kirche»
iiber die Frage der Frauenordination. Sie zeigt von Kirschbaum in der Auseinandersetzung
mit Kidsemann, der sich gegen die Frauenordination wendet, und entwirft ein differenzier-
tes Bild ihrer positiven Haltung zu dieser Frage. Von Kirschbaum habe auch in ihrem Bei-
trag zur Anthropologie der Geschlechter ihren Lehrer Barth sowohl beeinflusst als auch
sich von ihm teilweise emanzipiert. Die Frauenfrage verstand von Kirschbaum nicht nur so-
zialpolitisch, sondern auch theologisch. In ihren diesbeziiglichen «ja wirklich jahrelang be-
triebenen Studien» (110) sah von Kirschbaum selbst ihren eigenen Beitrag. Allerdings ist
sie hier weniger im Gespréich mit anderen Theologinnen, die vital an dieser Frage interes-
siert sind, als im Gesprdch mit Barth, dessen Imagolehre und Anthropologie der Ge-
schlechter sie beeinflusst und kritisch bertihrt.

In der amerikanischen Ausgabe stehen Selinger die Schriften von Kirschbaums zur Ver-
fligung, die seit 1996 als englische Ausgabe vorliegen (The Question of Woman.: The collec-
ted Writings of Charlotte von Kirschbaum, iibersetzt von John Sheperd, herausgegeben und
mit einer Einleitung versehen von Eleanor Jackson). Selinger zieht als Primértext fiir ihre
Untersuchung Charlotte von Kirschbaums Die wirkliche Frau von 1949 heran. Zusétzlich
verwendet sie die Rede fiir die Bewegung <Freies Deutschland> (1945) und «Der Dienst der
Frau in der Wortverkiindigung», einen fiir einen Vortrag von 1951 iiberarbeiteten Teil eines
Essays aus Die Wirkliche Frau. Zudem greift Selinger auf die Paralleltexte von Barth in KD
I11/1, 111/2 und 111/4 zuriick. In der deutschen Ausgabe von Selingers Studie ist nun inzwi-
schen verdffentlichtes Material beriicksichtigt, welches im Bd. 111 des Briefwechsels zwi-
schen Karl Barth und Eduard Thurneysen dokumentiert ist.

Caren Algner hat die theologisch und personlich interessante Korrespondenz zwischen
Barth und Eduard Thurneysen aus den Jahren 1930-35 — die Jahre von Barths Ubernahme
der Professur in Bonn bis zu seiner Entlassung und seinem Umzug nach Basel — sorgféltig
herausgegeben und hilfreich kommentiert. Algners im Rahmen der Karl Barth Gesamtaus-
gabe erfolgte Edition erlaubt einen auf einen bestimmten Zeitraum hin fokussierten Blick
auf die Beziehung zwischen Barth, seiner Ehefrau Nelly Barth und von Kirschbaum. Er er-
offnet die Moglichkeit, die Entwicklung der — von Barth so bezeichneten — «grossen ver-
borgenen Wunde, an der wir zu dritt laborieren» nachzuvollzichen. Zudem stellt der dritte
Band im Barth-Thurneysen Briefwechsel die Auseinandersetzung in einen zeitgeschichtli-
chen Kontext. Er dokumentiert Barths Trennung von seinen theologischen Gefihrten
Friedrich Gogarten, Georg Merz und Emil Brunner und die Entwicklung seiner Rolle im
deutschen Kirchenkampf. Im Juni 1933 gibt Barth die apokalyptisch anmutende Stimmung
wieder: «Die Studenten sind in grossen Scharen und sehr ernsthaft dabei, aber o je, das
Ganze erinnert doch sehr an den Untergang der Titanic, wo die Musik ja auch noch bis zu-
letzt spielte: <Nidher mein Gott zu dir ...>» (27.6.1933, 428). Die krisengeschiittelte Phase des
Jahres 1933 ist sowohl durch intensive politische als auch persénliche Bedringnisse ge-
priagt. Von Barth wird zum ersten Mal offen der Wunsch gedussert, die «Notgemeinschaft»
zwischen ihm, Nelly Barth und «Lollo» aufzuldsen «Ich dachte an eine Notgemeinschaft zu
dritt, in der ein jedes — mit den beiden Anderen je auf seine besondere Weise verbunden
und nicht verbunden — seinen besonderen Ort, seine besondere Sicherheit, aber auch seine
besondere Last und Bedringnis habe, ohne dass unsere Ehe rechtlich und dusserlich ge-



Rezensionen 185

schieden und ohne dass das, was mich mit Lollo verbinde, verleugnet und unterdriickt wer-
den miisse. ... Heute konnen wir die Einsicht, dass es so, auf dieser bisherigen Basis, nicht
mehr weiter geht, nicht mehr unterdriicken.» (Karl Barth an Nelly Barth, 31.3.1933, 372).
Nelly Barth weist Barths Bitte um Scheidung zuriick. Zeitgleich zur personlichen und fami-
lidren Zerreissprobe Barths wird die Universitit Bonn gleichgeschaltet, und Kollegen
Barths treten iiber zu den «Deutschen Christen». Charlotte von Kirschbaum, deren Kor-
respondenz ein wichtiger Bestandteil dieses Bandes ist, fasst ihre personliche und (kir-
chen-) politische Situation mit den Worten zusammen: «Seine Gefahr scheint mir augen-
blicklich eher da zu liegen, dass er zwar nicht Subjekt, aber Objekt der «Gleichschaltungs-
politik> wird. Das ist gegenwiértig unser Problem. — Eduard, wir leben in einem Irrenhaus,
ihr ahnt nicht wie sehr.» (Charlotte von Kirschbaum an Eduard Thurneysen 2.5.1933).

Die Briefe zeigen Thurneysen als einen wichtigen und umsichtigen Gesprachpartner von
Nelly und Karl Barth sowie von Charlotte von Kirschbaum und als engagierten Seelsorger
in den immer wieder auftretenden Krisen des hiuslichen Zusammenlebens. Dariiber hin-
aus enthélt dieser Band das komplizierte Geflecht von Briefen, das wechselseitig, zum Teil
mit Wissen der anderen Beteiligten zwischen Thurneysens Frau Marguerite, von Kirsch-
baum, Karl Barth, Mitgliedern der Familie Barth, Nelly Barth und Thurneysen selbst hin-
und her geschickt wurde.

Im Rahmen der Karl Barth Gesamtausgabe ist, wie es in der deutschen Ubersetzung von
Selingers Studie zukunftsweisend heisst, fiir dieses Jahr eine Ausgabe der Korrespondenz
zwischen Karl Barth und Charlotte von Kirschbaum geplant.

Regine Munz, Basel

John Howard Yoder, Karl Barth and the Problem of War and Other Essays on Barth, edited
with a Foreword by Mark Thiessen Nation, Wipf & Stock Publishers: Eugene (OR) 2003.
XII + 188 S., $ 25.—, ISBN 1-59244-357-5.

Der vorliegende Band vereinigt sechs teils bislang unveroffentlichte Aufsétze des ver-
storbenen Systematikers John H. Yoder. Den weitaus grossten Umfang (1-105) nimmt die
Studie «Karl Barth and the Problem of War» ein, 1957 verfasst und mit Barth selbst disku-
tiert: «[...] at no point did the paper’s argument rest upon a mistaken understanding of Pro-
fessor Barth’s position and intention» (9). Y. diskutiert die — wohl stets aktuelle — Frage
nach Krieg und Frieden in der Zuspitzung auf Barths Verstandnis und Kritik des Pazifis-
mus innerhalb der Kirchlichen Dogmatik. Ausgehend von einem Hinweis auf die Begriin-
dung der Moglichkeit christlicher Ethik in KD II/2 ndhert sich Y. dem Problem des
Pazifismus iiber die einschldgigen Abschnitte in KD III/4 zum Schutz des Lebens, inner-
halb derer der «Grenzfall» als mégliche Ausnahme des prinzipiellen Tétungsverbots ein-
gefiihrt wird. Im Blick auf das Problem des Krieges freilich zeige sich, dass der Grenzfall
hier besonderen Einschrinkungen unterliege. Barth begebe sich in grosste Nihe zum Pazi-
fismus und leite damit einen Fortschritt christlicher Ethik ein: «To say that war is worse
than other kinds of killing already means a revolution in theological ethics.» (26) Im Fol-
genden arbeitet Y. die Problematik jenes «Grenzfalls» heraus, der fiir Barth durch «Gottes
Anordnung» eintreten konne. Aufgrund der mangelnden Eindeutigkeit dieses Kriteriums
stehe im Hintergrund letztlich eine — von Barth gerade abgelehnte — Kasuistik (55), im ex-
emplarischen Fall der Frage der Schweizer Landesverteidigung im II. Weltkrieg eine «<les-
ser-evil> logic» (62). Ebensowenig konne Barths Begriindung der Demokratie als «product
of Christianity» (83), die deswegen militédrisch zu verteidigen sei, tiberzeugen. Daher ist fiir
Y. gerade mit Barth gegen Barth festzustellen: «But the fact remains that Barth’s best in-
sights cannot but lead to a kind of rejection of war which [...] could still not reasonably be
called anything other than «Christian Pacifism>» (89).



186 Rezensionen

Die zweite, demselben Thema gewidmete Studie «The Pacifism of Karl Barth» (109-132)
bildet eine in den wesentlichen Punkten iibereinstimmende Kurzfassung der vorangegan-
genen Untersuchung. Die weiteren Studien «The Basis of Barth’s Social Ethics» (133-147),
«Behold My Servant Shall Prosper» (149-167), «Karl Barth: How His Mind Kept Chan-
ging» (169-174) und «Karl Barth, Post-Christendom Theologian» (175-188) beschiftigen
sich durchgehend thematisch mit Barths Ekklesiologie, innerhalb derer Y. eine Entwick-
lung hin zum Konzept der «Free Church» sieht: «Since [KD] IV/2 there is no refuting his
commitment to the free church vision.» (174) Freilich stehe dies der Sache nach in der
Fluchtlinie seines Denkens, Barth selbst habe keine direkte Tendenz in Richtung der Frei-
kirchen erkennen lassen.

Die Auseinandersetzung mit Barth anhand der beiden Themenkreise «Pazifismus» und
«Freikirche» erfolgt durchgehend implizit vor dem mennonitischen Hintergrund des Au-
tors. Sie liefert daher vor allem Einblicke in die Barthrezeption innerhalb der Vereinigten
Staaten. Y. interessiert sich fiir die Fortfiihrung des Barthschen Denkens als einer «incom-
plete pilgrimage» (171). Obwohl die Quellenbasis, die Y. seinen Studien zugrunde legt,
eher begrenzt ist und mittlerweile um die erschienenen Biande der Gesamtausgabe zu er-
ginzen wire, bleiben seine kritischen Anfragen an die Konsistenz der theologisch begriin-
deten politischen Ethik Barths — unbeschadet seiner beeindruckenden politischen Haltung
— aktuell und diskussionswiirdig.

Stefan Holtmann, Miinster

Henry Mottu, Un itinéraire théologique. Barth, Bonhoeffer et la théologie africaine-améri-
caine (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 21), Geneéve/Lausanne/
Neuchatel 2004. 241 S., CHF 28.—.

Dieser schone Band, den die Faculté autonome de théologie protestante de I'Université
de Genéve zum Riicktritt von Henry Mottu, ihres Professors fiir praktische Theologie, pu-
bliziert hat, enthilt sechzehn Beitrdge aus der Feder des Geehrten. Sie folgen, wie Mottu
in seinem Vorwort formuliert, dem «fil de mon itinéraire théologique». Die erste Rubrik
«enracinements» vereinigt acht Aufsitze, die Reflexe von entscheidenden Begegnungen
sind. Zuerst Karl Barth, bei dem Henry Mottu in Basel 1958-61 studiert hat, dann Dietrich
Bonhoeffer, der fiir ihn der Leitfaden seines intellektuellen Lebens ist, und schliesslich
James Cone, der afroamerikanische Theologe, den Mottu wihrend der Jahre, in denen er
als Dozent am Union Theological Seminary in New York lehrte, kennen und schétzen ge-
lernt hat.

Die drei Beitrige zu Barth: «Le pasteur rouge de Safenwil», «Un débat inachevé: Ragaz
et Barth» und «La lumicre et les lumieres» zeigen, wie der junge Barth die Marxsche Sicht
von Okonomie und Geschichte mit einer «science du langage politique» erginzt hat. In
Bonhoeffers Theologie mit ihrer offenen Hermeneutik sieht Mottu das Bindeglied zwi-
schen den Theologien von Ragaz und Barth. Barth hat nach Mottu nicht eine zeitlose Dog-
matik errichtet, er hat vielmehr die theologische Arbeit als «vaste récit» verstanden (48).

Drei weitere Beitrage sind Dietrich Bonhoeffer gewidmet. Mottu hat sich sehr verdient
gemacht um eine vertiefte Kenntnis des wichtigen Theologen im franzosischsprachigen
Raum. Rund ein Dutzend Aufsétze zu seiner Theologie hat er verfasst, zudem seine Fin-
kenwalder Homiletik iibersetzt.

Zwei Beitrdge sind der afro-amerikanischen Theologie gewidmet. Der erste entfaltet
den historischen und kulturellen Kontext dieser Theologie in den frithen 70er Jahren. Der
zweite wendet sich wichtigen Texten von Martin Luther King Jr. zu. Sehr hilfreich ist ein
Complément bibliographique a la théologie africaine-américaine.

Die zweite Rubrik stellt unter dem Titel «engagements» vier Texte zusammen, die von
der Autoritit in der reformierten Kirche und dem testimonium internum des heiligen Gei-



Rezensionen 187

stes bei Calvin handeln. In einem weiteren Text setzt sich Mottu in packender Weise mit
einem der letzten Biicher von Oscar Cullmann, der auch zu seinen Basler Lehrern gehorte,
auseinander: «L’unité de I’église par la diversité. Oscar Cullmann a-t-il préché dans le dé-
sert?» Spannend zu lesen ist die «Réflexion», die Mottu in einem italienischen Kloster zum
Thema «La parole et le geste» gehalten hat. Er interpretiert souverédn die Perikope Apg
27,33-38 als prophetische Eucharistie und formuliert abschliessend seinen Traum von einer
Kirche, die Spiritualitdt und Engagement in dieser Welt miteinander verbindet.

Die dritte Rubrik fasst unter der Uberschrift «Quvertures» vier Beitrige zusammen, die
die fiir Henry Mottu so wichtige apokalyptische Perspektive der Theologie nachzeichnen.
Der erste Text kreist um Apk 21, der zweite liest Apk 2 und 3 als homiletisches Modell. Der
dritte lasst unter dem Titel «Les proches et les lointains. Une réflexion théologique sur not-
re responsabilité a I’égard du Tiers Monde» das Leitthema dieses Bandes (le theme sous-
jacent a ce cahier) anklingen. Eine Meditation zu Ps 31,16 steht an seinem Schluss.

Henry Mottu ist ein in héchstem Mass engagierter, kreativer und begeisternder Theolo-
ge, dem viele Kollegen (auch der Rezensent!) und Studierende viel zu verdanken haben.
Er hat sich neben seinen akademischen Aufgaben immer auch fiir die Belange der Genfer
Kirche und der Okumene eingesetzt. Er war Leiter des Centre de rencontres de Cartigny,
Mitbegriinder des atelier oecuménique de théologie. Wichtiges Anliegen war und ist ihm
die innerprotestantische Okumene. Er ist dabei geleitet von der Uberzeugung, dass die re-
formierte Tradition eine Vermittlung zwischen Katholizismus und Orthodoxie sein kann.

Eine Bibliographie von Henry Mottu beschliesst den Band.

Rudolf Brindle, Basel

Werner SchiiBler, A. James Reimer (Hg.), Das Gebet als Grundakt des Glaubens. Philoso-
phisch-theologische Uberlegungen zum Gebetsverstidndnis Paul Tillichs (Tillich-Studien
Beihefte 2), LIT-Verlag: Miinster 2004. 164 S., EUR 15.90, ISBN 3-8258-5263-6.

Peter Schwanz, Unterwegs zu einer anderen Theologie. Zur Weiterentwicklung genuin
christlichen Denkens im Anschluf3 an Paul Tillichs philosophische Theologie. Aufsitze,
LIT-Verlag: Miinster 2002. 251 S., EUR 25.90, ISBN 3-8258-5311-X.

Bei den hier anzuzeigenden Bénden handelt es sich bereits in ihrer Intention um zwei
hochst unterschiedliche Studien zur Theologie Paul Tillichs. Wahrend sich der von Werner
Schiifler und A. James Reimer herausgegebene Band dem Gebetsverstiandnis Tillichs zu-
wendet, geht es Peter Schwanz um eine «Weiterentwicklung genuin christlichen Denkens
im Anschlufl an Paul Tillichs philosophische Theologie». Threr unterschiedlichen Zielset-
zung ungeachtet, stimmen die beiden Studien jedoch darin {iberein, dass die Theologie Til-
lichs lediglich im Horizont der philosophischen Tradition angemessen gewiirdigt werden
konne.

Das Gebet hat seinen Ort in der Vollzugsdimension der Religion. Darin ist es der Grund-
akt des Glaubens. In seiner 1925 publizierten Religionsphilosophie ordnet Tillich deshalb
das Gebet den religiosen Kategorien der praktischen Sphére zu (vgl. P. Tillich, Frithe
Hauptwerke, Stuttgart 21959, S. 356ff.). Im Gebet thematisiert der sich selbst in der inneren
Reflexivitit seines Selbstverhéltnisses durchsichtig gewordene menschliche Geist die hand-
lungstheoretischen Voraussetzungen seines eigenen Vollzuges. Der Gebetstheologie geht
es folglich um eine reflexive Beschreibung dieses Aktes in seiner geschichtlichen Be-
stimmtheit. Auch wenn Tillich nicht wie sein Freund Emanuel Hirsch ein Buch zum Gebet
geschrieben hat, so lasst sich gleichwohl die zentrale Bedeutung, welche Tillich dem Gebet
fiir das religiose Leben beimisst, nicht iibersehen. Um so auffilliger ist der Umstand, dass
sich die Forschung bisher kaum dem Gebetsverstidndnis Tillichs zugewendet hat. Insofern
schliesst der von Werner Schiifller und A. James Reimer herausgegebene Band Das Gebet



188 Rezensionen

als Grundakt des Glaubens eine empfindliche Liicke. Die sechs Beitrige des Bandes disku-
tieren nicht nur die Gebetstheologie Tillichs in ihren unterschiedlichen Facetten, sondern
unterstreichen auch die Relevanz von Tillichs Gebetsverstindnis fiir die gegenwirtige
Theologie.

Die philosophischen Voraussetzungen und Implikationen des Gebets beleuchtet Werner
SchiiBller in seinem Beitrag Das Gebet. Versuch einer philosophisch-theologischen Grund-
legung (11-28). Nach einer knappen philosophiehistorischen Skizze des Verhiltnisses der
Philosophie zum Gebet erortert Schiifler Grundprobleme einer Theologie des Gebets aus
einer philosophischen Perspektive. Diese sieht er einmal in der Spannung zwischen dem
Bittgebet und der Unverédnderlichkeit Gottes (15-21) und zum anderen in dem Umstand,
dass das Gebet den Gedanken der Personlichkeit Gottes voraussetzt (21-26). Beide
Schwierigkeiten resultieren aus der Verwechslung der religiosen Selbstdeutung mit dem
theoretischen Gegenstandsbewusstsein. Ein konstruktiver Umgang mit beiden Problemen
scheint nur dann moglich zu sein, wenn man die sich in der Reflexion ausschliessenden Be-
stimmungen als Implikate und Ausdruck religioser Gewissheit versteht. In diese Richtung
zielt der an die metaphysische Tradition angelehnte Vorschlag von Schiifiler, das Bittgebet
«unter der Voraussetzung der Unveridnderlichkeit Gottes» (18) zu verstehen und den Ge-
danken der Personlichkeit Gottes im Rahmen von Anthropologie und Symboltheorie zu
deuten (26). Sebastian Painadath SJ hat bisher die einzige umfassende monographische
Darstellung zur Gebetstheologie Tillichs vorgelegt (Dynamics of Prayer. Towards a Theo-
logy of Prayer in the Light of Paul Tillich’s Theology of the Spirit, Bangalore 1980). Unter
dem Titel Gott als Subjekt des Betens (29-47) bietet Painandath einen Uberblick iiber Til-
lichs Aussagen zum Gebet, die in einen Ausblick auf Tillichs Gebetstheologie und &stliche
Spiritualitit miinden (43-47). Die ontologischen, erkenntnistheoretischen und symboltheo-
retischen Grundlagen der Gebetstheologie Tillichs einschliesslich ihrer religionstheoreti-
schen Konsequenzen erdrtert Peter Haigis (Beten — {iber Worte hinaus. Uberlegungen zu
Paul Tillichs Gebetstheologie, 49-76). Im Ausgang von Tillichs Behauptung, «[e]s ist Gott
selbst, der durch uns betet, wenn wir zu ihm beten» (49), versucht Haigis zu zeigen, dass mit
Tillichs Gebetsverstdndnis der Anspruch verbunden sei, «eine ganze Reihe systematischer
Probleme der herkdmmlichen Gebetstheologie zu 1osen» (ebd.). Tillichs Losung dieser
Schwierigkeiten, deren geistphilosophische Voraussetzungen von Haigis allerdings nicht
erortert werden, liegt darin, dass er die inhaltlichen Bestimmungen des religiosen Bewusst-
seins als Ausdrucksformen der Selbsterfassung des Geistes versteht. Das Gebet ist so der
Ausdruck des sich in seinen Konstitutionsbedingungen durchsichtig gewordenen Vollzugs
des Geistes (vgl. 57.65).

In einer werkgeschichtlichen Perspektive, einsetzend mit der Systematischen Theologie
von 1913, den frithen Predigten (1909-1918) sowie Tillichs Rezension von Hirschs Schrift
Der Sinn des Gebets (Gottingen 1921), rekonstruiert Erdmann Sturm Die Gebetstheologie
des frithen Paul Tillich im Kontext der Philosophie Hegels und der Dogmatik Emanuel
Hirschs (77-107). Dabei ist es Sturm um den Nachweis zu tun, dass Tillichs frithe Gebets-
theologie, die an dem Gedanken der «elevatio mentis ad deum» (77) orientiert ist, eine Mit-
telstellung zwischen dem Gebetsverstdndnis von Hegel und Hirsch einnimmt. Wahrend
ndmlich Hegel das Gebet in seiner Religionsphilosophie dem Kultus zuordnet und als An-
dacht versteht, in dem sich die Erhebung des endlichen Geistes zum absoluten Geist voll-
zieht, durch die sich jener erst als Subjektivitit konstituiert (82-84), ist es dem Gebetsver-
standnis von Hirsch darum zu tun, die Gottesbeziehung als Konstitutionsakt ethisch-reli-
gioser Individualitit in Differenz zu einem religiosen Erlebnis zu begreifen (99-102). Dabei
steht die Gottesbeziehung bei Hirsch im Anschluss an die Lutherdeutung von Karl Holl fiir
die am Ort des Individuums sich kontingent einstellende Durchsichtigkeit der antinomi-
schen Bestimmtheit des Selbstverhéltnisses des Geistes. Tillichs Gebetsverstindnis unter-
scheidet sich dadurch von Hirsch, dass er die von diesem im Gottesgedanken festgehaltene



Rezensionen 189

Unbedingtheitsdimension selbst als Moment des Geistes versteht. Das Gebet ist dann so-
wohl Ausdruck als auch Vollzug des sich an seinen inhaltlichen Bestimmungen durchsich-
tig Werdens des Geistes in der ihm eigenen Reflexivitidt. Motiven Hegels folgend, unter-
scheidet sich Tillichs Gebetsverstandnis dadurch von Hegel, dass es sich strikt diesseits des
begriffslogisch explizierten Absoluten hélt. Auch A. James Reimer bietet eine problemge-
schichtliche Perspektive auf Tillichs Gebetstheologie, indem er dessen Verstdndnis des Ge-
bets im Kontext der Theologien von Emanuel Hirsch und Karl Barth diskutiert (Prayer as
Unio Mystica: Tillich’s Concept of Prayer in Contrast to Barth’s Christological Realism and
Hirsch’s Pietistic Personalism, 109-135). Dabei ist es Reimer vor allem um das in Tillichs
Gebetsverstindnis implizierte Gottesverstindnis und dessen pneumatologische Dimensi-
on (110) zu tun, sowie um eine Kldrung der Frage, ob sich eine Linie vom Pietismus des 18.
Jahrhunderts iiber die Romantik hin zum modernen Nationalismus und Nationalsozialis-
mus aufweisen lasse (113). Wihrend Barth die Christologie als Vollzugsgestalt und Aus-
druck des wahren Gebets deutet, die mit einer Kritik an Pietismus und Nationalismus ver-
bunden ist (113-118), verbindet Hirsch die von Barth in der Christologie dargestellte Kon-
stitution wahren Menschseins mit dessen Aneignung am Ort des Individuums. Das Gebet
kommt daher bei Hirsch sowohl als Vollzug als auch als Ausdruck der Konstitution der
Person im Verhiltnis zum personlichen Gott in den Blick (121). Tillichs Gebetsverstdndnis
nimmt Reimer zufolge eine Mittelstellung zwischen Barth und Hirsch ein, die sich in dessen
Gottesgedanken Geltung verschafft. Im Resultat liegt sie darin, dass Tillich im Gottesge-
danken das pietistische Erbe der unio mystica mit dem prophetischen Element der Kritik
verbindet.

Der Bedeutung von Tillichs Gebetsverstandnis fiir die religiose Situation in Korea geht
Young-Ho Chun in seinem Beitrag Prayer in Korea from a Tillichian Perspective (137-151)
nach, in dem er Tillichs Gebetstheologie in ihren ontologischen und prophetischen Dimen-
sionen erldutert und auf ihre sozialen Konsequenzen zuspitzt. Aufgrund der spezifischen
religiosen Lage in Korea (139-144) sieht Chun den Beitrag Tillichs vor allem in der mit sei-
nem Gebetsverstindnis verbundenen prophetischen Dimension, welche die sozialen und
politischen Dimensionen des Lebens in die religiose Reflexion einbezieht. Insgesamt bietet
der Band einen guten Uberblick iiber die Gebetstheologie Paul Tillichs in seinen verschie-
denen Dimensionen aus einer interkulturellen Perspektive. Personen- und Sachregister
(153-160) erschliessen dem Leser den Band.

Der Band von Peter Schwanz, Unterwegs zu einer anderen Theologie, bietet eine andere
Perspektive auf die Theologie Tillichs. Thm geht es um «mdgliche Schritte hin zu einer an-
deren Theologie» (10), die in einem kritischen Durchgang durch die Theologie Tillichs, die
antike Philosophie und Theologie sowie die paulinische und deuteropaulinische Literatur
skizziert wird. Mit dieser Intention kniipft Schwanz sowohl an seine fritheren Arbeiten
Imago Dei als christologisch-anthropologisches Problem in der Geschichte der Alten Kirche
von Paulus bis Clemens von Alexandrien (Halle/Saale 1970 = Gottingen 1979) sowie Ana-
logia imaginis. Ein Beitrag zur kritischen Auseinandersetzung mit der philosophischen
Theologie Paul Tillichs. Zugleich der Versuch einer Hinfithrung zu dem Ansatz eines Sy-
stems als christologisch-anthropologischem Modell (Gottingen 1980) als auch an eine neue-
re Studie mit dem Titel Der neue Mensch. Eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre
(Miinster 1998) an. Von den sieben in dem Band zusammengefassten Aufsdtzen — Der
Wandel in der Gottebenbildlichkeits-Vorstellung vom Neuen Testament zur frithen Patri-
stik. Zugleich ein Versuch zur Standortbestimmung biblischer Theologie: Von der Unauf-
gebbarkeit des Johannes (27-57), Platonisch-Plotinische Strukturen im Denken Paul Til-
lichs. Tillichs philosophische Theologie im Licht ausgewahlter neuerer Platon- und Plotin-
Forschung (58-113), Zur neueren deutschsprachigen Literatur iiber Paul Tillich (117-150),
Aus dem dialektischen Charakter des Selbst resultierende wesentliche theologische Kon-
sequenzen (153-177), Vom alle Einenden. Erwigungen zu einer paradoxen Identitit von



190 Rezensionen

Christentum und Atheismus und den daraus zu ziehenden Konsequenzen (178- 198), «Das
andere Leben» des «neuen Menschen» — Ziel auch der lutherischen Rechtfertigungslehre
(201-228), Christsein als «simul iustus et peccator» oder als «der neue Mensch»? (229-245)
—wurden der erste und der dritte bereits in den 70er Jahren des vorigen Jahrhunderts ver-
offentlicht. In systematischer Perspektive versuchen die in dem Band versammelten Bei-
triage iiber eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre, welche die von Luther notier-
te Paradoxie des «simul iustus et peccator» (vgl. 220ff. 229ff.) hinter sich lassen soll, zu einer
<anderen> Theologie zu gelangen. Diese andere Theologie wird von Schwanz im Anschluss
an den paulinisch-deuteropaulinischen Gedanken von Christus als dem inneren Menschen
und unter Aufnahme von Motiven Tillichs konzipiert. Der Anschluss an Tillich lduft jedoch
iber eine Kritik an dessen Christologie, der bescheinigt wird, keine <eigentliche> Christo-
logie zu sein. Den Grund hierfiir sieht Schwanz in einem bei Tillich vorliegenden «fast un-
gebrochene[n] Substanz-Denken» (15). Hieraus resultiert nicht nur eine Strukturaquiva-
lenz des Denkens Tillichs mit Platon und Plotin (58-113), sondern auch die Geschichtslo-
sigkeit von Tillichs Denken sowie sein Absehen von dem Problem einer konkreten Ver-
mittlung. «Wenn dennoch stindig von Christozentrik bei Tillich ausdriicklich oder sie doch
nachdriicklichst intendierend gesprochen wird, verkennt man offensichtlich, daf3 Tillich
wohl unterwegs war zu einer «Christologie neuen Typs, sie bereits zu schaffen aber noch
aullerstande blieb, vermutlich gar nicht iiber das gesamte dazu notig gewesene Instrumen-
tarium verfiigte.» (67)

Nicht nur die von Schwanz intendierte <andere> Theologie, auch die diesem Programm
zugrunde liegende Deutung der Theologiegeschichte bleiben, aller subtilen Erdrterungen
ungeachtet, einigermassen abstrakt. Bereits die Einschdtzung, dass bei Tillich von einer ei-
gentlichen Christologie nicht die Rede sein konne, blendet den Problemhorizont moderner
Theologie schlichtweg aus. Dass der systematische Fluchtpunkt von Tillichs Christologie in
einer geschichtsphilosophischen Auseinandersetzung mit dem Historismus zu sehen ist,
kommt dann freilich nicht mehr in den Blick. Schwanz hétte besser daran getan, Tillichs
Theologie in ihrem problemgeschichtlichen Kontext zu rekonstruieren, statt abstrakte
Strukturvergleiche mit antiken Autoren durchzufiihren. Bei dem Gedanken von Christus
als der inneren «Person-Mitte» (227) des neuen Menschen, dem Grundgedanken der <an-
deren> Theologie, drangt sich die Frage auf, wie in ihn der ambivalente endliche Freiheits-
vollzug des Menschen aufgenommen und selbst noch einmal einer religidsen Reflexion un-
terzogen werden kann, ohne dass Figuren wie etwa das «simul iustus et peccator> bemiiht
werden. Die von Schwanz in seiner Studie gebotenen diesbeziiglichen Ausfiihrungen blei-
ben m.E. ziemlich unklar.

Christian Danz, Wien

Gottfried Adam, Rainer Lachmann und Regine Schindler (Hg.), Das Alte Testament in
Kinderbibeln. Eine didaktische Herausforderung in Vergangenheit und Gegenwart,
TVZ: Ziirich 2003. 288 S., CHF 58.—, EUR 39.—, ISBN-3-290-17253-8.

Kinderbibeln haben seit lingerem einen erstaunlich grossen Markt und beeinflussen die
Religiositit von Kindern und Erwachsenen. Die hier benétigte theologische Elementarisie-
rung stellt fiir Exegese und Didaktik eine grosse und lohnende Herausforderung dar. Das
Internationale Forschungskolloquium «Kinderbibel», das 2000 in Ziirich zum dritten Mal
tagte, bildet die Grundlage dieses Buches, das auf den dortigen Vortragen fusst. Die the-
matisch weit geficherten Beitrige beschéftigen sich von Lavater bis hin zu elektronischen
Produkten und fragen vor allem nach den Kriterien einer guten Kinderbibel. Dabei stellen
die 6 Autorinnen und 10 Autoren hohe Anspriiche an Gestaltung von Text und Bild: Wie
wird das Alte Testament verchristlicht oder in seiner Eigenstindigkeit vermittelt? Werden
die Geschichten historisierend als etwas Vergangenes gestaltet, oder motivieren sie zur



Rezensionen 191

Auseinandersetzung mit aktuellen Fragen? Welches Frauenbild wird vermittelt? Gelingt
es, die Erzdhlungen frei zu halten von Verniedlichung, Idealisierung, Moralisierung (z.B.
bei Gen 4) und didaktischer Instrumentalisierung (auch eine einseitige Oekologisierung
der Sinflut-Erzdhlung gehort hierhin)? Wird die Vielfalt unterschiedlicher alttestamentli-
cher Aussagen —z.B. zum Thema Schépfung — &ngstlich vor den Kindern verborgen? Wird
in den Abrahamgeschichten ein (zukiinftiges) Verstindnis fiir die jidischen und islami-
schen Traditionen gefordert oder erschwert? Wie wird Gott dargestellt? Werden schwieri-
ge Geschichten weggelassen, verharmlosend interpretiert oder moglichst nahe am Text er-
zahlt und als realistische Erfahrungen den Kindern — und den katechetisch Verantwortli-
chen! — im Dialog zugemutet? Interessant ist die Bibel-Beobachtung von Irmgard Weth:
«Je schwerer die Aussagen zu begreifen sind, desto ausgefeilter und geschliffener ist die li-
terarische Form» (166).

Fiir all dies werden instruktive schlechte und gute Beispiele aus neueren Kinderbibeln
gegeben. Deutlich erscheint dahinter eine grosse Sorge um die lebenslangen Folgen fiir die
religiose Sozialisierung. Der Rezensent fragt sich, ob damit die Wirkung guter Kinderbi-
beln nicht tiberschitzt wird. Viele Kinder zeichnen immer noch Gott als alten Mann mit
Bart, ohne je eine solche Darstellung in einer Kinderbibel gesehen zu haben. Archetypen
und gesellschaftliche Konventionen erweisen sich offenbar als resistent gegeniiber noch so
gut gemeinten didaktischen Bemiihungen der Fachtheologie. Ebenfalls wenig realisierbar
erscheint mir die an sich bedenkenswerte Mahnung, Kleinkinder nur mit einigen wenigen
biblischen Geschichten bekannt zu machen, wogegen vollstidndigere Kinderbibeln erst ei-
nem fortgeschritteneren Jugendalter vorzubehalten seien, damit sich die kindliche Neugier
weiterhin an noch unbekannten Geschichten ndhren konne, anstatt sich iiber scheinbar
«bereits bekannte» Geschichten zu langweilen. Wer allerdings diese Argumentation kon-
sequent iiber das Jugendalter hinaus weiterzieht, landet bei der (von Regine Schindler un-
beantwortet gelassenen) Frage, «ob und warum es Kinderbibeln iiberhaupt braucht» (17).

Eine ausfiihrliche Bibliographie sowie Register schliessen den Band ab, dessen vielfilti-
ge Beitrdge unterschiedlich dicht sind. Historische Urteile wirken — mit Ausnahme der gut
recherchierten Beitrige iiber Lavater sowie iiber die Ziircher Neujahrsblitter — oft pau-
schalisierend und oberfldchlich. Peinlich ist das Postulat eines Theologen, die Ergebnisse
der wissenschaftliche Exegese unbedingt ernst zu nehmen, und im nichsten Atemzug den
Jahwisten selbstverstdndlich in die Zeit Salomos anzusiedeln. Doch sonst zeugen die mei-
sten Beitrdge von grosser Erfahrung und sind immer anregend. Dazu gehoren auch grund-
satzlich aufgeworfene Fragen, die letztlich unbeantwortet bleiben: So etwa Dietrich Stein-
wedes Hinweis auf das Phdnomen, dass erst seit dem 18. Jh. «klassische Texte, die sich an
... Erwachsene wenden, aus didaktischen Griinden - also um Kinder zu lehren — abwan-
delnd erzihlt werden», was so z.B. bei «einer Erzdhlung von Heinrich von Kleist» oder
beim Koran undenkbar sei (207). Dies regt zur Frage an, ob die Kinderbibel ein Ersatz-Pro-
dukt der Aufklarungszeit ist, als die kirchliche Belehrung Erwachsener obsolet wurde.

Edgar Kellenberger, Liestal



FONTES CHRISTIANI

ZWEISPRACHIGE NEUAUSGABE

AMBROSIUS, UBER DEN GLAUBEN AN GRATIAN -
DE FIDE AD GRATIANUM

herausgegeben von Christoph Markschies
Fontes Christiani, Band 47, 1-3

Die vorliegende Edition versucht einen Beitrag zur Revision des
iiberkommenen Ambrosius-Bildes zu leisten und damit einen neuen
Zugang zu diesem wichtigen Werk des grossen Kirchenvaters zu erffnen.

1.Bd.: 249 S.

Leinen: ISBN 2-503-52133-9, € 3542 Kartoniert: ISBN 2-503-52134-7, € 30,75
2.Bd.:339S.

Leinen: ISBN 2-503-52135-5, € 41,03 Kartoniert: ISBN 2-503-52136-3, € 3542
3.Bd.; 286 S.

Leinen: ISBN 2-503-52141-X, € 35,42 Kartoniert: ISBN 2-503-52142-8, € 30,75

SOZOMENOS, KIRCHENGESCHICHTE - HISTORIA
ECCLESIASTICA

herausgegeben von Giinter Christian Hansen
Fontes Christiani, Band 73, 1-4

Die zweisprachige Ausgabe bietet einen (nach Bidez/Hansen)
verbesserten Text und die erste deutsche Ubersetzung der
interessanten Geschichtsquelle.

BREROLS

1. Bd. (73-1), 332 8.
Leinen: ISBN 2-503-52125-8, e 90 Kartoniert: ISBN 2-503-52126-6, € 37,90
2. Bd. (73-2),344 S,

Leinen: ISBN 2-503-52127-4, € 43,90 Kartoniert: ISBN 2-503- 52128 2,€3790
3. Bd. (73-3),292 S. i
Leinen: ISBN 2-503-52129-0, € 43,90 Kartoniert: ISBN 2-503-52130-4, € 37,90

4. Bd. (73-4), 228 S.
Leinen: ISBN 2-503-52137-1, € 38,90 Kartoniert: ISBN 2-503-52138-X, € 32,90

Dipymus, UBER DEN HEILIGEN GEIST - DE SPIRITU
SANCTO

herausgegeben von Hermann Josef Sieben
Fontes Christiani, Band 78

‘Nach einer ausfiihrlichen Einleitung wird der lateinische Text von
"De spiritu sancto" im vorliegenden Band zum ersten Mal ins Deutsche
iibersetzt.

301 S.
Leinen: ISBN 2-503-52139-8, € 39,90 Kartoniert: ISBN 2-503-52140-1, € 34,90

Bitte Kontaktieren Sie Brepols Publishers fiir die Informationen zu den Subskriptionspreisen

BREPOLS®PUBLISHERS

Tel. +32 14 44 80 20 - Fax +32 14 42 89 19 ¢ E-mail: info@brepols.net - www.brepols.net




	Rezensionen

