
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Wilfried Härle, Peter Neuner (Hg.), Im Licht der Gnade Gottes. Zur Gegenwartsbedeutung
der Rechtfertigungsbotschaft. Gemeinsames Symposion des Evangelisch- und

Katholisch-Theologischen Fakultätstages Lutherstadt Wittenberg, Oktober 2002 (Studien
zur systematischen Theologie und Ethik 42), LIT-Verlag: Münster 2004. 264 S. (kartoniert),

EUR 24.90, ISBN 3-8258-6681-5.

Im Hintergrund dieses Sammelbandes steht die - v.a. evangelischerseits nicht unumstrittene

- «Gemeinsame Erklärung» zur Rechtfertigungslehre von Römisch-Katholischer Kirche

und Lutherischem Weltbund (1999). Anders als dort geht es bei diesen an einem
Symposion anlässlich des 500. Gründungsjubiläums der Universität Wittenberg gehaltenen
Referaten um die Gegenwartsbedeutung der Rechtfertigungsbotschaft, also um die Herausforderung,

einen bzw. den zentralen Artikel des christlichen Glaubens im heutigen (post-)
modernen Kontext zu akzentuieren.

Der Band enthält nach einem Vorwort (mit sechs Abschluss-Thesen der Tagung) die
folgenden Beiträge: H.-R. Laurin, Unheilserfahrung und Heilserwartung heute - eine christliche

Antwort darauf (7-26); H. Spieckermann, Der Retter ist nah. Heilsverheissung und
Rechtfertigung nach dem Alten Testament (27-51); T. Söding, Der Retter ist da. Heilsverheissung

und Rechtfertigung nach dem Neuen Testament (53-75); S. Wiedenhofer, Die
Rechtfertigungslehre als theologische Kunst der Unterscheidung (77-113); E. Herms, Das fundamen-
tum fidei. Luthers Sicht (115-133); Ch. Schwöbel, Die Wirklichkeit im Horizont der
Rechtfertigungsbotschaft (135-151); O.H. Pesch, Rechtfertigung ohne «Rechtfertigung». Zur Frage
nach der Vermittlung der Rechtfertigungslehre - (nicht nur) aus katholischer Sicht (153-174);
W. Klaiber, Wahrheit oder Einheit? Zur ökumenischen Hermeneutik der Rechtfertigungslehre

(175-199); K. Lehmann, Rechtfertigung und Kirche (201-225); P. Steinacker, Rechtfertigung

und Ethik (227-245). Der Band schliesst mit kurzen Berichten aus acht verschiedenen

Arbeitsgruppen.
Die einzelnen Beiträge können hier nicht referiert und kommentiert werden. Ich greife

subjektiv und stichwortartig einiges heraus, was mir wichtig wurde. Dazu gehören die
Ausführungen der Kultusministerin Laurien unter dem Stichwort «Totale Diesseitigkeit
entsolidarisiert». Nach dem Neutestamentier Söding lautet die theologische Leitfrage des Paulus
nicht: «Wie bekomme ich einen gnädigen Gott?», sondern: «Wie komme ich sündiger Heide

ins Volk Gottes?» Der evang. Systematiker Schwöbel gibt zu bedenken, dass im Horizont

der Rechtfertigungsbotschaft die Definition des Menschen durch sein Werk aufgehoben

wird. Die von Gott verliehene Menschenwürde ist nicht auf bestimmte Stadien der
Entwicklung menschlichen Lebens zu beschränken. Weil sie nicht in einer menschlichen
Eigenschaft begründet ist, ist sie auch nicht «gradierbar». Der kath. Systematiker Pesch
hält fest: Wir können keinen Begriff von Rechtfertigung haben ohne Anerkennung der
Sünde. Für ihn ist aber das Sündenbewusstsein heute eine Folge des rechtfertigenden Glaubens

und nicht länger sein Ausgangspunkt. Für den Methodisten Klaiber ist die Konsequenz

der paulinischen Rechtfertigungslehre für den Dialog mit NichtChristen nicht ein
religiöser Pluralismus, sondern der Versuch, in diesem Gespräch deutlich zu machen, wie der
Gott, der sich in Jesus Christus als Heil schaffender offenbart hat, auch das Leben der
NichtChristen berührt, bevor sie dessen inne werden konnten, und sie einzuladen, sich
diesem Gott anzuvertrauen. Der evang. Kirchenpräsident Steinacker sieht in der Ausklammerung

der Sünde aus dem allgemeinen Wirklichkeitsverständnis einen möglichen Grund für
eine gewisse Gnadenlosigkeit der Menschen mit sich selber und mit anderen, die in alle
Verästelungen auch des privaten Lebens einsickert und das Scheitern zum grossen Tabu in



172 Rezensionen

der heutigen Kultur macht. Wer aber keine Sünde kenne, kenne auch kein Erbarmen,
sondern bestenfalls den Ärger über das moralische Verfehlen einer Utopie oder eines Ideals.

Der Band enthält manche gehaltvollen Aussagen zu einem wichtigen Thema, auch wenn
mir scheint, dass die Gegenwart und d.h. die Ummünzung der alten Botschaft in diese Zeit
nicht immer erreicht wurde. Der Rezensent, der Evangelisch-Reformierten Konfession
zugehörig, möchte als Pfarrer für die eigene Kirche das Votum von Klaiber mitnehmen, der
zu bedenken gibt, dass gerade Kirchen mit klarem Eigenprofil am ehesten bei nichtkirchlichen

Zeitgenossen Aufmerksamkeit finden.
Beat Weber, Linden

Bernd Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirche-
ner Verlag: Neukirchen-Vluyn 2003. XVI + 424 S., EUR 29.90, ISBN 3-7887-1913-3.

«Im Psalter kommt das menschliche Leben zu sich selbst, weil er ein <Spiegel der Seele>

und eine Schatzkammer der Heiligen Schrift> ist.» Dieser Satz mit seinen Anspielungen
auf Aussagen der Reformatoren steht am Ende des Buches von Bernd Janowski, das dessen

vorhergehende Arbeiten zum Psalter nun in einem umfassenden anthropologischen
Entwurf bündelt und weiterführt. In der Metapher des Spiegels der Seele> kommt recht

genau zum Ausdruck, was nach J. speziell die Psalmen zum elementaren Gegenstand
biblisch-theologischer Anthropologie macht: ihre Bild- und Sprachwelt, ihre Rede von Angst
und Vertrauen, Leid und Freude sind ein Spiegel oder, weniger poetisch ausgedrückt, ein
Medium, in dem Menschen unterschiedlicher Zeiten und Kulturen ihre jeweils eigenen
Existenz- und Lebenserfahrungen zum Ausdruck gebracht haben und immer neu zum
Ausdruck bringen. Von daher definiert sich nach J. auch die besondere Aufgabe, die der
exegetischen Arbeit an diesen Texten zufällt: diese besteht darin, den Spiegel gleichsam blank
zu reiben. J. betont, in behutsamer Abgrenzung von psychologisierenden wie transzenden-
talisierenden Auslegungstendenzen, dass die Vorstellungswelt der Psalmen nicht ohne
weiteres und schon gar nicht intuitiv erschwinglich ist, sondern einer konkreten historischen
Wirklichkeit entspringt, die dem modernen Menschen erst erschlossen werden muss. Darin
sieht er die Aufgabe textanalytischer und religionsgeschichtlicher Arbeit an diesen Texten,
und insofern hat dieses Buch mit seinen weit gespannten Exkursen (<Das biblische Welt-
bild>, <Konnektive Gerechtigkeit», <Die Welt des Kranken», <Der schöne Tag», <Ecce homo»

u.a.) wohl bewusst auch einführenden Charakter in die Themenfelder alttestamentlicher
Anthropologie und darüber hinaus.

Der Äufbau des Buches orientiert sich an der Dynamik, die der Klage und dem Lob des

Einzelnen zugrunde liegt: <Vom Leben zum Tod» und <Vom Tod zum Leben». Verbunden
werden die beiden Hauptkapitel durch eine Reflexion zum <Tor zur Tiefe», in die J. neben
Psalmtexten Gedanken zu Arbeiten Paul Klees und zu Paul Celans <Psalm> einflicht. Innerhalb

dieser Makrostruktur kommen dann die einzelnen Aspekte zur Sprache, die das
Menschenbild des Psalters bestimmen: der klagende, angefeindete, verfolgte und kranke
Mensch, dem auf der Seite der Bewegung vom <Tod zum Leben» der vergängliche, lobpreisende,

begnadete und schliesslich der <Mensch Gottes» gegenübersteht. Die Auffächerung
des Materials unter diesen Gesichtspunkten versteht J. als Korrektur und Weiterführung
der von H.W. Wolff her vorgegebenen Trias einer anthropologischen, biographischen und
soziologischen Sprachlehre des Psalters.

Unverkennbar ist es die Welt des Kultes und die im Kult vom Beter sinnfällig erfahrene
Nähe Gottes, die J.s Anthropologie weithin bestimmt. Aussagen über den Menschen sind
insofern notwendigerweise Aussagen darüber, in welcher Weise Gott den Menschen nahe
oder fern ist. Sowohl die leibliche wie die soziale Dimension menschlichen Lebens werden
in dieser Perspektive wahrgenommen. So erscheint auch konsequent, dass die Letztbestimmung

des Menschen in der Vorstellung <kultischer Unsterblichkeit» als letzter Überwin-



Rezensionen 173

dung der Todesgrenze gesehen wird (Ps 16; 73). Deren eingehende Betrachtung bei J. zeigt,
dass es sich hierbei nicht, wie vielfach angenommen wurde, lediglich um eine <Vorstufe> zur
apokalyptischen Vorstellung von der Auferstehung des Fleisches handelt, sondern um eine

Eschatologie eigener Prägung, die auch im Blick auf die Deutungen des Todes Jesu im
Neuen Testament als solche wahrzunehmen ist.

Als Anfrage ergibt sich aus diesem Ansatz, in welchem Verhältnis die von J. entfaltete
Anthropologie zu solchen Psalmen steht, die sich nicht in die Dynamik von Klage und Lob
des Einzelnen integrieren lassen oder sich dazu gerade kritisch verhalten. Darauf verweist
J. eher anhand der Theologie Kohelets als an sachlich verwandten Texten innerhalb des
Psalters wie z.B. Ps 103; 104. Insofern bleibt im Blick auf die weitere Psalmenforschung zu
klären, welche theologische Bedeutung das Nebeneinander unterschiedlicher Anthropologien

des Psalters besitzt.
J. hat ein aussergewöhnlich gelehrtes, aber auch ungewöhnlich persönliches Werk

vorgelegt. Letzteres wird vor allem daran kenntlich, wie er den alttestamentlichen und
altorientalischen Texten beständig literarische und kunstgeschichtliche Materialien unserer Zeit
zur Seite stellt. Gerade darum ist dies ein in vielfältiger Weise inspirierendes, nicht nur
<akademisches> Buch geworden, das auch jenseits des Hörsaals Leserinnen und Leser
ansprechen wird, die eine Hinführung zur Welt des <Gebetbuches der Bibeb (Bonhoeffer)
suchen.

Andreas Schale, Richmond (USA)

Detlef Dieckmann, Segen für Isaak. Eine rezeptionsästhetische Auslegung von Gen 26 und
Kotexten (BZAW 329), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 374 S., CHF 150-,
EUR 94.-, ISBN 3-11-017761-7.

In der Einführung «Gen 26 - ein vernachlässigtes Kapitel» der unter der Betreuung von
Thomas Naumann 2002 fertiggestellten Dissertation (Basel) benennt Dieckmann sein
Anliegen, diesen Text als «eigenständige und aus dem gegebenen Zusammenhang nicht
wegzudenkende Erzählung» (8) darzustellen.

Die Arbeit gliedert sich in vier Teile. Der umfangreiche Teil A behandelt «Die Wiederholung

als literarisches Phänomen». Die Diskussion alttestamentlicher Erzählforschung
seit Hermann Gunkel, literaturtheoretischer Ansätze (Georg Steins, Michael Bachtin, Julia
Kristeva), rabbinischer Hermeneutik und rezeptionsästhetischer Konzepte (Stanley Fish,
Gérard Genette, Umberto Eco) führt zum Schluss, dass eine Ästhetik der Wiederholung
eine Ästhetik des ständigen Variierens ist (105).

In Teil B stellt Dieckmann das Modell eines rezeptionsästhetischen Zugangs zu
biblischen Erzähltexten in vier Schritten vor: hermeneutische Selbstreflexion, Protokoll der
eigenen Lesereaktion, Gespräch mit anderen Lektüreerfahrungen und hypothetische
Rekonstruktion des Lektüreprozesses (132).

Der Hauptteil C analysiert zunächst die Kotexte Gen 12,10-20; 20 und 21,22-34, deren
Themen (Preisgabe der Ahnfrau bzw. Brunnenstreitigkeiten) in Gen 26 präsent sind. Die
drei Preisgabegeschichten verbindet Dieckmann mit der göttlichen Verheissung von Land,
Nachkommen und Segen, wobei Gen 12 und 20 retardierende Momente vor der Erfüllung
der Verheissungsgaben Gottes sind (Einzug in das verheissene Land bzw. Geburt des
Sohnes), Gen 26 aber als Segensgeschichte angesprochen wird.

Was den Kontext von Gen 26 betrifft, sieht Dieckmann in der friedlichen Trennung Jiz-
chaks von Avimelech nicht nur ein «Modell für den Frieden, in dem Jaakov eines Tages zu
seinem Bruder zurückkehren kann» (322), sondern auch die Vorbereitung für die
Segensgeschichte Gen 27. Schliesslich, behauptet Dieckmann zugespitzt, wäre ohne Gen 26 «Jiz-
chak kein Erzvater, und es gäbe keine Berechtigung, später von dem Schwur mit den
Vätern zu sprechen» (323).



174 Rezensionen

In Teil D werden die Ergebnisse der Arbeit zusammengefasst und ausgewertet.
Abkürzungs- und Literaturverzeichnis sowie Register von Bibelstellen, jüdischer Literatur

und Stichworten vervollständigen die Arbeit.
Dieckmann betrachtet zu Recht das «vernachlässigte Kapitel» Gen 26 weder als

Anhängsel zu den Avraham-Geschichten noch als «eingesprengte Parenthese» innerhalb der
Jaakov-Erzählungen (3f.), auch nicht als fantasielose Wiederholung von Gen 12; 20 oder
21, sondern als eine sinnreiche Weiter-Erzählung dieser Kotexte. Zu diesem Verständnis
von Gen 26 trägt bei, dass der Wiederholung grössere künstlerische Bedeutung zugemessen

wird als die eines Störfaktors, der durch literarkritisches Instrumentarium entfernt
wird. Am Verständnis von Gen 26 als «Höhepunkt der mit Gen 12 beginnenden Segensgeschichte»

(325) haben dann auch die Leser und Leserinnen Anteil, deren Lektüreerfahrungen
Dieckmann besonders nachgeht. Dabei zeichnet er den Lektüreprozess einer

Auslegungsgemeinschaft nach, die sich aus rabbinischer und christlicher (Kommentar-)Literatur
zusammensetzt, in die aber auch anhand der Methoden der empirischen Literaturforschung

erstellte und von Schülern und Studierenden ausgefüllte Fragebögen zu den
biblischen Texten (leider nicht zu allen; eine genauere Auswertung der Fragebögen wäre
interessant gewesen) Eingang finden. Die Einbeziehung empirischer Bibelforschung hat gerade
bei einer rezeptionsästhetisch orientierten Auslegung den Vorteil, dass wissenschaftlich
unvoreingenommene Leser und Leserinnen an der Sinnkonstituierung des Textes beteiligt
sind und dadurch die Rekonstruktion des Lektüreprozesses an Authentizität gewinnt. Diese

originelle Herangehensweise an einen biblischen Text macht Dieckmanns Buch zu
einem interessanten Lektüreerlebnis.

Renate Klein, Fagaras

Manfred Oeming, Konrad Schmid, Andreas Schüle (Hg.), Theologie in Israel und in den
Nachbarkulturen. Beiträge des Symposions «Das Alte Testament und die Kultur der
Moderne» anlässlich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971) Heidelberg, 18.-
21. Oktober 2001 (Altes Testament und Moderne 9), LIT-Verlag: Münster 2004. VIII +
179 S. (kartoniert), EUR 25.90, ISBN 3-8258-5456-8.

Der vorliegende Sammelband bietet die für den Druck durchgesehenen Vorträge, die in
der Sektion «Theologie in Israel und in den Nachbarkulturen» im Rahmen des Gerhard-
von-Rad-Symposions 2001 gehalten wurden. Ausgehend von dem von Gerhard von Rad
auf das Alte Testament angewandten Begriff der Theologie als Nacherzählung der religiösen

Überlieferungen Israels, werden hier exemplarisch religiöse Zeichensysteme im alten
Ägypten, Mesopotamien und Iran dargestellt und auf ihre jeweiligen Plausibilitätsstruktu-
ren befragt. Eröffnet durch eine eigens für die Publikation der Beiträge verfasste Einführung

von Andreas Schüle («Deutung, Reflexion, Überlieferung. Die Ebenen eines
konzeptionellen Theologiebegriffs. Zugleich eine Erinnerung an Gerhard von Rads Verständnis
alttestamentlicher Theologie», 1-15), zieht sich durch alle Aufsätze das intensive Bemühen
sowohl um eine den Kulturen des alten Vorderen Orients angemessene Definition des
Begriffs «Theologie» im speziellen als auch um eine Verhältnisbestimmung zwischen
Religionswissenschaft und Theologien im allgemeinen, so dass der materialreiche und zu
eingehender Auseinandersetzung einladende Band nicht nur für die alttestamentliche Wissenschaft

von Interesse sein dürfte.
Während die Beiträge von Rolf Rendtorff («Gerhard von Rad und die Religionsgeschichte»,

17-24) und Klaus Koch («Israels Rolle in der altorientalisch-hellenistischen
Religionsgeschichte: Antwort an Rolf Rendtorff, Anfragen an Gerhard von Rad», 25-49) vor
allem um die Fragen nach dem forschungsgeschichtlichen Standort des Werks von Rads im
Spannungsfeld von religionsgeschichtlicher Schule und Dialektischer Theologie und nach
der Besonderheit der Religion Israels im Kontext der altorientalischen Religionen kreisen,



Rezensionen 175

sind die weiteren, zum Teil dialogisch aufeinander bezogenen Artikel entweder der
Beschreibung von Theologie in einem bestimmten Kulturraum (Ägypten, Iran, Babylonien)
oder der Darstellung von übergreifenden Grundstrukturen und Äusserungsformen von
Theologie im alten Vorderen Orient gewidmet.

So skizziert Jan Assmann in seinem Beitrag («Theologie in Ägypten», 51-62) am Beispiel
altägyptischer Hymnen seine inzwischen von unterschiedlichen Disziplinen stark rezipierte
Differenzierung zwischen «impliziter Theologie» als der Grammatik einer jeden Religion,
wie sie sich in deren Kultpraxis und Kultsemantik niederschlage, und «expliziter Theologie»,

die sich in der Beschreibung von Wesenseigenschaften Gottes und der Entfaltung
einer Götterlehre zeige und die typisch für «sekundäre Religionen», d.h. gestiftete Religionen,

sei. Den Ursprung eigentlich theologischer Texte erkennt Assmann für den ägyptischen

Raum im sogenannten Theodizeeproblem und in der Problematisierung des Verhältnisses

zwischen Einzelgott und Götterwelt, womit er sich in gewisser Weise mit den in
diesem Band von Karel van der Toorn und Angelika Berlejung vertretenen Thesen trifft.
Die Ausführungen Assmanns werden flankiert von den stärker diachron orientierten
Ausführungen Joachim Friedrich Quacks («Perspektiven zur Theologie im Alten Ägypten:
Antwort an Jan Assmann», 63-74), der einerseits auf die grundsätzliche Problematik der
Datierung der ägyptischen Quellen und auf deren vielschichtige Kompositions- und
Redaktionsgeschichte, andererseits auf das reiche Material spätzeitlicher Tempelarchive, das
noch der eingehenden literatur- und theologiegeschichtlichen Auswertung harrt, aufmerksam

macht.
Dem altiranischen Raum sind die Beiträge von Anders Hultgârd («Theologie im alten

Iran», 75-91) und Gregor Ahn («<Theologie> in der vorislamischen Zoroastrismusgeschich-
te? Antwort an Anders Hultgârd», 93-103) gewidmet. Dabei stehen Hultgârds an der
klassischen Antike orientierte Definitionen von Theologie und deren Anwendung auf den
Zoroastrismus, wie er sich aus dem Avesta und den Pahlavi-Schriften rekonstruieren lasse,
kritische Anfragen Ahns an die Monopolisierung des Begriffs «Theologie» als Faktor
religiöser Systematisierungsleistung zur Seite. So zeichnet Ahn am Beispiel der Dualismuskonzepte

und der Schöpfungsvorstellungen in der vorislamischen Zoroastrismusgeschichte
die komplexe Verflechtung von theologischen, kosmologischen, anthropologischen und so-
teriologischen Welterklärungskomponenten nach.

Kommt in dem Beitrag von Ahn ein eher enger Theologiebegriff zur Anwendung, so
plädiert Angelika Berlejung in ihrem programmatischen Artikel («Theologie in Babylon? -
Theologien in Babylonien!», 105-124) für einen weiten Theologiebegriff, der die entfaltete
Theologie («explizite Theologie») der religiösen Spezialisten und die sich in Fest, Liturgie,
Ikonographie, Architektur und Namensgebung niederschlagende Theologie der Laien
(«implizite Theologie») zu vereinen vermag und damit der Pluralität und Regionalität der
babylonischen Religion gerecht zu werden versucht. Mit der Beschreibung der Theologien
in Babylonien nimmt Berlejung letztlich ein wesentliches Motiv der «Theologie» von Rads
auf, der im Alten Testament ein Sammelbecken der unterschiedlichsten Überlieferungen
mit je eigenen Überlieferungsgruppen und Überlieferungsorten entdeckt und daher auf die
Bestimmung einer Mitte des Alten Testaments verzichtet hatte, und wendet dieses, freilich
sozial- und religionsgeschichtlich ausdifferenziert, auf die babylonischen Theologien im
Umfeld des Königs, der lokalen Stadtzentren, der Kulte an der Peripherie und in der
persönlichen Frömmigkeit an.

In bewusster Anknüpfung an die Impulse Karl Barths auf von Rads «Theologie des Alten

Testaments» entfaltet Karel van der Toorn («Revelation as a Scholarly Construct in
Israel and Mesopotamia», 125-138) die These, dass der Übergang von einer natürlichen
Theologie zu einer Offenbarungstheologie im alten Israel wie auch in Mesopotamien das

Ergebnis einer religiösen und sozialen Krise der Oberschicht sei. Für das antike Israel dient
van der Toorn das von ihm in der frühen Perserzeit verortete Buch Hiob (insbesondere



176 Rezensionen

Kap. 28) als Beispiel, wie israelitische Weisheitslehrer «Offenbarung» konstruierten, für
den mesopotamischen Raum nennt er die Grossdichtungen der «Babylonischen Theodi-
zee» und des «ludlul bel nëmeqi». Sowohl in hermeneutischer als auch in literatur- und
theologiegeschichtlicher Hinsicht ist dieser Artikel von einer gewissen Einseitigkeit geprägt, die
der folgende, kritisch auf van der Toorn reagierende Aufsatz von Christoph Uehlinger
(«Medien altorientalischer Theologien: Antwort an Karel van der Toorn», 139-176) in
mehrfacher Hinsicht überzeugend überwindet. So bietet Uehlinger nicht nur eine anschauliche

Differenzierung zwischen epistemologisch bestimmten und kommunikationstheoretisch

definierten Medien der Theologie im Alten Orient, sondern auch eine klare
Verhältnisbestimmung und Aufgabenbeschreibung von Religionsgeschichte des alten Vorderen
Orients, Theologiegeschichte des Alten Testaments und Theologie des Alten Testaments
sowie eine eindrückliche Darstellung, wie religiöse Bilder als theologische Texte zu lesen
sind und wie Bilder Theologie generieren.

Insgesamt bietet der Band gelungene Einblicke 1.) in gegenwärtig diskutierte methodologische

und exegetische Fragen der Religions- und Theologiegeschichte des antiken Israel
und Juda, 2.) in Überlieferungen, Symbolsysteme und Theologien der Nachbarn Israels/Judas

sowie 3.) in grundsätzliche Fragen des Monotheismus. Dabei werden sowohl die
Desiderate der gegenwärtigen alttestamentlichen Forschung im Blick auf eine religionsgeschichtlich

und religionsphilosophisch ausgerichtete Gesamtdarstellung der Religion Israels

und der Theologie des Alten Testaments deutlich, worauf mit Recht besonders K. Koch
aufmerksam macht (31), als auch die Tatsache, dass die bis heute entdeckten Bilder- und
Textwelten des Alten Orients nur einen kleinen Ausschnitt repräsentieren. Wo diesbezügliche

Aufgabenfelder der künftigen Forschung liegen könnten, deuten die entsprechenden
Hinweise (vor allem in den Beiträgen von J.F. Quack, G. Ahn und Chr. Uehlinger) auf bisher

kaum bearbeitete Schätze aus dem ägyptischen und iranischen Raum an. Dass bei dem
in diesem Band angestellten Rundgang durch die Umwelt des Alten Testaments allerdings
die Welt der Griechen sowie der nordsyrische und kleinasiatische Raum nicht vorkommen,
ist angesichts der jüngsten Erkenntnisse zum Religions- und Kulturkontakt in der Levante
mehr als nur ein Schönheitsfehler.

Beigegeben sind dem Buch ein auf biblische Texte beschränktes knappes Stellenregister
(177-178) und ein Autorenverzeichnis (179).

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Manfred Oeming, Konrad Schmid, Michael Welker (Hg.), Das Alte Testament und die Kultur

der Moderne. Beiträge des Symposions «Das Alte Testament und die Kultur der
Moderne» anlässlich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971) Heidelberg, 18.-
21. Oktober 2001 (Altes Testament und Moderne 8), LIT-Verlag: Münster 2004. XII +
203 S. (kartoniert), EUR 25.90, ISBN 3-8258-5455-8.

Gerahmt von einer von den Herausgebern und den wesentlichen Initiatoren des Heidelberger

Gerhard-von-Rad-Symposions 2001 verfassten Einführung in das Werk des gefeierten

Alttestamentlers (V-XI) und einer von Manfred Oeming im Rahmen des

Universitätsgottesdienstes am 21.10.2001 gehaltenen Predigt über Ex 34,4-10 (167-173) bietet der
vorliegende Band die zur Eröffnung der Tagung gesprochenen Begrüssungsworte und
Hauptvorträge.

Bei allen Unterschieden hinsichtlich des Umfangs, der Qualität und der Bezüge zum
Werk Gerhard von Rads zieht sich durch die hier vorlegten Beiträge der Versuch einer
aktiven Auseinandersetzung mit den Impulsen, welche die Arbeiten des Jubilars auf die alt-
testamentliche Wissenschaft bis heute ausüben.

Die stärker biographisch und wissenschaftsgeschichtlich orientierten Beiträge von Magne

Saebp («Gerhard von Rads exegetisches <Fingerspitzengefühl>. Eine Reminiszenz an



Rezensionen 177

Gerhard von Rad», 1-2), Erich Renner («A Tribute and Personal Reflection of the late
Professor Gerhard von Rad», 3-5), Konrad von Rabenau («Als Student bei Gerhard von Rad
in Jena 1943-1945», 7-12) und Rudolf Smend («Gerhard von Rad». 13-24) vermitteln auch
den Nachgeborenen etwas von dem oft beschriebenen Charisma, das den Exegeten,
Sprachästheten und Prediger von Rad auszeichnete.

Demgegenüber stellen die methodologisch ausgerichteten Aufsätze von Michael Fishba-
ne («Inner-Biblical Interpretation and the Development of Tradition», 25-35) und von
Reinhard Gregor Kratz («Innerbiblische Exegese und Redaktionsgeschichte im Lichte
empirischer Evidenz», 37-69) mustergültig dar, wie eine konsequent literaturgeschichtlich
ausgewertete Traditionsgeschichte zu einer redaktionsgeschichtlichen Betrachtungsweise des

Alten Testaments führt. Während Fishbane das Phänomen der innerbiblischen Fortschreibung

als wesentliches Merkmal der dynamischen Auseinandersetzung des alten «Israel»
mit seiner Tradition an ausgewählten Texten wie Lev 16, Jos 1 oder Ps 1 darstellt und die
Methode der innerbiblischen Auslegung hinsichtlich ihrer diachronen und synchronen
Betrachtungsweise beschreibt, bietet Kratz eine ausführliche Darstellung der alttestamentli-
chen Redaktionsgeschichte, wie sich u.a. aus dem fliessenden Übergang von Text- und
Literargeschichte, aus dem Phänomen der Doppelüberlieferungen im Alten Testament, aus
dem Umgang mit Zitaten und Nachschriften in jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer

Zeit («rewritten bible») oder aus den aus Qumran bekannten Pescharim ergibt.
Dem literarischen Spätwerk von Rads und der mitunter als sein bestes Buch beurteilten

Monographie «Weisheit in Israel» (1970) gewidmet sind die Vorträge von Leo G. Perdue
(«The Importance of Wisdom in Old Testamt Theology», 71-98) und von Hermann Spie-
ckermann («Gott im Gleichnis der Welt. Die Stellung der Weisheit in der Theologie des Alten

Testaments», 99-115). Sowohl der Überblicksartikel von Perdue über die Behandlung
der Weisheit und der Schöpfungstheologie in ausgewählten Darstellungen der Theologie
des Alten Testaments des 20. Jahrhunderts und über die unterschiedliche Profilierung
weisheitlichen Denkens in den alttestamentlichen Weisheitsbüchern als auch der das
Wirklichkeitsverständnis der älteren und der jüngeren Weisheitsliteratur Israels und Judas
beschreibende Beitrag von Spieckermann, der in seiner sich an den biblischen Texten entlang
tastenden Vorgehensweise und seiner im Modus des Nachempfindens entdeckenden Theologie

an von Rads Schriften erinnert, betonen zu Recht die Bedeutung der Weisheit sowohl
für die Religion Israels und Judas als auch für die Theologie des Alten (und Neuen)
Testaments.

Eher an Fragen, die das Werk von Rads offen lässt, orientiert sind die beiden Beiträge
zum Themenbereich «Israel und die Kirche». Während Erich Zenger («Exegese des Alten
Testaments im Spannungsfeld von Judentum und Christentum», 117-137) nach einer
Darstellung von drei ausgewählten Konzeptionen der Hermeneutik (1.) das Alte Testament als

[Negativ-Jfolie des Neuen Testaments [«Kontrastmodell»], 2.) das Schema von Verheis-
sung und Erfüllung bzw. von Typos und Antitypos [«Relativierungsmodell»], 3.) die
Entwicklung vom Alten Testament zum Neuen Testament hin [«Selektionsmodell»]) ein
«Diskursmodell» fordert, das die doppelte Nachgeschichte der Hebräischen Bibel in Judentum
und Christentum berücksichtigt und auf die der Jüdischen Bibel und dem aus Allem und
Neuem Testament bestehenden christlichen Kanon gemeinsame Theozentrik hinweist,
bietet Edna Brocke («Judentum ist mehr als nur eine Religion», 139-145) eine nur wenig
um Differenzierung bemühte Skizze zum Verhältnis zwischen dem Judentum, dem
Christentum und dem Islam.

In der Fluchtlinie eines der vielleicht eindrucksvollsten Kapitel der «Theologie» (1,1957)
von Rads, seiner Charakterisierung der Figur des Mose in den unterschiedlichen Schichten
des Pentateuchs, liegen die abschliessenden Beiträge von Jan Assmann («Der hebräische
und der ägyptische Mose - Bilder und Gegenbilder», 147-155), der in verdichteter Form die
Thesen zum Gegenüber von geschichtlichem und erinnertem Mose, von wahrer und fal-



178 Rezensionen

scher Religion, von Monotheismus und Kosmotheismus aus seinem Mose-Buch (1997/8)
bietet, und die scharfe Replik von Karl-Josef Kuschel («Moses, Monotheismus und die
Kultur der Moderne. Zum Gespräch über Jan Assmanns <Moses der Ägypter> unter Rückgriff

auf die Moses-Deutungen von Heinrich Heine und Thomas Mann», 157-166), der auf
die Notwendigkeit klarer Differenzierungen im Kontext einer sich auf das Absolute
berufenden und auf das Absolute beziehenden Religion, die sich nicht auf Konsens, sondern auf
Offenbarung gründet, hinweist.

Beigegeben sind dem Sammelband, der die Reihe der insgesamt auf neun Bände
angelegten Dokumentation des Gerhard-von-Rad-Symposions eröffnet, eine «Bildergalerie»
(175-197) mit 23 Fotos zur Familie von Rads und zu seinen alttestamentlichen Lehrern,
Weggefährten und Kollegen (u.a. Martin Noth, Albrecht Alt, Hans Walter Wolff, Hans-
Joachim Kraus, Odil Hannes Steck, Rolf Rendtorff), ein Stellenregister (199-202) und ein
Verzeichnis der Autoren und Autorinnen (203).

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Paul J. Achtemeier, Joel B. Green, Marianne Meye Thompson, Introducing the New Testament.

Its Literature and Theology, Eerdmans: Grand Rapids 2001. X + 624 S., EUR
29.90, ISBN 0-8028-3717-4.

Introducing the New Testament ist, als Einführung in das Neue Testament, eine
Koproduktion dreier US-amerikanischer Exegeten verschiedener Konfessionen.

Auf eine kurze Einführung (ein Vorwort fehlt) anhand der Leitfrage <What is the New
Testament?>, in der literarische, historische und kirchliche Zugänge zum Neuen Testament
beschrieben werden, folgt ein Abschnitt über Welt und Umwelt des Neuen Testaments (15-
51). Wie alle übrigen Kapitel ist auch dieses schön illustriert und enthält in Kästchen
eingefügte Zitate aus Quellentexten sowie Überblicke. Die darauf folgenden Kapitel über die
Evangelien werden mit einem Kapitel zur Frage nach der Natur der Evangelien eingeleitet
(53-87). Weiter haben die Autoren auch einen Überblick über die Leben-Jesu-Forschung
(53-62) sowie die unterschiedlichen Quellentheorien für die Synoptiker (67-73) aufgenommen.

Auf das Vorletzte kommen die Autoren in einem separaten Kapitel noch ausführlich
zurück (207-244), aber erst nachdem die vier kanonischen Evangelien besprochen worden
sind (Matthäus 89-121, Markus 123-147, Lukas 149-174, Johannes 175-205). Darauf folgt
ein Kapitel über die Apostelgeschichte (245-269), dann werden die Leser in die antike
Briefliteratur (271-281) sowie in die Person und die Welt des Paulus - sowie kurz in seine

Theologie (283-297) - eingeführt. Bei der Behandlung der Briefe des Apostels (299-464)
nehmen die Verfasser Rücksicht auf etwas traditioneller orientierte Leser (vgl. 378-
381.418-420 über die Verfasserschaft von Epheser- und Kolosserbrief). Bei den übrigen
Briefen fehlt eine separate Einleitung; ihre Behandlung erfolgt der kanonischen Reihenfolge

nach (465-553). Auffällig ist vielleicht die Hypothese, alle drei Johannesbriefe seien

ursprünglich vom gleichen Autor, zur gleichen Zeit und für die gleiche Gemeinde verfasst
worden (535-536). Überzeugend wirkt die ausgeglichene Besprechung der Offenbarung
des Johannes; die Bedeutung theologischer und apokalyptischer Phantasie im positiven
Sinne des Wortes erfährt dabei genügend Aufmerksamkeit (555-587). In einem abschliessenden

Kapitel wird wieder auf das Neue Testament als Kanon und dessen Entwicklung
eingegangen; die Autoren betonen seine normative Funktion als Ausdruck frühchristlicher
Glaubenserfahrung (607-608).

Stärken dieser Einführung sind die zahlreichen Illustrationen und der klare Stil, in dem
das Buch geschrieben ist, sowie die Berücksichtigung anderer als von den Verfassern
vertretener Ansichten. Weiter weist das Buch eine eigene hermeneutische Ausrichtung auf
(kanonisch, vgl. 1.607-608). Das Werk enthält auch Schwächen: Die Literaturangaben sind
zu spärlich, das historische Bewusstsein leidet unter der kanonischen Ausrichtung des Bu-



Rezensionen 179

ches. Zudem sind die Kapitel über Welt und Umwelt des Neuen Testaments zu kurz, als
dass sie über die Thematik einen vollständigen Überblick vermitteln könnten.

Peter-Ben Smit, Bern

Gabriella Gelardini, Peter Schmid (Hg.), Theoriebildung im christlich-jüdischen Dialog.
Kulturwissenschaftliche Reflexionen zur Deutung, Verhältnisbestimmung und
Diskursfähigkeit von Religionen (Judentum und Christentum 15), Kohlhammer-Verlag: Stuttgart

2004.180 S„ EUR 17.-, ISBN 3-17-018353-2.

Das im Mai 2003 in der Nähe von Basel gehaltene internationale und interdisziplinäre
Symposion, dessen Vorträge in diesem Band gesammelt sind, verfolgt das Ziel, «einen
Impuls zu geben für verständnisvollere Diskurse in unserer Gesellschaft über das Phänomen
der Multikulturalität und Multireligiosität» (7). Ein solch anspruchsvolles Anliegen eröffnet

ein sehr weites Feld, welches in der Publikation in drei Themenbereiche untergliedert
wird.

In einem ersten, begriffstheoretischen Themenbereich finden sich drei Beiträge, die den
Versuch unternehmen, «Religion» in Relation zu «Kultur» und «Gesellschaft» zu definieren

(Oakman, Stegemann, Hock). Die vier Beiträge des zweiten Themenbereichs sind eher
deskriptiv angelegt: So wird hier der entstehende Euro-Islam in einer sich immer mehr di-
versifizierenden europäischen Religionslandschaft lokalisiert (Leggewie). Nach einigen
grundlegenden Überlegungen zur Begegnung von Staat und Religion (Schmid) wird
schliesslich der Fokus auf praktische Beispiele jüdischer Gegenwartskultur in Deutschland
(Beck-Gernsheim) und jüdischen Selbstverständnisses (Hettlage-Varjas / Hettlage)
gelenkt. Insbesondere in diesem Teil wird mit politikwissenschaftlichen, soziologischen und
psychoanalytischen Perspektiven der inderdisziplinäre Charakter des Projektes sehr deutlich.

Das Buch schliesst ab mit einem dritten, historisch-rekonstruktiven Themenbereich,
welcher drei Beiträge zur Rolle des Konfliktes in Verkündigung und Handeln Jesu (Destro
/ Pesce), zur Identität paulinischer Gemeinden (Campbell) sowie zur Frage des «Nationalismus»

im antiken Judentum und Christentum (Mendels) vereint.
Faszinierend sind in dem Buch die streckenweise recht unkonventionellen Zugänge -

etwa dort, wo die zum Teil recht ambivalente Bindung von Religion an ihre jeweilige Kultur

und Gesellschaft mit der aus der Berichterstattung über den jüngsten Irakkrieg entlehnten

Metapher der «Einbettung» beschrieben wird (Oakman). Hilfreich sind zudem die
Einwürfe, die den Blick ganz grundsätzlich auf die Ursprünge der Vorstellung von «Religion»
lenken (Stegemann) oder entgegen Teilen der gegenwärtigen gesellschaftlichen Diskussion

(«Kampf der Kulturen», «Dialog der Religionen») deutlich darauf hinweisen, dass
niemals Religionen oder Kulturen «an sich» handelnde Subjekte sein können, sondern immer
nur ihre jeweils kontextuell geprägten Agenten (Hock).

Wie schwierig es ist, das eingangs genannte Ziel strukturell und formal klar zu umreissen,
zeigt sich u.a. in der Wahl des Buchtitels, welcher bereits eine Ausweitung des ursprünglichen

Symposionsthemas («Was begegnet sich im christlich-jüdischen Dialog?») darstellt.
Die konkreten Inhalte schliesslich gehen über den Buchtitel nochmals deutlich hinaus: Das
untersuchte Feld ist weiter als der jüdisch-christliche Dialog; zumindest der Islam ist in der
Regel implizit und zuweilen auch explizit präsent. Mancher Brückenschlag zwischen
einzelnen Beiträgen oder zwischen einem Beitrag und dem religiös-gesellschaftspolitischen
Diskurs nach dem 11. September 2001 wird auch in den Plenumsdiskussionen auf dem
Symposion zu verorten sein. So reizt beispielsweise die theologische Wertschätzung einer
grossen religiös-kulturellen Vielfalt innerhalb der paulinischen Gemeinden (Campbell)
geradezu zur Konfrontation mit gegenwärtigen Phänomenen wie «Kopftuchstreit» und
«Leitkultur-Debatte». Hilfreich ist in diesem Zusammenhang der Verweis im Vorwort des
Buches auf eine im Internet zugängliche Video-Dokumentation des Symposions.



180 Rezensionen

Die Buchpublikation ist somit durch einen in gewisser Weise fragmentarischen Charakter

geprägt. Am treffendsten lässt sie sich wohl als eine Art «Materialsammlung» verstehen,

welche den Leser oder die Leserin dazu führen mag, seine/ihre je eigene Deutung und
Verhältnisbestimmung derjenigen Religionen und ihrer Ausprägungen zu leisten, denen er
oder sie in der Praxis konkreter Lebensvollzüge selbst begegnet.

Uwe Grübe, Edewecht

Anselm Doering-Manteuffel, Kurt Nowak (Hg.), Religionspolitik in Deutschland. Von der
frühen Neuzeit bis zur Gegenwart. Martin Greschat zum 65. Geburtstag, Kohlhammer-
Verlag: Stuttgart 1999. 280 S„ ISBN 3-17-015982-8.

Die Festschrift für den renommierten emeritierten Giessener Kirchenhistoriker umfasst
16 Beiträge zur Religionspolitik in Deutschland, die den Zeitraum von der Reformation bis
in die Mitte des 20. Jahrhunderts abdecken. In vier chronologisch gegliederten Kapiteln
wird nach dem Verhältnis von Religion, Kirche, Staat und Gesellschaft gefragt. Die
Herausgeber betonen zurecht, dass die Thematik Religionspolitik zu den «sensiblen Feldern
des staatlich-politischen Handelns» zählt. Ihre epochenübergreifende Darstellung ist
bislang ein Desiderat. Um so mehr ist die Publikation dieses Aufsatzbandes zu begrüssen.
Ausgehend von der Religionspolitik in Straßburg und bei Martin Bucer (Matthieu Arnold)
wendet sich Günther Wartenberg im Kapitel «Konfessionelles Zeitalter» den «Wittenberger

Theologen und ihren Landesherren 1546/1547» zu, bevor Günther Lottes sich den
«Wetzlarer Simultaneen in der konfessionsrechtlichen Landschaft des Alten Reiches» widmet.

Das zweite Kapitel «Absolutismus und Aufklärung» bietet u.a. «Endzeitszenarien als

Alternativen zur absolutistischen Religons- und Kirchenpolitik» von Hartmut Lehmann.
Die Volkskundlerin Sabine Doering-Manteuffel untersucht die «Religionspolitik im Spiegel

von Dank- und Trauerpredigten über das Haus Habsburg». Dem Verhältnis von «Kirche,

Stadt und Staat im Schatten Frühmoderner Censur» geht ländervergleichend Wolfgang

Wüst nach. Das dritte Kapitel «Nationwerdung im 19. Jahrhundert» versammelt
Beiträge zur «Religionspolitik im Kurfürstentum Hessen» (Helmut Berding), zur «Judenpolitik

in Preußen» (Kurt Nowak), zum Kulturkampf (Wilfried Loth), zum landesherrlichen
Kirchenregiment Wilhelm II (Klaus-Erich-Pollmann). Es wird durch den Beitrag «Comparing

Secularisations: Germany and Britain» abgeschlossen. Das vierte und letzte Kapitel
trägt den Titel «Demokratie und Diktatur». Die «Religionspolitik in der Weimarer Republik»

(Jörg Thierfelder), die Beurteilung der nationalsozialistischen Religionspolitik und
des Kirchenkampfs in Deutschland in der polnischen Presse (Mieczyslaw Wojciechowski)
sowie das gescheiterte Reichskirchenprojekt von Kerrl 1937/38 (Gertraud Grünzinger und
Carsten Nicolaisen) werden beschrieben. Die Nachkriegszeit betreffen die zwei letzten
Beiträge. Zunächst untersucht Jochen-Christoph Kaiser die «historischen Voraussetzungen

der Religionspolitik von SED und KPD», bevor sich Anselm Doering-Manteuffel am
Beispiel des Militärseelsorgevertrags von 1957 der «Religionspolitik im Kalten Krieg»
widmet. Ein Personen- und Autorenregister schliessen den Band ab. Auf eine knappe
Beschreibung des Forschungsstandes, eine Auswahlbibliographie und ein Sachregister haben
die Herausgeber leider verzichtet.

Die genannten Beiträge, die in unterschiedlichem Masse und methodisch durchaus
different die Thematik der Kirchenpolitik aufgreifen, zeigen deren Vielschichtigkeit und
Komplexität auf und formulieren zahlreiche anregende Problemstellungen für die weitere
Erforschung neuzeitlicher Religionspolitik.

Thomas K. Kuhn, Basel



Rezensionen 181

Georg Schwaiger, Papsttum und Päpste im 20. Jahrhundert. Von Leo XIII. zu Johannes
Paul II., C.H. Beck: München 1999, 543 S. + 9 Abb., EUR 29.90, ISBN 3-406-44892-5.

Mit dem Diktum «Das Papsttum ist eine der faszinierendsten Erscheinungen in der
zweitausendjährigen Geschichte des Christentums.» (11) leitet der katholische Münchener
Kirchenhistoriker Georg Schwaiger sein umfangreiches Werk über die Päpste des 20. Jahrhunderts

ein. Nach einer Einleitung, die ihr Thema «Das Papsttum in der Geschichte» allzu
knapp und inhaltlich nicht immer befriedigend behandelt, stellt Schwaiger ansprechend
wesentliche Aspekte der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert dar. Hier sind die
informativen Ausführungen zu Pius IX. (1846-1878), dessen Pontifikat das längste der Papstgeschichte

ist, sowie zum Ersten Vatikanischen Konzil erhellend, um die weiteren Entwicklungen

im 20. Jahrhundert verstehen und würdigen zu können. Nicht zu unterschätzen ist
für die Geschichte der römisch-katholischen Kirche die 1870 auf dem genannten Konzil
dogmatisch fixierte Aussage zum Papstamt, die 1964 auf dem zweiten Vatikanischen Konzil

bestätigt und schliesslich kirchenrechtlich im Codex Iuris Canonici von 1917 und dann
wieder 1983 umschrieben wurde. Methodisch weiss der Vf. zwischen der das Papsttum
betreffenden Glaubenslehre und einer historisch-kritischen Analyse zu differenzieren. Es
gelingt ihm zudem, kritisch, prägnant und allgemeinverständlich Begriffe, Ereignisse und
Persönlichkeiten zu beschreiben. So charakterisiert der Vf. beispielsweise Pius IX.:
«Bescheidene theologische Bildung und emotionale Labilität, vor allem der Ausfall historischen

Denkens und auch die Hoffnung auf mirakulöse Ereignisse verschlossen dem Papst
das Verständnis für die Bedenken der Widerstrebenden, auch für die ausgleichenden
Bemühungen [...]» (42). Diese und andere abwägende Charakterisierungen dienen durchaus
einem besseren Verständnis der neueren katholischen Kirchengeschichte.

Von gut 300 Päpsten (und Gegenpäpsten) werden neun in ausdrucksstarken Portraits
vorgestellt, die jeweils die (kirchen-) historische Situation, die Papstwahl und die Persönlichkeit

des Papstes beschreiben. Ausführlichstes Interesse erlangt Pius XI. «zwischen den
Weltkriegen», dessen Pontifikat von 1922 bis 1939 währte. In diesem Kapitel geht der Vf.
breiter auf Faschismus, Nationalsozialismus und Kirchenkampf ein. Der Frage nach dem
Verhalten Papst Pius' XII. gegenüber den Juden zur Zeit des Nationalsozialismus hätte m.
E. mehr Aufmerksamkeit geschenkt werden dürfen.

Die Entwicklung eines moderneren Katholizismus, die mit Papst Johannes XXIII. und
dem zweiten Vatikanischen Konzil verbunden ist, wird im zweiten Teil des Buches, in den

Kapiteln sieben bis zehn beschrieben. Hier setzt sich der Vf. auch mit dem frühen Tod von
Johannes Paul I. auseinander und lehnt begründet jegliche Theorien über eine Ermordung
des Papstes ab. Der vor kurzem verstorbene Papst Johannes Paul II. wird zum Schluss

knapp vorgestellt. Das gelehrte, viele - auch amüsante - Details bietende und gut lesbare
Buch schliessen bibliographische Hinweise, ein Anmerkungsteil, Übersichten über die
Päpste und Kardinalsstaatssekretäre des 19. und 20. Jahrhunderts sowie ein Personenregister

ab.
Thomas K. Kuhn, Basel

Franz Overbeck, Cristianesimo e Cultura. A cura di Alberto Mina, Traduzione di Alberto
Mina e Barbara Viazzo, Trauben: Torino 2000.188 S., EUR 16.-, ISBN 88-88398-02-3.

Der Prozess der Wiederentdeckung Franz Overbecks als eines selbständigen Denkers
von höchstem Rang ist längst schon über die Grenzen des deutschen Sprachraums
hinausgetreten. Nichts bezeugt dies besser als die wachsende Zahl von Übersetzungen seiner
Schriften. Die ersten sind dabei - seltsamerweise - in Italien erschienen. 2000 ist in Pisa die
italienische Ausgabe der Christlichkeit herausgekommen («Sulla christianitä della teologia



182 Rezensionen

dei nostri tempi», a cura di A. Pellegrino, Edizioni Ets: Pisa 2000) und einige Monate später
auch der hier zu besprechende Band.

Cristianesimo e cultura ist eine - gekürzte - Übersetzung der Bernoullischen Kompilation
aus dem Jahre 1916. Der Band enthält die Kapitel I, II (1-5) und VI der Originalausgabe,

das heisst jene, die der italienische Herausgeber als die «von grösstem theoretischem Interesse»

(46) erachtet hat.
Die Übersetzung scheint sehr getreu, auch wenn die Übersetzer hier und da die oft sehr

konfuse Syntax Overbecks zu entwirren suchen, ohne jedoch den Sinn anzutasten oder zu
verunstalten. Roman Ingarden, der grosse polnische Philosoph und Kant-Übersetzer,
meinte zwar, der Übersetzer habe weder die Pflicht noch das Recht, die oft krummen Wege
des Autors gerade zu biegen, doch was theoretisch einsichtig, ja selbstverständlich ist, lässt
sich in der Praxis nicht immer so leicht verwirklichen. Man darf ja auch nicht vergessen,
dass Overbecks Nachlass eigentlich nicht zur Veröffentlichung bestimmt war. Ein
deutschsprachiger Herausgeber darf und soll ihn in der ursprünglichen rohen Gestalt belassen und
dem Leser auch so zugänglich machen, der Übersetzer hat dagegen einen korrekten und
verständlichen Text in einer anderen Sprache zu liefern und darf sich selten mit der
Verworrenheit des Originals rechtfertigen. So kann er sich nicht immer der Pflicht einer gewissen

«Lektorierung» des Originaltextes entziehen. Mina und Viazzo haben diese Pflicht, wie
es scheint, sehr geschickt und dabei mit grossem Verantwortungsgefühl zu erfüllen ge-
wusst.

Gewisse Bedenken muss dagegen die Wahl der Edition Bernoullis als Übersetzungsgrundlage

wecken. In seinem saggio introduttivo verteidigt Alberto Mina jene so oft
kritisierte Kompilation, wobei er sich auf die OWN-Herausgeber beruft, die es angeblich «für
richtig befunden haben, die wissenschaftliche Nutzbarkeit derselben zu bestätigen und
darüber hinaus deren wichtige kritische Edition geliefert haben, der auch die vorliegende
Übersetzung folgt» (20, Anm. 44), was natürlich jedem, der die Lektüre des kritischen
Kommentars zu jener Neuausgabe hinter sich hat (OWN 4, S.XIVff.), etwas fragwürdig
vorkommen muss. Doch die Absicht des italienischen Herausgebers scheint bis zu einem
gewissen Grade nachvollziehbar: eine Art essenzielles «Lesebuch» zu schaffen und so
einem Leser, dem das Werk Overbecks völlig fremd ist, einen möglichst schnellen Einstieg
in dessen Gedankenwelt zu ermöglichen. Da dürfte schon die Versuchung nahe gelegen
haben, zu einer schon fertigen Auswahl zu greifen, die dazu noch eine zweifelsohne bedeutende

Rolle in der Rezeptionsgeschichte von Overbecks Schriften gespielt hat.
Der umfangreiche «einleitende Essay» von Alberto Mina enthält übrigens sehr viel

höchst wertvolles Material. Hervorzuheben ist dabei, dass der Verfasser auch weniger
bekannte Schriften Overbecks eingehend bespricht, so dass der Leser unbestreitbar ein
vielseitiges und reichhaltiges Bild des Autors bekommt. Zur Sprache kommt bei Mina - leider

- auch die unsterbliche Frage der persönlichen Religiosität Overbecks. Hier erscheinen
allerdings manche Diagnosen des Verfassers etwas fragwürdig. Die Leser, die die eher wenig
Raum zu Spekulationen lassenden diesbezüglichen Äusserungen Overbecks selbst in
Erinnerung haben, werden sich mit Recht fragen, ob man ihm - auch bei allen von Mina
gemachten Vorbehalten - eine «unausgesprochene Neigung zu einer mystischen Religiosität»
zuschreiben darf, ob etwa die Hypothese einer «virtuellen», d. h. «immer als Möglichkeit
latenten, doch nie entwickelten Religiosität» wirklich irgendein neues Licht in jene Frage
bringt (37), ob sich sein Agnostizismus (Mina spricht lieber von einem «optionalen Atheismus»)

überzeugend als «eine Art negative Theologie» deuten lässt, und endlich, ob man
wirklich «sagen kann, dass Overbecks Werk, auch wenn in negativen Begriffen [in termini
di opposizione], durch ein christliches Offenbarungsverlangen bedingt und durchdrungen
ist» (44). Karl Barth wollte Overbeck «neben dem Sokrates des Phaidon zu denjenigen
<heidnischen Verkündern der Auferstehung) rechnen, von denen es heisst: <Solchen Glau-



Rezensionen 183

ben habe ich in Israel nicht gefunden»). Und es scheint, dass jene einst etwas unbedacht da-
hingesagten Worte immer noch schwer auf Overbecks Werk und dessen Rezeption lasten.

Tadeusz Zatorski, Krakau

Suzanne Seiinger, Charlotte von Kirschbaum and Karl Barth. A Study in Biography and the
History of Theology, Pennsylvania State University Press: Pennsylvania 1998. 206 S.

(hardback), $ 59.-, ISBN 0-271-01824-0.

Suzanne Selinger, Charlotte von Kirschbaum und Karl Barth. Eine biographisch-theologiegeschichtliche

Studie. Aus dem Amerikanischen von Reinhard Brenneke. TVZ: Zürich
2004. 250 S., CHF 48.-, EUR 30.-, ISBN 3-290-17242-2.

Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel. Band III 1930-1935, einschliesslich des

Briefwechsels zwischen Charlotte von Kirschbaum und Eduard Thurneysen (GA Bd. 34,
Briefe V), hg. von Caren Algner, TVZ: Zürich 2000. 986 S„ CHF 150.-, EUR 85.-,
ISBN 3-290-16504-3.

Schattenarbeit. Charlotte von Kirschbaum - die Theologin an der Seite Karl Barths,
Renate Köblers Untersuchung geht auf eine Seminararbeit bei Hans Prolingheuer in Marburg
zurück. Sie macht 1978 erstmals das Leben und theologische Denken der langjährigen
Lebensgefährtin, Sekretärin und theologischen Assistentin Barths einer breiten Öffentlichkeit

bekannt. Weniger für die Schattengestalt als für die eigenständige Denkerin und Theologin

Charlotte von Kirschbaum (1899-1975) und ihre mehr als dreissigjährige intensive
Liebes-, Arbeits- und Lebensbeziehung interessiert sich Suzanne Seiinger. Diese lehrt an
der Drew Universität in den USA Theologiegeschichte. Ihre grundlegende biographisch
und theologiegeschichtlich angelegte Studie liegt sechs Jahre nach ihrer Erstveröffentlichung

überarbeitet, aktualisiert und von Reinhard Brenneke auf deutsch übersetzt vor.
Dass der Fokus von Seiingers Untersuchung auf die Beziehung und die Zusammenarbeit

zwischen Charlotte von Kirschbaum und Karl Barth gerichtet ist, zeigt schon das Titelbild
der deutschen Ausgabe. Es zeigt von Kirschbaum und Barth bei der Arbeit, beide sitzen
gegenüber am Schreibtisch, er raucht Pfeife, sie hält ihm ein Blatt zu. Für Seiinger stellt sich
die Frage «Was liess Charlotte von Kirschbaum zu einer so unersetzlichen Assistentin für
Karl Barth werden?» Einen ersten Teil der Antwort gibt Seiinger am Anfang ihrer Studie:
Charlotte von Kirschbaums Anteil in der Kooperation mit Barth ist sowohl ein substantieller

theologischer Beitrag als auch eine spezielle Funktion. In ihrer Untersuchung folgt
Seiinger einer doppelten Darstellungsrichtung, weg von den biographischen hin zu den
geschichtlichen Zusammenhängen, nach innen, hin zum Persönlichen, «eine Art dichter
Beschreibung», die sich «sowohl nach aussen als auch nach innen» bewegt (27).

Die biographische Arbeit Seiingers, die sich auf die Arbeiten von Eberhard Busch und
Köbler sowie auf unveröffentlichtes Archivmaterial stützt, zeigt Charlotte von Kirschbaum
als eine «Zuarbeiterin» Barths, der selbst betonte, dass er sein theologisches Werk nicht
ohne ihre Hilfe hätte verfassen können. Kirschbaums Beitrag zu Barths Lehre, Forschung,
Schreibtätigkeit und Korrespondenz bestand, wie Seiinger darlegt, in einer Kombination
aus Forschung (sie fasste Bücher und zeitgenössische Artikel für Barth zusammen, verfertigte

für ihn unzählige Exzerpte, um ihn auf dem neusten Stand der Forschung und Diskussion

zu halten), Sekretariatsarbeiten, Assistentinnentätigkeit und einer kräftezehrenden
(und ein eigenständiges Leben verunmöglichenden) Dauerpräsenz als dialogisches Gegenüber.

Sie nahm Diktate entgegen, redigierte Barths Texte, war erstes kritisches Publikum
für Barths Arbeiten, lieferte Stichworte. Dieser Form von gedanklicher und existentieller
Verschmelzung gibt Seiinger eine theologische Wendung. Charlotte von Kirschbaum
«repräsentierte die dauernde und unerschöpfliche Barmherzigkeit Gottes gegenüber seinem
verlorenen Geschöpf.» (97) Kirschbaums Theologie hat, so lautet die Hauptthese Selin-



184 Rezensionen

gers, auch die Theologie und das Denken Barths in der Zeit zwischen 1938 und 1948 beein-
flusst und verändert. Die christologische Konzentration von Barths Theologie, das
«Milderwerden» seiner theologischen Position, den Raum für die Erkenntnis der Gnade und
Barmherzigkeit Gottes führt Seiinger auf die Intensität der Beziehung zwischen Barth und
von Kirschbaum zurück. «Sie verschaffte ihm ein anderes <horizontales> Leben neben
jenem stets dominierenden <vertikalen von oben> » (97).

Darüber hinaus führt Seiingers Studie von Kirschbaum als eigenständige, selbständige
politische Aktivistin und theologische Denkerin vor. Seiinger verfolgt ihr Engagement in
der «Bewegung <Freies Deutschland)» und in der Diskussion der «Bekennenden Kirche»
über die Frage der Frauenordination. Sie zeigt von Kirschbaum in der Auseinandersetzung
mit Käsemann, der sich gegen die Frauenordination wendet, und entwirft ein differenziertes

Bild ihrer positiven Haltung zu dieser Frage. Von Kirschbaum habe auch in ihrem Beitrag

zur Anthropologie der Geschlechter ihren Lehrer Barth sowohl beeinflusst als auch
sich von ihm teilweise emanzipiert. Die Frauenfrage verstand von Kirschbaum nicht nur
sozialpolitisch, sondern auch theologisch. In ihren diesbezüglichen «ja wirklich jahrelang
betriebenen Studien» (110) sah von Kirschbaum selbst ihren eigenen Beitrag. Allerdings ist
sie hier weniger im Gespräch mit anderen Theologinnen, die vital an dieser Frage interessiert

sind, als im Gespräch mit Barth, dessen Imagolehre und Anthropologie der
Geschlechter sie beeinflusst und kritisch berührt.

In der amerikanischen Ausgabe stehen Seiinger die Schriften von Kirschbaums zur
Verfügung, die seit 1996 als englische Ausgabe vorliegen The Question of Woman: The collected

Writings of Charlotte von Kirschbaum, übersetzt von John Sheperd, herausgegeben und
mit einer Einleitung versehen von Eleanor Jackson). Seiinger zieht als Primärtext für ihre
Untersuchung Charlotte von Kirschbaums Die wirkliche Frau von 1949 heran. Zusätzlich
verwendet sie die Rede für die Bewegung <Freies Deutschland> (1945) und «Der Dienst der
Frau in der Wortverkündigung», einen für einen Vortrag von 1951 überarbeiteten Teil eines

Essays aus Die Wirkliche Frau. Zudem greift Seiinger auf die Paralleltexte von Barth in KD
III/l, III/2 und II1/4 zurück. In der deutschen Ausgabe von Seiingers Studie ist nun inzwischen

veröffentlichtes Material berücksichtigt, welches im Bd. III des Briefwechsels
zwischen Karl Barth und Eduard Thurneysen dokumentiert ist.

Caren Algner hat die theologisch und persönlich interessante Korrespondenz zwischen
Barth und Eduard Thurneysen aus den Jahren 1930-35 - die Jahre von Barths Übernahme
der Professur in Bonn bis zu seiner Entlassung und seinem Umzug nach Basel - sorgfältig
herausgegeben und hilfreich kommentiert. Algners im Rahmen der Karl Barth Gesamtausgabe

erfolgte Edition erlaubt einen auf einen bestimmten Zeitraum hin fokussierten Blick
auf die Beziehung zwischen Barth, seiner Ehefrau Nelly Barth und von Kirschbaum. Er
eröffnet die Möglichkeit, die Entwicklung der - von Barth so bezeichneten - «grossen
verborgenen Wunde, an der wir zu dritt laborieren» nachzuvollziehen. Zudem stellt der dritte
Band im Barth-Thurneysen Briefwechsel die Auseinandersetzung in einen zeitgeschichtlichen

Kontext. Er dokumentiert Barths Trennung von seinen theologischen Gefährten
Friedrich Gogarten, Georg Merz und Emil Brunner und die Entwicklung seiner Rolle im
deutschen Kirchenkampf. Im Juni 1933 gibt Barth die apokalyptisch anmutende Stimmung
wieder: «Die Studenten sind in grossen Scharen und sehr ernsthaft dabei, aber o je, das

Ganze erinnert doch sehr an den Untergang der Titanic, wo die Musik ja auch noch bis
zuletzt spielte: <Näher mein Gott zu dir ...>» (27.6.1933,428). Die krisengeschüttelte Phase des

Jahres 1933 ist sowohl durch intensive politische als auch persönliche Bedrängnisse
geprägt. Von Barth wird zum ersten Mal offen der Wunsch geäussert, die «Notgemeinschaft»
zwischen ihm, Nelly Barth und «Lollo» aufzulösen «Ich dachte an eine Notgemeinschaft zu
dritt, in der ein jedes - mit den beiden Anderen je auf seine besondere Weise verbunden
und nicht verbunden - seinen besonderen Ort, seine besondere Sicherheit, aber auch seine
besondere Last und Bedrängnis habe, ohne dass unsere Ehe rechtlich und äusserlich ge-



Rezensionen 185

schieden und ohne dass das, was mich mit Lollo verbinde, verleugnet und unterdrückt werden

müsse.... Heute können wir die Einsicht, dass es so, auf dieser bisherigen Basis, nicht
mehr weiter geht, nicht mehr unterdrücken.» (Karl Barth an Nelly Barth, 31.3.1933, 372).
Nelly Barth weist Barths Bitte um Scheidung zurück. Zeitgleich zur persönlichen und
familiären Zerreissprobe Barths wird die Universität Bonn gleichgeschaltet, und Kollegen
Barths treten über zu den «Deutschen Christen». Charlotte von Kirschbaum, deren
Korrespondenz ein wichtiger Bestandteil dieses Bandes ist, fasst ihre persönliche und (kir-
chen-) politische Situation mit den Worten zusammen: «Seine Gefahr scheint mir
augenblicklich eher da zu liegen, dass er zwar nicht Subjekt, aber Objekt der <Gleichschaltungspolitik)

wird. Das ist gegenwärtig unser Problem. - Eduard, wir leben in einem Irrenhaus,
ihr ahnt nicht wie sehr.» (Charlotte von Kirschbaum an Eduard Thurneysen 2.5.1933).

Die Briefe zeigen Thurneysen als einen wichtigen und umsichtigen Gesprächpartner von
Nelly und Karl Barth sowie von Charlotte von Kirschbaum und als engagierten Seelsorger
in den immer wieder auftretenden Krisen des häuslichen Zusammenlebens. Darüber hinaus

enthält dieser Band das komplizierte Geflecht von Briefen, das wechselseitig, zum Teil
mit Wissen der anderen Beteiligten zwischen Thurneysens Frau Marguerite, von Kirschbaum,

Karl Barth, Mitgliedern der Familie Barth, Nelly Barth und Thurneysen selbst hin-
und her geschickt wurde.

Im Rahmen der Karl Barth Gesamtausgabe ist, wie es in der deutschen Übersetzung von
Seiingers Studie zukunftsweisend heisst, für dieses Jahr eine Ausgabe der Korrespondenz
zwischen Karl Barth und Charlotte von Kirschbaum geplant.

Regine Münz, Basel

John Howard Yoder, Karl Barth and the Problem of War and Other Essays on Barth, edited
with a Foreword by Mark Thiessen Nation, Wipf & Stock Publishers: Eugene (OR) 2003.

XII + 188 S., $ 25.-, ISBN 1-59244-357-5.

Der vorliegende Band vereinigt sechs teils bislang unveröffentlichte Aufsätze des
verstorbenen Systematikers John H. Yoder. Den weitaus grössten Umfang (1-105) nimmt die
Studie «Karl Barth and the Problem of War» ein, 1957 verfasst und mit Barth selbst diskutiert:

«[...] at no point did the paper's argument rest upon a mistaken understanding of
Professor Barth's position and intention» (9). Y. diskutiert die - wohl stets aktuelle - Frage
nach Krieg und Frieden in der Zuspitzung auf Barths Verständnis und Kritik des Pazifismus

innerhalb der Kirchlichen Dogmatik. Ausgehend von einem Hinweis auf die Begründung

der Möglichkeit christlicher Ethik in KD II/2 nähert sich Y. dem Problem des
Pazifismus über die einschlägigen Abschnitte in KD III/4 zum Schutz des Lebens, innerhalb

derer der «Grenzfall» als mögliche Ausnahme des prinzipiellen Tötungsverbots
eingeführt wird. Im Blick auf das Problem des Krieges freilich zeige sich, dass der Grenzfall
hier besonderen Einschränkungen unterliege. Barth begebe sich in grösste Nähe zum
Pazifismus und leite damit einen Fortschritt christlicher Ethik ein: «To say that war is worse
than other kinds of killing already means a revolution in theological ethics.» (26) Im
Folgenden arbeitet Y. die Problematik jenes «Grenzfalls» heraus, der für Barth durch «Gottes
Anordnung» eintreten könne. Aufgrund der mangelnden Eindeutigkeit dieses Kriteriums
stehe im Hintergrund letztlich eine - von Barth gerade abgelehnte - Kasuistik (55), im
exemplarischen Fall der Frage der Schweizer Landesverteidigung im II. Weltkrieg eine «<les-

ser-evil> logic» (62). Ebensowenig könne Barths Begründung der Demokratie als «product
of Christianity» (83), die deswegen militärisch zu verteidigen sei, überzeugen. Daher ist für
Y. gerade mit Barth gegen Barth festzustellen: «But the fact remains that Barth's best
insights cannot but lead to a kind of rejection of war which [...] could still not reasonably be
called anything other than <Christian Pacifism)» (89).



186 Rezensionen

Die zweite, demselben Thema gewidmete Studie «The Pacifism of Karl Barth» (109-132)
bildet eine in den wesentlichen Punkten übereinstimmende Kurzfassung der vorangegangenen

Untersuchung. Die weiteren Studien «The Basis of Barth's Social Ethics» (133-147),
«Behold My Servant Shall Prosper» (149-167), «Karl Barth: How His Mind Kept Changing»

(169-174) und «Karl Barth, Post-Christendom Theologian» (175-188) beschäftigen
sich durchgehend thematisch mit Barths Ekklesiologie, innerhalb derer Y. eine Entwicklung

hin zum Konzept der «Free Church» sieht: «Since [KD] IV/2 there is no refuting his
commitment to the free church vision.» (174) Freilich stehe dies der Sache nach in der
Fluchtlinie seines Denkens, Barth selbst habe keine direkte Tendenz in Richtung der
Freikirchen erkennen lassen.

Die Auseinandersetzung mit Barth anhand der beiden Themenkreise «Pazifismus» und
«Freikirche» erfolgt durchgehend implizit vor dem mennonitischen Hintergrund des
Autors. Sie liefert daher vor allem Einblicke in die Barthrezeption innerhalb der Vereinigten
Staaten. Y. interessiert sich für die Fortführung des Barthschen Denkens als einer «incomplete

pilgrimage» (171). Obwohl die Quellenbasis, die Y. seinen Studien zugrunde legt,
eher begrenzt ist und mittlerweile um die erschienenen Bände der Gesamtausgabe zu
ergänzen wäre, bleiben seine kritischen Anfragen an die Konsistenz der theologisch begründeten

politischen Ethik Barths - unbeschadet seiner beeindruckenden politischen Haltung
- aktuell und diskussionswürdig.

Stefan Holtmann, Münster

Henry Mottu, Un itinéraire théologique. Barth, Bonhoeffer et la théologie africaine-américaine

(Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 21), Genève/Lausanne/
Neuchâtel 2004. 241 S., CHF 28.-.

Dieser schöne Band, den die Faculté autonome de théologie protestante de l'Université
de Genève zum Rücktritt von Henry Mottu, ihres Professors für praktische Theologie,
publiziert hat, enthält sechzehn Beiträge aus der Feder des Geehrten. Sie folgen, wie Mottu
in seinem Vorwort formuliert, dem «fil de mon itinéraire théologique». Die erste Rubrik
«enracinements» vereinigt acht Aufsätze, die Reflexe von entscheidenden Begegnungen
sind. Zuerst Karl Barth, bei dem Henry Mottu in Basel 1958-61 studiert hat, dann Dietrich
Bonhoeffer, der für ihn der Leitfaden seines intellektuellen Lebens ist, und schliesslich
James Cone, der afroamerikanische Theologe, den Mottu während der Jahre, in denen er
als Dozent am Union Theological Seminary in New York lehrte, kennen und schätzen
gelernt hat.

Die drei Beiträge zu Barth: «Le pasteur rouge de Safenwil», «Un débat inachevé: Ragaz
et Barth» und «La lumière et les lumières» zeigen, wie der junge Barth die Marxsche Sicht
von Ökonomie und Geschichte mit einer «science du langage politique» ergänzt hat. In
Bonhoeffers Theologie mit ihrer offenen Hermeneutik sieht Mottu das Bindeglied
zwischen den Theologien von Ragaz und Barth. Barth hat nach Mottu nicht eine zeitlose Dog-
matik errichtet, er hat vielmehr die theologische Arbeit als «vaste récit» verstanden (48).

Drei weitere Beiträge sind Dietrich Bonhoeffer gewidmet. Mottu hat sich sehr verdient
gemacht um eine vertiefte Kenntnis des wichtigen Theologen im französischsprachigen
Raum. Rund ein Dutzend Aufsätze zu seiner Theologie hat er verfasst, zudem seine Fin-
kenwalder Homiletik übersetzt.

Zwei Beiträge sind der afro-amerikanischen Theologie gewidmet. Der erste entfaltet
den historischen und kulturellen Kontext dieser Theologie in den frühen 70er Jahren. Der
zweite wendet sich wichtigen Texten von Martin Luther King Jr. zu. Sehr hilfreich ist ein
Complément bibliographique à la théologie africaine-américaine.

Die zweite Rubrik stellt unter dem Titel «engagements» vier Texte zusammen, die von
der Autorität in der reformierten Kirche und dem testimonium internum des heiligen Gei-



Rezensionen 187

stes bei Calvin handeln. In einem weiteren Text setzt sich Mottu in packender Weise mit
einem der letzten Bücher von Oscar Cullmann, der auch zu seinen Basler Lehrern gehörte,
auseinander: «L'unité de l'église par la diversité. Oscar Cullmann a-t-il prêché dans le
désert?» Spannend zu lesen ist die «Réflexion», die Mottu in einem italienischen Kloster zum
Thema «La parole et le geste» gehalten hat. Er interpretiert souverän die Perikope Apg
27,33-38 als prophetische Eucharistie und formuliert abschliessend seinen Traum von einer
Kirche, die Spiritualität und Engagement in dieser Welt miteinander verbindet.

Die dritte Rubrik fasst unter der Überschrift «Ouvertures» vier Beiträge zusammen, die
die für Henry Mottu so wichtige apokalyptische Perspektive der Theologie nachzeichnen.
Der erste Text kreist um Apk 21, der zweite liest Apk 2 und 3 als homiletisches Modell. Der
dritte lässt unter dem Titel «Les proches et les lointains. Une réflexion théologique sur notre

responsabilité à l'égard du Tiers Monde» das Leitthema dieses Bandes (le thème sous-
jacent à ce cahier) anklingen. Eine Meditation zu Ps 31,16 steht an seinem Schluss.

Henry Mottu ist ein in höchstem Mass engagierter, kreativer und begeisternder Theologe,

dem viele Kollegen (auch der Rezensent!) und Studierende viel zu verdanken haben.
Er hat sich neben seinen akademischen Aufgaben immer auch für die Belange der Genfer
Kirche und der Ökumene eingesetzt. Er war Leiter des Centre de rencontres de Cartigny,
Mitbegründer des atelier oecuménique de théologie. Wichtiges Anliegen war und ist ihm
die innerprotestantische Ökumene. Er ist dabei geleitet von der Überzeugung, dass die
reformierte Tradition eine Vermittlung zwischen Katholizismus und Orthodoxie sein kann.

Eine Bibliographie von Henry Mottu beschliesst den Band.
Rudolf Brändle, Basel

Werner Schüßler, A. James Reimer (Hg.), Das Gebet als Grundakt des Glaubens.
Philosophisch-theologische Überlegungen zum Gebetsverständnis Paul Tillichs (Tillich-Studien
Beihefte 2), LIT-Verlag: Münster 2004.164 S„ EUR 15.90, ISBN 3-8258-5263-6.

Peter Schwanz, Unterwegs zu einer anderen Theologie. Zur Weiterentwicklung genuin
christlichen Denkens im Anschluß an Paul Tillichs philosophische Theologie. Aufsätze,
LIT-Verlag: Münster 2002. 251 S„ EUR 25.90, ISBN 3-8258-5311-X.

Bei den hier anzuzeigenden Bänden handelt es sich bereits in ihrer Intention um zwei
höchst unterschiedliche Studien zur Theologie Paul Tillichs. Während sich der von Werner
Schüßler und A. James Reimer herausgegebene Band dem Gebetsverständnis Tillichs
zuwendet, geht es Peter Schwanz um eine «Weiterentwicklung genuin christlichen Denkens
im Anschluß an Paul Tillichs philosophische Theologie». Ihrer unterschiedlichen Zielsetzung

ungeachtet, stimmen die beiden Studien jedoch darin überein, dass die Theologie
Tillichs lediglich im Horizont der philosophischen Tradition angemessen gewürdigt werden
könne.

Das Gebet hat seinen Ort in der Vollzugsdimension der Religion. Darin ist es der Grundakt

des Glaubens. In seiner 1925 publizierten Religionsphilosophie ordnet Tillich deshalb
das Gebet den religiösen Kategorien der praktischen Sphäre zu (vgl. P. Tillich, Frühe
Hauptwerke, Stuttgart 21959, S. 356ff.). Im Gebet thematisiert der sich selbst in der inneren
Reflexivität seines Selbstverhältnisses durchsichtig gewordene menschliche Geist die
handlungstheoretischen Voraussetzungen seines eigenen Vollzuges. Der Gebetstheologie geht
es folglich um eine reflexive Beschreibung dieses Aktes in seiner geschichtlichen
Bestimmtheit. Auch wenn Tillich nicht wie sein Freund Emanuel Hirsch ein Buch zum Gebet
geschrieben hat, so lässt sich gleichwohl die zentrale Bedeutung, welche Tillich dem Gebet
für das religiöse Leben beimisst, nicht übersehen. Um so auffälliger ist der Umstand, dass
sich die Forschung bisher kaum dem Gebetsverständnis Tillichs zugewendet hat. Insofern
schliesst der von Werner Schüßler und A. James Reimer herausgegebene Band Das Gebet



188 Rezensionen

als Grundakt des Glaubens eine empfindliche Lücke. Die sechs Beiträge des Bandes diskutieren

nicht nur die Gebetstheologie Tillichs in ihren unterschiedlichen Facetten, sondern
unterstreichen auch die Relevanz von Tillichs Gebetsverständnis für die gegenwärtige
Theologie.

Die philosophischen Voraussetzungen und Implikationen des Gebets beleuchtet Werner
Schüßler in seinem Beitrag Das Gebet. Versuch einer philosophisch-theologischen Grundlegung

(11-28). Nach einer knappen philosophiehistorischen Skizze des Verhältnisses der
Philosophie zum Gebet erörtert Schüßler Grundprobleme einer Theologie des Gebets aus
einer philosophischen Perspektive. Diese sieht er einmal in der Spannung zwischen dem
Bittgebet und der Unveränderlichkeit Gottes (15-21) und zum anderen in dem Umstand,
dass das Gebet den Gedanken der Persönlichkeit Gottes voraussetzt (21-26). Beide
Schwierigkeiten resultieren aus der Verwechslung der religiösen Selbstdeutung mit dem
theoretischen Gegenstandsbewusstsein. Ein konstruktiver Umgang mit beiden Problemen
scheint nur dann möglich zu sein, wenn man die sich in der Reflexion ausschliessenden
Bestimmungen als Implikate und Ausdruck religiöser Gewissheit versteht. In diese Richtung
zielt der an die metaphysische Tradition angelehnte Vorschlag von Schüßler, das Bittgebet
«unter der Voraussetzung der Unveränderlichkeit Gottes» (18) zu verstehen und den
Gedanken der Persönlichkeit Gottes im Rahmen von Anthropologie und Symboltheorie zu
deuten (26). Sebastian Painadath SJ hat bisher die einzige umfassende monographische
Darstellung zur Gebetstheologie Tillichs vorgelegt (Dynamics of Prayer. Towards a Theology

of Prayer in the Light of Paul Tillich's Theology of the Spirit, Bangalore 1980). Unter
dem Titel Gott als Subjekt des Betens (29-47) bietet Painandath einen Überblick über
Tillichs Aussagen zum Gebet, die in einen Ausblick auf Tillichs Gebetstheologie und östliche
Spiritualität münden (43-47). Die ontologischen, erkenntnistheoretischen und symboltheoretischen

Grundlagen der Gebetstheologie Tillichs einschliesslich ihrer religionstheoretischen

Konsequenzen erörtert Peter Haigis (Beten - über Worte hinaus. Überlegungen zu
Paul Tillichs Gebetstheologie, 49-76). Im Ausgang von Tillichs Behauptung, «[e]s ist Gott
selbst, der durch uns betet, wenn wir zu ihm beten» (49), versucht Haigis zu zeigen, dass mit
Tillichs Gebetsverständnis der Anspruch verbunden sei, «eine ganze Reihe systematischer
Probleme der herkömmlichen Gebetstheologie zu lösen» (ebd.). Tillichs Lösung dieser
Schwierigkeiten, deren geistphilosophische Voraussetzungen von Haigis allerdings nicht
erörtert werden, liegt darin, dass er die inhaltlichen Bestimmungen des religiösen Bewusst-
seins als Ausdrucksformen der Selbsterfassung des Geistes versteht. Das Gebet ist so der
Ausdruck des sich in seinen Konstitutionsbedingungen durchsichtig gewordenen Vollzugs
des Geistes (vgl. 57.65).

In einer werkgeschichtlichen Perspektive, einsetzend mit der Systematischen Theologie
von 1913, den frühen Predigten (1909-1918) sowie Tillichs Rezension von Hirschs Schrift
Der Sinn des Gebets (Göttingen 1921), rekonstruiert Erdmann Sturm Die Gebetstheologie
des frühen Paul Tillich im Kontext der Philosophie Hegels und der Dogmatik Emanuel
Hirschs (77-107). Dabei ist es Sturm um den Nachweis zu tun, dass Tillichs frühe
Gebetstheologie, die an dem Gedanken der «elevatio mentis ad deum» (77) orientiert ist, eine
Mittelstellung zwischen dem Gebetsverständnis von Hegel und Hirsch einnimmt. Während
nämlich Hegel das Gebet in seiner Religionsphilosophie dem Kultus zuordnet und als
Andacht versteht, in dem sich die Erhebung des endlichen Geistes zum absoluten Geist
vollzieht, durch die sich jener erst als Subjektivität konstituiert (82-84), ist es dem Gebetsverständnis

von Hirsch darum zu tun, die Gottesbeziehung als Konstitutionsakt ethisch-religiöser

Individualität in Differenz zu einem religiösen Erlebnis zu begreifen (99-102). Dabei
steht die Gottesbeziehung bei Hirsch im Anschluss an die Lutherdeutung von Karl Holl für
die am Ort des Individuums sich kontingent einstellende Durchsichtigkeit der antinomi-
schen Bestimmtheit des Selbstverhältnisses des Geistes. Tillichs Gebetsverständnis
unterscheidet sich dadurch von Hirsch, dass er die von diesem im Gottesgedanken festgehaltene



Rezensionen 189

Unbedingtheitsdimension selbst als Moment des Geistes versteht. Das Gebet ist dann
sowohl Ausdruck als auch Vollzug des sich an seinen inhaltlichen Bestimmungen durchsichtig

Werdens des Geistes in der ihm eigenen Reflexivität. Motiven Hegels folgend,
unterscheidet sich Tillichs Gebetsverständnis dadurch von Hegel, dass es sich strikt diesseits des

begriffslogisch explizierten Absoluten hält. Auch A. James Reimer bietet eine
problemgeschichtliche Perspektive auf Tillichs Gebetstheologie, indem er dessen Verständnis des
Gebets im Kontext der Theologien von Emanuel Hirsch und Karl Barth diskutiert (Prayer as

Unio Mystica: Tillich's Concept of Prayer in Contrast to Barth's Christological Realism and
Hirsch's Pietistic Personalism, 109-135). Dabei ist es Reimer vor allem um das in Tillichs
Gebetsverständnis implizierte Gottesverständnis und dessen pneumatologische Dimension

(110) zu tun, sowie um eine Klärung der Frage, ob sich eine Linie vom Pietismus des 18.

Jahrhunderts über die Romantik hin zum modernen Nationalismus und Nationalsozialismus

aufweisen lasse (113). Während Barth die Christologie als Vollzugsgestalt und
Ausdruck des wahren Gebets deutet, die mit einer Kritik an Pietismus und Nationalismus
verbunden ist (113-118), verbindet Hirsch die von Barth in der Christologie dargestellte
Konstitution wahren Menschseins mit dessen Aneignung am Ort des Individuums. Das Gebet
kommt daher bei Hirsch sowohl als Vollzug als auch als Ausdruck der Konstitution der
Person im Verhältnis zum persönlichen Gott in den Blick (121). Tillichs Gebetsverständnis
nimmt Reimer zufolge eine Mittelstellung zwischen Barth und Hirsch ein, die sich in dessen

Gottesgedanken Geltung verschafft. Im Resultat liegt sie darin, dass Tillich im Gottesgedanken

das pietistische Erbe der unio mystica mit dem prophetischen Element der Kritik
verbindet.

Der Bedeutung von Tillichs Gebetsverständnis für die religiöse Situation in Korea geht
Young-Ho Chun in seinem Beitrag Prayer in Korea from a Tillichian Perspective (137-151)
nach, in dem er Tillichs Gebetstheologie in ihren ontologischen und prophetischen Dimensionen

erläutert und auf ihre sozialen Konsequenzen zuspitzt. Aufgrund der spezifischen
religiösen Lage in Korea (139-144) sieht Chun den Beitrag Tillichs vor allem in der mit
seinem Gebetsverständnis verbundenen prophetischen Dimension, welche die sozialen und
politischen Dimensionen des Lebens in die religiöse Reflexion einbezieht. Insgesamt bietet
der Band einen guten Überblick über die Gebetstheologie Paul Tillichs in seinen verschiedenen

Dimensionen aus einer interkulturellen Perspektive. Personen- und Sachregister
(153-160) erschliessen dem Leser den Band.

Der Band von Peter Schwanz, Unterwegs zu einer anderen Theologie, bietet eine andere
Perspektive auf die Theologie Tillichs. Ihm geht es um «mögliche Schritte hin zu einer
anderen Theologie» (10), die in einem kritischen Durchgang durch die Theologie Tillichs, die
antike Philosophie und Theologie sowie die paulinische und deuteropaulinische Literatur
skizziert wird. Mit dieser Intention knüpft Schwanz sowohl an seine früheren Arbeiten
Imago Dei als christologisch-anthropologisches Problem in der Geschichte der Alten Kirche
von Paulus bis Clemens von Alexandrien (Halle/Saale 1970 Göttingen 1979) sowie Ana-
logia imaginis. Ein Beitrag zur kritischen Auseinandersetzung mit der philosophischen
Theologie Paul Tillichs. Zugleich der Versuch einer Hinfiihrung zu dem Ansatz eines
Systems als christologisch-anthropologischem Modell (Göttingen 1980) als auch an eine neuere

Studie mit dem Titel Der neue Mensch. Eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre
(Münster 1998) an. Von den sieben in dem Band zusammengefassten Aufsätzen - Der
Wandel in der Gottebenbildlichkeits-Vorstellung vom Neuen Testament zur frühen Patri-
stik. Zugleich ein Versuch zur Standortbestimmung biblischer Theologie: Von der Unauf-
gebbarkeit des Johannes (27-57), Platonisch-Plotinische Strukturen im Denken Paul
Tillichs. Tillichs philosophische Theologie im Licht ausgewählter neuerer Piaton- und Plotin-
Forschung (58-113), Zur neueren deutschsprachigen Literatur über Paul Tillich (117-150),
Aus dem dialektischen Charakter des Selbst resultierende wesentliche theologische
Konsequenzen (153-177), Vom alle Einenden. Erwägungen zu einer paradoxen Identität von



190 Rezensionen

Christentum und Atheismus und den daraus zu ziehenden Konsequenzen (178- 198), «Das
andere Leben» des «neuen Menschen» - Ziel auch der lutherischen Rechtfertigungslehre
(201-228), Christsein als «simul iustus et peccator» oder als «der neue Mensch»? (229-245)

- wurden der erste und der dritte bereits in den 70er Jahren des vorigen Jahrhunderts
veröffentlicht. In systematischer Perspektive versuchen die in dem Band versammelten
Beiträge über eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre, welche die von Luther notierte

Paradoxie des «simul iustus et peccator» (vgl. 220ff. 229ff.) hinter sich lassen soll, zu einer
<anderen> Theologie zu gelangen. Diese andere Theologie wird von Schwanz im Anschluss
an den paulinisch-deuteropaulinischen Gedanken von Christus als dem inneren Menschen
und unter Aufnahme von Motiven Tillichs konzipiert. Der Anschluss an Tillich läuft jedoch
über eine Kritik an dessen Christologie, der bescheinigt wird, keine <eigentliche> Christo-
logie zu sein. Den Grund hierfür sieht Schwanz in einem bei Tillich vorliegenden «fast
ungebrochenein] Substanz-Denken» (15). Hieraus resultiert nicht nur eine Strukturäquivalenz

des Denkens Tillichs mit Piaton und Plotin (58-113), sondern auch die Geschichtslo-
sigkeit von Tillichs Denken sowie sein Absehen von dem Problem einer konkreten
Vermittlung. «Wenn dennoch ständig von Christozentrik bei Tillich ausdrücklich oder sie doch
nachdrücklichst intendierend gesprochen wird, verkennt man offensichtlich, daß Tillich
wohl unterwegs war zu einer <Christologie neuen Typs>, sie bereits zu schaffen aber noch
außerstande blieb, vermutlich gar nicht über das gesamte dazu nötig gewesene Instrumentarium

verfügte.» (67)
Nicht nur die von Schwanz intendierte <andere> Theologie, auch die diesem Programm

zugrunde liegende Deutung der Theologiegeschichte bleiben, aller subtilen Erörterungen
ungeachtet, einigermassen abstrakt. Bereits die Einschätzung, dass bei Tillich von einer
eigentlichen Christologie nicht die Rede sein könne, blendet den Problemhorizont moderner
Theologie schlichtweg aus. Dass der systematische Fluchtpunkt von Tillichs Christologie in
einer geschichtsphilosophischen Auseinandersetzung mit dem Historismus zu sehen ist,
kommt dann freilich nicht mehr in den Blick. Schwanz hätte besser daran getan, Tillichs
Theologie in ihrem problemgeschichtlichen Kontext zu rekonstruieren, statt abstrakte
Strukturvergleiche mit antiken Autoren durchzuführen. Bei dem Gedanken von Christus
als der inneren «Person-Mitte» (227) des neuen Menschen, dem Grundgedanken der <an-
deren> Theologie, drängt sich die Frage auf, wie in ihn der ambivalente endliche Freiheitsvollzug

des Menschen aufgenommen und selbst noch einmal einer religiösen Reflexion
unterzogen werden kann, ohne dass Figuren wie etwa das <simul iustus et peccator> bemüht
werden. Die von Schwanz in seiner Studie gebotenen diesbezüglichen Ausführungen bleiben

m.E. ziemlich unklar.
Christian Danz, Wien

Gottfried Adam, Rainer Lachmann und Regine Schindler (Hg.), Das Alte Testament in
Kinderbibeln. Eine didaktische Herausforderung in Vergangenheit und Gegenwart,
TVZ: Zürich 2003. 288 S., CHF 58.-, EUR 39.-, ISBN-3-290-17253-8.

Kinderbibeln haben seit längerem einen erstaunlich grossen Markt und beeinflussen die

Religiosität von Kindern und Erwachsenen. Die hier benötigte theologische Elementarisierung

stellt für Exegese und Didaktik eine grosse und lohnende Herausforderung dar. Das
Internationale Forschungskolloquium «Kinderbibel», das 2000 in Zürich zum dritten Mal
tagte, bildet die Grundlage dieses Buches, das auf den dortigen Vorträgen fusst. Die
thematisch weit gefächerten Beiträge beschäftigen sich von Lavater bis hin zu elektronischen
Produkten und fragen vor allem nach den Kriterien einer guten Kinderbibel. Dabei stellen
die 6 Autorinnen und 10 Autoren hohe Ansprüche an Gestaltung von Text und Bild: Wie
wird das Alte Testament verchristlicht oder in seiner Eigenständigkeit vermittelt? Werden
die Geschichten historisierend als etwas Vergangenes gestaltet, oder motivieren sie zur



Rezensionen 191

Auseinandersetzung mit aktuellen Fragen? Welches Frauenbild wird vermittelt? Gelingt
es, die Erzählungen frei zu halten von Verniedlichung, Idealisierung, Moralisierung (z.B.
bei Gen 4) und didaktischer Instrumentalisierung (auch eine einseitige Oekologisierung
der Sinflut-Erzählung gehört hierhin)? Wird die Vielfalt unterschiedlicher alttestamentli-
cher Aussagen - z.B. zum Thema Schöpfung - ängstlich vor den Kindern verborgen? Wird
in den Abrahamgeschichten ein (zukünftiges) Verständnis für die jüdischen und islamischen

Traditionen gefördert oder erschwert? Wie wird Gott dargestellt? Werden schwierige

Geschichten weggelassen, verharmlosend interpretiert oder möglichst nahe am Text
erzählt und als realistische Erfahrungen den Kindern - und den katechetisch Verantwortlichen!

- im Dialog zugemutet? Interessant ist die Bibel-Beobachtung von Irmgard Weth:
«Je schwerer die Aussagen zu begreifen sind, desto ausgefeilter und geschliffener ist die
literarische Form» (166).

Für all dies werden instruktive schlechte und gute Beispiele aus neueren Kinderbibeln
gegeben. Deutlich erscheint dahinter eine grosse Sorge um die lebenslangen Folgen für die
religiöse Sozialisierung. Der Rezensent fragt sich, ob damit die Wirkung guter Kinderbibeln

nicht überschätzt wird. Viele Kinder zeichnen immer noch Gott als alten Mann mit
Bart, ohne je eine solche Darstellung in einer Kinderbibel gesehen zu haben. Archetypen
und gesellschaftliche Konventionen erweisen sich offenbar als resistent gegenüber noch so

gut gemeinten didaktischen Bemühungen der Fachtheologie. Ebenfalls wenig realisierbar
erscheint mir die an sich bedenkenswerte Mahnung, Kleinkinder nur mit einigen wenigen
biblischen Geschichten bekannt zu machen, wogegen vollständigere Kinderbibeln erst
einem fortgeschritteneren Jugendalter vorzubehalten seien, damit sich die kindliche Neugier
weiterhin an noch unbekannten Geschichten nähren könne, anstatt sich über scheinbar
«bereits bekannte» Geschichten zu langweilen. Wer allerdings diese Argumentation
konsequent über das Jugendalter hinaus weiterzieht, landet bei der (von Regine Schindler
unbeantwortet gelassenen) Frage, «ob und warum es Kinderbibeln überhaupt braucht» (17).

Eine ausführliche Bibliographie sowie Register schliessen den Band ab, dessen vielfältige

Beiträge unterschiedlich dicht sind. Historische Urteile wirken - mit Ausnahme der gut
recherchierten Beiträge über Lavater sowie über die Zürcher Neujahrsblätter - oft
pauschalierend und oberflächlich. Peinlich ist das Postulat eines Theologen, die Ergebnisse
der wissenschaftliche Exegese unbedingt ernst zu nehmen, und im nächsten Atemzug den
Jahwisten selbstverständlich in die Zeit Salomos anzusiedeln. Doch sonst zeugen die meisten

Beiträge von grosser Erfahrung und sind immer anregend. Dazu gehören auch
grundsätzlich aufgeworfene Fragen, die letztlich unbeantwortet bleiben: So etwa Dietrich
Stemwedes Hinweis auf das Phänomen, dass erst seit dem 18. Jh. «klassische Texte, die sich an

Erwachsene wenden, aus didaktischen Gründen - also um Kinder zu lehren - abwandelnd

erzählt werden», was so z.B. bei «einer Erzählung von Heinrich von Kleist» oder
beim Koran undenkbar sei (207). Dies regt zur Frage an, ob die Kinderbibel ein Ersatz-Produkt

der Aufklärungszeit ist, als die kirchliche Belehrung Erwachsener obsolet wurde.
Edgar Kellenberger, Liestal



Fontes Christiani
Zweisprachige Neuausgabe

Ambrosius, Über den Glauben an Gratian -
De fide ad Gratianum
herausgegeben von Christoph Markschies
Fontes Christiani, Band 47, 1-3

Die vorliegende Edition versucht einen Beitrag zur Revision des
überkommenen Ambrosius-Bildes zu leisten und damit einen neuen
Zugang zu diesem wichtigen Werk des grossen Kirchenvaters zu eröffnen.

1. Bd.: 249 S.
Leinen: ISBN 2-503-52133-9, 35,42

2. Bd.: 339 S.
Leinen: ISBN 2-503-52135-5, 41,03

3. Bd.: 286 S.
Leinen: ISBN 2-503-52141-X. 35,42

Kartoniert: ISBN 2-503-52134-7, 30,75

Kartoniert: ISBN 2-503-52136-3, 35,42

Kartoniert: ISBN 2-503-52142-8, 30,75

Sozomenos, Kirchengeschichte - Historia
Ecclesiastica
herausgegeben von Günter Christian Hansen
Fontes Christiani, Band 73, 1-4

Die zweisprachige Ausgabe bietet einen (nach Bidez/Hansen)
verbesserten Text und die erste deutsche Übersetzung der
interessanten Geschichtsquelle.

1. Bd. (73-1), 332 S.
Leinen: ISBN 2-503-52125-8, 43,90

2. Bd. (73-2), 344 S.

Leinen: ISBN 2-503-52127-4, 43,90
3. Bd. (73-3), 292 S.

Leinen: ISBN 2-503-52129-0, 43,90
4. Bd. (73-4), 228 S.

Leinen: ISBN 2-503-52137-1, 38,90

Kartoniert: ISBN 2-503-52126-6, 37,90

Kartoniert: ISBN 2-503-52128-2, 37,90

Kartoniert: ISBN 2-503-52130-4, 37,90

Kartoniert: ISBN 2-503-52138-X, 32,90

Didymus, Über den heiligen Geist - De spiritu
SANCTO

herausgegeben von Hermann Josef Sieben
Fontes Christiani, Band 78

Nach einer ausführlichen Einleitung wird der lateinische Text von
"De spiritu sancto" im vorliegenden Band zum ersten Mal ins Deutsche
Ubersetzt.

301 S.
Leinen: ISBN 2-503-52139-8, 39,90 Kartoniert: ISBN 2-503-52140-1. 34,90

Bitte Kontaktieren Sie Brepols Publishers für die Informationen zu den Subskriptionspreisen

BREPOLS §2 PUBLISHERS
Tel. +32 14 44 80 20 - Fax +32 14 42 89 19 • E-mail: info@brepols.net - www.brepols.net


	Rezensionen

