
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Artikel: Moses im Angesicht seines Todes? : Zu zwei neuen Büchern über den
Moses des Michaelangelo

Autor: Raguse, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moses im Angesicht seines Todes?

Zu zwei neuen Büchern über den Moses des Michelangelo

Franz-Joachim Verspohl, Michelangelo Buonarroti und Papst Julius II, Wallstein Verlag:
Göttingen, Stämpfli Verlag AG: Bern 2004.248 S., CHF 48.10, EUR 27.-, ISBN 3-89244-
804-3.

Ilse Grubrich-Simitis, Michelangelos Moses und Freuds «Wagstück». Eine Collage, S.

Fischer: Frankfurt a.M. 2004. 132 S„ EUR 24.90, ISBN 3-10-07440-4.

«Niemand weiss genau, wer Mose war.» Dieser vielzitierte Satz des Kieler
Alttestamentiers Herbert Donner1, der fast einen Konsens der kritischen
Forschung markiert, könnte das Ende der wissenschaftlichen Mose-Forschung
bedeuten. Das Gegenteil ist der Fall: seit den beiden Büchern zum
Freudschen Mose von Yosef Hayim Yerushalmi und Jan Assmann ist Mose
geradezu in den Mittelpunkt des Interesses gerückt. Aber es ist nicht mehr
der historische Mose, sondern der Mose der Tradition, der «Gedächtnisgeschichte»,

wie Assmann sagt, der ein Buch nach dem anderen erscheinen
lässt. Für welchen Gott steht er, für welche Religion, für welches Gesetz, für
welches Volk? Ist er Symbol religiöser Intoleranz und Gewalt? Aber nicht
nur Freuds späte Mose-Schrift gehört seit einigen Jahren zu seinen meistgelesenen

Texten. Auch der Mose des Michelangelo beschäftigt die
wissenschaftlichen Geister verschiedener Disziplinen, der Kunst- und Religionsgeschichte

und wiederum der Psychoanalyse. Freud hat ja auch über diese
berühmte Plastik eine kleine Schrift verfasst, die immer noch zitiert wird, auch

wenn ihr Ergebnis keine Zustimmung findet. In den letzten Jahren ist diese
Statue gründlich restauriert worden und hat dabei eine neue kunstgeschichtliche

Diskussion entfacht. Wer ist dieser Mose, der da inmitten eines päpstlichen

Grabmals mit zur Seite gedrehtem Haupt sitzt? Jacob Burckhardt hatte
gemeint, es sei der Mose kurz vor dem Zerbrechen der Tafeln, Freud hingegen

hatte mit subtilen Beobachtungen festzustellen versucht, dass er ein Mose
sei, der die Tafeln gerade nicht im Zorn zerbricht, sondern seinen Affekt
beherrscht.

Allen diesen Interpretationsfragen geht der Jenenser Kunsthistoriker
Verspohl in seiner neuen Monographie mit äusserster Genauigkeit nach.
Aber sein Anspruch geht viel weiter, er untersucht die Geschichte des Grabmals

für Papst Julius II., das dieser selber 1505 bei Michelangelo in Auftrag
gab und das der Künstler erst 1545 in viel kleineren Dimensionen fertigstellen
konnte. Im ersten Kapitel zeichnet der Autor diese äussere Geschichte nach,
die von insgesamt 6 Verträgen und mindestens 4 Entwürfen geprägt ist. Der

1 H. Donner, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen 1

(GAT 4/1), Göttingen 1984,108.



Moses im Angesicht seines Todes? 163

letzte wurde schliesslich in der Kirche San Pietro in Vincoli in Rom verwirklicht.

Nur noch drei Plastiken stammen dabei von Michelangelo selber, der
Mose und Lea und Rahel als Symbolisierungen der vita activa und der vita
passiva. Wie aber ist die zentrale Mose-Statue zu deuten, für sich selber, aber

vor allem auch im Zusammenhang des Grabmals? Im zweiten Kapitel zeichnet

Verspohl die Deutungen von Burckhardt und Freud nach, fügt aber noch
eine dritte hinzu, die Hans Mackowsky 1925 gegen seine Vorgänger aufgestellt

hat. Die Plastik stellt nach ihm nicht eine bestimmte Situation im Leben
des Mose dar, sondern ist gleichsam eine Zusammenfassung des ganzen
Lebens des Mose als «Held und Heiliger». Was das Bild kennzeichne, sei der
Ausdruck der «Erhabenheit», womit Mackowsky einen zentralen Begriff der
Ästhetik der späten Renaissance aufnimmt. Ich komme darauf später nochmals

zurück.
Auch diese Deutung aber übernimmt Verspohl nicht, denn auch sie übersieht

ein wesentliches Element der Ikonographie, die Hörner auf dem Haupt
des Moses. Sie entstammen zwar der vermutlich falschen Übersetzung der
Vulgata, sofern sie nicht immer schon metaphorisch als Ausdruck der «Strahlen»

gemeint waren. Aber Mose trägt sie nach dem Zeugnis des Buches Exodus

erst nach dem zweiten Aufstieg auf den Sinai, während er die Tafeln
bereits beim ersten Aufstieg zerbrochen hatte. Damit sind aber die Deutungen
Burckhardts und Freuds widerlegt und auch die situationslose Interpretation
Mackowskys ist so nicht haltbar: dargestellt sei der Mose der zweiten Anfertigung

der Gesetzestafeln. Verspohl zeigt dann anhand der Fresken des Raf-
fael im Vatikan, dass dieser doppelte Aufstieg des Moses der Renaissance
durchaus bekannt war. Als wer aber ist dieser Mose während seines zweiten
Aufstiegs dargestellt? Für den Autor ist es der Mose als Prophet im Angesicht
Gottes. Doch das genügt noch nicht: «... sein aufgewühltes Antlitz und die
beunruhigt wirkenden Augen legen die Annahme eines bestimmten Moments
im Dialog mit dem Allmächtigen nahe.» Auch sein Körper gebe etwas von
innerer Anspannung wieder. Rechts (aus der Perspektive des Mose) sei der
Körper stark und entspannt, links hingegen «erschlaffend», wie der eines
müden, sorgenvollen Mannes. Damit aber sei das Gleichgewicht der Figur
gestört. Verspohl legt nun an dieser Stelle eine neue Deutung vor. Mose habe
soeben mit Gott von Angesicht zu Angesicht geredet (vgl. Ex 33,11), und dieser

habe ihm mitgeteilt, dass er vor der Landnahme sterben und das verheis-
sene Land niemals sehen werde. Die Erschütterung über diese Todesnachricht

zeichne sich auf dem Angesicht und in der Gestalt des Mose ab. Es sei

der von der Todesnähe gezeichnete Prophet, der beim Betrachter so grosse
Wirkung auslöse, und als ein solcher eigne er sich gut für ein Grabmal. Diese
Deutung nun ist sicherlich sehr anziehend, und sie beruht auf wichtigen
Beobachtungen. Überdies beruft Verspohl sich dafür auf Dt 34,7, die Schilderung

des Todes des Mose. Dt 31,14 wäre sogar noch genauer im Sinne des
Autors. Aber trotz aller biblischen Belege scheint mir Verspohls Deutung im



164 Hartmut Raguse

höchsten Masse unwahrscheinlich zu sein. Ich werde das aber erst im
Zusammenhang mit den Erwägungen von Frau Grubrich-Simitis ausführlich zu
zeigen versuchen.

Die folgenden Kapitel widmen sich vor allem der Geschichte der Entwürfe
des Grabmals und seiner Einfügung in die Kirche. Das ist eine höchst

interessante Geschichte. Denn nach dem ersten Entwurf hätte das monumentale

Werk im Chor von Alt-St. Peter stehen sollen, der sowieso einer Erweiterung

bedurfte. Aus diesem Chorneubau wurde dann aber der Neubau der
gesamten Peterskirche unter Bramante. Julius II. beabsichtigte, sich damit als

neuer Salomo darzustellen. Insofern die enormen Geldsummen durch
Ablassbriefe finanziert werden mussten, haben der Kirchenneubau und damit
letztlich auch der Mose des Michelangelo zur Reformation in Deutschland
beigetragen (vgl. S. 108). Doch zur Fertigstellung des Grabmals kam es nicht
zu Lebzeiten von Julius. Teils hat er sich mit den jeweiligen Auftraggebern
überworfen, teils war Michelangelo durch Aufträge abgezogen, die ihn viel
mehr faszinierten, etwa durch die Ausmalung der Sixtinischen Kapelle. Erst
1545 wird das Denkmal eingeweiht und ist inzwischen schon längst für seinen

neuen Standort in der Kirche San Pietro in Vincoli, der Titelkirche des Papstes

während seiner Kardinalszeit, eingerichtet worden.
Das reich bebilderte Buch von Verspohl ist trotz seines oft recht mühsamen

Stils spannend zu lesen und eignet sich durchaus als perfekte Vorbereitung

für einen touristischen Besuch. Die Bilder zeigen teilweise Perspektiven,
die kein normaler Betrachter je einnehmen kann. Laien werden mit der
virtuos benutzten kunstgeschichtlichen und architektonischen Terminologie
allerdings trotz der Illustrationen ein wenig Mühe haben.

In dieselbe Welt, aber aus einer anderen Perspektive führt uns das Buch
von Frau Grubrich-Simitis, der renommierten Frankfurter Psychoanalytikerin,

die sich vor allem als Freud-Editorin Weltruf erworben hat. Ihr Buch ist
kurz vor demjenigen von Verspohl erschienen, in der entscheidenden
Interpretation beruft sie sich aber auf ihn, genauer: auf einen Aufsatz aus dem Jahre

1991, der den Grundgedanken bereits enthält. Die Autorin nennt ihr fast

bibliophil ausgestattetes Buch eine «Collage», aber es zieht sich doch ein
recht zusammenhängender roter Faden durch den Text. Richtete Verspohl
seinen Blick auf die Plastik selber, so Grubrich-Simitis auf den Text, den
Freud über dieses Werk geschrieben hat, und auf dessen Einbindung in die
Biographie Freuds.

Mit grosser sprachlicher Klarheit führt die Autorin die Leser in den Text
ein. Schon dessen Titelblatt lässt Fragen stellen. Warum hat Freud die Arbeit
1914 in seiner eigenen Zeitschrift Imago anonym veröffentlicht? Und in dieser

Anonymität ist doch gleich das erste Wort «Ich», zwar zunächst ein fiktives

Ich, aber ein solches, das in den ersten Absätzen immer wieder von sich
und seinem Berührtsein vom Gegenstand spricht. Die Auflösung des scheinbaren

Paradoxes ist, dass das anonyme Werk zugleich zu Freuds persönlich-



Moses im Angesicht seines Todes? 165

stem Text geriet, zu einem «Wagstück», wie er in einem Brief an Ferenczi sagte,

in dem er sich in der Gestalt des Moses gleichsam sein eigenes Ich-Ideal
gestaltet hat. Dass ihm das so wichtig wurde, dürfte lebensgeschichtlich mit
seinem Bruch mit Jung zusammen hängen, durch den Freud in noch grössere
Isolierung geriet und sich seiner Ideale vergewissern musste.

Im zweiten Kapitel folgt dann eine genaue Wiedergabe der Freudschen
Deutung des Moses, illustriert durch an der rechten Stelle eingefügte Bilder
und durch einen Ausschnitt aus dem Autograph, in das Freud selber Korrekturen

eingefügt hat. Im dritten Kapitel geht die Autorin der Identifikation
Freuds mit Moses nach, um die «Resonanz», die dieser in ihm ausgelöst hat,
aufzuhellen. Freud sei Moses vor allem, weil er nicht um das «Goldene Kalb»
einer vereinfachten Triebtheorie und Behandlungstechnik tanze, so wie Jung
es tue. Aber er ist auch nicht wie der biblische Moses, der seiner Wut freien
Lauf lässt, nein, er beherrscht sich, oder versucht es wenigstens und findet dafür

ein Vorbild im Moses des Michelangelo, so wie er ihn zu sehen glaubt.
Aber auch andere Bezüge gibt es zwischen den beiden Heroen, und es ist
interessant, wenn auch vielleicht nicht immer ganz überzeugend, wie Frau Gru-
brich-Simitis diesen Verbindungen assoziativ nachgeht. Hierin kommt ihr
ihre grosse Kenntnis der Briefe Freuds zu Hilfe.

Im vierten Kapitel führt sie dann die wiederentdeckten Hörner ein, was
ich nicht zu referieren brauche, und ebenso kann ich darauf verzichten, ihr
Referat der Deutung2 von Verspohl vorzustellen. Beides geschieht in der ihr
eigenen Klarheit und Leidenschaft. Das folgende Kapitel «Eingezwängtheit
und Begrenzung: Variationen des Todesthemas», mit dem sie die Deutung
von Verspohl weiterführt, gehört zu den schönsten des Buches. Ich wäre froh,
es nur einfach referieren zu können.

Aber hier ist jetzt der Ort, an dem ich auf die zentrale These beider Autoren

eingehe, dass nämlich der Moses des Michelangelo die Spuren der
Erschütterung darüber an sich trage, dass Gott ihm gerade erklärt habe, er werde

sterben müssen, ehe er das verheissene Land gesehen habe.

Exkurs: die biblische Situation des Mose des Michelangelo

Ich sagte bereits, dass ich diese Deutung, genauer: Vermutung für äusserst
unwahrscheinlich halte. Ich möchte jetzt in einer Ausführlichkeit, die eigentlich

eine Rezension sprengt, meine Argumentation darstellen, die sich
ausschliesslich auf den biblischen Text3 stützt. Das tut nun freilich auch Verspohl.

Der Vers, der seine Argumentation am besten trägt, ist Dt 31,14a. Da

2 Sie spricht schon in der Überschrift zu Kapitel 5 ausdrücklich von einer «Deutung».
3 Zentral ist dafür das 33. Kapitel des Buches Exodus, ergänzt durch einzelne Passagen

aus Numeri und Deuteronomium.



166 Hartmut Ragase

spricht Gott zu Moses «Siehe, die Zeit ist nahe, dass du sterben musst». Aber
zwischen diesen Worten und den Gesprächen am Sinai liegen - in der fiktiven
Chronologie der biblischen Bücher - vierzig Jahre und in einer normalen
biblischen Ausgabe mindestens hundert Seiten. Das ist die Zeit der grossen
Wüstenwanderung. Wie kam es zu ihr? Als das Volk Israel sich dem verheissenen
Lande genähert hatte, wollte es dieses nicht betreten, weil einige der
Kundschafter es in düsteren Farben geschildert hatten. Über diesen Ungehorsam
ist Gott dann so empört, dass er sie für vierzig Jahre in die Wüste zurückschickt.

Alle Menschen über 20 sollen in dieser Zeit aussterben und nur die
jüngeren, die unschuldig sind, werden überleben und das verheissene Land
betreten können (Num 14,26-38).

Kein Leser, der mit dem Text der Bibel vertraut ist, wird einen Grund
haben anzunehmen, dass Gott die Ankündigung von Dt 31,14 schon vierzig Jahre

früher getan habe, als Moses zwar schon 80 war, aber offensichtlich innerhalb

der fiktiven Welt des Textes noch auf der Flöhe seiner Manneskraft
stand. Im Text gibt es dafür keinerlei Andeutungen. Auch die Verse Dt 3,25-
28, in denen Moses vor seinem Tod das Land vom Nebo aus sehen und Josua
mit der Landnahme beauftragen soll, beziehen sich auf keine andere, frühere
Ankündigung.

Das angebliche Gespräch auf dem Sinai zwischen Gott und Mose über den
Tod ist also keine «Deutung», sondern ausschliesslich eine Vermutung, die
sich allenfalls von viel später im Text berichteten Ereignissen her speisen
könnte. Sie wird vom Text im näheren Zusammenhang nicht einmal angedeutet,

und kein Leser der Antike oder der Renaissance hätte irgendeinen Anlass
gefunden, sie im Text anzunehmen. Worüber aber sollte sich Gott mit Moses
im Zelt der Begegnung «von Angesicht zu Angesicht» besprochen haben -
und darauf bezieht sich Verspohl ja? Wir wissen es nicht. Über die Tatsache4
des Gespräches wird zwar in Ex 33,7-11 berichtet, doch über den Inhalt erfahren

wir nichts. Aber immerhin berichtet uns der Erzähler von einem Dialog
des Mose mit Gott unmittelbar nach den Gesprächen im Begegnungszelt.
Mose fragt Gott, wer ihn und das Volk begleiten werde, wenn sie jetzt alle
vom Sinai aufbrechen. Bei dieser Frage beruft sich Mose ausdrücklich auf die
Zusicherung Gottes - nicht etwa, dass er bald sterben werde, sondern im
Gegenteil -, dass er Gunst in den Augen Gottes gefunden habe. Gott bestätigt
ihm diese Aussage ausdrücklich und sagt ihm, er werde sein Angesicht
mitschicken. Das ist eine rätselhafte Aussage, deren Diskussion uns hier nicht
beschäftigen muss. Aber warum geht Gott denn nicht selber mit, verhüllt in
eine Wolkensäule, wie er es vorher getan hatte, als er das Volk durchs Rote

4 Diese «Tatsache» ist natürlich nur ein Faktum im fiktiven Text, nicht in irgendeiner
je geschehenen äusseren Wirklichkeit. Alle meine Erwägungen beziehen sich ausschliesslich

auf Textsignale, die von einer erzählten Wirklichkeit handeln. Sie sind völlig unabhängig

davon, ob es Mose oder Gott je gegeben hat oder gibt.



Moses im Angesicht seines Todes? 167

Meer begleitete? Darauf geben die Verse 1-7 Auskunft. Gott ist wegen der
Sünde des Volkes, speziell wegen des Frevels mit dem Goldenen Kalb, der-
massen aufgebracht, dass er das Volk unterwegs vernichten würde. Deshalb
will er lieber einen Boten oder Engel mitschicken. Als das Volk diese Worte
Gottes hört, übt es grosse Reue.

Ich habe diese letzte Gottesrede deshalb ausführlicher zitiert, weil in ihr
Gott überraschenderweise dasjenige tut, was Freud in die Gestalt des Mose
des Michelangelo projizierte: Gott übt Triebverzicht. Er tut das übrigens
nicht nur hier; auch schon der Regenbogen, den er nach der Sintflut über den
Himmel spannte, sollte ihn davon abhalten, nochmals die Menschheit zu
vernichten. Es ist paradox: Freud hätte in dem Gott des Exodus, an den er nicht
glaubte, das «Menschenbild» finden können, dem der Mose des Michelangelo
sich verweigern musste, und das doch im Zentrum der Psychoanalyse stand
und steht: Triebverzicht zugunsten der individuellen und kollektiven Kultur.

Wenn aber Gott mit Mose nicht über seinen Tod, sondern über Schuld
und Gunst gesprochen hat, warum dann die Erschütterung in der Gestalt des

Mose? Hier scheint es sich mir nun zu lohnen, die bisher noch aufgesparten
Verse 16-22 genau zu lesen. Mose fragt Gott, woran erkannt werden könne,
dass «ich und dein Volk Gunst in deinen Augen gefunden haben». Gott ver-
heisst als Zeichen das schon genannte Angesicht, das er mitschickt, aber
damit gibt sich Mose noch nicht zufrieden. Er sagt: «Lass mich doch deine
Herrlichkeit sehen» (18). Gott sagt dann, er werde seine Schönheit vor ihm herziehen

lassen - ein ziemlich einzigartiger Ausdruck. Aber dann nimmt er scheinbar

diese Aussage teilweise zurück: «Du kannst mein Angesicht nicht sehen;
denn kein Mensch kann mich sehen und dann noch am Leben bleiben.»

Mit dieser Aussage kommen wir natürlich in einen Widerspruch zu der
ausdrücklichen Versicherung, Mose habe mit Gott im Zelt von Angesicht zu
Angesicht gesprochen. Schon die alte Exegese hatte das gemerkt. Gregor von
Nyssa vermutet in seiner Schrift «Der Aufstieg des Mose», dass es sich um
verschiedene Stufen mystischer Erkenntnis handeln müsse. Heutige Exege-
ten vermuten die Zusammenfügung verschiedener Überlieferungen und
haben damit vermutlich recht. Aber auch der heutige Text muss ja irgendwie als

sinnvoller Zusammenhang angesehen werden, und da haben die alten
Interpretationen durchaus ihr Recht, wenn sie den Text synchron lesen. Wir brauchen

diese Frage hier nicht zu lösen und können doch deutlich sehen, dass
jedenfalls dann, wenn die Herrlichkeit (der kabod) Gottes vorbeizieht, kein
Mensch deren Angesicht sehen darf. Und abermals verzichtet Gott darauf,
den Menschen zu vernichten. Er werde zwar an Mose vorbeiziehen, ihn aber
zum Schutz in eine Felsenkluft stellen und im entscheidenden Moment sogar
noch seine Hand über ihn halten, «und dann will ich meine Hand wegnehmen,
so dass du meine Rückseite sehen kannst». Mit den zitierten Versen sind wir
immer noch in einer ankündigenden Gottesrede, deren Vollzug erst in Kap.
34,6a lakonisch beschrieben wird «und Gott zog an ihm vorüber». Es folgen



168 Hartmut Raguse

dann weitere Dialoge des Mose mit Gott über kultische und ethische
Angelegenheiten, des weiteren der Bericht über die Anfertigung der zweiten Version

der Tafeln, während derer Mose vierzig Tage fastend auf dem Gottesberg
weilt. Dann erst steigt er herab, und es wird sichtbar, dass sein Antlitz strahlend

oder auch gehörnt worden ist. Wann dieses Phänomen eingetreten ist,
erfahren wir nicht, vermutlich schon während der Gottesbegegnungen,
vielleicht auch erst beim Abstieg selber. Erst in diesem Zusammenhang wird im
Text davon gesprochen5.

Ich habe diesen Text deshalb so ausführlich zitiert, weil ich meine, dass der
Vers Ex 34,6a - im Lichte der vorhergehenden Gottesrede - genau die Situation

des Mose des Michelangelo darstellt6. Gott ist gerade an Mose vorbeigezogen,

und jetzt schaut er die Rückseite seiner Herrlichkeit. Deshalb ist der
Kopf des Mose nach links gedreht, er schaut Gott nach, der - von rechts
kommend -jetzt wieder entschwindet. Mose ist in seiner Gottesschau demjenigen
begegnet, was Rudolf Otto später das tremendum und das fascinosum des

Heiligen nennen wird7. Sich ihm zu nähern bedarf spezieller Vorkehrungen,
sonst ist es tödlich. Der Schrecken über diesen zerstörerischen Aspekt Gottes,

den ihm dieser ja selber vorher in seiner Rede offenbart hatte, steht noch
auf seinem Angesicht, auf den starren aufgerissenen Augen. Aber derselbe
Gott, der ihn jetzt im Augenblick bedroht, hat ihn auch - vor sich selber -
bewahrt.

Frau Grubrich-Simitis spricht eindrucksvoll von dem Eingezwängten der
Mose-Gestalt, die man bei einer Umgestaltung im Jahre 1816 gemildert habe,
indem man den Mose etwas aus der engen Spalte hervorgerückt hat. Das ist
eine wichtige Beobachtung, aber man muss sie nicht auf die gedachten
Gespräche im Zelt über den Tod nach Ablauf von vierzig Jahren beziehen. Der
von mir eingeführte Text selber erklärt sie mühelos. Wenn Michelangelo sich
seine Vulgata vornahm, dann konnte er lesen «ponam te in foramine petrae

5 Auch der Mose des Nikolaus von Verdun könnte, obwohl hornlos, die mystische
Verzückung ausdrücken. Die Hörner-Strahlen hätten dann erst danach eingesetzt. Ähnliches

dürfte für den expressionistischen Holzschnitt «Mose» von Karl Schmidt-Rottluff
gelten. Er zeigt den Mosekopf in einer abgeklärten Entrückung, die gut mit der hier
beschriebenen Szene übereinstimmen würde.

6 Genau in diesem Sinne hat sich bereits 1975 der Groninger Religionswissenschaftler
Rudy Bremer (Arnim 33 [1976] 60-75, speziell 66) geäussert, eine Arbeit, die zu

Unrecht wenig beachtet worden ist. Erst 2003 haben M. Macmillan und RJ. Swales die
Interpretation von Bremer wiederum aufgenommen und mit weiteren Argumenten
gestützt (M. Macmillan, PJ. Swales, Observations from the Refuse-Heap. Freud,
Michelangelo's Moses, and Psychoanalysis, Arnim 60 [2003] 41-104).

7 Mackowsky schreibt im zitierten Abschnitt vom «Erhabenen». Dieser zentrale
Begriff der Ästhetik seit dem 17. Jahrhundert wurde erst nach der Vollendung des Mose
durch Michelangelo bekannt, und zwar durch die 1554 erfolgte Edition des fragmentarisch
erhaltenen Traktates «Peri hypsus» oder «De sublime» des Longinus genannten
griechischsprachigen Autors des 2. Jahrhunderts nach Chr.



Moses im Angesicht seines Todes? 169

et protegam». Foramen aber heisst schlicht «Loch», sogar noch im heutigen
Medizinerlatein. Die Gestaltung des Grabmals mit den engen Pfeilern, die
den Mose umgeben, ist eine ästhetische Umsetzung dieser Szene der Gottesschau,

natürlich nicht mit naturalistischen, sondern mit den ikonographischen
Mitteln seiner Zeit. Mit der Hervorrückung der Mose-Figur aus dem Spalt
heraus setzt man Mose gleichsam wieder der Gefahr aus, vor der ihn Gott
gerade schützen wollte. Ich vermute, dass Michelangelo das gut verstanden hat
und darstellen wollte. Die heutige Aufstellung, die eventuell noch rückgängig
gemacht werden soll, steht gegen die religiöse Aussage und setzt ihn vielleicht
nicht mehr dem zerstörerischen Gott, aber um so mehr den Blicken der
Beschauer aus.

Nach dieser Textzuordnung stellt der Mose des Michelangelo ihn im
Augenblick der grössten und tiefsten Gottesschau, die überhaupt erreichbar ist,
dar. So jedenfalls hat Gregor von Nyssa diese Stelle gedeutet. Für ihn ist Mose
das Vorbild aller Mystiker, der Weg des Mose kann zum Weg jedes Menschen
werden. Vermutlich gibt es keine Deutung des Mose des Michelangelo, die
Freud hätte fremder sein können. Mystik war ihm ein Greuel, und doch konnte

er die «reine Geistigkeit» des Echnaton und dann auch des Mose in seiner
späten Mose-Schrift nicht genug rühmen. Die Gottesschau des Moses in der
Bibel und bei Michelangelo ist davon nicht so weit entfernt. Denn sie wird zur
Kritik an aller niederen Religion, an Goldenen Kälbern und anderen
Fruchtbarkeitssymbolen. Mosaische Mystik und Religionskritik, wie sie Freud in
«Die Zukunft einer Illusion» geübt hat, sind Zwillinge.

Stellt Michelangelo nichts anderes dar als die Gottesschau des Mose auf
ihrem Höhepunkt? Mir scheint, dass der oben erwähnte Mackowsky hier
etwas Richtiges gesehen hat, als er die Überzeitlichkeit der Figur betonte. Darauf

deuten die Gesetzestafeln unter dem Arm und die beiden begleitenden
Figuren der Lea und der Rahel hin. Sicherlich ist es auch von der Situation her
zu erklären, dass Mose die Tafeln bei sich hat. Aber das schliesst nicht aus,
dass sie im Kontext der Plastik etwas zur Bedeutung beitragen. Mir scheint,
und damit nehme ich Gedanken von Verspohl auf, dass Mose hier als
Gottesschauer und als Volkslenker zugleich dargestellt ist. Die vita passiva der
Gottesschau entspricht Rahel, die vita activa aber der Gesetzgebung und Führung

wird durch Lea symbolisiert. So scheint mir die Verbindung des Mose
gerade mit diesen beiden Gestalten eine höchst sinnvolle Komposition zu sein
und nicht eine Verlegenheitslösung.

Nach diesem Exkurs kehre ich zum 6. Kapitel des Buches von Frau Gru-
brich-Simitis zurück. Für sie ist die Statue «die vollkommen geglückte
Darstellung jenes so schwer zu leistenden Verzichts auf die stets lockende omni-
potent-verleugnende Abwehr [...] gegen das Wahrnehmen- und Akzeptierenmüssen

der biologisch aufgezwungenen, jeglicher Dekonstruktion trotzenden
Begrenzung unserer Lebensdauer» (S. 90), und sie weist mit Recht daraufhin,



170 Hartmut Raguse

dass zwar das Tabu der Sexualität weitgehend aufgehoben sei, das des Todes
sich aber eher noch verstärkt habe. Dem kann man sicherlich zustimmen,
aber die Perspektive müsste vielleicht doch noch eine andere sein. Es geht
nicht nur um die Begrenzung der Lebensdauer, es geht ebenso um die Grenze,

die jedem Menschen innerhalb seines Lebens gesetzt ist. Theologisch
gesprochen: der Mensch steht nie an erster Stelle, sondern immer an zweiter,
und das auch noch in einem unendlichen Abstand zu Gott. Oder in
psychoanalytischer Terminologie: nur in Gott ist der Narzissmus in vollkommener
Reinheit vorhanden, im Menschen nie, obwohl er ein ganzes Leben dafür
braucht, von dieser Vorstellung Abschied zu nehmen und sie zu betrauern.
Genau diese Bescheidung aber wäre damit letztlich das Thema der Mose-Sta-
tue, eine Bescheidung, die gerade im Augenblick höchster Erhebung greifbar
wird. Der Unterschied zwischen der Deutung von Frau Grubrich-Simitis und
meiner liegt darin, dass die ihrige nur eine biologische Grundlage benötigt,
während meine eine absolute Idee braucht, gegenüber der alles andere relativ
bleibt.

Freud hätte hier vermutlich protestiert. Aber mit der politischen Erfahrung

dessen, was tatsächlich herauskommt, wenn Menschen sich an die Stelle
Gottes stellen und nichts über sich dulden, keinen Gott und kein Gesetz, hat
er die Geistigkeit des Echnaton und des Mose als Ideal propagiert, nachdem
er schon vorher in der Stimme des Intellekts jene absolute Instanz suchte, die
letztlich der Menschheit eine gewisse Befriedigung würde schenken können.

Es werden viele Vermutungen darüber angestellt, welche Familienkonstellation

Freuds Verhältnis zum Vatergott und seine negative Beziehung
zum ozeanischen Gefühl des Mystikers bestimmt haben. Diese Vermutungen
mögen dann eine Antwort darauf geben, warum Freud gewisse Einsichten
nicht gehabt hat oder sogar nicht einmal haben konnte. Vieles davon mag
einleuchtend sein, aber ich kann mich des Gedankens schwer erwehren, dass es

nicht nur gleichsam neurotische Gründe waren, die ihn zu seinen
Fehlinterpretationen veranlassten. Eine einfachere Hypothese wäre, dass er die dafür
wichtigen Texte nicht genau genug kannte. Diesen Fehler sollte man heute
nicht mehr wiederholen. Die Geschichte der Interpretation des Mose des

Michelangelo ist die progressive Annäherung an den zentralen Text, der den
Bezugsrahmen der Interpretation bildet. Ich hoffe sehr, mit diesen Erwägungen
wieder auf den Text hingewiesen zu haben, der die Statue am schlüssigsten
deutet und auch das Grabmal insgesamt aus einer angemessenen Perspektive
zeigt.

Hartmut Raguse, Basel


	Moses im Angesicht seines Todes? : Zu zwei neuen Büchern über den Moses des Michaelangelo

