Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Artikel: Das Antlitz Jesu : zur theologischen Wirdigung kinstlerischer
Christusdarstellung

Autor: Theissen, Henning

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Antlitz Jesu

Zur theologischen Wiirdigung kiinstlerischer
Christusdarstellung

Einleitung

Der Papst —so heisst es — hob nach der Vorfiithrung den Kopf und murmel-
te: «Es ist, wie es war.» War nicht dieser Satz das hochste Giitesiegel auf den
Film, mit dem Mel Gibson eine Art Privataudienz beim Oberhaupt der ro-
misch-katholischen Kirche erreicht hatte? Doch wohl kaum kam der Regis-
seur, dessen spirituelle Heimat bei den Lefebvrianern, abseits der Reformen
des II. Vaticanum, ist, in den Vatikan, um sich die historische Echtheit seines
Films «Die Passion Christi» absegnen zu lassen. Sondern wenn «Die Passion
Christi» im Jahre 2004 ist, wie «es» im Jahre 30 war, dann ist «es» auch heute
noch. So las man in denselben Zeitungen, die die angebliche pépstliche Bot-
schaft druckten, dass in Texas ein Morder, dessen Verbrechen wochenlang
unentdeckt geblieben war, aus dem Kinosaal unter dem Eindruck von Gib-
sons moglichst «echter» Darstellung der Leiden Jesu stracks zur Polizei ging
und sich stellte.! Wenn der Satz «Es ist, wie es war» im Sinne der Asthetik ei-
nes Films ist, der das dsthetische Empfinden von Christen weltweit aufwiihlte,
dann in dem Sinne, dass damit eine derartige «Fernwirkung» der Passion
Christi quer durch 2000 Jahre Geschichte beansprucht wird.

Der vorliegende Aufsatz setzt sich zum Ziel, das dsthetische Phinomen der
bildlichen Jesusdarstellung theologisch zu wiirdigen. Dabei geht es (produk-
tionsisthetisch) um die einem bestimmten Bild innewohnende Asthetik im
engeren Sinne einer Lehre vom Kunstwerk nur insoweit, als damit zugleich
(rezeptionsisthetisch) der Schwerpunkt meiner Uberlegungen in den Blick
kommt, nimlich die von einem solchen Bild ausgehende Wirkweise auf den
Wahrnehmenden, also die Asthetik im weiteren Sinne einer Wahrnehmungs-
lehre. Methodisch nehme ich dabei an, dass die bildlichen Jesusdarstellungen
im Allgemeinen die textlichen Jesusdarstellungen in den Evangelien der Bi-
bel zur Grundlage haben, so dass die am Horer/Leser orientierte neuere
Evangelienexegese mit ihrem Einbezug der Erzdhlforschung einen Finger-
zeig auch fiir die Beschiftigung mit den bildlichen Jesusdarstellungen gibt.
Hier ist besonders das auf Dietrich Ritschl zuriickgehende Story-Konzept zu
nennen. Demnach wird die Wahrheit iiber eine Person nur in der Perspektive

! Siiddeutsche Zeitung Nr. 43 (21./22.2.2004), 13 (der angebliche Ausspruch Johannes
Pauls II.) bzw. SZ Nr. 74 (29.3.2004), 14 (die dpa-Meldung «Von Jesus-Film zu Mordge-
standnis bewegt»).



144 Henning Theifien

von Geschichten (stories?), die sie von sich erzihlt (oder erzihlt bekommt),
zugénglich, indem die Rezipienten dieser Geschichten die von ihnen darge-
botene Perspektive teilen, sie mit-«bewohnen», so dass in dieser gemeinsa-
men Perspektive eine Gesamt- oder Metastory erzidhlt werden kann; im Falle
Jesu sind das die Evangelien.” Dass nun dieser Perspektivcharakter von
Stories, ihr «Bewohntsein», den Rezipienten auffordern kann, er solle mit sei-
nem ganzen Leben «einriicken» in die Erzdhlwelt, ist im Anschluss an
D. Ritschl fiir bildhafte Geschichten innerhalb der Evangelien, ndmlich fir
«Gleichnisse als bewohnte Bildwelten», dargelegt worden.* Ich méchte im
Folgenden diese Gedanken von den bildhaften Jesusgeschichten auf die bild-
lichen Jesusdarstellungen iibertragen. Meine These lautet daher, dass die As-
thetik der bildlichen Jesusdarstellungen, um den obigen Ausdruck aufzuneh-
men, auf eine «Fernwirkung» beim Rezipienten zielt, auf einen heilsge-
schichtlichen Briickenschlag zwischen den Jesusgeschichten und den Ge-
schichten, in die der Rezipient selbst verstrickt ist (1.); dass aber diese
Geschichte, die Jesus mit dem Rezipienten hat, ihrerseits zu verstehen ist (2.)
nicht nach Art der Erzdhlung (2.1), sondern nach Art der Verheissung (2.2),
was dann im einzelnen wieder auf das Phdnomen der Jesusdarstellung theo-
logisch anzuwenden ist (3.).

1. Gesicht und Geschichten

Seit Albert Schweitzer kann als gesichert gelten, dass die Jesusgeschichten
der Evangelien eine historisch zuverldssige Rekonstruktion des Lebens Jesu
nicht erlauben, weil sie alle, geschichtlich bedingt, aus der seinerzeitigen Per-
spektive der Erwartung seiner nahen Wiederkunft erzihlt sind. Wichtig ist,
dass Schweitzer diesen Nachweis mittels einer geschichtlichen Darstellung
fiihrt: Seine «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» (1913) zeigt, dass die li-
terarischen Jesusbilder dieser Forschung (freilich auch Schweitzers eigenes)
zugleich selbst geschichtlich bedingte Bilder der beteiligten Forscher waren.
Also wenn sich auch der historische Jesus nicht rekonstruieren lisst, so sind

2 Ich spreche — mit J. Barton, G. Sauter (Hg.), Offenbarung und Geschichten. Ein
deutsch-englisches Forschungsprojekt (Beitrige zur theologischen Urteilsbildung 10),
Frankfurt a.M. u.a. 2000, 14 — von «Geschichten», da die z.B. von D. Ritschl selbst proble-
matisierte Nihe des Ausdrucks zur «Geschichte» fiir meine Uberlegungen von Gewicht
ist.

* Zum Konzept s. D. Ritschl, H. Jones, «Story» als Rohmaterial der Theologie (TEH
192), Miinchen 1976; vom «Bewohnen einer Perspektive» spricht D. Ritschl, Zur Logik
der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhinge theologischer Grundgedanken,
Miinchen 1984, 55.

4 C.Link, Gleichnisse als bewohnte Bildwelten, in: R. Bernhardt, U. Link-Wieczorek
(Hg.), Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von Gott,
Mensch und Natur, FS D. Ritschl, Gottingen 1999, 142-152, hier 151f.



Das Antlitz Jesu 145

doch die impliziten Zuschreibungstechniken zu ermitteln, die in solchen Re-
konstruktionsversuchen zur Anwendung kommen.

Das kann man auf das Thema dieses Aufsatzes, das Angesicht Jesu, iiber-
tragen. Da keine historisch zuverlidssige bildliche Darstellung Jesu tiberliefert
ist, gilt es, implizite Grundannahmen der Geschichte der bildlichen Jesusdar-
stellung zu erheben. Das soll nun geschehen.’

Wie sah Jesus von Angesicht aus? Anscheinend war den verschiedensten
Kiinstlern, die im Laufe der Geschichte auf diese Frage geantwortet haben,
stets mehr oder minder bewusst, was darstellbar ist und was nicht. Die friithes-
te Christenheit kannte gar keine bildlichen Jesusdarstellungen, sondern fass-
te, was Jesus ihr ist, in die Gestalt von Zeichen und Symbolen, indem sie sei-
nen Namen mit einem Hobheitstitel als Priidikatsnomen verband.® Beriihmtes-
tes Beispiel hierfiir ist das Fischsymbol der romischen Christen vor der religi-
onspolitischen Duldung durch Kaiser Konstantin, ein Akronym fiir das
griechische Bekenntnis zu Jesu Gottessohnschaft und Heilandstum.” Aber
auch als nach dem so gen. Maildnder Edikt das Christentum sich darstelle-
risch prisentieren konnte, z.B. in Reliefs an 6ffentlichen Gebduden, unter-
schied der im Reich fithrende Theologe Euseb von Caesarea genau zwischen
theologisch illegitimen Bildern, die Jesus personlich darzustellen suchen, und
erlaubten Symbolen, die auf ihn verweisen, indem sie sein Heilswerk darstel-
len.® Mit dieser Unterscheidung von Person und Funktion, wie man modern
formulieren konnte, wird die frithere Verhéltnisbestimmung von Eigenname
und Priadikatsnomen exakt beibehalten. Man konnte sagen, dass die nunmehr
entstehenden bildlichen Jesusdarstellungen keine Portrits sind, sondern Ty-
pen. Jesus wird nicht als dieser individuelle Mensch gezeigt, sondern als Leh-
rer, guter Hirt oder Himmelsherrscher.’ Selbst wenn, wie in dem letztgenann-
ten, unter dem Eindruck Konstantins aufgekommenen Motiv mitunter der

3 Ich beziehe mich v.a. auf eine Ausstellung der Londoner National Gallery vom

Frithjahr 2000 zum Bild Jesu Christi und skizziere deren Zusammenhédnge am Leitfaden
von Konvergenzen, die ich, in der Kunstgeschichte nur ein theologischer Zaungast, zwi-
schen jlingerer Literatur beider Fdcher wahrnehme. Vgl. den Ausstellungskatalog
G. Finaldi, The Image of Christ. With an Introduction by N. MacGregor and Contributions
by S. Avery-Quash, X. Bray, E. Langmuir, N. MacGregor, A. Sturgis, London 2000 sowie
A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie, Bd. II: Schrift und Gesicht, Paderborn 1996
und aus kunstgeschichtlicher Sicht H. Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes
vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen 1990 und H.L. Kessler, G. Wolf (Hg.), The Holy
Face and the Paradox of Representation (Villa Spelman Colloquia 6), Bologna 1998. (Fiir
kunstgeschichtliche Hinweise danke ich Herrn Andreas Mertin.)

¢ E.Langmuir in: Finaldi, Image of Christ, 9-11.

7 IXOYZ: Incoug Xprotog Osov Y1og Zotmp.

8 FEusebius Caesariensis, ep. ad Constantiam Augustam, PG XX, 1545-1549 zu den
verbotenen Bildern und ders., Vita Constantini 111,49 (ed. F. Winkelmann, GCS 56 = Euse-
bius Werke 1/1, Berlin 1975, 104,17f.) zu den erlaubten Symbolen.

? Stock, Dogmatik, 103.



146 Henning Theiflen

Fall, eine Darstellung individuelle Ziige eines bestimmten Imperators zeigt,
richtet sich das Interesse auf die mit dem Titel ausgedriickte und von Jesus
ausgefiillte Aufgabe.

Es scheint daher, dass die bildlichen Jesusdarstellungen bis zur Zeit des
Mittelalters kaum individuelle Ziige aufweisen. Auch in den Ikonen, die ab
787 so bedeutsam fiir die Ostkirche werden, lassen sich zwei Ebenen unter-
scheiden: zum einen das Gesicht Jesu (litschnoje pis’mo von lizo = Gesicht)
und zum anderen dessen Umgebung, das, was in seinem Angesicht ist (dolit-
schnoje pis’mo als Ableitung von litschnoje): In den russischen Ikonen, die die
spiatere Frommigkeitstradition am stdrksten prigen, kann letztere Ebene ein-
fach ein goldener Hintergrund sein. Gerade dieser driickt dann die gottlich
machende Verkldrung der natiirlichen Umgebung Jesu durch seine gottliche
Person aus. Vor dem biblischen Hintergrund dieser spezifischen Ikonenlogik,
der Verkldarungsgeschichte, leuchtet ein, dass dieser verklart verkldrende Je-
sus nicht in seiner Individualitit interessiert.!” — Die Zuriickhaltung gegen-
iiber individuellen Ziigen gilt auch fiir die Jesusdarstellungen des Abendlan-
des, obwohl hier gerade im Mittelalter mit dem (an das orientalische Mandy-
lion von Edessa ankniipfenden) Schweisstuch der Veronica und spéter dem
Turiner Grabtuch eine Bildgattung die Jesusdarstellungen bestimmt, deren
bekanntestes Modell (die Veronica) ausdriicklich als «wahres Bild» Jesu —
«vera icon» als Anagramm von Veronica — verstanden und auch propagiert
wird. Dennoch wird hier die Nichtdarstellbarkeit der Individualitét Jesu ge-
wahrt durch den besonderen Charakter dieser so gen. Acheiropoieten: Als
«nicht von Hand gemachte» (a-yeipo-rowmnrog) Werke fiihren sie ihre Entste-
hung legendarisch auf den iibernatiirlichen Abdruck einer Berithrung mit
dem Korper Jesu zurlick, die mit der Fortschreibung dieser Legenden néher
an die Passion Jesu zu riicken scheint.!!

Mit dem Aufschwung der Portrdtmalerei in der Renaissancezeit jedoch
gewinnen, wie Alex Stock demonstriert, auch die Jesusdarstellungen indivi-
duelle Ziige, was sich bis zur Gegenwart fortsetzt. Erscheinen dabei als Hin-
tergriinde biblischer Gemilde aus der Renaissancezeit Landschaften aus der
Umgebung des Kiinstlers, so geschieht dies freilich noch nicht mit der Pro-
grammatik, mit der ein Stanley Spencer im 20. Jahrhundert den Kreuzweg
Jesu ins britische Cookham verlegt.!? In der Wirkung auf den Betrachter
deckt sich diese individualisierende Tradition jedoch mit der dlteren, unper-

10 Vgl. a.a.0. 120 zur Ikonenmalerei, die freilich, wie Belting, Bild, v.a. 28-32 betont,
kein einheitliches Gebilde darstellt.

"' Nur das Turiner Grabtuch hat seinen Sitz im Leben urspriinglich in der Passionstra-
dition. Fiir das Mandylion von Edessa und das nach dem Fall Ostroms (1204) mitunter
damit identifizierte Schweisstuch der Veronica nennt Stock, Dogmatik, 109f. bzw. 127-132
von der Passion unabhiingige Vorstufen der Legenden.

12 Vgl. Tizians Darstellung des Noli me tangere (Joh 20,17) mit Spencers Kreuztra-
gung: Finaldi, Image of Christ, 173 (Abb.) bzw. 196f. (Abb.: 197).



Das Antlitz Jesu 147

sonlichen Art der Jesusdarstellung: Jesus und sein Tun werden als Teil der ei-
genen Menschenwelt wahrgenommen und wirken so auf den Betrachter.
Auch der Dargestellte selbst, Jesus, nidhert sich dem Betrachter an: Rem-
brandt arbeitete seine Christusgemaélde zunichst nach «hollandischen Model-
len», ehe er dazu iiberging, Portriéts jiidischer Zeitgenossen (die in den tole-
ranten Niederlanden der Zeit zahlreicher anzutreffen waren als anderswo)
zur Grundlage zu nehmen; Albrecht Diirer schon gestaltete gar sein Selbst-
bildnis von 1500 als Christusbildnis.'® Bis zu Alexei von Jawlensky fiihrt die
Entwicklung dahin, dass er in einer Reihe von Portrits eines Freundes dem
letzten Werk alle ikonographischen Ziige einer Veronica verleiht. Die theo-
logische Konzeption der Acheiropoieten, die hinter der Veronica wie hinter
den Ikonen stand, wird damit, wie A. Stock hervorhebt, umgekehrt: Kam dort
das Bild Jesu als nicht von Menschenhand gemacht zum Kiinstler, so muss
sich jetzt die Hand des Kiinstlers das Bild Jesu miithsam und allméhlich abrin-
gen.'

Fazit: Wenn es stimmt, dass die Wahrheit iiber eine Person die von ihr er-
zéhlten Geschichten sind, dann zeigt die Geschichte der bildlichen Jesusdar-
stellungen ein Doppelgesicht: Einesteils ndmlich wird Jesus nicht von Ange-
sicht dargestellt, andernteils gewinnt das Angesicht Jesu individuelle Ziige. In
rezeptionsisthetischer Sicht jedoch, also hinsichtlich der Wirkweise auf den
Betrachter, gleichen sich beide Tendenzen, denn wo in neuerer Zeit ein Bild
Jesu individuelle Ziige annimmt, geschieht dies, wie gesehen, um die Gestalt
Jesu mit der jeweiligen Gegenwart zu verbinden, und wo Jesus nicht person-
lich dargestellt wird, riickt sein Werk fiir uns Menschen alle in den Vorder-
grund.”® In beiden Fillen strahlt das Bild Jesu aus in die Menschheitsgeschich-
te und hat darin seinen eigentlichen, spirituellen Gehalt. Er ist besonders fiir
die Ikonen und Acheiropoieten vielfach beschrieben worden und lésst sich so
zusammenfassen, dass, wer diese Darstellungen Jesu ansieht, sich selbst von
Jesus betrachtet sieht: «the images themselves had <eyes to see»».'® So werden

I3 R. Preimesberger, «... proprijs sic effingebam coloribus ...». Zu Diirers Selbstbild-
nis von 1500, in: Kessler, Wolf (Hg.), The Holy Face, 279-300. Zu Rembrandt s. Stock,
Dogmatik, 239 (Zitat).

4 In dieses «Ende der Legende» miindet die Traditionsgeschichte bei Stock, a.a.0.,
v.a. 250f.

15" Auch die kunstgeschichtlichen Beitriige in dem Band von Kessler, Wolf (Hg.), The
Holy Face, sehen die Funktion der Jesusdarstellungen nicht in der Reproduktion einer ori-
ginalgetreuen Abbildung des Angesichtes Jesu (z.B. im Kultbild), sondern in der spirituel-
len Reprasentation der Verbindung von Gott und Mensch, wie sie in Jesus eindriicklich
gegeben ist; so v.a. G. Wolf, From Mandylion to Veronica. Picturing the «Disembodied»
Face and Disseminating the True Image of Christ in the Latin West, 153-179 (74f.). Am
Ursprung der Jesusdarstellungen steht deshalb kein «image», sondern ein «imprint», und
die Verbindung dorthin zuriick ist nicht «face», sondern «trace»; vgl. Belting, In Search of
Christ’s Body. Image or Imprint? (1-11).

'° Finaldi in: ders., Image of Christ, 106.



148 Henning Theifien

die Ikonen als Objekte der Betrachtung zugleich deren Subjekt und wirken
appellativ auf den Betrachter zuriick, indem sie zum Einstimmen in das Erge-
hen Jesu auffordern: zur Anbetung des verherrlichten und zum Mitleid mit
dem leidenden Jesus.!” Ahnlich die Veronica, das bedeutendste Acheiro-
poieton: Sie wird zu einem der beliebtesten Andachts- und Meditationsbilder,
mit dem sich Gebete verbinden, die an das Angesicht Jesu gerichtet sind, des-
sen Betrachtung aber mit dem eigenen Seelenheil verbinden: Z.B. konnte
nach einer Verfiigung von Innozenz III. (1216) einen vierzigtdgigen Ablass
der Purgatoriumsstrafen erlangen, wer vor der Veronica das Gebet Salve
sancta facies' verrichtete. Noch stirker schlug solches heilsgeschichtliche In-
teresse am Angesicht Jesu freilich bei der Meditation von Darstellungen des
leidenden Jesus durch (dem genannten Gebet korrespondierte dann das Ave
facies praeclara'), denn sie zielte unmittelbar auf das Mitleiden und brachte
mit der Blut- und Wundenfrommigkeit des Barock ein eigenes Modell von Je-
susdarstellungen hervor.”® Die Leidensgeschichte Jesu — und darum dann
auch seine Erhohung - soll hier das Los des Glaubigen selbst werden, die Je-
susgeschichte wird zu einer Geschichte des Glidubigen. Der Mensch, der das
Angesicht Jesu ansieht, erblickt sich selbst; ja man konnte sagen, dass aus
dem Angesicht Jesu das Wort seines Peinigers Pilatus spricht: Ecce homo!

2. Geschichte und Ubergeschichte (Story und Metastory)

Nach den bisherigen Uberlegungen kommen die verschiedenen (produk-
tions-) dsthetischen Tendenzen der bildlichen Jesusdarstellung (rezeptionsés-
thetisch) tiberein im Ecce homo, d.h. in dem Bestreben, die ihnen zugrunde

7 Vgl. M.A. Johnston, Seeing the Word, AThR 82 (2000) 565-569 am Beispiel einer
Pantokrator-Ikone: «the icon screen draws the believer toward the fullness of the End-
time» (568). Hervorgerufen wird dieser Eindruck durch die sog. umgekehrte Perspektive:
Der Fluchtpunkt des dargestellten Gesichtes liegt in diesem Fall nicht virtuell hinter, son-
dern vor der Bildfliche. Die Londoner Ausstellung zeigt unter der Uberschrift «Passion
and Compassion» (Finaldi, Image of Christ, 104-132 [105f.]) Beispiele fiir zhnliche Auswir-
kungen der Darstellung des leidenden Jesus.

18 Text bei Stock, Dogmatik, 143f. Zu Innozenz: C. Egger, Papst Innocenz III. und die
Veronica. Geschichte, Theologie, Liturgie und Seelsorge, in: Kessler, Wolf (Hg.), The Holy
Face, 181-203.

19 Text in Ausziigen bei Belting, Bild, 604f.

2 Die Wundmale Jesu sowie die dazu verwandten Instrumente als sog. arma Christi
(vgl. Finaldi, Image of Christ, 152-167 [mit Abb.] und schon zur Reformationszeit Lukas
Cranachs d.A. Holzschnitt «Der Blutstrom der Gnade»; Abb. bei Belting, Bild, 521 [Abb.
283]) wurden hier eigene Gegenstinde der Meditation. Hierauf greift das evangelische
Kirchenlied bis heute zuriick (z.B. EG 79,2 von Christoph Fischer [1589]), nicht zuletzt
Paul Gerhardt, fiir den die Leiblichkeit der Erlosung auch das Blut Jesu einbezieht (vgl.
S. Grosse, Theologie und Schonheit. Uberlegungen zur geistlichen Poetik in den Liedern
Paul Gerhardts, ThBeitr 31 [2000] 294-309 [306-309]).



Das Antlitz Jesu 149

liegenden Jesusgeschichten mit den Geschichten der Rezipienten zu einer
tibergreifenden Geschichte zu verbinden. Eine solche Geschichte wére nach
Analogie der aus den einzelnen Jesusstories kompilierten Evangelien als Me-
tastory zu bezeichnen. Aufgabe der Theologie ist nun, die impliziten Axiome
zu ermitteln, nach denen Stories zu Metastories kompiliert werden.?' In die-
sem Sinne skizziere ich im Folgenden zwei verschiedene theologische Axio-
matiken des Ecce homo.

2.1. Das Ecce homo als Selbstoffenbarung Jesu in der Geschichte

Eine Verbindung der Jesusgeschichten mit den Geschichten der Rezipien-
ten erstrebt schon dem Ansatz nach die narrative Theologie. Freilich ist diese
Konzeption im deutschen Sprachraum seit dem Aufschwung des Terminus
1973 oft nur eklektisch ausgearbeitet worden. Zwei Grundmomente narrati-
ver Theologie diirften aber festzuhalten sein, ndmlich das Interesse am Chris-
tentum als einem durchgehenden, aber unabgeschlossenen Kontinuum in
Form einer «Erzihlgemeinschaft»?* und das Verstindnis der historischen Ur-
sprungssituation dieser Gemeinschaft als eines (quasi existentialen) Struktur-
modells, das spidtere Generationen aktualisieren und so iiber den garstigen
Graben der Geschichte hinweg existentiell sich zu Eigen machen kénnen.”
Damit wird jedenfalls der philologische Doppelsinn von «Geschichte» als
«Erzdhlung» und «Historie» respektiert. Fiir die Charakterisierung der narra-
tiven Theologie entfillt damit ein weiteres Moment, nidmlich der besonders
zu programmatischen Zwecken immer wieder hervorgehobene Gegensatz
zur wissenschaftlichen Theologie, sei es, dass die Erzihlung als Uberwindung
der Argumentation gewiirdigt wird®, sei es, dass die Erziihlung die theologi-
sche Sache nur noch zu veranschaulichen hat.”> Man kann narrative Theolo-

21 Ich schliesse mich hier einer Grundeinsicht D. Ritschls (im Unterschied zu Teilen
der deutschsprachigen Debatte) an, dass stories das «Rohmaterial» der Theologie sind, die
theologische Arbeit selbst aber iiber das Erzéhlen von stories hinausgeht.

22 So schon in den beiden Stammaufsitzen der deutschsprachigen narrativen Theolo-
gie: H. Weinrich, Narrative Theologie, Conc(D) 9 (1973) 329-334 (330) und J.B. Metz,
Kleine Apologie des Erzidhlens, Conc(D) 9 (1973) 334-341 (336). Aus den in Anm. 21
genannten Griinden fasse ich hier unter dem Titel «narrative Theologie» nur deutschspra-
chige Ansétze.

2 Dieser Gedanke ist zentral fiir S. Ben-Chorin, Narrative Theologie des Judentums
anhand der Pessach-Haggada. Jerusalemer Vorlesungen, Tiibingen 1985. B. Wacker, Nar-
rative Theologie?, Miinchen 1977, 95f. macht ihn auch fiir etliche christliche Autoren aus-
findig.

24 So Weinrich, Narrative Theologie, 331 mit der bekannten Alternative von Mythos
und Logos.

% So tendenziell U.H.J. Kortner, «Alles war nur ein Spiel»? Legitimitit und Grenzen
dramatischen Denkens in der Theologie, NZSTh 38 (1996) 198-218. Er versteht die Narra-
tion in Abgrenzung gegen das Gleichzeitigkeit mit dem Christusgeschehen suggerierende
Présens des Dramas vom Imperfekt der (Nach-) Erzdhlung her und beschriankt die Gel-



150 Henning Theifien

gie also von vornherein der Nichtwissenschaftlichkeit weder rithmen noch
zeihen, sondern muss den Ansatz, Geschichte als erziahlerisches Kontinuum
und historisches Modell zu beanspruchen, in sich wiirdigen.?

Daraus ergibt sich, dass fiir narrative Theologie die Metastory Jesu mit
den Menschen die Fortsetzung der Jesusgeschichten in der menschlichen Ge-
schichte bzw. der Leidensgeschichte Jesu in der Geschichte der leidenden
Menschen ist; diesen leidenden Menschen wird narrative Theologie das Lei-
den Jesu aktualisierend zu Trost erzdhlen. Eine derart wechselseitige Marty-
rologie vertritt z.B. der gewiss nicht als ziinftiger Vertreter narrativer Theo-
logie aufzufassende Jiirgen Moltmann, und er kann sie bei der Betrachtung
des Gekreuzigten durchaus in den sprachlichen Duktus narrativer Theologie
fassen: «Im eigenen Schmerz den Schmerz Gottes zu entdecken heisst, die
Gemeinschaft mit Gott im eigenen Elend zu finden, und das eigene Elend als
eine Teilnahme an den <Leiden Christi> zu verstehen.»”’ Daneben ist Doro-
thee Solle zu erwihnen, die mit ihren Biichern zu den Themen «Stellvertre-
tung» und «Leiden» eine narrative Theologie exakt im hier beschriebenen
Sinne, freilich avant la lettre, entwirft. Ihr Konzept von Stellvertretung besagt
im Kern, dass Christus den Menschen nur vorausgetan, ihnen aber nicht ab-
genommen hat, was sie ihm nach vor Gott tun sollen.”® Dieser Ermahnung zur
Tat entsprechend heisst es beim der Tat entgegengesetzten Thema des Lei-
dens: «Gott hat keine anderen Hiénde als die unseren.»” Gottes Geschichte
mit Jesus setzt sich also im geschichtlichen Tun der Menschen fort, und mit
diesen Menschengeschichten wird das Christusereignis aktualisiert. So wird
die Geschichte in ihrem fortgehenden Verlauf zur Metastory Jesu mit den Men-
schen.

tung der narrativen Theologie auf «das Vermittlungsproblem» (218), das er «nicht inner-
halb der systematischen, sondern in der praktischen Theologie» (217, Original kursiv)
behandelt sehen mochte. Ahnlich, wenn auch mit stirkerer Aufwertung der Narration,
A.E. McGrath, Geschichte, Uberlieferung und Erzihlung. Uberlegungen zur Identitit
und Aufgabe christlicher Theologie, KuD 32 (1986) 234-253, der die gottesdienstliche
Liturgie als ««orbildliche> Nacherzdhlung» (239) hervorhebt, an der sich alles weitere
Erzédhlen messen lassen miisse.

% Diese beiden Grundfiguren erscheinen als Erzihlung eines Ubergangs bzw. einer
Ursprungssituation bei G. Sauter, Passahaggada und Osterpredigt, in: M. Oeming,
A. Graupner (Hg.), Altes Testament und christliche Verkiindigung, FS A.H.J. Gunneweg,
Stuttgart u.a. 1987, 207-223, der ihnen freilich nicht wie Koértner (s. Anm. 25) das Imper-
fekt entgegensetzt, sondern das Futur, ein «futurum resurrectionis» (222f.).

7" J. Moltmann, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,
Giitersloh 1989, 202. Die martyrologische Begriindung lautet, dass seit der Passion Jesu
die «apokalyptische Seite» (226, Original kursiv) von Leid in Form von Wehen der Endzeit
zum Austrag komme.

* So besonders im L. Teil von D. Sélle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach
dem «Tode Gottes», Stuttgart/Berlin 1965, hier 52-64 anhand des Phanomens der Stellver-
tretung in der Berufswelt — im Unterschied zum «Ersatz», der restlos gemeint sei.

¥ Dies., Leiden (ThTh Erg. Bd.), Stuttgart/Berlin 1973, 183.



Das Antlitz Jesu 151

Es wire freilich eine Verkiirzung, wollte man aufgrund dieser beiden Bei-
spiele narrative Theologie mit dem Unternechmen Politische Theologie
gleichsetzen. Weder Moltmann noch Solle geht es darum, Gottes Handeln
durch das Tun der Menschen abzulosen, vielmehr jenes in diesem fortzuset-
zen, aber so zugleich auch zu reprisentieren.’® Gott tritt die Geschichte nicht
an den Menschen ab, er schirft vielmehr die Wahrnehmung des Menschen fiir
das, was er in der Geschichte tun kann und darum auch zu tun hat. Obwohl
Solle ihr Konzept der Stellvertretung untertitelt als «Ein Kapitel Theologie
nach dem <Tode Gottes>», liegt hier ein deutlicher Unterschied etwa zu Hans
Jonas’ bekanntem Mythos iiber den «Gottesbegriff nach Auschwitz», demzu-
folge Gott sich aus der von ihm geschaffenen Welt zuriicknimmt und ihr Ge-
schick auf die Schultern der Menschen lidt.*! Gewiss ist diese Uberlegung als
Erzihlung eines Mythos ein Stiick narrativer Theologie; es geht Jonas dabei
aber um das Verhiltnis von Theologie und Ethik, wihrend Sélles Konzept
narrativer Theologie auf eine Wahrnehmungsschérfung zielt, also ein Kapitel
Theologie und Asthetik. Man kann von einer Asthetik der Narration spre-
chen, wenn Asthetik im wortlichen Sinne des griechischen aisBavesfar ver-
standen wird von einer Wahrnehmungslehre als Hilfswissenschaft der Er-
kenntnislehre.’> Erziihlungen sollen lehren, die menschliche Situation in der
Welt zu erkennen und daraus die richtigen Schliisse zum Handeln zu ziehen.
Dabei wird, wie gesagt, nicht geleugnet, dass diese Handlungsmoglichkeiten
begrenzt sind, sehr begrenzt: Denn die Geschichte, von der narrative Theolo-
gie als Historie und Erzdhlung handelt, ist, wie bei herkémmlicher Definition
der Geschichte als Gegensatz der Ewigkeit, der Bereich der Kontingenz;
Kontingenz selbst aber wird als die leidvolle Begrenztheit verstanden, mit der
menschliches Handeln sich auseinander zu setzen hat. Wozu narrative Theo-
logie anleitet, ist also so genannte Kontingenzbewiltigung™, d.h. der Umgang
mit Endlichkeit und Leid. Die Jesusgeschichten der narrativen Theologie sind

% Gerade Solle, Stellvertretung, 175ff. trigt damit der dogmatischen Tradition vom
Doppelsinn der Stellvertretung als Vertretung der Menschen bei Gott (satisfactio/interces-
sio) und Vertretung Gottes bei den Menschen (repraesentatio) Rechnung. Dass auch Gott
vertreten werden muss, driickt sich dabei in seinem Leiden an der unerlosten Welt aus.
Hier liegt das Scharnier zu Solles Buch iiber «Leiden».

31 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische Stimme [1984], in: ders.,
Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt am Main/
Leipzig 1992, 190-208 (193).

32" Als erkenntnistheoretische Hilfsdisziplin (gnoseologia inferior) gewann die Asthe-
tik bei A.G. Baumgarten (§ 1 seiner Aesthetica [1750-58]) erstmals wissenschaftliche
Eigenstdndigkeit.

33 Z.B. die dritte EKD-Mitgliederbefragung (1993) sieht in der Hilfe zur «Lebensbe-
wiltigung» in «Krisen und Kontingenzen» die «vorrangige Kompetenz» der Kirche in Fra-
gen der personlichen Relevanz des christlichen Glaubens, K.Engelhardt, H.von
Loewenich, P. Steinacker (Hg.), Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-Erhebung {iber
Kirchenmitgliedschaft, Giitersloh 1997, 360.361.360. Der Terminus «Kontingenzbewalti-



152 Henning Theifien

darum besonders die Geschichten des leidenden Jesus — so wie sich die rezep-
tionsésthetische Tendenz der bildlichen Jesusdarstellungen in den Passions-
bildern konzentriert. Deshalb auch geht narrative Theologie vom Gedanken
des Erzdhlkontinuums als unabgeschlossener Grosse aus, denn gerade der lei-
dende Jesus erzihlt die Metastory von der Bruchstiickhaftigkeit und Unabge-
schlossenheit geschichtlichen Menschseins, das zwischen Himmel und Erde
hin- und hergerissen ist. Der theologische Vorzug der Narration wird gerade
darin gesehen, dass sie diese menschlichen Geschichten durch die Offenheit
der Metastory in der Schwebe hilt* und damit den Menschen so zeigt, wie er
theologisch gesehen ist: Ecce homo!

Die Schwierigkeit ist nur, dass unklar ist, ob es sich bei diesem Ecce homo
um eine Frage und vielleicht um eine «Krise des Gottsagens» handelt, also um
Theo-logie* — oder ob sich darin nicht vielmehr nur konsequent Allzu-
menschliches ausspricht, zugespitzt gesagt: ob nicht das Ecce homo aus der
Leidensgeschichte Jesu zu einer «Selbstoffenbarung Jesu» als des Menschen
schlechthin wird, der in seiner Passion nur noch das menschliche Los abbil-
det*®: Ecce homo!

2.2. Das Ecce homo als Hinweis auf die Souverinitit Jesu tiber die Geschichte

Dieser Aufsatz geht methodisch davon aus, dass Erkenntnisse der Exege-
se iiber den Perspektivcharakter der Jesusgeschichten der Evangelien auf die
bildlichen Jesusdarstellungen iibertragbar sind. Diese Erkenntnisse haben in
der Exegese jedoch fast zeitgleich zwei verschiedene Autoren unabhéngig
voneinander gewonnen. Albert Schweitzer zeigte die geschichtliche Bedingt-
heit der Jesusgeschichten im Gesamtzusammenhang des apokalyptischen Ke-
rygma des frithen Christentums aufgrund einer geschichtlichen Darstellung
ihrer Bearbeitung durch die Leben-Jesu-Forschung. In kritischer Abgren-
zung gegen ebendiese hatte zuvor schon Martin Kdhler («Der sogenannte his-
torische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus», 1892) denselben
kerygmatischen Charakter der Evangelien als Gesamtperspektive der Je-

gung» findet seine religionssoziologische und theologische Fundierung in der Theoriebil-
dung von H. Liibbe, Religion nach der Aufklirung, Graz u.a. 21990, 127-218,

3 Dies ist die These von K. Wenzel, Zu einer theologischen Hermeneutik der Narra-
tion, ThPh 71 (1996) 161-186, der die Narration in der Schwebe zwischen der erinnernden
memoria des Todes Jesu und der hoffenden memoria seiner Auferweckung sieht (162).

¥ Darauf zielt jedenfalls Wenzel, Hermeneutik, 184-186 (v.a. 186; Zitat 184).

* In der Exegese vertritt F. Wessel, «Der Mensch» in der Verteidigungsrede des Niko-
demus Joh 7,51 und das «Ecce Homo», SNTU 17 (1992) 195-214 (214) die Ansicht, das
Ecce homo in Joh 19,5 konne, da kein Subjektwechsel vorangehe, nicht von Pilatus, son-
dern nur von (dem johanneischen) Jesus gesprochen sein, der damit fiir sich einen christo-
logischen Hobheitstitel «der Mensch» reklamiere, der in Joh 7,51 — jedoch erst auf der
Ebene der Evangelienredaktion — vorgegeben sei. Diese Argumentation ist offensichtlich
zirkulér.



Das Antlitz Jesu 153

susperikopen nachgewiesen und dafiir den Begriff des geschichtlichen Chris-
tus geprédgt. Obwohl beide Autoren also die Jesusgeschichten auf eine Ge-
samtheit oder Metastory beziehen, die sie mit der Terminologie ihrer Zeit als
geschichtlich bezeichnen, unterscheidet sich Kéhlers Geschichtsverstindnis
doch grundlegend von demjenigen Schweitzers und ist darum hier als dessen
theologische Alternative vorzustellen. Zwar denkt Kéhler wie Schweitzer die
Metastory, die den Rahmen der Jesusgeschichten bildet, als ein Kontinuum,
ja ein Kontinuum «vom Protevangelium bis zum Herrentage», aber schon
diese Formulierung zeigt, dass er dabei nicht wie Schweitzer an die chronolo-
gische Menschheitsgeschichte, sondern an deren christologische Axiomatik
denkt. Und die griindet die Verlaufsgeschichte ganz auf das eschatologische
«Grunddogma» der Parusieverheissung, denn das «Ziel verbiirgt auch den
einheitlichen Anfang und die ineinandergreifende Entwicklung» der Ge-
schichte. Nicht ihr blosser Verlauf, sondern Gottes Verheissung macht die Ge-
schichte zur Metastory, denn in ihrer konstitutiven Ausrichtung auf diese
«grosse Verheissung» liegt das theologische Moment von Geschichte, das
Kéhler mit der genauen deutschen Entsprechung des spiteren Terminus Me-
tastory das «Ubergeschichtliche» nennt.*” Die iibergeschichtlichen Daten die-
ser Metastory sind daher die Daten der Geschichte Jesu Christi: Verheissung,
Geburt, Sterben und Auferstehen, Himmelfahrt und Parusie. Ausser in Rela-
tion zu diesem libergeschichtlichen Relat gibt es die Geschichte nach Kihler
gar nicht, nicht einmal in Bruchstiicken. Dies erklirt seine Zuriickhaltung ge-
geniiber jedem Fortschrittsdenken in Bezug auf die Geschichte; er fasst das
«Verstdndnis des Weltganges aus dem Gottesglauben heraus», also die theo-
logische Frage nach der Geschichte, vielmehr in den Begriff der Theodizee.®

Wie fiir die narrative Theologie miindet also auch fiir ihn das Geschichts-
thema in die (Theodizee-) Frage der menschheitlichen Leidensgeschichte,
doch wird diese hier im leidenden Jesus nicht direkt erblickt, sondern nur im
Aufblick zu Gottes «grosser Verheissung», also im Parusiechristus, auf den
hin der Gekreuzigte gewissermassen transparent gedacht wird. Die Metasto-
ry folgt hier also einer Asthetik der Verheissung. Das johanneische Ecce homo
wird dabei, ehe es den leidenden Menschen zu erkennen gibt, zum Hinweis
auf die Souverinitit Gottes, der den Gekreuzigten zum Konig erhebt, wie es
der gesamten Charakteristik der johanneischen Passionsgeschichte, ja des

37 Zitate: M. Kihler, Angewandte Dogmen (Dogmatische Zeitfragen. Alte und neue
Ausfithrungen zur Wissenschaft der christlichen Lehre, Bd. II), Leipzig 21908, 222: ders.,
Eschatologie [Vorlesung SS 1911], Mskr., 34; ders., Art. Eschatologie, RE? V, 1898, 490-495
(493); ders., Zeit und Ewigkeit (Dogmatische Zeitfragen. Alte und neue Ausfiihrungen zur
Wissenschaft der christlichen Lehre, Bd. III), hg.v. W.Kéhler, Leipzig 1913, 194. Das
«Ubergeschichtliche» definiert Kihler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem
evangelischen Grundartikel aus im Abrisse dargestellt [*1905], Nachdr. Neukirchen-Vluyn
1966, 13£. (§ 13).

3 Ders., Dogmen, 512.



154 Henning Theiflen

ganzen Johannesevangeliums in seiner Anlage auf die «Stunde» (der Inthro-
nisation am Kreuz ndmlich), entspricht:

Der gekreuzigte Jesus wird bereits im Nachtgespriach mit Nikodemus vor-
wegnehmend der ehernen Schlange verglichen, die nach Num 21,8 die Israe-
liten durch blosses Ansehen vom Biss der Schlangen in der Wiiste rettete.*
Die Rolle des Menschen in diesem Szenario ist lediglich die eines Zuschauers,
und in genau diesem Sinne ist auch die Souverénitit zu verstehen, mit der Je-
sus in der johanneischen Version der Gefangennahme seinen Héischern ent-
gegentritt, um den Jiingern freien Abzug zu gewiihren (Joh 18,8).* Der auch
bei Johannes iiberlieferte Schwertstreich des Petrus verdeutlicht, dass die
Jiinger die Geschichte Jesu nicht durch tétiges Eingreifen zu ihrer eigenen
machen sollen, sondern sie sollen schlicht — frei nach Lk 2,15 — «die Geschich-
te sehen, die da geschehen ist» auf dem theatrum gloriae Dei, zu dem die Welt
durch Kreuz und Auferstehung wird.*! Der Akzent des Ecce homo liegt ein-
deutig auf dem ecce.

3. Asthetik der Narration und Asthetik der Verheissung

Vergegenwirtigen wir uns den Gang der bisherigen Uberlegungen: Ein-
sichten, die anhand der Jesusgeschichten der Evangelien fiir die worthafte
und die bildhafte Sprache (Geschichten bzw. Gleichnisse) vorliegen, sollten
am Leitfaden des Story-Konzepts auf die bildlichen Jesusdarstellungen iiber-
tragen werden. Dabei zeigte sich, dass die Asthetik dieser Darstellungen da-
rauf zielt, die ihnen zugrunde liegenden Jesusgeschichten mit dem Betrachter
und seiner Geschichte zu verbinden. Fiir die so entstehende Metastory liessen
sich jedoch mit einer Asthetik der Narration und einer Asthetik der Verheis-
sung zwei unterschiedliche Grundkonzepte ermitteln. Um zu entscheiden,
welches dieser Asthetikkonzepte die zugrunde liegenden Phinomene ange-
messen beschreibt, gilt es daher nun, beide Konzepte im Vergleich zuriickzu-
beziehen auf wiederum die worthafte (3.1), die bildhafte (3.2) und die bildli-
che Darstellungsform (3.3), also auf Geschichte, Gleichnis (Metapher) und
Bildnis.

3 Gegen Wessel (s. Anm. 36) ist Joh 3,14f. (und nicht 7,51) als die massgebliche Ver-
bindung des Ecce homo mit der Gestalt des Nikodemus festzuhalten.

4 Die Souverinitit des leidenden Jesus bei Johannes wird man nicht mit JM. Ford,
Jesus as Sovereign in the Passion according to John, BTB 25 (1995) 110-117 in der Uber-
einstimmung mit kynischen Fiirstenspiegeln suchen, sondern im Johannestext, z.B. in der
Proskynese Joh 18,6.

41" Joh 19,20 hebt bekanntlich die Dreisprachigkeit des Kreuzestitulus hervor, um die
universelle Bedeutung des Kreuzesgeschehens zu unterstreichen. Sehr schoén zeigt sich
diese johanneische Besonderheit in Johann Sebastian Bachs Vertonung von Joh 19,19 in
der Johannespassion (BWV 245) im Vergleich mit derjenigen der Parallele Mt 27,37 in der
Matthiduspassion (BWYV 244).



Das Antlitz Jesu 155

3.1. Jesusgeschichten und Geschichte Jesu Christi

Die Metastory einer iibergreifenden Geschichte Jesu mit den Menschen,
die beiden Asthetikkonzepten eigen ist, stellt sich ihrer Struktur nach in bei-
den hochst unterschiedlich dar. Denn wihrend eine Asthetik der Narration
im Angesicht Jesu das menschliche Dasein schlechthin erblickt, wird diese
Blickrichtung in einer Asthetik der Verheissung sozusagen theo-logisch «um-
geleitet»: Sie nimmt im Angesicht Jesu den verheissenden Gott wahr und erst
dadurch den Menschen. Dieses Gegeniiber hat Konsequenzen fiir die Me-
tastory Jesu mit den Menschen: Fiir eine Asthetik der Narration ist sie die
Fortsetzung der Jesusgeschichte und folgt wie diese der Logik der Erzdhlung,
die, wie man sich am Phédnomen des Fortsetzungsromans deutlich machen
kann, ganz auf dem Spannungsbogen der festen Zeitabfolge von Vorher und
Nachher beruht. Geschichten (im Plural) und die Geschichte (im Singular)
riicken dadurch, je ldnger die Geschichte weitergeht, immer mehr in eins,
denn beide koénnen erzidhlt werden und beide fussen auf dem Gesetz des
Nacheinander. Fragte ich vor diesem Hintergrund, was denn die Jesusge-
schichten eigentlich mir als heutigem Menschen bedeuten — und das ist ja die
Frage nach der Metastory Jesu mit den Menschen —, so bekdme ich zur Ant-
wort einfach die Wirkungsgeschichte Jesu unter allerlei anderen Menschen
erzihlt, und das einzige Spannungsmoment dabei bliebe, ob denn auch ich
diese Geschichte auf mich wirken lassen und mich in sie einreihen wollte oder
nicht. Ein Beispiel dieser Argumentation, wenn auch kein ziinftiger Vertreter
einer Asthetik der Narration, war Albert Schweitzer, der den brennend
eschatologischen Charakter der biblischen Jesusgeschichten wirkungsge-
schichtlich aus der Geschichte ihrer Erforschung beweisen wollte. Die theo-
logische Aufgabe erschopft sich dann darin, die Jesusgeschichten des Glau-
bens zu erzdhlen (und, auf einer hoheren Abstraktionsstufe, die Geschichte
des Jesusglaubens nachzuerzihlen).

Im Gegensatz dazu ist die Metastory Jesu mit den Menschen fiir eine As-
thetik der Verheissung gar nicht erzéhlbar, jedenfalls nicht im Sinne eines
Spannungsbogens von Vorher und Nachher, denn Spannung von Geschichte
im Sinne einer Asthetik der Verheissung hiess am Beispiel der biblischen Jo-
hannespassion, dass diese Geschichte ihre Spannkraft zu allererst von der
eschatologischen Verheissung der «Stunde» empféingt, die, wie die vielen jo-
hanneischen Missverstdndnisse dieses Stichwortes zeigen, die Erwartungen
an den Spannungsbogen von Vorher und Nachher buchstéblich durchkreuzt:
In dieser «Stunde» will Jesus als der Gekreuzigte der Erhohte sein, der die
Menschen zu sich zieht (Joh 12,32) — das ist die Metastory Jesu mit den Men-
schen, die ganz von der Zukunft Jesu getragen wird. Im Sinne der Asthetik
der Verheissung kann sie darum die Geschichte Jesu Christi genannt werden.
Die Bedeutung dieser Geschichte Jesu Christi fiir den heutigen Menschen
griindet demnach darin, dass sie ihn vom Gesetz der Zeitfolge befreit: Jesus



156 Henning Theiflen

legt Menschen nicht auf ihre Vergangenheit fest, also auf das, was sie aus sich
und ihren Moglichkeiten gemacht haben, m.a.W. er behaftet sie nicht bei den
Geschichten, in die sie verstrickt sind, sondern er macht sie davon frei**; und
gerade darin wird seine Geschichte ihre Geschichte. Das ist die axiomatische
Grundlage der theologischen Metastory in einer Asthetik der Verheissung,
und es ist ja die Aufgabe gerade einer Theologie, deren Material Geschichten
sind, diese implizite Axiomatik zu benennen — iiber das Erzihlen von Ge-
schichten hinaus.

3.2. Metaphern als Auslegung Gottes und als Auslegung der Welt

Doch nun steht es freilich nicht so, dass eine Theologie im Geiste einer As-
thetik der Narration ihrerseits buchstéblich gar nichts anderes zu tun hitte,
als immer dieselben alten Geschichten wiederzukiduen. Vielmehr, weil hier
diese Geschichten ja die Frage beantworten sollen, was die Jesusgeschichte
dem Menschen heute bedeuten kann, miissen sie so erzidhlt werden, dass sie
heutige Menschen dazu bewegen kénnen, sich auch in jene Geschichte einzu-
reihen. Eine Theologie der Narration muss daher die Geschichten, welche ihr
Material bilden, stets neu fiir die je heutige Zeit und Lebenswelt auslegen,
und diese Aufgabe ist so unabschliessbar, wie es immer wieder «heute» heisst.
Man kann sich das am Beispiel der Predigt klar machen: Gottes Wort muss
demnach immer wieder in «heutiges Deutsch» iibersetzt werden, und darum
verlangt gerade das scheinbar bescheidene Nacherzidhlen der Geschichten
vom Erzidhler einen anspruchsvollen und ansprechenden, innovativen und
schopferischen Ausdruck. Er muss immer wieder neu Geschichten, Meta-
phern und Bilder finden, die die alten Worte in die heutige Zeit zu iibertragen
vermogen. Hier steht also nicht die alte aristotelische Auffassung von der
Ubertragenen Rede als bloss schmiickendem Beiwerk im Hintergrund, son-
dern das Konzept der «lebendigen Metapher» (P. Ricceur).

Gerade an der metaphorischen und gleichnishaften Sprache zeigt sich also
die Charakteristik einer Theologie im Geiste der Asthetik der Narration, und
deswegen ldsst sich hier auch ihre implizite Axiomatik besonders deutlich ma-
chen. Demnach werden die Jesusgeschichten ausgelegt in der Sprache der
Weltsituation des jeweiligen Auslegers; das Wort Gottes ist also das interpre-
tandum, die jeweilige Weltsituation das interpretamentum. Und die «leben-
dige Metapher» ist diejenige Ausdrucksform, die beide Bereiche in unerwar-
teter Weise so einander anzundhern vermag, dass das alte Wort in der neuen
Welt lebendig wird, sie ist also das eigentliche interpretans.

Dieses Metaphernverstindnis bildet den axiomatischen Kern einer Asthe-
tik der Narration; es wird aber problematisch, sobald es im Ganzen in das Ge-

% G. Sauter, Zuginge zur Dogmatik. Elemente theologischer Urteilsbildung (UTB
2064), Gottingen 1998, 155 zur Rechtfertigung in zeitphdnomenologischer Sicht.



Das Antlitz Jesu 157

hause einer Theologie der Narration einzieht. Denn deren Aufgabe, so sahen
wir, ist ein Ubersetzungsgeschiift, das wesentlich unabschliessbar ist. So sehr
dabei nun auch die einzelne Metapher an ihrem jeweiligen Ort das Verstand-
nis Gottes erschliessen zu helfen vermag, so sehr wird dabei aufs Ganze des
Konzepts gesehen, ndmlich in der unendlichen Kette abertausender einzelner
Ubersetzungsvorginge, die Metapher zum blossen Verbrauchsmaterial. In
dieser Perspektive ist die «lebendige Metapher» lebendig nicht im Sinne
schopferischer Kraft, sondern der Sterblichkeit, die die Kehrseite alles Le-
bendigen ausser dem Schopfer selbst ist. Diese Metapher, auch wenn sie Mo-
vens und Vehikel einer Theologie der Narration ist, stiftet als solche keinen
Sprachgewinn. Sie schliesst weder Gottes Wort fiir die Welt auf noch die Welt
fiir Gottes Wort, obwohl sie doch gerade Gottes Wort in unsere Welt und
Sprache holen soll.

Ganz anders das Verstandnis von Metapher, das eine Asthetik der Ver-
heissung mit sich bringt. Hier kann die Metapher schon deshalb nie blosses
Riadchen in der unendlichen Geschichte von Ubersetzungsvorgingen sein,
weil Geschichte hier nicht erzédhllogischen, sondern verheissungstheologi-
schen Sinn hat. Das wurde an der Rede von der «Stunde» Jesu im Johannes-
evangelium deutlich, und das wirkt sich auch auf das Metaphernverstéandnis
aus. Pointe der johanneischen «Stunde» ist ja, dass die aus den Synoptikern
bekannte Metaphorik von der in Jesus gegenwértigen Konigsherrschaft Got-
tes, seiner Hoheit und Erh6hung hier verstanden werden muss in einem neu-
en, einem radikal neuen Sinn, der die Erwartungen vollig durchkreuzt, wel-
che unsere Sprache diesen Begriffen aufgrund unserer Welterfahrung beilegt:
Der Gekreuzigte ist Konig! Die theologische Metapher gibt also den Begriffen
unserer Sprache eine neue, nunmehr genuin theologische Bedeutung und stiftet
so per se — nicht erst als Verstehenshilfe in einer bestimmten Ubersetzungssi-
tuation — einen Sprachgewinn. Die theologische Metapher leitet so dazu an,
Welt und Welterfahrung theologisch zu verstehen. Axiomatisch gesprochen:
Fiir die Asthetik der Verheissung hat nicht die Metapher Gottes Wort in der
Welt auszulegen, sondern sie legt die Welt durch Gottes Wort aus. Wenn hier
wie in einer Asthetik der Narration die Metapher das eigentliche interpretans
als diejenige Grosse ist, welche Gottes Wort und die Welt zusammenbringt,
so geschieht dies doch mit dem wesentlichen Unterschied, dass fiir die Asthe-
tik der Verheissung das interpretandum nicht Gottes Wort ist, sondern die
Welt, die durch Gottes Wort selbst als interpretamentum ausgelegt wird.*
Theologisch ist die Metapher deshalb so gewichtig, weil sie ausdriickt, wie wir

# Diese Umkehrung im Verstindnis der Metapher kennzeichnet den Band von Bern-
hardt, Link-Wieczorek (Hg.), Metapher und Wirklichkeit, vgl. hier besonders die Beitriage
von M. Hailer, Metapher und Symbol, oder: Ist Skepsis in der Theologie unausweichlich?,
42-53 (52); C. Link, Gleichnisse als bewohnte Bildwelten, 142-152 (151f.) und F. Milden-
berger, Das Sakrament als «Metapher», 153-163 (161£.).



158 Henning Theiflen

Menschen die Welt und uns selbst iiberhaupt erst im Lichte von Gottes Wort
erkennen, ja allererst neu sehen konnen.

3.3. Angesicht und Antlitz Jesu

Die zuletzt angestellten Uberlegungen miindeten darin, dass die theolo-
gisch verstandene Metapher einen Sprachgewinn stiftet, weil sie Welt in ei-
nem neuen, in der Sprache unserer Welterfahrung nicht auszudriickenden
Sinne verstehen lehrt. Wie dies geschieht, dafiir steht nun, nach Geschichte
und Gleichnis, beispielhaft das Bildnis, also das Angesicht Jesu: Es ist theolo-
gisch neu zu verstehen, namlich als Antlitz. Diese These sei hier ausgefiihrt.

Das griechische Wort fiir Gesicht lautet tpocwrov, was wir — vom lateini-
schen Aquivalent persona her — im Deutschen mit Person oder eben mit An-
gesicht wiedergeben konnen. Ohne auch nur entfernt in die Personalititsde-
batte vergangener bis hin zu aktuellsten Zeiten einzusteigen, kann man doch
festhalten, dass Personalitédt im philosophischen Sinne insofern eine Affinitét
zum Angesicht hat, als sie das ist, was man einem Menschen von aussen anse-
hen kann. Ansehen ldsst sich Personalitdt weniger in dem Sinne, dass das Ge-
gebensein eines Katalogs von Merkmalen der Personalitit bei einem be-
stimmten Wesen objektiv von Anderen iiberpriift werden konnte*, wohl aber
in dem Sinne, dass das Personsein in diesem Wesen selbst liegt, es also aus
sich heraus und in sich selbst Person ist und darum der Anderen, die ihn als
Person ansehen, zu seinem eigenen Personsein nicht bedarf. Person lésst sich
dann geradezu als das Selbstverhiltnis dieses Wesens definieren.

In einem anderen als dem hier skizzierten philosophischen Sinne ist dage-
gen theologisch von Person bzw. von Angesicht zu reden. Die Geschichte der
bildlichen Jesusdarstellungen zeigte es am Phinomen der umgekehrten Per-
spektive und das Geschichte-Verstindnis der darin implizierten Asthetik der
Verheissung bestitigt es, dass das Angesicht Jesu nicht das ist, was man ihm
ansieht, sondern das, was dem Betrachter daraus entgegenblickt. M.a.W.:
Theologisch gesprochen ist das Angesicht Jesu das Antlitz Jesu, womit ja «ei-
gentlich «das Entgegenblickende>» bezeichnet ist.*> Person ist Jesus darum
auch nicht in seinem Selbstverhéltnis, sondern in seinem Verhéltnis zum Va-
ter, wie es die christologische Lehre von der Anhypostasie der menschlichen
Natur Jesu festhilt. Fir das theologische Verstidndnis von Personsein heisst

4 Obwohl solche Kataloge immer schon debattiert wurden, z.B. J. Perry (Hg.), Perso-
nal Identity, Berkeley u.a. 1975. Wohl wegen der ethischen Grenzfragen solcher Debatten
(wie sie sich z.B. an der Position P.Singers entziindeten) ist nach Art. Person II (H.-P.
Schiitt), RGG* VI, 2003, 1121-1123 Person nicht als deskriptiver Begriff im Sinne solcher
Merkmalskataloge zu verstehen.

% Ich bediene mich hier der Etymologien beider Ausdriicke: Kluge Etymologisches
Worterbuch der deutschen Sprache, bearb.v. E. Seebold, Berlin/New York 231999, 39 bzw.
45 (Zitat).



Das Antlitz Jesu 159

das: Gott ist Person, indem er in Jesus den «Menschen — biblisch gesprochen
— sein Angesicht» zeigt und der Mensch, der durch den Geist «so angeredet
wird», «dadurch ebenfalls als <Person> kenntlich» wird.*® Gottes Personalitit
ist also, dass er Menschen zu Personen macht, und so ist auch die Personalitit
von Menschen nicht ihr Selbst-, sondern ihr Gottesverhiltnis, ndmlich ihr Be-
rufensein von Gott. Menschliche Personalitét ist also eine empfangende Per-
sonalitit, m.a.W. eine Personalitit der Verheissung.*’ (Darum entspricht die-
sem Personverstindnis auch die Asthetik der Verheissung, wihrend das oben
gen. philosophische Personkonzept der Asthetik der Narration nahe steht.)
Menschen, die von Gott berufen werden, denen er also sein Antlitz zuwendet,
konnen das tun, was sie von sich aus nach dem Zeugnis der biblischen Urge-
schichte nicht konnen: ihr Angesicht frei erheben (Gen 4,7). Der theologische
Sinn des dsthetischen Phdnomens der bildlichen Jesusdarstellung ist darum
nicht die Abbildung des Angesichts Jesu, sondern die Befreiung des Men-
schen dazu, sein Angesicht frei zu erheben. Theologisch zielt das Angesicht Je-
su, das Menschen etwa betrachten konnten, auf das Antlitz Jesu, das er ihnen
in Liebe zuwendet. In diesem Wechsel vom Angesicht zum Antlitz Jesu voll-
zieht sich die Metastory des Briickenschlages von den Jesusgeschichten zu
den heutigen Menschen und ihren Geschichten, also das Ecce homo, das wir
als durchgehenden Charakterzug der Geschichte der bildlichen Jesusdarstel-
lung erkannten. Wer das Angesicht Jesu ansieht, erblickt darin sich selbst so,
wie er von Gott gesehen wird. Das aber heisst, die Asthetik der Verheissung
wird dem dsthetischen Phidnomen der Jesusdarstellung theologisch besser ge-
recht als die Asthetik der Narration, in deren linearer Struktur das metapho-
risch «umgeleitete» Verstdndnis von Angesicht als Antlitz nicht vorgesehen
st ®

Dennoch wire fiir die theologische Wiirdigung dieses dsthetischen Phéno-
mens wenig gewonnen, wenn die Unterscheidung von Angesicht und Antlitz

% Zitate: Sauter, Zuginge zur Dogmatik, 65.

4 Dieses Personkonzept folgt einer Ontologie der Verheissung und ist darum in der
Alternative von Substanzontologie (z.B. J. Englmann, Dem Menschen ist nur dann sein
personales Wesen gesichert, wenn die Personalitit Gottes anerkannt ist, in: W.M. Neidl,
F.Hartl [Hg.], Person und Funktion, Gedenkschrift J. Hommes, Regensburg 1998, 147-
164) und Relationsontologie (z.B. C. Schwobel, Human Being as Relational Being. Twelve
Theses for a Christian Anthropology, in: ders., C.E. Gunton [Hg.], Persons, Divine and
Human [King’s College Essays in Theological Anthropology], Edinburgh 1991, 141-165)
nicht unterzubringen.

% Das Spannungsfeld und der Differenzpunkt beider Asthetiken werden sehr deut-
lich in dem Band Barton, Sauter (Hg.), Offenbarung und Geschichten. Demnach griindet
das an verschiedensten Textlektiiren beobachtete Phinomen, dass Leser in die Geschich-
ten der Bibel «hineingezogen» werden, nicht allein in deren Story-Struktur, sondern in
ihrem Offenbarungscharakter, der sie als Verheissung, als «Treueversprechen Gottes» ver-
nehmen lasst, so G. Sauter, «Schrifttreue» ist kein «Schriftprinzip», 21-49 (49); dhnlich die
Beitriige von R. Morgan (195-224) und C. Schroder (225-239).



160 Henning Theiflen

Jesu dazu fiihrte, dass jenes, das dsthetische Moment von diesem, dem theo-
logischen Moment verschlungen wiirde. Die Bildnisse Jesu bis hin zu den be-
wegten Bildern der jiingsten Zeit werden nicht erst dadurch fiir den Glauben
und die Kirche interessant, dass sich ihr kiinstlerischer Gehalt ins Theologi-
sche sublimieren — und dadurch womaglich auch in seiner Anstossigkeit ver-
fliichtigen lasst. Gewiss sind solche Jesusbildnisse theologisch unerquicklich
und fiir den Glauben unerspriesslich, die das Angesicht Jesu in falsch verstan-
dener fotografischer Exaktheit festhalten wollen und es dadurch in Wahrheit
fixieren, indem sie seine Offenheit fiir das Antlitz abschneiden. Aber die Un-
terscheidung von Angesicht und Antlitz soll ja gerade bei theologischer Per-
spektive auf die Dinge den Blick fiir das Kiinstlerische freigeben. Wo also das
Angesicht in irgendeiner Weise fiir das Antlitz offen gehalten wird, kann es
kaum eine Jesusdarstellung geben, iiber deren Asthetik ein theologisches Bil-
derverbot zu verhingen wire. Das ausdriickliche Bilderverbot ist gerade,
indem es die Fixierung auf das Angesicht Gottes verbietet, das ausdriick-
liche Gebot, sein Antlitz darzustellen.

Schluss

Ein theologisches Bilderverbot ist also weder zu verhédngen iiber die nicht-
gegenstindliche Kunst der Moderne (deren Abstraktion ohnehin weniger
den Verdacht der Idolatrie erregt) noch aber auch tiber neuere Kunstwerke,
die Jesus in seinem Leiden moglichst gegenstédndlich erfahrbar zeigen wollen
— als ob hier das gottliche Geheimnis der Person Jesu ins Allzumenschliche
hinabgezogen wiirde. Selbst das Anthropomorphe der Gottesbilder ist keine
uniiberwindliche theologische Schwierigkeit, denn die Bibel selbst redet ab
ihren ersten Blittern, von der Urgeschichte an, anthropomorph von dem
Gott, der sich in der Kiihle des Abends im Garten ergeht (Gen 3,8). Es ist die
Kunst gewesen — diesmal die Ton- und Dichtkunst -, die in diesem Anthropo-
morphismus die trostliche Botschaft gehort hat, dass dieser Gott die Siinde
des Menschen zu derselben Stunde des Tages vor seinem gottlichen Ange-
sicht entdeckt, da er den Menschen nach der Sintflut sein Antlitz wieder zu-
wendet (Gen 8,11)*: wenn der Abend kommt.

Abstract

Angeregt durch die Londoner Ausstellung «Seeing Salvation» vom Friihjahr 2000 be-
nennt dieser Aufsatz am Leitfaden von D. Ritschls Story-Konzept mogliche theologische
Implikationen des (vor allem rezeptions-) #sthetischen Verstdndnisses kiinstlerischer

4 Picanders Rezitativ «<Am Abend, da es kiihle ward» aus J.S. Bachs Matthiduspassion
(BWYV 244) verkniipft beide Genesisstellen.



Das Antlitz Jesu 161

Christusdarstellung. Zu diesem Zweck werden unter mehreren Aspekten (deutschsprachi-
ge) Konzeptionen narrativer Theologie mit einem bestimmten Metaphernverstiandnis ver-
glichen.

Henning Theif3en, Bonn



	Das Antlitz Jesu : zur theologischen Würdigung künstlerischer Christusdarstellung

