
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Artikel: Das Antlitz Jesu : zur theologischen Würdigung künstlerischer
Christusdarstellung

Autor: Theissen, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Antlitz Jesu

Zur theologischen Würdigung künstlerischer
Christusdarstellung

Einleitung

Der Papst - so heisst es - hob nach der Vorführung den Kopf und murmelte:

«Es ist, wie es war.» War nicht dieser Satz das höchste Gütesiegel auf den
Film, mit dem Mel Gibson eine Art Privataudienz beim Oberhaupt der
römisch-katholischen Kirche erreicht hatte? Doch wohl kaum kam der Regisseur,

dessen spirituelle Heimat bei den Lefebvrianern, abseits der Reformen
des II. Vaticanum, ist, in den Vatikan, um sich die historische Echtheit seines
Films «Die Passion Christi» absegnen zu lassen. Sondern wenn «Die Passion
Christi» im Jahre 2004 ist, wie «es» im Jahre 30 war, dann ist «es» auch heute
noch. So las man in denselben Zeitungen, die die angebliche päpstliche
Botschaft druckten, dass in Texas ein Mörder, dessen Verbrechen wochenlang
unentdeckt geblieben war, aus dem Kinosaal unter dem Eindruck von Gibsons

möglichst «echter» Darstellung der Leiden Jesu stracks zur Polizei ging
und sich stellte.1 Wenn der Satz «Es ist, wie es war» im Sinne der Ästhetik
eines Films ist, der das ästhetische Empfinden von Christen weltweit aufwühlte,
dann in dem Sinne, dass damit eine derartige «Fernwirkung» der Passion
Christi quer durch 2000 Jahre Geschichte beansprucht wird.

Der vorliegende Aufsatz setzt sich zum Ziel, das ästhetische Phänomen der
bildlichen Jesusdarstellung theologisch zu würdigen. Dabei geht es

(produktionsästhetisch) um die einem bestimmten Bild innewohnende Ästhetik im
engeren Sinne einer Lehre vom Kunstwerk nur insoweit, als damit zugleich
(rezeptionsästhetisch) der Schwerpunkt meiner Überlegungen in den Blick
kommt, nämlich die von einem solchen Bild ausgehende Wirkweise auf den
Wahrnehmenden, also die Ästhetik im weiteren Sinne einer Wahrnehmungslehre.

Methodisch nehme ich dabei an, dass die bildlichen Jesusdarstellungen
im Allgemeinen die textlichen Jesusdarstellungen in den Evangelien der
Bibel zur Grundlage haben, so dass die am Hörer/Leser orientierte neuere
Evangelienexegese mit ihrem Einbezug der Erzählforschung einen Fingerzeig

auch für die Beschäftigung mit den bildlichen Jesusdarstellungen gibt.
Hier ist besonders das auf Dietrich Ritsehl zurückgehende Story-Konzept zu
nennen. Demnach wird die Wahrheit über eine Person nur in der Perspektive

1 Süddeutsche Zeitung Nr. 43 (21./22.2.2004), 13 (der angebliche Ausspruch Johannes
Pauls II.) bzw. SZ Nr. 74 (29.3.2004), 14 (die dpa-Meldung «Von Jesus-Film zu Mordgeständnis

bewegt»).



144 Henning Theißen

von Geschichten (stories2), die sie von sich erzählt (oder erzählt bekommt),
zugänglich, indem die Rezipienten dieser Geschichten die von ihnen
dargebotene Perspektive teilen, sie mit-«bewohnen», so dass in dieser gemeinsamen

Perspektive eine Gesamt- oder Metastory erzählt werden kann; im Falle
Jesu sind das die Evangelien.3 Dass nun dieser Perspektivcharakter von
Stories, ihr «Bewohntsein», den Rezipienten auffordern kann, er solle mit
seinem ganzen Leben «einrücken» in die Erzählwelt, ist im Anschluss an
D. Ritsehl für bildhafte Geschichten innerhalb der Evangelien, nämlich für
«Gleichnisse als bewohnte Bildwelten», dargelegt worden.4 Ich möchte im
Folgenden diese Gedanken von den bildhaften Jesusgeschichten auf die
bildlichen Jesusdarstellungen übertragen. Meine These lautet daher, dass die
Ästhetik der bildlichen Jesusdarstellungen, um den obigen Ausdruck aufzunehmen,

auf eine «Fernwirkung» beim Rezipienten zielt, auf einen
heilsgeschichtlichen Brückenschlag zwischen den Jesusgeschichten und den
Geschichten, in die der Rezipient selbst verstrickt ist (1.); dass aber diese

Geschichte, die Jesus mit dem Rezipienten hat, ihrerseits zu verstehen ist (2.)
nicht nach Art der Erzählung (2.1), sondern nach Art der Verheissung (2.2),
was dann im einzelnen wieder auf das Phänomen der Jesusdarstellung
theologisch anzuwenden ist (3.).

1. Gesicht und Geschichten

Seit Albert Schweitzer kann als gesichert gelten, dass die Jesusgeschichten
der Evangelien eine historisch zuverlässige Rekonstruktion des Lebens Jesu
nicht erlauben, weil sie alle, geschichtlich bedingt, aus der seinerzeitigen
Perspektive der Erwartung seiner nahen Wiederkunft erzählt sind. Wichtig ist,
dass Schweitzer diesen Nachweis mittels einer geschichtlichen Darstellung
führt: Seine «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» (1913) zeigt, dass die
literarischen Jesusbilder dieser Forschung (freilich auch Schweitzers eigenes)
zugleich selbst geschichtlich bedingte Bilder der beteiligten Forscher waren.
Also wenn sich auch der historische Jesus nicht rekonstruieren lässt, so sind

2 Ich spreche - mit J. Barton, G. Sauter (Hg.), Offenbarung und Geschichten. Ein
deutsch-englisches Forschungsprojekt (Beiträge zur theologischen Urteilsbildung 10),
Frankfurt a.M. u.a. 2000,14 - von «Geschichten», da die z.B. von D. Ritsehl selbst proble-
matisierte Nähe des Ausdrucks zur «Geschichte» für meine Überlegungen von Gewicht
ist.

3 Zum Konzept s. D. Ritschi. H. Jones, «Story» als Rohmaterial der Theologie (TEH
192), München 1976; vom «Bewohnen einer Perspektive» spricht D. Ritsehl, Zur Logik
der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhänge theologischer Grundgedanken,
München 1984,55.

4 C. Link, Gleichnisse als bewohnte Bildwelten, in: R. Bernhardt, U. Link-Wieczorek
(Hg.), Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von Gott,
Mensch und Natur, FS D. Ritsehl, Göttingen 1999,142-152, hier 151f.



Das Antlitz Jesu 145

doch die impliziten Zuschreibungstechniken zu ermitteln, die in solchen
Rekonstruktionsversuchen zur Anwendung kommen.

Das kann man auf das Thema dieses Aufsatzes, das Angesicht Jesu,
übertragen. Da keine historisch zuverlässige bildliche Darstellung Jesu überliefert
ist, gilt es, implizite Grundannahmen der Geschichte der bildlichen Jesusdarstellung

zu erheben. Das soll nun geschehen.5
Wie sah Jesus von Angesicht aus? Anscheinend war den verschiedensten

Künstlern, die im Laufe der Geschichte auf diese Frage geantwortet haben,
stets mehr oder minder bewusst, was darstellbar ist und was nicht. Die früheste

Christenheit kannte gar keine bildlichen Jesusdarstellungen, sondern fass-

te, was Jesus ihr ist, in die Gestalt von Zeichen und Symbolen, indem sie
seinen Namen mit einem Floheitstitel als Prädikatsnomen verband.6 Berühmtestes

Beispiel hierfür ist das Fischsymbol der römischen Christen vor der
religionspolitischen Duldung durch Kaiser Konstantin, ein Akronym für das

griechische Bekenntnis zu Jesu Gottessohnschaft und Fleilandstum.7 Aber
auch als nach dem so gen. Mailänder Edikt das Christentum sich darstellerisch

präsentieren konnte, z.B. in Reliefs an öffentlichen Gebäuden,
unterschied der im Reich führende Theologe Euseb von Caesarea genau zwischen
theologisch illegitimen Bildern, die Jesus persönlich darzustellen suchen, und
erlaubten Symbolen, die auf ihn verweisen, indem sie sein Heilswerk darstellen.8

Mit dieser Unterscheidung von Person und Funktion, wie man modern
formulieren könnte, wird die frühere Verhältnisbestimmung von Eigenname
und Prädikatsnomen exakt beibehalten. Man könnte sagen, dass die nunmehr
entstehenden bildlichen Jesusdarstellungen keine Porträts sind, sondern
Typen. Jesus wird nicht als dieser individuelle Mensch gezeigt, sondern als Lehrer,

guter Hirt oder Himmelsherrscher.9 Selbst wenn, wie in dem letztgenannten,

unter dem Eindruck Konstantins aufgekommenen Motiv mitunter der

5 Ich beziehe mich v.a. auf eine Ausstellung der Londoner National Gallery vom
Frühjahr 2000 zum Bild Jesu Christi und skizziere deren Zusammenhänge am Leitfaden
von Konvergenzen, die ich, in der Kunstgeschichte nur ein theologischer Zaungast,
zwischen jüngerer Literatur beider Fächer wahrnehme. Vgl. den Ausstellungskatalog
G. Finaldi, The Image of Christ. With an Introduction by N. MacGregor and Contributions
by S. Avery-Quash, X. Bray, E. Langmuir, N. MacGregor, A. Sturgis, London 2000 sowie
A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie, Bd. II: Schrift und Gesicht, Paderborn 1996
und aus kunstgeschichtlicher Sicht H. Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes
vor dem Zeitalter der Kunst, München 1990 und H.L. Kessler, G. Wolf (Hg.), The Holy
Face and the Paradox of Representation (Villa Spelman Colloquia 6), Bologna 1998. (Für
kunstgeschichtliche Hinweise danke ich Herrn Andreas Mertin.)

6 E. Langmuir in: Finaldi, Image of Christ, 9-11.
7 IX0TZ: Iriaouç Xpicrxoç 0eou Yioç XtotriP-
8 Eusebius Caesariensis, ep. ad Constantiam Augustam, PG XX, 1545-1549 zu den

verbotenen Bildern und ders., Vita Constantini 111,49 (ed. F. Winkelmann, GCS 56 Eusebius

Werke 1/1, Berlin 1975,104,17f.) zu den erlaubten Symbolen.
9 Stock, Dogmatik, 103.



146 Henning Theißen

Fall, eine Darstellung individuelle Züge eines bestimmten Imperators zeigt,
richtet sich das Interesse auf die mit dem Titel ausgedrückte und von Jesus

ausgefüllte Aufgabe.
Es scheint daher, dass die bildlichen Jesusdarstellungen bis zur Zeit des

Mittelalters kaum individuelle Züge aufweisen. Auch in den Ikonen, die ab
787 so bedeutsam für die Ostkirche werden, lassen sich zwei Ebenen
unterscheiden: zum einen das Gesicht Jesu (litschnoje pis'mo von lizo Gesicht)
und zum anderen dessen Umgebung, das, was in seinem Angesicht ist (dolit-
schnojepis'mo als Ableitung von litschnoje): In den russischen Ikonen, die die
spätere Frömmigkeitstradition am stärksten prägen, kann letztere Ebene
einfach ein goldener Hintergrund sein. Gerade dieser drückt dann die göttlich
machende Verklärung der natürlichen Umgebung Jesu durch seine göttliche
Person aus. Vor dem biblischen Hintergrund dieser spezifischen Ikonenlogik,
der Verklärungsgeschichte, leuchtet ein, dass dieser verklärt verklärende
Jesus nicht in seiner Individualität interessiert.10 - Die Zurückhaltung gegenüber

individuellen Zügen gilt auch für die Jesusdarstellungen des Abendlandes,

obwohl hier gerade im Mittelalter mit dem (an das orientalische Mandy-
lion von Edessa anknüpfenden) Schweisstuch der Veronica und später dem
Turiner Grabtuch eine Bildgattung die Jesusdarstellungen bestimmt, deren
bekanntestes Modell (die Veronica) ausdrücklich als «wahres Bild» Jesu -
«vera icon» als Anagramm von Veronica - verstanden und auch propagiert
wird. Dennoch wird hier die Nichtdarstellbarkeit der Individualität Jesu
gewahrt durch den besonderen Charakter dieser so gen. Acheiropoieten: Als
«nicht von Hand gemachte» (a-xeipo-7ioir|xoç) Werke führen sie ihre Entstehung

legendarisch auf den übernatürlichen Abdruck einer Berührung mit
dem Körper Jesu zurück, die mit der Fortschreibung dieser Legenden näher
an die Passion Jesu zu rücken scheint.11

Mit dem Aufschwung der Porträtmalerei in der Renaissancezeit jedoch
gewinnen, wie Alex Stock demonstriert, auch die Jesusdarstellungen individuelle

Züge, was sich bis zur Gegenwart fortsetzt. Erscheinen dabei als

Hintergründe biblischer Gemälde aus der Renaissancezeit Landschaften aus der
Umgebung des Künstlers, so geschieht dies freilich noch nicht mit der
Programmatik, mit der ein Stanley Spencer im 20. Jahrhundert den Kreuzweg
Jesu ins britische Cookham verlegt.12 In der Wirkung auf den Betrachter
deckt sich diese individualisierende Tradition jedoch mit der älteren, unper-

10 Vgl. a.a.O. 120 zur Ikonenmalerei, die freilich, wie Belting, Bild, v.a. 28-32 betont,
kein einheitliches Gebilde darstellt.

11 Nur das Turiner Grabtuch hat seinen Sitz im Leben ursprünglich in der Passionstradition.

Für das Mandylion von Edessa und das nach dem Fall Ostroms (1204) mitunter
damit identifizierte Schweisstuch der Veronica nennt Stock, Dogmatik, 109f. bzw. 127-132

von der Passion unabhängige Vorstufen der Legenden.
12 Vgl. Tizians Darstellung des Noli me tangere (Joh 20,17) mit Spencers Kreuztra-

gung: Finaldi, Image of Christ, 173 (Abb.) bzw. 196f. (Abb.: 197).



Das Antlitz Jesu 147

sönlichen Art der Jesusdarstellung: Jesus und sein Tun werden als Teil der
eigenen Menschenwelt wahrgenommen und wirken so auf den Betrachter.
Auch der Dargestellte selbst, Jesus, nähert sich dem Betrachter an:
Rembrandt arbeitete seine Christusgemälde zunächst nach «holländischen Modellen»,

ehe er dazu überging, Porträts jüdischer Zeitgenossen (die in den
toleranten Niederlanden der Zeit zahlreicher anzutreffen waren als anderswo)
zur Grundlage zu nehmen; Albrecht Dürer schon gestaltete gar sein Selbstbildnis

von 1500 als Christusbildnis.13 Bis zu Alexei von Jawlensky führt die
Entwicklung dahin, dass er in einer Reihe von Porträts eines Freundes dem
letzten Werk alle ikonographischen Züge einer Veronica verleiht. Die
theologische Konzeption der Acheiropoieten, die hinter der Veronica wie hinter
den Ikonen stand, wird damit, wie A. Stock hervorhebt, umgekehrt: Kam dort
das Bild Jesu als nicht von Menschenhand gemacht zum Künstler, so muss
sich jetzt die Hand des Künstlers das Bild Jesu mühsam und allmählich abrin-

14
gen.

Fazit: Wenn es stimmt, dass die Wahrheit über eine Person die von ihr
erzählten Geschichten sind, dann zeigt die Geschichte der bildlichen
Jesusdarstellungen ein Doppelgesicht: Einesteils nämlich wird Jesus nicht von Angesicht

dargestellt, andernteils gewinnt das Angesicht Jesu individuelle Züge. In
rezeptionsästhetischer Sicht jedoch, also hinsichtlich der Wirkweise auf den
Betrachter, gleichen sich beide Tendenzen, denn wo in neuerer Zeit ein Bild
Jesu individuelle Züge annimmt, geschieht dies, wie gesehen, um die Gestalt
Jesu mit der jeweiligen Gegenwart zu verbinden, und wo Jesus nicht persönlich

dargestellt wird, rückt sein Werk für uns Menschen alle in den Vordergrund.15

In beiden Fällen strahlt das Bild Jesu aus in die Menschheitsgeschichte
und hat darin seinen eigentlichen, spirituellen Gehalt. Er ist besonders für

die Ikonen und Acheiropoieten vielfach beschrieben worden und lässt sich so
zusammenfassen, dass, wer diese Darstellungen Jesu ansieht, sich selbst von
Jesus betrachtet sieht: «the images themselves had <eyes to see>».16 So werden

13 R. Preimesberger, «... proprijs sic effingebam coloribus ...». Zu Dürers Selbstbildnis

von 1500, in: Kessler, Wolf (Hg.), The Holy Face, 279-300. Zu Rembrandt s. Stock,
Dogmatik, 239 (Zitat).

14 In dieses «Ende der Legende» mündet die Traditionsgeschichte bei Stock, a.a.O.,
v.a. 250f.

15 Auch die kunstgeschichtlichen Beiträge in dem Band von Kessler, Wolf (Hg.), The
Holy Face, sehen die Funktion der Jesusdarstellungen nicht in der Reproduktion einer
originalgetreuen Abbildung des Angesichtes Jesu (z.B. im Kultbild), sondern in der spirituellen

Repräsentation der Verbindung von Gott und Mensch, wie sie in Jesus eindrücklich
gegeben ist; so v.a. G. Wolf, From Mandylion to Veronica. Picturing the «Disembodied»
Face and Disseminating the True Image of Christ in the Latin West, 153-179 (74f.). Am
Ursprung der Jesusdarstellungen steht deshalb kein «image», sondern ein «imprint», und
die Verbindung dorthin zurück ist nicht «face», sondern «trace»; vgl. Belting, In Search of
Christ's Body. Image or Imprint? (1-11).

16 Finaldi in: ders., Image of Christ, 106.



148 Henning Theißen

die Ikonen als Objekte der Betrachtung zugleich deren Subjekt und wirken
appellativ auf den Betrachter zurück, indem sie zum Einstimmen in das Ergehen

Jesu auffordern: zur Anbetung des verherrlichten und zum Mitleid mit
dem leidenden Jesus.17 Ähnlich die Veronica, das bedeutendste Acheiro-
poieton: Sie wird zu einem der beliebtesten Andachts- und Meditationsbilder,
mit dem sich Gebete verbinden, die an das Angesicht Jesu gerichtet sind, dessen

Betrachtung aber mit dem eigenen Seelenheil verbinden: Z.B. konnte
nach einer Verfügung von Innozenz III. (1216) einen vierzigtägigen Ablass
der Purgatoriumsstrafen erlangen, wer vor der Veronica das Gebet Salve
sancta faciesx& verrichtete. Noch stärker schlug solches heilsgeschichtliche
Interesse am Angesicht Jesu freilich bei der Meditation von Darstellungen des

leidenden Jesus durch (dem genannten Gebet korrespondierte dann das Ave
facies praeclara19), denn sie zielte unmittelbar auf das Mitleiden und brachte
mit der Blut- und Wundenfrömmigkeit des Barock ein eigenes Modell von
Jesusdarstellungen hervor.20 Die Leidensgeschichte Jesu - und darum dann
auch seine Erhöhung - soll hier das Los des Gläubigen selbst werden, die
Jesusgeschichte wird zu einer Geschichte des Gläubigen. Der Mensch, der das

Angesicht Jesu ansieht, erblickt sich selbst; ja man könnte sagen, dass aus
dem Angesicht Jesu das Wort seines Peinigers Pilatus spricht: Ecce homo!

2. Geschichte und Übergeschichte (Story und Metastory)

Nach den bisherigen Überlegungen kommen die verschiedenen (produk-
tions-) ästhetischen Tendenzen der bildlichen Jesusdarstellung (rezeptionsästhetisch)

überein im Ecce homo, d.h. in dem Bestreben, die ihnen zugrunde

17 Vgl. M.A. Johnston, Seeing the Word, AThR 82 (2000) 565-569 am Beispiel einer
Pantokrator-Ikone: «the icon screen draws the believer toward the fullness of the
Endtime» (568). Hervorgerufen wird dieser Eindruck durch die sog. umgekehrte Perspektive:
Der Fluchtpunkt des dargestellten Gesichtes liegt in diesem Fall nicht virtuell hinter,
sondern vor der Bildfläche. Die Londoner Ausstellung zeigt unter der Überschrift «Passion
and Compassion» (Finaldi, Image of Christ, 104-132 [105f.]) Beispiele für ähnliche Auswirkungen

der Darstellung des leidenden Jesus.
18 Text bei Stock, Dogmatik, 143f. Zu Innozenz: C. Egger, Papst Innocenz III. und die

Veronica. Geschichte, Theologie, Liturgie und Seelsorge, in: Kessler, Wolf (Hg.), The Holy
Face, 181-203.

19 Text in Auszügen bei Belting, Bild, 604f.
20 Die Wundmale Jesu sowie die dazu verwandten Instrumente als sog. arma Christi

(vgl. Finaldi, Image of Christ, 152-167 [mit Abb.] und schon zur Reformationszeit Lukas
Cranachs d.Ä. Holzschnitt «Der Blutstrom der Gnade»; Abb. bei Belting, Bild, 521 [Abb.
283]) wurden hier eigene Gegenstände der Meditation. Hierauf greift das evangelische
Kirchenlied bis heute zurück (z.B. EG 79,2 von Christoph Fischer [1589]), nicht zuletzt
Paul Gerhardt, für den die Leiblichkeit der Erlösung auch das Blut Jesu einbezieht (vgl.
S. Grosse, Theologie und Schönheit. Überlegungen zur geistlichen Poetik in den Liedern
Paul Gerhardts, ThBeitr 31 [2000] 294-309 [306-309]).



Das Antlitz Jesu 149

liegenden Jesusgeschichten mit den Geschichten der Rezipienten zu einer
übergreifenden Geschichte zu verbinden. Eine solche Geschichte wäre nach

Analogie der aus den einzelnen Jesusstories kompilierten Evangelien als Me-
tastory zu bezeichnen. Aufgabe der Theologie ist nun, die impliziten Axiome
zu ermitteln, nach denen Stories zu Metastories kompiliert werden.21 In
diesem Sinne skizziere ich im Folgenden zwei verschiedene theologische
Axiomatiken des Ecce homo.

2.1. Das Ecce homo als Selbstoffenbarung Jesu in der Geschichte

Eine Verbindung der Jesusgeschichten mit den Geschichten der Rezipienten

erstrebt schon dem Ansatz nach die narrative Theologie. Freilich ist diese

Konzeption im deutschen Sprachraum seit dem Aufschwung des Terminus
1973 oft nur eklektisch ausgearbeitet worden. Zwei Grundmomente narrati-
ver Theologie dürften aber festzuhalten sein, nämlich das Interesse am
Christentum als einem durchgehenden, aber unabgeschlossenen Kontinuum in
Form einer «Erzählgemeinschaft»22 und das Verständnis der historischen
Ursprungssituation dieser Gemeinschaft als eines (quasi existentialen) Strukturmodells,

das spätere Generationen aktualisieren und so über den garstigen
Graben der Geschichte hinweg existentiell sich zu Eigen machen können.23

Damit wird jedenfalls der philologische Doppelsinn von «Geschichte» als

«Erzählung» und «Historie» respektiert. Für die Charakterisierung der narra-
tiven Theologie entfällt damit ein weiteres Moment, nämlich der besonders
zu programmatischen Zwecken immer wieder hervorgehobene Gegensatz
zur wissenschaftlichen Theologie, sei es, dass die Erzählung als Überwindung
der Argumentation gewürdigt wird24, sei es, dass die Erzählung die theologische

Sache nur noch zu veranschaulichen hat.25 Man kann narrative Theolo-

21 Ich schliesse mich hier einer Grundeinsicht D. Ritschis (im Unterschied zu Teilen
der deutschsprachigen Debatte) an, dass stories das «Rohmaterial» der Theologie sind, die
theologische Arbeit selbst aber über das Erzählen von stories hinausgeht.

22 So schon in den beiden Stammaufsätzen der deutschsprachigen narrativen Theologie:

H.Weinrich, Narrative Theologie, Conc(D) 9 (1973) 329-334 (330) und J.B. Metz,
Kleine Apologie des Erzählens, Conc(D) 9 (1973) 334-341 (336). Aus den in Anm. 21

genannten Gründen fasse ich hier unter dem Titel «narrative Theologie» nur deutschsprachige

Ansätze.
23 Dieser Gedanke ist zentral für S. Ben-Chorin, Narrative Theologie des Judentums

anhand der Pessach-Haggada. Jerusalemer Vorlesungen, Tübingen 1985. B. Wacker,
Narrative Theologie?, München 1977, 95f. macht ihn auch für etliche christliche Autoren
ausfindig.

24 So Weinrich, Narrative Theologie, 331 mit der bekannten Alternative von Mythos
und Logos.

25 So tendenziell U.H.J. Körtner, «Alles war nur ein Spiel»? Legitimität und Grenzen
dramatischen Denkens in der Theologie, NZSTh 38 (1996) 198-218. Er versteht die Narration

in Abgrenzung gegen das Gleichzeitigkeit mit dem Christusgeschehen suggerierende
Präsens des Dramas vom Imperfekt der (Nach-) Erzählung her und beschränkt die Gel-



150 Henning Theißen

gie also von vornherein der Nichtwissenschaftlichkeit weder rühmen noch
zeihen, sondern muss den Ansatz, Geschichte als erzählerisches Kontinuum
und historisches Modell zu beanspruchen, in sich würdigen.26

Daraus ergibt sich, dass für narrative Theologie die Metastory Jesu mit
den Menschen die Fortsetzung der Jesusgeschichten in der menschlichen
Geschichte bzw. der Leidensgeschichte Jesu in der Geschichte der leidenden
Menschen ist; diesen leidenden Menschen wird narrative Theologie das Leiden

Jesu aktualisierend zu Trost erzählen. Eine derart wechselseitige Marty-
rologie vertritt z.B. der gewiss nicht als zünftiger Vertreter narrativer Theologie

aufzufassende Jürgen Moltmann, und er kann sie bei der Betrachtung
des Gekreuzigten durchaus in den sprachlichen Duktus narrativer Theologie
fassen: «Im eigenen Schmerz den Schmerz Gottes zu entdecken heisst, die
Gemeinschaft mit Gott im eigenen Elend zu finden, und das eigene Elend als
eine Teilnahme an den <Leiden Christi> zu verstehen.»27 Daneben ist Dorothée

Solle zu erwähnen, die mit ihren Büchern zu den Themen «Stellvertretung»

und «Leiden» eine narrative Theologie exakt im hier beschriebenen
Sinne, freilich avant la lettre, entwirft. Ihr Konzept von Stellvertretung besagt
im Kern, dass Christus den Menschen nur vorausgetan, ihnen aber nicht
abgenommen hat, was sie ihm nach vor Gott tun sollen.28 Dieser Ermahnung zur
Tat entsprechend heisst es beim der Tat entgegengesetzten Thema des
Leidens: «Gott hat keine anderen Hände als die unseren.»29 Gottes Geschichte
mit Jesus setzt sich also im geschichtlichen Tun der Menschen fort, und mit
diesen Menschengeschichten wird das Christusereignis aktualisiert. So wird
die Geschichte in ihrem fortgehenden Verlaufzur Metastory Jesu mit den
Menschen.

tung der narrativen Theologie auf «das Vermittlungsproblem» (218), das er «nicht innerhalb

der systematischen, sondern in der praktischen Theologie» (217, Original kursiv)
behandelt sehen möchte. Ähnlich, wenn auch mit stärkerer Aufwertung der Narration,
A.E. McGrath, Geschichte, Überlieferung und Erzählung. Überlegungen zur Identität
und Aufgabe christlicher Theologie, KuD 32 (1986) 234-253, der die gottesdienstliche
Liturgie als «<vorbildliche> Nacherzählung» (239) hervorhebt, an der sich alles weitere
Erzählen messen lassen müsse.

26 Diese beiden Grundfiguren erscheinen als Erzählung eines Übergangs bzw. einer
Ursprungssituation bei G. Sauter, Passahaggada und Osterpredigt, in: M. Oeming,
A. Graupner (Hg.), Altes Testament und christliche Verkündigung, FS A.H.J. Gunneweg,
Stuttgart u.a. 1987, 207-223, der ihnen freilich nicht wie Körtner (s. Anm. 25) das Imperfekt

entgegensetzt, sondern das Futur, ein «futurum resurrectionis» (222f.).
21 J. Moltmann, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,

Gütersloh 1989. 202. Die martyrologische Begründung lautet, dass seit der Passion Jesu
die «apokalyptische Seite» (226, Original kursiv) von Leid in Form von Wehen der Endzeit
zum Austrag komme.

28 So besonders im l.Teil von D. Solle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach
dem «Tode Gottes», Stuttgart/Berlin 1965, hier 52-64 anhand des Phänomens der Stellvertretung

in der Berufswelt - im Unterschied zum «Ersatz», der restlos gemeint sei.
29 Dies., Leiden (ThTh Erg. Bd.), Stuttgart/Berlin 1973,183.



Das Antlitz Jesu 151

Es wäre freilich eine Verkürzung, wollte man aufgrund dieser beiden
Beispiele narrative Theologie mit dem Unternehmen Politische Theologie
gleichsetzen. Weder Moltmann noch Solle geht es darum, Gottes Handeln
durch das Tun der Menschen abzulösen, vielmehr jenes in diesem fortzusetzen,

aber so zugleich auch zu repräsentieren.30 Gott tritt die Geschichte nicht
an den Menschen ab, er schärft vielmehr die Wahrnehmung des Menschen für
das, was er in der Geschichte tun kann und darum auch zu tun hat. Obwohl
Solle ihr Konzept der Stellvertretung untertitelt als «Ein Kapitel Theologie
nach dem <Tode Gottes>», liegt hier ein deutlicher Unterschied etwa zu Hans
Jonas' bekanntem Mythos über den «Gottesbegriff nach Auschwitz», demzufolge

Gott sich aus der von ihm geschaffenen Welt zurücknimmt und ihr
Geschick auf die Schultern der Menschen lädt.31 Gewiss ist diese Überlegung als

Erzählung eines Mythos ein Stück narrativer Theologie; es geht Jonas dabei
aber um das Verhältnis von Theologie und Ethik, während Sölles Konzept
narrativer Theologie auf eine Wahrnehmungsschärfung zielt, also ein Kapitel
Theologie und Ästhetik. Man kann von einer Ästhetik der Narration
sprechen, wenn Ästhetik im wörtlichen Sinne des griechischen aio0aveo0ai
verstanden wird von einer Wahrnehmungslehre als Hilfswissenschaft der
Erkenntnislehre.32 Erzählungen sollen lehren, die menschliche Situation in der
Welt zu erkennen und daraus die richtigen Schlüsse zum Handeln zu ziehen.
Dabei wird, wie gesagt, nicht geleugnet, dass diese Handlungsmöglichkeiten
begrenzt sind, sehr begrenzt: Denn die Geschichte, von der narrative Theologie

als Historie und Erzählung handelt, ist, wie bei herkömmlicher Definition
der Geschichte als Gegensatz der Ewigkeit, der Bereich der Kontingenz;
Kontingenz selbst aber wird als die leidvolle Begrenztheit verstanden, mit der
menschliches Handeln sich auseinander zu setzen hat. Wozu narrative Theologie

anleitet, ist also so genannte Kontingenzbewältigung33, d.h. der Umgang
mit Endlichkeit und Leid. Die Jesusgeschichten der narrativen Theologie sind

30 Gerade Solle, Stellvertretung, 175ff. trägt damit der dogmatischen Tradition vom
Doppelsinn der Stellvertretung als Vertretung der Menschen bei Gott (satisfactio/interces-
sio) und Vertretung Gottes bei den Menschen (repraesentatio) Rechnung. Dass auch Gott
vertreten werden muss, drückt sich dabei in seinem Leiden an der unerlösten Welt aus.
Hier liegt das Scharnier zu Sölles Buch über «Leiden».

31 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme [1984], in: ders.,
Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt am Main/
Leipzig 1992,190-208 (193).

32 Als erkenntnistheoretische Hilfsdisziplin (gnoseologia inferior) gewann die Ästhetik

bei A.G Baumgarten (§ 1 seiner Aesthetica [1750-58]) erstmals wissenschaftliche
Eigenständigkeit.

33 Z.B. die dritte EKD-Mitgliederbefragung (1993) sieht in der Hilfe zur «Lebensbewältigung»

in «Krisen und Kontingenzen» die «vorrangige Kompetenz» der Kirche in Fragen

der persönlichen Relevanz des christlichen Glaubens, K. Engelhardt, H. von
Loewenich, P. Steinacker (Hg.), Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-Erhebung über
Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh 1997, 360.361.360. Der Terminus «Kontingenzbewälti-



152 Henning Theißen

darum besonders die Geschichten des leidenden Jesus - so wie sich die
rezeptionsästhetische Tendenz der bildlichen Jesusdarstellungen in den Passionsbildern

konzentriert. Deshalb auch geht narrative Theologie vom Gedanken
des Erzählkontinuums als unabgeschlossener Grösse aus, denn gerade der
leidende Jesus erzählt die Metastory von der Bruchstückhaftigkeit und Unabge-
schlossenheit geschichtlichen Menschseins, das zwischen Himmel und Erde
hin- und hergerissen ist. Der theologische Vorzug der Narration wird gerade
darin gesehen, dass sie diese menschlichen Geschichten durch die Offenheit
der Metastory in der Schwebe hält34 und damit den Menschen so zeigt, wie er
theologisch gesehen ist: Ecce homo!

Die Schwierigkeit ist nur, dass unklar ist, ob es sich bei diesem Ecce homo
um eine Frage und vielleicht um eine «Krise des Gottsagens» handelt, also um
Theo-logie35 - oder ob sich darin nicht vielmehr nur konsequent
Allzumenschliches ausspricht, zugespitzt gesagt: ob nicht das Ecce homo aus der
Leidensgeschichte Jesu zu einer «Selbstoffenbarung Jesu» als des Menschen
schlechthin wird, der in seiner Passion nur noch das menschliche Los abbildet36:

Ecce homo\

2.2. Das Ecce homo als Hinweis auf die Souveränität Jesu über die Geschichte

Dieser Aufsatz geht methodisch davon aus, dass Erkenntnisse der Exegese

über den Perspektivcharakter der Jesusgeschichten der Evangelien auf die
bildlichen Jesusdarstellungen übertragbar sind. Diese Erkenntnisse haben in
der Exegese jedoch fast zeitgleich zwei verschiedene Autoren unabhängig
voneinander gewonnen. Albert Schweitzer zeigte die geschichtliche Bedingtheit

der Jesusgeschichten im Gesamtzusammenhang des apokalyptischen Ke-

rygma des frühen Christentums aufgrund einer geschichtlichen Darstellung
ihrer Bearbeitung durch die Leben-Jesu-Forschung. In kritischer Abgrenzung

gegen ebendiese hatte zuvor schon Martin Kähler («Der sogenannte
historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus», 1892) denselben
kerygmatischen Charakter der Evangelien als Gesamtperspektive der Je-

gung» findet seine religionssoziologische und theologische Fundierung in der Theoriebildung

von H. Lübbe, Religion nach der Aufklärung, Graz u.a. 21990,127-218.
34 Dies ist die These von K.Wenzel, Zu einer theologischen Hermeneutik der

Narration,ThPh 71 (1996) 161-186, der die Narration in der Schwebe zwischen der erinnernden
memoria des Todes Jesu und der hoffenden memoria seiner Auferweckung sieht (162).

35 Darauf zielt jedenfalls Wenzel, Hermeneutik, 184-186 (v.a. 186; Zitat 184).
36 In der Exegese vertritt F. Wessel, «Der Mensch» in der Verteidigungsrede des

Nikodemus Joh 7,51 und das «Ecce Homo», SNTU 17 (1992) 195-214 (214) die Ansicht, das

Ecce homo in Joh 19,5 könne, da kein Subjektwechsel vorangehe, nicht von Pilatus,
sondern nur von (dem johanneischen) Jesus gesprochen sein, der damit für sich einen christo-
logischen Hoheitstitel «der Mensch» reklamiere, der in Joh 7,51 - jedoch erst auf der
Ebene der Evangelienredaktion - vorgegeben sei. Diese Argumentation ist offensichtlich
zirkulär.



Das Antlitz Jesu 153

susperikopen nachgewiesen und dafür den Begriff des geschichtlichen Christus

geprägt. Obwohl beide Autoren also die Jesusgeschichten auf eine
Gesamtheit oder Metastory beziehen, die sie mit der Terminologie ihrer Zeit als

geschichtlich bezeichnen, unterscheidet sich Kählers Geschichtsverständnis
doch grundlegend von demjenigen Schweitzers und ist darum hier als dessen

theologische Alternative vorzustellen. Zwar denkt Kähler wie Schweitzer die
Metastory, die den Rahmen der Jesusgeschichten bildet, als ein Kontinuum,
ja ein Kontinuum «vom Protevangelium bis zum Herrentage», aber schon
diese Formulierung zeigt, dass er dabei nicht wie Schweitzer an die chronologische

Menschheitsgeschichte, sondern an deren christologische Axiomatik
denkt. Und die gründet die Verlaufsgeschichte ganz auf das eschatologische
«Grunddogma» der Parusieverheissung, denn das «Ziel verbürgt auch den
einheitlichen Anfang und die ineinandergreifende Entwicklung» der
Geschichte. Nicht ihr blosser Verlauf, sondern Gottes Verheissung macht die
Geschichte zur Metastory, denn in ihrer konstitutiven Ausrichtung auf diese

«grosse Verheissung» liegt das theologische Moment von Geschichte, das

Kähler mit der genauen deutschen Entsprechung des späteren Terminus
Metastory das «Übergeschichtliche» nennt.37 Die übergeschichtlichen Daten dieser

Metastory sind daher die Daten der Geschichte Jesu Christi: Verheissung,
Geburt, Sterben und Auferstehen, Himmelfahrt und Parusie. Ausser in Relation

zu diesem übergeschichtlichen Relat gibt es die Geschichte nach Kähler
gar nicht, nicht einmal in Bruchstücken. Dies erklärt seine Zurückhaltung
gegenüber jedem Fortschrittsdenken in Bezug auf die Geschichte; er fasst das

«Verständnis des Weltganges aus dem Gottesglauben heraus», also die
theologische Frage nach der Geschichte, vielmehr in den Begriff der Theodizee.38

Wie für die narrative Theologie mündet also auch für ihn das Geschichtsthema

in die (Theodizee-) Frage der menschheitlichen Leidensgeschichte,
doch wird diese hier im leidenden Jesus nicht direkt erblickt, sondern nur im
Aufblick zu Gottes «grosser Verheissung», also im Parusiechristus, auf den
hin der Gekreuzigte gewissermassen transparent gedacht wird. Die Metastory

folgt hier also einer Ästhetik der Verheissung. Das johanneische Ecce homo
wird dabei, ehe es den leidenden Menschen zu erkennen gibt, zum Hinweis
auf die Souveränität Gottes, der den Gekreuzigten zum König erhebt, wie es

der gesamten Charakteristik der johanneischen Passionsgeschichte, ja des

37 Zitate: M. Kähler, Angewandte Dogmen (Dogmatische Zeitfragen. Alte und neue
Ausführungen zur Wissenschaft der christlichen Lehre, Bd. II), Leipzig 21908, 222; ders.,
Eschatologie [Vorlesung SS 1911], Mskr., 34; ders., Art. Eschatologie, RE3 V, 1898,490-495
(493); ders., Zeit und Ewigkeit (Dogmatische Zeitfragen. Alte und neue Ausführungen zur
Wissenschaft der christlichen Lehre, Bd. III), hg.v. W. Kähler, Leipzig 21913, 194. Das
«Übergeschichtliche» definiert Kähler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem
evangelischen Grundartikel aus im Abrisse dargestellt [31905], Nachdr. Neukirchen-Vluyn
1966,13f. (§ 13).

38 Ders., Dogmen, 512.



154 Henning Theißen

ganzen Johannesevangeliums in seiner Anlage auf die «Stunde» (der
Inthronisation am Kreuz nämlich), entspricht:

Der gekreuzigte Jesus wird bereits im Nachtgespräch mit Nikodemus
vorwegnehmend der ehernen Schlange verglichen, die nach Num 21,8 die Israeliten

durch blosses Ansehen vom Biss der Schlangen in der Wüste rettete.39

Die Rolle des Menschen in diesem Szenario ist lediglich die eines Zuschauers,
und in genau diesem Sinne ist auch die Souveränität zu verstehen, mit der
Jesus in der johanneischen Version der Gefangennahme seinen Häschern
entgegentritt, um den Jüngern freien Abzug zu gewähren (Joh 18,8).40 Der auch
bei Johannes überlieferte Schwertstreich des Petrus verdeutlicht, dass die
Jünger die Geschichte Jesu nicht durch tätiges Eingreifen zu ihrer eigenen
machen sollen, sondern sie sollen schlicht - frei nach Lk 2,15 - «die Geschichte

sehen, die da geschehen ist» auf dem theatrum gloriae Dei, zu dem die Welt
durch Kreuz und Auferstehung wird.41 Der Akzent des Ecce homo liegt
eindeutig auf dem ecce.

3. Ästhetik der Narration und Ästhetik der Verheissung

Vergegenwärtigen wir uns den Gang der bisherigen Überlegungen:
Einsichten, die anhand der Jesusgeschichten der Evangelien für die worthafte
und die bildhafte Sprache (Geschichten bzw. Gleichnisse) vorliegen, sollten
am Leitfaden des Story-Konzepts auf die bildlichen Jesusdarstellungen
übertragen werden. Dabei zeigte sich, dass die Ästhetik dieser Darstellungen
darauf zielt, die ihnen zugrunde liegenden Jesusgeschichten mit dem Betrachter
und seiner Geschichte zu verbinden. Für die so entstehende Metastory Hessen

sich jedoch mit einer Ästhetik der Narration und einer Ästhetik der Verheissung

zwei unterschiedliche Grundkonzepte ermitteln. Um zu entscheiden,
welches dieser Ästhetikkonzepte die zugrunde liegenden Phänomene
angemessen beschreibt, gilt es daher nun, beide Konzepte im Vergleich zurückzu-
beziehen auf wiederum die worthafte (3.1), die bildhafte (3.2) und die bildliche

Darstellungsform (3.3), also auf Geschichte, Gleichnis (Metapher) und
Bildnis.

39 Gegen Wessel (s. Anm. 36) ist Joh 3,14f. (und nicht 7,51) als die massgebliche
Verbindung des Ecce homo mit der Gestalt des Nikodemus festzuhalten.

40 Die Souveränität des leidenden Jesus bei Johannes wird man nicht mit J.M. Ford,
Jesus as Sovereign in the Passion according to John, BTB 25 (1995) 110-117 in der
Übereinstimmung mit kynischen Fürstenspiegeln suchen, sondern im Johannestext, z.B. in der
Proskynese Joh 18,6.

41 Joh 19,20 hebt bekanntlich die Dreisprachigkeit des Kreuzestitulus hervor, um die
universelle Bedeutung des Kreuzesgeschehens zu unterstreichen. Sehr schön zeigt sich
diese johanneische Besonderheit in Johann Sebastian Bachs Vertonung von Joh 19,19 in
der Johannespassion (BWV 245) im Vergleich mit derjenigen der Parallele Mt 27,37 in der
Matthäuspassion (BWV 244).



Das Antlitz Jesu 155

3.1. Jesusgeschichten und Geschichte Jesu Christi

Die Metastory einer übergreifenden Geschichte Jesu mit den Menschen,
die beiden Ästhetikkonzepten eigen ist, stellt sich ihrer Struktur nach in beiden

höchst unterschiedlich dar. Denn während eine Ästhetik der Narration
im Angesicht Jesu das menschliche Dasein schlechthin erblickt, wird diese

Blickrichtung in einer Ästhetik der Verheissung sozusagen theo-logisch
«umgeleitet»: Sie nimmt im Angesicht Jesu den verheissenden Gott wahr und erst
dadurch den Menschen. Dieses Gegenüber hat Konsequenzen für die
Metastory Jesu mit den Menschen: Für eine Ästhetik der Narration ist sie die
Fortsetzung der Jesusgeschichte und folgt wie diese der Logik der Erzählung,
die, wie man sich am Phänomen des Fortsetzungsromans deutlich machen
kann, ganz auf dem Spannungsbogen der festen Zeitabfolge von Vorher und
Nachher beruht. Geschichten (im Plural) und die Geschichte (im Singular)
rücken dadurch, je länger die Geschichte weitergeht, immer mehr in eins,
denn beide können erzählt werden und beide fussen auf dem Gesetz des

Nacheinander. Fragte ich vor diesem Hintergrund, was denn die
Jesusgeschichten eigentlich mir als heutigem Menschen bedeuten - und das ist ja die
Frage nach der Metastory Jesu mit den Menschen -, so bekäme ich zur Antwort

einfach die Wirkungsgeschichte Jesu unter allerlei anderen Menschen
erzählt, und das einzige Spannungsmoment dabei bliebe, ob denn auch ich
diese Geschichte auf mich wirken lassen und mich in sie einreihen wollte oder
nicht. Ein Beispiel dieser Argumentation, wenn auch kein zünftiger Vertreter
einer Ästhetik der Narration, war Albert Schweitzer, der den brennend
eschatologischen Charakter der biblischen Jesusgeschichten wirkungsgeschichtlich

aus der Geschichte ihrer Erforschung beweisen wollte. Die
theologische Aufgabe erschöpft sich dann darin, die Jesusgeschichten des Glaubens

zu erzählen (und, auf einer höheren Abstraktionsstufe, die Geschichte
des Jesusglaubens nachzuerzählen).

Im Gegensatz dazu ist die Metastory Jesu mit den Menschen für eine
Ästhetik der Verheissung gar nicht erzählbar, jedenfalls nicht im Sinne eines

Spannungsbogens von Vorher und Nachher, denn Spannung von Geschichte
im Sinne einer Ästhetik der Verheissung hiess am Beispiel der biblischen
Johannespassion, dass diese Geschichte ihre Spannkraft zu allererst von der
eschatologischen Verheissung der «Stunde» empfängt, die, wie die vielen jo-
hanneischen Missverständnisse dieses Stichwortes zeigen, die Erwartungen
an den Spannungsbogen von Vorher und Nachher buchstäblich durchkreuzt:
In dieser «Stunde» will Jesus als der Gekreuzigte der Erhöhte sein, der die
Menschen zu sich zieht (Joh 12,32) - das ist die Metastory Jesu mit den
Menschen, die ganz von der Zukunft Jesu getragen wird. Im Sinne der Ästhetik
der Verheissung kann sie darum die Geschichte Jesu Christi genannt werden.
Die Bedeutung dieser Geschichte Jesu Christi für den heutigen Menschen
gründet demnach darin, dass sie ihn vom Gesetz der Zeitfolge befreit: Jesus



156 Henning Theißen

legt Menschen nicht auf ihre Vergangenheit fest, also auf das, was sie aus sich
und ihren Möglichkeiten gemacht haben, m.a.W. er behaftet sie nicht bei den
Geschichten, in die sie verstrickt sind, sondern er macht sie davon frei42; und
gerade darin wird seine Geschichte ihre Geschichte. Das ist die axiomatische
Grundlage der theologischen Metastory in einer Ästhetik der Verheissung,
und es ist ja die Aufgabe gerade einer Theologie, deren Material Geschichten
sind, diese implizite Axiomatik zu benennen - über das Erzählen von
Geschichten hinaus.

3.2. Metaphern als Auslegung Gottes und als Auslegung der Welt

Doch nun steht es freilich nicht so, dass eine Theologie im Geiste einer
Ästhetik der Narration ihrerseits buchstäblich gar nichts anderes zu tun hätte,
als immer dieselben alten Geschichten wiederzukäuen. Vielmehr, weil hier
diese Geschichten ja die Frage beantworten sollen, was die Jesusgeschichte
dem Menschen heute bedeuten kann, müssen sie so erzählt werden, dass sie

heutige Menschen dazu bewegen können, sich auch in jene Geschichte
einzureihen. Eine Theologie der Narration muss daher die Geschichten, welche ihr
Material bilden, stets neu für die je heutige Zeit und Lebenswelt auslegen,
und diese Aufgabe ist so unabschliessbar, wie es immer wieder «heute» heisst.
Man kann sich das am Beispiel der Predigt klar machen: Gottes Wort muss
demnach immer wieder in «heutiges Deutsch» übersetzt werden, und darum
verlangt gerade das scheinbar bescheidene Nacherzählen der Geschichten
vom Erzähler einen anspruchsvollen und ansprechenden, innovativen und
schöpferischen Ausdruck. Er muss immer wieder neu Geschichten, Metaphern

und Bilder finden, die die alten Worte in die heutige Zeit zu übertragen
vermögen. Liier steht also nicht die alte aristotelische Auffassung von der
übertragenen Rede als bloss schmückendem Beiwerk im Flintergrund,
sondern das Konzept der «lebendigen Metapher» (P. Ricœur).

Gerade an der metaphorischen und gleichnishaften Sprache zeigt sich also
die Charakteristik einer Theologie im Geiste der Ästhetik der Narration, und
deswegen lässt sich hier auch ihre implizite Axiomatik besonders deutlich
machen. Demnach werden die Jesusgeschichten ausgelegt in der Sprache der
Weltsituation des jeweiligen Auslegers; das Wort Gottes ist also das interpre-
tandum, die jeweilige Weltsituation das interpretamentum. Und die «lebendige

Metapher» ist diejenige Ausdrucksform, die beide Bereiche in unerwarteter

Weise so einander anzunähern vermag, dass das alte Wort in der neuen
Welt lebendig wird, sie ist also das eigentliche interpretans.

Dieses Metaphernverständnis bildet den axiomatischen Kern einer Ästhetik

der Narration; es wird aber problematisch, sobald es im Ganzen in das Ge-

42 G. Sauter, Zugänge zur Dogmatik. Elemente theologischer Urteilsbildung (UTB
2064), Göttingen 1998,155 zur Rechtfertigung in zeitphänomenologischer Sicht.



Das Antlitz Jesu 157

häuse einer Theologie der Narration einzieht. Denn deren Aufgabe, so sahen

wir, ist ein Übersetzungsgeschäft, das wesentlich unabschliessbar ist. So sehr
dabei nun auch die einzelne Metapher an ihrem jeweiligen Ort das Verständnis

Gottes erschliessen zu helfen vermag, so sehr wird dabei aufs Ganze des

Konzepts gesehen, nämlich in der unendlichen Kette abertausender einzelner
Übersetzungsvorgänge, die Metapher zum blossen Verbrauchsmaterial. In
dieser Perspektive ist die «lebendige Metapher» lebendig nicht im Sinne

schöpferischer Kraft, sondern der Sterblichkeit, die die Kehrseite alles
Lebendigen ausser dem Schöpfer selbst ist. Diese Metapher, auch wenn sie Mo-
vens und Vehikel einer Theologie der Narration ist, stiftet als solche keinen
Sprachgewinn. Sie schliesst weder Gottes Wort für die Welt auf noch die Welt
für Gottes Wort, obwohl sie doch gerade Gottes Wort in unsere Welt und
Sprache holen soll.

Ganz anders das Verständnis von Metapher, das eine Ästhetik der Ver-
heissung mit sich bringt. Hier kann die Metapher schon deshalb nie blosses
Rädchen in der unendlichen Geschichte von Übersetzungsvorgängen sein,
weil Geschichte hier nicht erzähllogischen, sondern verheissungstheologi-
schen Sinn hat. Das wurde an der Rede von der «Stunde» Jesu im
Johannesevangelium deutlich, und das wirkt sich auch auf das Metaphernverständnis
aus. Pointe der johanneischen «Stunde» ist ja, dass die aus den Synoptikern
bekannte Metaphorik von der in Jesus gegenwärtigen Königsherrschaft Gottes,

seiner Hoheit und Erhöhung hier verstanden werden muss in einem neuen,

einem radikal neuen Sinn, der die Erwartungen völlig durchkreuzt, welche

unsere Sprache diesen Begriffen aufgrund unserer Welterfahrung beilegt:
Der Gekreuzigte ist König! Die theologische Metapher gibt also den Begriffen
unserer Sprache eine neue, nunmehr genuin theologische Bedeutung und stiftet
so per se - nicht erst als Verstehenshilfe in einer bestimmten Übersetzungssituation

- einen Sprachgewinn. Die theologische Metapher leitet so dazu an,
Welt und Welterfahrung theologisch zu verstehen. Axiomatisch gesprochen:
Für die Ästhetik der Verheissung hat nicht die Metapher Gottes Wort in der
Welt auszulegen, sondern sie legt die Welt durch Gottes Wort aus. Wenn hier
wie in einer Ästhetik der Narration die Metapher das eigentliche interpretans
als diejenige Grösse ist, welche Gottes Wort und die Welt zusammenbringt,
so geschieht dies doch mit dem wesentlichen Unterschied, dass für die Ästhetik

der Verheissung das interpretandum nicht Gottes Wort ist, sondern die
Welt, die durch Gottes Wort selbst als interpretamentum ausgelegt wird.43

Theologisch ist die Metapher deshalb so gewichtig, weil sie ausdrückt, wie wir

43 Diese Umkehrung im Verständnis der Metapher kennzeichnet den Band von
Bernhardt, Link-Wieczorek (Hg.). Metapher und Wirklichkeit, vgl. hier besonders die Beiträge
von M. Hailer, Metapher und Symbol, oder: Ist Skepsis in der Theologie unausweichlich?,
42-53 (52); C. Link, Gleichnisse als bewohnte Bildwelten, 142-152 (151f.) und F. Milden-
berger, Das Sakrament als «Metapher», 153-163 (161f.).



158 Henning Theißen

Menschen die Welt und uns selbst überhaupt erst im Lichte von Gottes Wort
erkennen, ja allererst neu sehen können.

3.3. Angesicht und Antlitz Jesu

Die zuletzt angestellten Überlegungen mündeten darin, dass die theologisch

verstandene Metapher einen Sprachgewinn stiftet, weil sie Welt in
einem neuen, in der Sprache unserer Welterfahrung nicht auszudrückenden
Sinne verstehen lehrt. Wie dies geschieht, dafür steht nun, nach Geschichte
und Gleichnis, beispielhaft das Bildnis, also das Angesicht Jesu: Es ist theologisch

neu zu verstehen, nämlich als Antlitz. Diese These sei hier ausgeführt.
Das griechische Wort für Gesicht lautet tipoocottov, was wir - vom lateinischen

Äquivalent persona her - im Deutschen mit Person oder eben mit
Angesicht wiedergeben können. Ohne auch nur entfernt in die Personalitätsde-
batte vergangener bis hin zu aktuellsten Zeiten einzusteigen, kann man doch
festhalten, dass Personalität im philosophischen Sinne insofern eine Affinität
zum Angesicht hat, als sie das ist, was man einem Menschen von aussen ansehen

kann. Ansehen lässt sich Personalität weniger in dem Sinne, dass das

Gegebensein eines Katalogs von Merkmalen der Personalität bei einem
bestimmten Wesen objektiv von Anderen überprüft werden könnte44, wohl aber
in dem Sinne, dass das Personsein in diesem Wesen selbst liegt, es also aus
sich heraus und in sich selbst Person ist und darum der Anderen, die ihn als

Person ansehen, zu seinem eigenen Personsein nicht bedarf. Person lässt sich
dann geradezu als das Selbstverhältnis dieses Wesens definieren.

In einem anderen als dem hier skizzierten philosophischen Sinne ist dagegen

theologisch von Person bzw. von Angesicht zu reden. Die Geschichte der
bildlichen Jesusdarstellungen zeigte es am Phänomen der umgekehrten
Perspektive und das Geschichte-Verständnis der darin implizierten Ästhetik der
Verheissung bestätigt es, dass das Angesicht Jesu nicht das ist, was man ihm
ansieht, sondern das, was dem Betrachter daraus entgegenblickt. M.a.W.:
Theologisch gesprochen ist das Angesicht Jesu das Antlitz Jesu, womit ja
«eigentlich <das Entgegenblickende>» bezeichnet ist.45 Person ist Jesus darum
auch nicht in seinem Selbstverhältnis, sondern in seinem Verhältnis zum Vater,

wie es die christologische Lehre von der Anhypostasie der menschlichen
Natur Jesu festhält. Für das theologische Verständnis von Personsein heisst

44 Obwohl solche Kataloge immer schon debattiert wurden, z.B. J. Perry (Hg.), Personal

Identity, Berkeley u.a. 1975. Wohl wegen der ethischen Grenzfragen solcher Debatten
(wie sie sich z.B. an der Position P. Singers entzündeten) ist nach Art. Person II (H.-P.
Schütt), RGG4 VI, 2003,1121-1123 Person nicht als deskriptiver Begriff im Sinne solcher
Merkmalskataloge zu verstehen.

45 Ich bediene mich hier der Etymologien beider Ausdrücke: Kluge Etymologisches
Wörterbuch der deutschen Sprache, bearb.v. E. Seebold, Berlin/New York 231999, 39 bzw.
45 (Zitat).



Das Antlitz Jesu 159

das: Gott ist Person, indem er in Jesus den «Menschen - biblisch gesprochen

- sein Angesicht» zeigt und der Mensch, der durch den Geist «so angeredet
wird», «dadurch ebenfalls als <Person> kenntlich» wird.46 Gottes Personalität
ist also, dass er Menschen zu Personen macht, und so ist auch die Personalität
von Menschen nicht ihr Selbst-, sondern ihr Gottesverhältnis, nämlich ihr
Berufensein von Gott. Menschliche Personalität ist also eine empfangende
Personalität, m.a.W. eine Personalität der Verheissung.47 (Darum entspricht
diesem Personverständnis auch die Ästhetik der Verheissung, während das oben

gen. philosophische Personkonzept der Ästhetik der Narration nahe steht.)
Menschen, die von Gott berufen werden, denen er also sein Antlitz zuwendet,
können das tun, was sie von sich aus nach dem Zeugnis der biblischen
Urgeschichte nicht können: ihr Angesicht frei erheben (Gen 4,7). Der theologische
Sinn des ästhetischen Phänomens der bildlichen Jesusdarstellung ist darum
nicht die Abbildung des Angesichts Jesu, sondern die Befreiung des
Menschen dazu, sein Angesicht frei zu erheben. Theologisch zielt das Angesicht Jesu,

das Menschen etwa betrachten könnten, auf das Antlitz Jesu, das er ihnen
in Liebe zuwendet. In diesem Wechsel vom Angesicht zum Antlitz Jesu
vollzieht sich die Metastory des Brückenschlages von den Jesusgeschichten zu
den heutigen Menschen und ihren Geschichten, also das Ecce homo, das wir
als durchgehenden Charakterzug der Geschichte der bildlichen Jesusdarstellung

erkannten. Wer das Angesicht Jesu ansieht, erblickt darin sich selbst so,
wie er von Gott gesehen wird. Das aber heisst, die Ästhetik der Verheissung
wird dem ästhetischen Phänomen der Jesusdarstellung theologisch besser
gerecht als die Ästhetik der Narration, in deren linearer Struktur das metaphorisch

«umgeleitete» Verständnis von Angesicht als Antlitz nicht vorgesehen
ist.48

Dennoch wäre für die theologische Würdigung dieses ästhetischen Phänomens

wenig gewonnen, wenn die Unterscheidung von Angesicht und Antlitz

46 Zitate: Sauter, Zugänge zur Dogmatik, 65.
47 Dieses Personkonzept folgt einer Ontologie der Verheissung und ist darum in der

Alternative von Substanzontologie (z.B. J. Englmann, Dem Menschen ist nur dann sein

personales Wesen gesichert, wenn die Personalität Gottes anerkannt ist, in: W.M. Neidl,
F. Hartl [Hg.], Person und Funktion, Gedenkschrift J. Hommes, Regensburg 1998, 147-

164) und Relationsontologie (z.B. C. Schwöbel, Human Being as Relational Being. Twelve
Theses for a Christian Anthropology, in: ders., C.E. Gunton [Hg.], Persons, Divine and
Human [King's College Essays in Theological Anthropology], Edinburgh 1991, 141-165)
nicht unterzubringen.

48 Das Spannungsfeld und der Differenzpunkt beider Ästhetiken werden sehr deutlich

in dem Band Barton, Sauter (Hg.), Offenbarung und Geschichten. Demnach gründet
das an verschiedensten Textlektüren beobachtete Phänomen, dass Leser in die Geschichten

der Bibel «hineingezogen» werden, nicht allein in deren Story-Struktur, sondern in
ihrem Offenbarungscharakter, der sie als Verheissung, als «Treueversprechen Gottes»
vernehmen lässt, so G. Sauter, «Schrifttreue» ist kein «Schriftprinzip», 21-49 (49); ähnlich die
Beiträge von R. Morgan (195-224) und C. Schröder (225-239).



160 Henning Theißen

Jesu dazu führte, dass jenes, das ästhetische Moment von diesem, dem
theologischen Moment verschlungen würde. Die Bildnisse Jesu bis hin zu den
bewegten Bildern der jüngsten Zeit werden nicht erst dadurch für den Glauben
und die Kirche interessant, dass sich ihr künstlerischer Gehalt ins Theologische

sublimieren - und dadurch womöglich auch in seiner Anstössigkeit
verflüchtigen lässt. Gewiss sind solche Jesusbildnisse theologisch unerquicklich
und für den Glauben unerspriesslich, die das Angesicht Jesu in falsch verstandener

fotografischer Exaktheit festhalten wollen und es dadurch in Wahrheit
fixieren, indem sie seine Offenheit für das Antlitz abschneiden. Aber die
Unterscheidung von Angesicht und Antlitz soll ja gerade bei theologischer
Perspektive auf die Dinge den Blick für das Künstlerische freigeben. Wo also das

Angesicht in irgendeiner Weise für das Antlitz offen gehalten wird, kann es

kaum eine Jesusdarstellung geben, über deren Ästhetik ein theologisches
Bilderverbot zu verhängen wäre. Das ausdrückliche Bilderverbot ist gerade,
indem es die Fixierung auf das Angesicht Gottes verbietet, das ausdrückliche

Gebot, sein Antlitz darzustellen.

Schluss

Ein theologisches Bilderverbot ist also weder zu verhängen über die
nichtgegenständliche Kunst der Moderne (deren Abstraktion ohnehin weniger
den Verdacht der Idolatrie erregt) noch aber auch über neuere Kunstwerke,
die Jesus in seinem Leiden möglichst gegenständlich erfahrbar zeigen wollen

- als ob hier das göttliche Geheimnis der Person Jesu ins Allzumenschliche
hinabgezogen würde. Selbst das Anthropomorphe der Gottesbilder ist keine
unüberwindliche theologische Schwierigkeit, denn die Bibel selbst redet ab
ihren ersten Blättern, von der Urgeschichte an, anthropomorph von dem
Gott, der sich in der Kühle des Abends im Garten ergeht (Gen 3,8). Es ist die
Kunst gewesen - diesmal die Ton- und Dichtkunst -, die in diesem
Anthropomorphisme die tröstliche Botschaft gehört hat, dass dieser Gott die Sünde
des Menschen zu derselben Stunde des Tages vor seinem göttlichen Angesicht

entdeckt, da er den Menschen nach der Sintflut sein Antlitz wieder
zuwendet (Gen 8,11)49: wenn der Abend kommt.

Abstract

Angeregt durch die Londoner Ausstellung «Seeing Salvation» vom Frühjahr 2000
benennt dieser Aufsatz am Leitfaden von D. Ritschis Story-Konzept mögliche theologische
Implikationen des (vor allem rezeptions-) ästhetischen Verständnisses künstlerischer

49 Picanders Rezitativ «Am Abend, da es kühle ward» aus J.S. Bachs Matthäuspassion
(BWV 244) verknüpft beide Genesisstellen.



Das Antlitz Jesu 161

Christusdarstellung. Zu diesem Zweck werden unter mehreren Aspekten (deutschsprachige)

Konzeptionen narrativer Theologie mit einem bestimmten Metaphernverständnis
verglichen.

Henning Theißen, Bonn


	Das Antlitz Jesu : zur theologischen Würdigung künstlerischer Christusdarstellung

