
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Artikel: In Rosenbergs Schatten : zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Rosenbergs Schatten

Zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs

Martin Luther ist für theologische Forschung, zumal im deutschen Luthertum,

gewiss kein Gegenstand wie jeder andere. Ob Abgrenzung oder
Identifikation, Vereinnahmung oder Aufbegehren - all dies sind Formen eines

Umgangs mit Luther, die mindestens ebenso viel über den jeweiligen Interpreten
und seine Zeit aussagen wie über den Wittenberger Reformator selbst. So

führt eine Analyse der jüngeren Lutherforschung fast notgedrungen in
zeitgeschichtliche Fragestellungen hinein1 - und dies gerade dort, wo sich in jüngster

Zeit die Diskussionen des Fachs intensivieren. Die zeitgeschichtliche
kirchenhistorische Forschung nimmt seit einigen Jahren verstärkt das Geschehen

an den Theologischen Fakultäten während des Dritten Reiches in den
Blick - angefangen bei den zunächst noch sehr isolierten frühen Arbeiten von
Leonore Siegele-Wenschkewitz2 bis hin zur Gesamtschau von Kurt Meier3
oder dem neueren Sammelband zur Kirchengeschichte im Dritten Reich von
Thomas Kaufmann und Flarry Oelke4.

In diesem Sammelband, der eine erste wichtige Tiefenbohrung darstellt,
erscheint eine der markantesten und wirkungsvollsten Figuren der Lutherforschung

im Dritten Reich nur am Rande: Erich Vogelsang. Seine Abhandlung
zur Frage nach Luther und der Mystik aus dem Jahre 19375 gilt bis heute als

Standardreferenz der Lutherforschung6, wird dabei aber kaum auf ihre zeit-

1 S. hierzu R. Vinke (Hg.), Lutherforschung im 20. Jahrhundert. Rückblick - Bilanz -
Ausblick (VIEG Beih. 62), Mainz 2004, sowie meinen Überblick: V. Leppin, Von der
Renaissance zur neuen Nüchternheit? Lutherforschung im 20. Jahrhundert, Luther 75

(2004) 69-80.
2 S. insbesondere L. Siegele-Wenschkewitz, Neutestamentliche Wissenschaft vor der

Judenfrage. Gerhard Kittels theologische Arbeit im Wandel deutscher Geschichte (TEH
NF 208), München 1980; vgl. auch die Einzelbeiträge zu Fakultäten: dies., Die
Evangelisch-theologische Fakultät Tübingen in den Anfangsjahren des Dritten Reiches, ZThK
Beih. 4 (1978) 34-80; dies.. Die Theologische Fakultät im Dritten Reich. «Bollwerk gegen
Basel», in: Semper Apertus. 600 Jahre Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1386-1986,
Bd. 3, Berlin 1985,504-543.

3 K. Meier, Die Theologischen Fakultäten im Dritten Reich, Berlin/New York 1996.
4 Th. Kaufmann, H. Oelke (Hg.), Evangelische Kirchenhistoriker im «Dritten Reich»

(Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 21), Gütersloh
2002; vgl. ein ähnliches Unternehmen für das Fach Praktische Theologie: K. Raschzok
(Hg.), Zwischen Volk und Bekenntnis. Praktische Theologie im Dritten Reich, Leipzig
2000.

5 E. Vogelsang, Luther und die Mystik, LuJ 19 (1937) 32-54.
6 Vgl. etwa den Beitrag des sensiblen Luther-Interpreten und wohl besten Kenners

der Thematik «Luther und die Mystik», K.-H. zur Mühlen, Mystische Erfahrung und Wort



In Rosenbergs Schatten 133

geschichtliche Bedingtheit hin befragt. Eben diese Rekonstruktion soll nun
im Folgenden unternommen werden.

1. Vogelsang, Luther und die Mystik

Erich Vogelsang7 gehört in den weiteren Kreis der Holl-Schule, dem
eigentlichen Kern der Luther-Renaissance zu Beginn des vergangenen
Jahrhunderts8, die theologiegeschichtlich eine gewichtige Parallele zur Dialektischen

Theologie darstellte. Im Vorwort seiner Dissertation über Luthers
Christologie bedankte sich der Vierundzwanzigj ährige 1929 für das Gelernte
bei Karl Holl selbst wie bei seinem unmittelbaren Doktorvater Emanuel
Hirsch9. Mit Hirsch teilte er unverkennbar die Anfälligkeit für die NS-Ideo-
logie, zumal in den ersten Jahren des Dritten Reiches: Vogelsang wurde 1933,
mittlerweile Privatdozent in Königsberg, Mitglied der NSDAP und der SA
sowie eine der führenden Figuren der ostpreussischen Deutschen Christen;
zeitweise war er dabei im Bureau des Wehrkreispfarrers und späteren
Reichsbischofs Ludwig Müller tätig10. Dieses direkte kirchenpolitische Engagement
blieb zwar Episode, die DC hat er schon bald wieder verlassen. Das hat aber,
wie in anderen Fällen auch, seine Nähe zum Regime keineswegs grundsätzlich

in Frage gestellt: Er blieb Mitglied in der NSDAP, der SA und anderen

Gottes bei Martin Luther, in: J. Schilling (Hg.), Mystik. Religion der Zukunft - Zukunft
der Religion?, Leipzig 2003,45-66.

7 Zu Vogelsang liegt neuerdings eine überaus gründliche biographische Studie vor:
Vogelsang, Erich Paul Friedrich (J. Wolff), BBKL 17, Herzberg 2000, 1507-1521; diesem
Artikel sind im Folgenden alle biographischen Angaben entnommen, für die keine archi-
valischen Quellen angegeben sind. Aus theologiegeschichtlicher Sicht bietet eine differenzierte

Einordnung in den theologischen Diskurs Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts M.
Ohst, Die Lutherdeutungen Karl Holls und seiner Schüler Emanuel Hirsch und Erich
Vogelsang vor dem Hintergrund der Lutherdeutung Albrecht Ritschis, in: Vinke,
Lutherforschung im 20. Jahrhundert, 19-50, der allerdings leider die Schriften Vogelsangs ab 1933

nicht konsequent in seine Deutung einbezieht.
8 H. Assel, Der andere Aufbruch. Die Lutherrenaissance - Ursprünge, Aporien und

Wege. Karl Holl, Emanuel Hirsch, Rudolf Hermann (1910-1935) (FSÖTh 72), Göttingen
1994; zur differenzierten Einordnung des Verhältnisses von Holl-Schule und Luther-
Renaissance s. J. Wallmann, Karl Holl und seine Schule, ZThK Beih. 4 (1978) 1-33.

9 E. Vogelsang, Die Anfänge von Luthers Christologie nach der ersten Psalmenvorlesung

insbesondere in ihren exegetischen und systematischen Zusammenhängen mit Augustin

und der Scholastik dargestellt (AKG 15), Berlin u. Leipzig 1929, V.
10 Gießen Universitätsarchiv V 29910 f. 66; zu Müller s. Th.M. Schneider, Reichsbischof

Ludwig Müller. Eine Untersuchung zu Leben, Werk und Persönlichkeit (AKZG R.
B Darstellungen 19), Göttingen 1993.



134 Volker Leppin

Organisationen der Partei11, und er wurde weiterhin von deutschchristlichen
Kreisen protegiert.

Das zeigen vor allem die Umstände seiner Berufung nach Gießen 1937, in
denen der deutschchristlich orientierte Landesbischof von Nassau-Hessen,
Ernst Ludwig Dietrich12, eine entscheidende Rolle spielte: Vogelsang war in
dem Berufungsvorschlag, den die Gießener Fakultät dem Senat 1935 vorlegte,

Zweitplazierter nach Hans von Campenhausen13. Für Vogelsang wurde
dabei ausdrücklich hervorgehoben, dass er «mit lebendigem Interesse zu den
kirchlichen Fragen der Gegenwart Stellung genommen» habe14. In einem
Schreiben vom 17. Mai 1935 denunzierte nun Dietrich von Campenhausen
wegen eines Auftritts bei einer bekenntniskirchlichen Versammlung und
erklärte, er erneuere seinen «dringenden Antrag auf Berufung des Privatdozenten

Erich Vogelsang»15 - Ernst Haenchen setzte sich als Dekan dennoch für
von Campenhausen ein16. Nachdem von Campenhausen wohl aus politischen
Gründen ausgeschieden war und das Reichsministerium nur noch die
Alternative Julius Wagenmann, seinerzeit Privatdozent in Heidelberg, oder Vogelsang

zugelassen hatte, entschied sich die Fakultät eindeutig für Vogelsang17 -
Wagenmann selbst wurde wiederum durch den Landesbischof selbst denunziert,

er habe die Amtsführung des Rektors unziemlich kritisiert18 - ein
weiteres Indiz dafür, dass es vor allem Dietrich war, der Vogelsang nach Gießen
holen wollte.

Zu diesem Zeitpunkt lag Vogelsangs deutschchristliches Hauptwerk:
«Umbruch des deutschen Glaubens. Von Ragnarök zu Christus», das 1934 im
Mohr Verlag erschien, allerdings schon länger zurück19. Hier will Vogelsang
gegenüber neuheidnischen Bewegungen die Legitimität des Christentums unter

den Bedingungen des Dritten Reiches erweisen - und tut das, indem er das

11 Gießen Universitätsarchiv V 29910 110. Noch 1938 wurde Vogelsang «in politischer
Hinsicht einwandfreie Haltung und eifrige Teilnahme an den Veranstaltungen des
Dozentenbundes» bescheinigt (ebd.).

12 S. zu ihm K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Bd. 2: Das Jahr der
Ernüchterung 1934 Barmen und Rom, Berlin 1985,162-164.

13 Gießen Universitätsarchiv V 29910, f. 14; zu von Campenhausen s. die Nachrufe von
A.M. Ritter, ZEvKR 34 (1989) 113-116; HdJB 34 (1990) 157-169.

14 Gießen Universitätsarchiv V 29910, f. 14.
15 Ebd. f. 30.
16 Ebd. f. 33; umgekehrt wurde auch Vogelsang von Seiten des Rektors vorgehalten,

drei seiner Schwestern seien mit «Volljuden» verheiratet (ebd. 38v).
17 Ebd. 42-44. 51.
18 Gießen Universitätsarchiv Theol K 12, Akte Vogelsang, f. 37-51.
19 E.Vogelsang, Umbruch des deutschen Glaubens. Von Ragnarök zu Christus, Tübingen

1934; ein Jahr zuvor war bereits E. Vogelsang, Luthers Kampf gegen die Juden, im
selben Verlag erschienen. Noch in seinem wohl 1935 für die Universität Gießen verfassten
Lebenslauf bekannte Vogelsang sich ausdrücklich zur Ragnarök-Studie als «Vorstudie»
für eine grössere Arbeit (Gießen Universitätsarchiv V 29910 f. 66).



In Rosenbergs Schatten 135

Christentum als bessere Erfüllung der Erwartungen der nationalsozialistischen

Ideologie darstellt: Das Ziel der Untersuchung war es, das in Luther
neu entdeckte Evangelium als Antwort auf einen vermeintlichen spezifisch
deutschen Charakter zu erweisen20. Das reformatorische Christentum sollte
so als «Verwandlung und Erfüllung» der germanischen Religiosität21, als wahre

«Germanisierung des Christentums» erscheinen22. Das lutherische
Christentum sollte eine neue «Synthese von Germanentum und Christentum»23
bringen24. Diese Synthese war durch Begriffe wie Ehrlichkeit25, Ehre des

Staates und Bejahung des Krieges gekennzeichnet.
In diesem Gesamtbild galt die Mystik noch als eines jener paganen

Elemente, die mit dem Germanentum nicht vereinbar seien26. Vor diesem
Hintergrund ist es auffällig, dass Vogelsang nur drei Jahre später einen Aufsatz
vorlegte, der Mystik ganz anders, viel positiver bewertet - es ist der oben
genannte Aufsatz «Luther und die Mystik», dessen ungebrochene Rezeption bis
heute deutlich macht, dass ideologische Momente in ihm weit weniger zu
Tage liegen als in der «Umbruch»-Monographie. Genau das war von Vogelsang

wohl auch intendiert. Charakteristisch hierfür ist allein schon der Ort der
Veröffentlichung. Das Luther-Jahrbuch konnte durch die vorsichtige Politik
seines Herausgebers Theodor Knolle27 durchaus als Ort fortgesetzter gediegener

wissenschaftlicher Arbeit wahrgenommen werden.
Auch die Frontlinie, die Vogelsangs neue Stellungnahme zur Mystik zieht,

gibt sich zunächst akademisch, auch wenn kirchenpolitische Obertöne un-
überhörbar sind: Ausdrücklich polemisiert der Aufsatz von 1937 gegen Emil
Brunner und 1938 wird dann auch Karl Barth28 als Gegner namhaft gemacht

- bei allen mittlerweile offenkundigen Unterschieden sind beide für Vogelsang

in der Betonung der Differenz von Protestantismus und Mystik einig.
Gegenüber einer solchen früher selbst geteilten Abweisung der Mystik
erhebt der Vogelsang von 1937 nun den Anspruch, ein differenzierteres Bild zu
entwerfen. Innerhalb der Mystik sind, so Vogelsang, areopagitische, romanische

und Deutsche Mystik zu unterscheiden: «zu der areopagitischen fand er

20 Vogelsang, Umbruch 66.
21

Vogelsang, Umbruch 66.
22 Vogelsang, Umbruch 63.
23 Vogelsang, Umbruch 21.
24 S. zu diesem Konzept und seinem Kontext: K. Schäferdiek, Germanisierung des

Christentums?, EvErz 48 (1996) 333-342; Germanisierung des Christentums (F.W. Graf),
RGG4 3, Tübingen 2000, 754, sowie H.Chr. Brennecke, Der sog. Germanische Arianismus
als «arteigenes» Christentum. Die völkische Deutung der Christianisierung der Germanen
im Nationalsozialismus, in: Kaufmann, Oelke, Kirchenhistoriker 310-329.

25 S. 55: dies als der eigentliche Ausgangspunkt für Luthers Entdeckung der Ursünde.
26 S. 13.
27 S. zu ihm Knolle,Theodor (H.-V. Herntrich), BBKL 4, Herzberg 1990,160f.
28 E. Vogelsang, Die unio mystica bei Luther, ARG 35 (1938) 63-80 (65).



136 Volker Leppin

[- Luther -] ein schroffes Nein, zu der romanischen stets ein Ja und Nein, zu
der Deutschen ein fast reines Ja»29. Vogelsangs Einteilung präsentiert sich als

Rekonstruktion der mystischen Traditionsblöcke, mit denen Luther zu tun
hatte: Die areopagitische Mystik weist zurück auf den grossen unbekannten
neuplatonischen Philosophen des ausgehenden fünften Jahrhunderts, den

man unter dem Pseudonym «Dionysios Areopagita» kennt - sie sieht Vogelsang

vor allem durch eine die Lebensrealität ignorierende ekstatische Form
der Gottesbegegnung gekennzeichnet. Die romanische Mystik hat vorwiegend

die Brautmystik Bernhards von Clairvaux im Blick, die Luther von früh
an inspirierte, zum Teil auch Johannes Gerson - an ihr hebt Vogelsang
wiederum das ekstatische Moment, nun verbunden mit erotisierender Sprache,
hervor. Bei der Deutschen Mystik geht es um Meister Eckhart und vor allem
seinen Schüler Johannes Tauler und die Theologia Deutsch, die Luther 1516

veröffentlicht hat - diese Deutsche Mystik wird von Vogelsang gegenüber
den anderen Typen als diejenige beschrieben, die eine wirkliche tiefe
Anfechtungserfahrung zu erfassen vermag - und darin Luther nahe ist.

Dieses wissenschaftliche Rekonstruktionsverfahren arbeitet ganz
offenkundig auch mit national orientierter Typenbildung - freilich nicht durchgehend:

Eine gewisse Schieflage zwischen dem an einer Person, Pseudo-Diony-
sios Areopagita orientierten Typus einerseits und den an Nationen orientierten

Typen «romanisch» und «Deutsch» andererseits ist offenkundig. Es handelt

sich also keineswegs um eine so direkte Anwendung der nationalen
Argumentationsweise wie in dem «Umbruch»-Buch, zumal die Typologien
nicht ausdrücklich mit angeblichen nationalen Charakteristiken begründet
werden - auch wenn die Zuordnung von «Erotik» zum romanischen Typus
und die von tiefgründiger Erfassung der Anfechtung für den deutschen Typus
solche Stereotypen durchscheinen lassen. Insgesamt kann aber gar kein Zweifel

bestehen, dass die Ausführungen von 1937 in ganz anderer Weise als die

von 1934 eine Eigenständigkeit wissenschaftlicher Argumentation gegenüber
ideologischer Vereinnahmung beanspruchen.

Diese Verwissenschaftlichung verbindet sich nun mit einer bemerkenswerten

Korrektur der früheren Auffassungen. Noch 1934 hatte Vogelsang
Meister Eckhart als wichtigsten Repräsentanten der Deutschen Mystik
unumwunden in die Tradition der areopagitischen Mystik gestellt. Nun wird diese

areopagitische Mystik, die als Erbe der paganen Antike schon 1934 überaus

kritisch beurteilt wurde und in diesem Abseits bleibt, deutlich von der
Deutschen Mystik unterschieden. Mystik erscheint damit aber umgekehrt in
einer bestimmten Variante als Erbe der deutschen mittelalterlichen Kultur,
an der Luther teilhatte. Mystisches Denken ist damit gewissermassen für das

Luthertum zurückgewonnen - und dies nicht nur im Sinne vorübergehender

29 Vogelsang, Luther und die Mystik 33.



In Rosenbergs Schatten 137

geistiger Abhängigkeit, sondern im Sinne einer fortdauernden Prägung von
Luthers Denken. Was Vogelsang tatsächlich damit gewonnen hat, wird
allerdings nur deutlich, wenn man auf den weiteren Horizont der Diskussion «Luther

und die Mystik» in den dreissiger Jahren blickt.

2. Rosenbergs Mythus und die Mystik

Das Thema «Luther und die Mystik» ist in den dreissiger Jahren ein Thema,

das immer wieder in kirchenhistorischen Studien mit grossem Engagement

behandelt wurde. In verschiedenen Einzeluntersuchungen der jüngeren
Zeit ist in allgemeiner Weise auf den Hintergrund dieses Interesses im «Mythus

des 20. Jahrhunderts» von Alfred Rosenberg hingewiesen worden30. Dieses

Grundlagenbuch der NS-Weltanschauung enthält tatsächlich ausführliche
Passagen über die Mystik, zumal die Deutsche Mystik Meister Eckharts.
Weitgehend abhängig von dem Eckhart-Übersetzer Hermann Büttner und
der Lebensphilosophie des 19. Jahrhunderts31 stilisierte Rosenberg Eckhart
zu der zentralen Gestalt der deutschen Geistes- und Volksgeschichte.

Dabei schwankt sein Gedankengebäude zwischen reinem Neuheidentum
und Umgestaltung des Christentums. Das macht sich nicht nur daran fest,
dass seine Kritik am Christentum vor allem einem «Paulinismus» gilt, den er
vom wahren Christentum unterscheidet. Der Christus, den er zurückgewinnen

will, ist ein heldischer Christus. Diese Ambivalenz in der Bewertung des

Christentums schlägt sich auch in seiner Bezeichnung für Meister Eckhart
nieder: Mal ist er «der größte Apostel des nordischen Abendlandes»32, also

wenigstens metaphorisch eine Gestalt innerhalb der Christentumsgeschichte,
mal ist er «Schöpfer einer neuen Religion losgelöst vom fremden Wesen,
wie es durch Syrien, Ägypten und Rom uns eingeflößt worden ist»33, steht
also ausserhalb des Christentums.

Was ihn in jedem Falle nach Rosenberg auszeichnet, ist die Entdeckung
der adeligen, «selbstherrlichen Seele»34 - und damit eines selbstständigen und
unabhängigen Angelpunktes für die Begründung der Religion jenseits christ-

30 Grundlegend K. Nowak, Zeiterfahrung und Kirchengeschichtsschreibung. Heinrich
Bornkamm im Dritten Reich, ZKG 103 (1992) 46-80; jetzt auch Th. Kaufmann, «Anpassung»

als historiographisches Konzept und als theologiepolitisches Programm. Der
Kirchenhistoriker Erich Seeberg in der Zeit der Weimarer Republik und des <Dritten
Reiches>, in: ders., Oelke, Kirchenhistoriker 122-272, insbesondere 171-226.

31 S.I. Degenhardt, Studien zum Wandel des Eckhartbildes (SPAMP 3), Leiden 1967,
262.

32 Die Zitate entstammen aufgrund der Zugänglichkeit im Folgenden der Ausgabe
von 1936: A. Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen

Gestaltenkämpfe unserer Zeit, München 91"941936,218.
33 Rosenberg, Mythus 239.
34 Rosenberg, Mythus 234.



138 Volker Leppin

licher und jüdischer Wurzeln. Für Rosenberg war die Seele «Rasse von innen
gesehen» und «Rasse die Außenseite der Seele»35 - von Eckharts Betonung
der Seele aus konnte er also ohne Weiteres zu einer Rassenideologie im Sinne
des Nationalsozialismus überleiten. Dieses Konzept soll im völligen Gegensatz

zu jeder Gnadentheologie stehen, die Rosenberg in unterschiedlichen
Abstufungen im römisch-katholischen Glauben wie im protestantischen
wiederfindet. Entsprechend hat Rosenberg die theologischen Aspekte im Wirken

Luthers kaum würdigen können, sondern ihn vor allem als nationalen
Flelden im Kampf gegen Rom gepriesen36 - eine Konzeption, die ihm heftige
Kritik von evangelischer Seite, zumal von Walter Künneth eintrug37.

3. Erich Vogelsang zwischen Luther-Renaissance
und Rosenbergschem Mythus

Dass Vogelsangs Beitrag zur Frage «Luther und die Mystik» auch ein Beitrag

zur Rosenberg-Debatte ist, machen Anspielungen in seinem oben
dargestellten Buch von 1934 über den «Umbruch des deutschen Glaubens» deutlich,

in dem er an mehreren Stellen ausdrücklich auf Rosenberg eingeht. Die
direkte Spur zu dem späteren Aufsatz legt eine Anmerkung, in der Vogelsang
schreibt: «Ich kann hier weder auf Rosenbergs Eckhart-Deutung noch auf das

weitschichtige Problem der <Deutschen Mystik> eingehen. Die Frage nach
dem deutschen Charakter bekommt m.E. erst dann ihr Gewicht, wenn man
nicht nur wie Denifle Eckharts Abhängigkeit von der Scholastik kennt (ohne
sie zu übertreiben), sondern auch Dionysios Areopagita, Avicenna und
Augustin einbezieht und nun versucht herauszustellen, was die deutsche Mystik
von der indischen, christlichen, spätjüdischen, areopagitischen usw.
unterscheidet.»38

Diese Aussage deutet bereits in dem sonst sehr flächigen «Umbruch»-
Buch eine Differenzierung an, die aber noch bei Weitem nicht die Gestalt hat
wie in dem Aufsatz von 1937. Schon weiter in die Richtung dieser Publikation
verweisen Bemerkungen in dem Aufsatz «Das Deutsche in Luthers Christentum»39,

der 1934 in einer Art Themenheft des Luther-Jahrbuches zur Frage
des Deutschtums und des Volksgedankens erschien: Hier taucht erstmals bei
Vogelsang der Gedanke einer spezifisch romanischen Mystik auf, und zwar in

35 Rosenberg, Mythus 2.
36 Zur Kritik Rosenbergs an Luthers stofflicher Abendmahlslehre und seiner

Bibelübersetzung, die neue jüdische Frömmigkeit, Buchstabenglaube hervorgerufen habe, s.

Degenhardt, Studien 264.
37 W. Künneth, Antwort auf den Mythus. Die Entscheidung zwischen dem nordischen

Mythus und dem biblischen Christus, Berlin 1935.
38 Vogelsang, Umbruch, 71 Anm. 76.
39 E. Vogelsang, Das Deutsche in Luthers Christentum, LuJ 16 (1934) 83-102.



In Rosenbergs Schatten 139

einem höchst interessanten Zusammenhang: Vogelsang verweist ausdrücklich

auf Rosenbergs Deutung der Mystik als «feinste Verästelung des nordischen

Wesens», um dann zu zeigen, dass Mystik keineswegs typisch deutsch
sei, sondern es auch romanische und, wie er im selben Zusammenhang
schreibt, jüdische Mystik gebe40: Gerade in der Übernahme der nationaltypo-
logischen Deutungsmuster von Rosenberg also will er diesen widerlegen und
die Internationalität der Mystik erweisen. Wenn Mystik nicht national,
sondern international ist, braucht er sie zur Rekonstruktion eines deutschen
Luthertums nicht zwingend zu verwenden.

Liest man den Aufsatz zu «Luther und die Mystik» von 1937 als Fortsetzung

dieser Auseinandersetzung mit Rosenberg von 1934, so zeigt sich
nebeneinander eine Bewegung auf Rosenberg zu und eine Kritik an ihm. Die
Bewegung auf Rosenberg hin liegt in der nun neuen, positiven Wertung der Mystik

in ihrem deutschen Teil. Vogelsang kann, anders als 1934, Mystik so

interpretieren, dass sie nicht einfach aus dem deutschen Christentum
ausgeschlossen ist, sondern in ihrer Taulerschen und Lutherschen Form wird
sie geradezu zur Erfüllung des Christentums. Daneben aber bleibt die
Korrektur gegenüber Rosenberg, dass die Deutsche Mystik nur ein Teil der grossen,

breiten Bewegung der Mystik ist, ebenso erhalten wie eine vorsichtige
Abgrenzung gegenüber der Mystik. Denn was Luther von aller Mystik
unterscheidet, am Ende auch von Tauler, ist die Rechtfertigungslehre und, mit ihr
verbunden, die Betonung des Glaubens als Form der Begegnung zwischen
Mensch und Gott.

Diese Bemerkung macht nun noch einmal eine Präzisierung der Entwicklungen

möglich, die Vogelsangs Denken durchgemacht hat, denn eben mit
diesen Abgrenzungen hat er auch bereits in seiner Dissertation gearbeitet, die
1929, also ein Jahr vor Rosenbergs Mythus, erschienen war. Sie war der Chri-
stologie in Luthers früher Psalmenvorlesung gewidmet. In die Forschung
eingegangen ist sie vor allem als ein Beitrag zur Datierung von Luthers
reformatorischem Durchbruch, den Vogelsang in der Auslegung von Ps 70 und 71 und
damit nach seiner Datierung im Herbst 1514 festmachte41. Für die vorliegenden

Überlegungen wichtiger sind seine Überlegungen zur «Christusmystik»
in Luthers Psalmenauslegung, die von der Beobachtung der Betonung des

«Christus in nobis» bei Luther ausgehen.
Vogelsang vermerkt, dass Luther in der Psalmenvorlesung Johannes Ger-

son und Bernhard von Clairvaux zitiert42 - also jene Autoren, die er noch
nicht zu diesem Zeitpunkt, aber später als Vertreter einer romanischen Mystik

zusammenfasst. Und er erwägt, dass mystisches Denken über sie an
Luther vermittelt worden sein könnte - das ist ganz konsequent, da Luther zu

40 Vogelsang, Das Deutsche 95f.
41 Vogelsang, Anfänge 58f.
42 Vogelsang, Anfänge 66.



140 Volker Leppin

diesem Zeitpunkt Tauler noch nicht kannte. Nach kurzer Abwägung aber
kommt er zu dem in der Holl-Schule keineswegs überraschenden Ergebnis,
dass die Aussagen Luthers nicht als Mystik zu interpretieren seien, vor allem
weil der Glaube für ihn, anders als für die Mystiker, die entscheidende Funktion

im Gottesverhältnis einnimmmt43. Diese Position behielt Vogelsang auch
in seiner Habilitationsschrift bei, aus der die wichtigsten Passagen über den

«angefochtenen Christus bei Luther» 1932 bei De Gruyter erschienen. Der
Frage der Mystik widmete Vogelsang hier nur einen kurzen Exkurs, aber der
kam - nun zwei Jahre nach Erscheinen des «Mythus» - zu demselben Ergebnis

wie die Dissertation: Es ist der Glaube als entscheidende Relation
zwischen Gott und Mensch, der Luther von der Mystik unterscheidet.44

Mit diesen Überlegungen nun ist es möglich, das Gesamtbild der Entwicklung

Vogelsangs in seiner Begegnung mit Alfred Rosenberg zu rekonstruieren:

1929 beziehungsweise in den vorangehenden, der Erarbeitung der Dissertation

gewidmeten Jahren entwickelte Vogelsang ein Lutherbild, das um die

Bedeutung der Mystik für den Reformator wusste, ihn aber deutlich von der

Mystik abgrenzte.
Ob ihm 1932 Rosenberg schon bekannt war, lässt sich nicht sagen, da ein

umfassender Nachlass durch Kriegsverluste bei seiner Familie leider nicht zur
Verfügung steht. Spuren der Begegnung mit Rosenbergs Mythus zeigen sich
definitiv erst 1934. Hier kommt es zu einer Fortsetzung der Ablehnung der
Mystik - und damit einer nicht nur impliziten Kritik an Rosenberg. Als
paradigmatisch für diese abgelehnte Mystik wird nun aber nicht mehr Bernhard
genommen, sondern Eckhart. Und dieser wird, anders als im vorherigen
akademischen Schrifttum, mit Hilfe nationaltypologischer Kategorien gedeutet -
nur dass diese dazu dienen, den nicht-deutschen Charakter seiner Mystik
aufzuzeigen.

Die in diesem Zusammenhang explizit gestellte Aufgabe der
Auseinandersetzung mit Rosenbergs Eckhartbild wird dann 1937 implizit erfüllt. Nun
wird die nationaltypologische Kategorienbildung leitend, und sie dient dazu,
einerseits Rosenbergs auf Eckhart fixiertes Mystikbild zu differenzieren,
andererseits aber dazu, die von Rosenberg nahegelegte beziehungsweise geforderte

positive Bewertung der deutschen Mystik aufzunehmen. Vogelsang
kann sich damit durchaus als identisch mit seiner Dissertation verstehen. In
dieser hatte ja, nach seiner späteren Deutung, allein die romanische Mystik
zur Debatte gestanden - Luther kannte die deutschen Mystiker ja noch nicht.
Allein die «Umbruch»-Monographie zeigt, dass dies tatsächlich in seiner
Theologie mit einer grundsätzlichen Ablehnung der Mystik verbunden war.

43 Vogelsang, Anfänge 74-76.
44 E. Vogelsang, Der angefochtene Christus bei Luther (AKG 21), Berlin/Leipzig

1932,40-43.



In Rosenbergs Schatten 141

Und hier korrigierte der Vogelsang von 1937 sich tatsächlich. Dass Mystik in
ihrer deutschen Variante nun positiv gewertet wird, ja geradezu den Rahmen
für die gesamte Lutherdeutung ausmacht, der ausdrücklich als Mystiker
erscheint45, stellt eine neue Stufe seines Denkens dar. Und die vorherigen
Schriften wie auch der unmittelbare geistesgeschichtliche Kontext legen es

nahe, diese Änderung als Reaktion auf Rosenberg oder zumindest auf die
durch diesen angestossene Debatte in der Eckhart- und Lutherforschung zu
werten. 1938 hat Vogelsang dies im Archiv für Reformationsgeschichte auch
selbst so benannt: «Das Geheimnis des verborgenen Gottes und des in uns
gegenwärtigen Christus, das die melanchthonische Theologie aus unserer Kirche

verbannt hatte, flüchtete in die ausserkirchliche Naturmystik (Goethe,
Romantik) und die Geistmystik (Idealismus) und klopft heute von neuem an
die Tore der Kirche»46.

Schlussbemerkung

Erich Vogelsangs Darlegungen über Luther und die Mystik haben eine

Wirkung entfaltet wie nur wenige wissenschaftliche Aufsätze. Hierzu dürfte
auch beigetragen haben, dass mit Heiko Augustinus Oberman ein reformierter

Niederländer auf dem Lutherkongress von 1966 Vogelsang zwar auch
kritisierte und korrigierend weiterführte, aber eben doch als prägende Autorität
einführte47. Jedenfalls ist Erich Vogelsang auch mit seinen Arbeiten aus der
zweiten Hälfte der dreissiger Jahre ein Gesprächspartner der historischen
Lutherforschung geblieben. Er konnte dies bleiben, weil er sich wie andere auch
nach den ersten Jahren des Kirchenkampfes wieder auf das Feld der
wissenschaftlichen Arbeit begeben hat. Was nun entstand, ist dem ersten Anschein
nach unabhängig von den ideologischen Traktaten der Anfangsjahre des

Dritten Reiches formuliert worden. Wenn nun versucht wurde, diese
wissenschaftlichen Ausführungen wieder stärker in die zeitgeschichtliche Diskussionslage

einzubinden, stellt das nicht einen Versuch dar, sie zu widerlegen48 -
es geht nur darum, ihnen eine Verstehensebene hinzuzufügen: Eine solche
Rekonstruktion macht das wissenschaftliche Arbeiten Erich Vogelsangs in
den dreissiger Jahren um eine - höchst problematische - Dimension reicher
beziehungsweise komplexer. Sie spiegelt die Verquickung von Affinitäten

45 Vogelsang, Luther und die Mystik 50.
46 E.Vogelsang, Die unio mystica bei Luther, ARG 35 (1938) 63-80 (80).
47 H.A. Oberman, Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: I. Asheim (Hg.),

Kirche, Mystik, Heiligung und das Natürliche bei Luther. Vorträge des Dritten Internationalen

Kongresses für Lutherforschung, Göttingen 1967,20-59 (24).
48 Zu meinen eigenen Ansichten über das Verhältnis Luthers zur Mystik s. V. Leppin,

«omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit». Zur Aufnahme mystischer Traditionen in
Luthers erster Ablaßthese, ARG 93 (2002) 7-25.



142 Volker Leppin

zum Regime und kirchenhistorischer Arbeit im Dritten Reich - und es gehört
zu den wichtigsten anstehenden Aufgaben in der Erforschung der jüngeren
Theologie- und Kirchengeschichte, solchen Gemengelagen weiter nachzugehen.

Abstract

Erich Vogelsang (1904-1944) hat mit seinem Aufsatz «Luther und die Mystik» (1937) im
Luther-Jahrbuch eine Abhandlung vorgelegt, die bis heute als Standardliteratur zum Thema

gilt. Vogelsang knüpft damit einerseits an seine Lutherstudien in Dissertation und
Habilitation an. Andererseits verdanken sich seine Überlegungen auch der intensiven
Auseinandersetzung mit dem «Mythus des 20. Jahrhunderts» des zentralen NS-Ideologen Alfred
Rosenberg und sind damit zutiefst in ihre zeitgeschichtlichen Bedingungen verstrickt.
Insbesondere in den nationalpsychologischen Kategorien der Vogelsangschen Mystik-Typologie

ist dies nachhaltig greifbar.

Volker Leppin, Jena


	In Rosenbergs Schatten : zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs

