Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 2

Artikel: In Rosenbergs Schatten : zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs
Autor: Leppin, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In Rosenbergs Schatten
Zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs

Martin Luther ist fiir theologische Forschung, zumal im deutschen Luther-
tum, gewiss kein Gegenstand wie jeder andere. Ob Abgrenzung oder Identi-
fikation, Vereinnahmung oder Aufbegehren — all dies sind Formen eines Um-
gangs mit Luther, die mindestens ebenso viel iiber den jeweiligen Interpreten
und seine Zeit aussagen wie iiber den Wittenberger Reformator selbst. So
fiihrt eine Analyse der jiingeren Lutherforschung fast notgedrungen in zeit-
geschichtliche Fragestellungen hinein' — und dies gerade dort, wo sich in jiing-
ster Zeit die Diskussionen des Fachs intensivieren. Die zeitgeschichtliche kir-
chenhistorische Forschung nimmt seit einigen Jahren verstidrkt das Gesche-
hen an den Theologischen Fakultiten wihrend des Dritten Reiches in den
Blick — angefangen bei den zunéchst noch sehr isolierten frithen Arbeiten von
Leonore Siegele-Wenschkewitz? bis hin zur Gesamtschau von Kurt Meier®
oder dem neueren Sammelband zur Kirchengeschichte im Dritten Reich von
Thomas Kaufmann und Harry Oelke*.

In diesem Sammelband, der eine erste wichtige Tiefenbohrung darstellt,
erscheint eine der markantesten und wirkungsvollsten Figuren der Lutherfor-
schung im Dritten Reich nur am Rande: Erich Vogelsang. Seine Abhandlung
zur Frage nach Luther und der Mystik aus dem Jahre 1937° gilt bis heute als
Standardreferenz der Lutherforschung®, wird dabei aber kaum auf ihre zeit-

' S hierzu R. Vinke (Hg.), Lutherforschung im 20. Jahrhundert. Riickblick — Bilanz —
Ausblick (VIEG Beih. 62), Mainz 2004, sowie meinen Uberblick: V. Leppin, Von der
Renaissance zur neuen Niichternheit? Lutherforschung im 20. Jahrhundert, Luther 75
(2004) 69-80.

2 S. insbesondere L. Siegele-Wenschkewitz, Neutestamentliche Wissenschaft vor der
Judenfrage. Gerhard Kittels theologische Arbeit im Wandel deutscher Geschichte (TEH
NF 208), Miinchen 1980; vgl. auch die Einzelbeitrige zu Fakultiten: dies., Die Evange-
lisch-theologische Fakultdt Tiibingen in den Anfangsjahren des Dritten Reiches, ZThK
Beih. 4 (1978) 34-80; dies., Die Theologische Fakultit im Dritten Reich. «Bollwerk gegen
Basel», in: Semper Apertus. 600 Jahre Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg 1386-1986,
Bd. 3, Berlin 1985, 504-543.

3 K. Meier, Die Theologischen Fakultiten im Dritten Reich, Berlin/New York 1996.

# Th. Kaufmann, H. Oelke (Hg.), Evangelische Kirchenhistoriker im «Dritten Reich»
(Veroffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie 21), Giitersloh
2002; vgl. ein dhnliches Unternehmen fiir das Fach Praktische Theologie: K. Raschzok
(Hg.), Zwischen Volk und Bekenntnis. Praktische Theologie im Dritten Reich, Leipzig
2000.

> E.Vogelsang, Luther und die Mystik, LuJ 19 (1937) 32-54.

® Vgl. etwa den Beitrag des sensiblen Luther-Interpreten und wohl besten Kenners
der Thematik «Luther und die Mystik», K.-H. zur Miihlen, Mystische Erfahrung und Wort



In Rosenbergs Schatten 133

geschichtliche Bedingtheit hin befragt. Eben diese Rekonstruktion soll nun
im Folgenden unternommen werden.

1. Vogelsang, Luther und die Mystik

Erich Vogelsang’ gehort in den weiteren Kreis der Holl-Schule, dem ei-
gentlichen Kern der Luther-Renaissance zu Beginn des vergangenen Jahr-
hunderts®, die theologiegeschichtlich eine gewichtige Parallele zur Dialekti-
schen Theologie darstellte. Im Vorwort seiner Dissertation iiber Luthers
Christologie bedankte sich der Vierundzwanzigjihrige 1929 fiir das Gelernte
bei Karl Holl selbst wie bei seinem unmittelbaren Doktorvater Emanuel
Hirsch®. Mit Hirsch teilte er unverkennbar die Anfélligkeit fiir die NS-Ideo-
logie, zumal in den ersten Jahren des Dritten Reiches: Vogelsang wurde 1933,
mittlerweile Privatdozent in Konigsberg, Mitglied der NSDAP und der SA
sowie eine der fithrenden Figuren der ostpreussischen Deutschen Christen;
zeitweise war er dabei im Bureau des Wehrkreispfarrers und spiteren Reichs-
bischofs Ludwig Miiller titig'®. Dieses direkte kirchenpolitische Engagement
blieb zwar Episode, die DC hat er schon bald wieder verlassen. Das hat aber,
wie in anderen Fillen auch, seine Ndhe zum Regime keineswegs grundsitz-
lich in Frage gestellt: Er blieb Mitglied in der NSDAP, der SA und anderen

Gottes bei Martin Luther, in: J. Schilling (Hg.), Mystik. Religion der Zukunft — Zukunft
der Religion?, Leipzig 2003, 45-66.

7 Zu Vogelsang liegt neuerdings eine iiberaus griindliche biographische Studie vor:
Vogelsang, Erich Paul Friedrich (J. Wolff), BBKL 17, Herzberg 2000, 1507-1521; diesem
Artikel sind im Folgenden alle biographischen Angaben entnommen, fiir die keine archi-
valischen Quellen angegeben sind. Aus theologiegeschichtlicher Sicht bietet eine differen-
zierte Einordnung in den theologischen Diskurs Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts M.
Ohst, Die Lutherdeutungen Karl Holls und seiner Schiiler Emanuel Hirsch und Erich
Vogelsang vor dem Hintergrund der Lutherdeutung Albrecht Ritschls, in: Vinke, Luther-
forschung im 20. Jahrhundert, 19-50, der allerdings leider die Schriften Vogelsangs ab 1933
nicht konsequent in seine Deutung einbezieht.

8 H. Assel, Der andere Aufbruch. Die Lutherrenaissance — Urspriinge, Aporien und
Wege. Karl Holl, Emanuel Hirsch, Rudolf Hermann (1910-1935) (FSOTh 72), Géttingen
1994; zur differenzierten Einordnung des Verhiltnisses von Holl-Schule und Luther-
Renaissance s. J. Wallmann, Karl Holl und seine Schule, ZThK Beih. 4 (1978) 1-33.

9 E.Vogelsang, Die Anfiinge von Luthers Christologie nach der ersten Psalmenvorle-
sung insbesondere in ihren exegetischen und systematischen Zusammenhéngen mit Augu-
stin und der Scholastik dargestellt (AKG 15), Berlin u. Leipzig 1929, V.

19 GieBen Universitdtsarchiv V 29910 f. 66; zu Miiller s. Th.M. Schneider, Reichsbi-
schof Ludwig Miiller. Eine Untersuchung zu Leben, Werk und Personlichkeit (AKZG R.
B Darstellungen 19), Gottingen 1993.



134 Volker Leppin

Organisationen der Partei'', und er wurde weiterhin von deutschchristlichen
Kreisen protegiert.

Das zeigen vor allem die Umsténde seiner Berufung nach GieBen 1937, in
denen der deutschchristlich orientierte Landesbischof von Nassau-Hessen,
Ernst Ludwig Dietrich'?, eine entscheidende Rolle spielte: Vogelsang war in
dem Berufungsvorschlag, den die GieBBener Fakultidt dem Senat 1935 vorleg-
te, Zweitplazierter nach Hans von Campenhausen'. Fiir Vogelsang wurde
dabei ausdriicklich hervorgehoben, dass er «mit lebendigem Interesse zu den
kirchlichen Fragen der Gegenwart Stellung genommen» habe'*. In einem
Schreiben vom 17. Mai 1935 denunzierte nun Dietrich von Campenhausen
wegen eines Auftritts bei einer bekenntniskirchlichen Versammlung und er-
kldrte, er erneuere seinen «dringenden Antrag auf Berufung des Privatdozen-
ten Erich Vogelsang»'® — Ernst Haenchen setzte sich als Dekan dennoch fiir
von Campenhausen ein'®. Nachdem von Campenhausen wohl aus politischen
Griinden ausgeschieden war und das Reichsministerium nur noch die Alter-
native Julius Wagenmann, seinerzeit Privatdozent in Heidelberg, oder Vogel-
sang zugelassen hatte, entschied sich die Fakultit eindeutig fiir Vogelsang'” —
Wagenmann selbst wurde wiederum durch den Landesbischof selbst denun-
ziert, er habe die Amtsfithrung des Rektors unziemlich kritisiert'® — ein wei-
teres Indiz dafiir, dass es vor allem Dietrich war, der Vogelsang nach Gief3en
holen wollte.

Zu diesem Zeitpunkt lag Vogelsangs deutschchristliches Hauptwerk:
«Umbruch des deutschen Glaubens. Von Ragnarok zu Christus», das 1934 im
Mohr Verlag erschien, allerdings schon lidnger zuriick'?. Hier will Vogelsang
gegeniiber neuheidnischen Bewegungen die Legitimitét des Christentums un-
ter den Bedingungen des Dritten Reiches erweisen —und tut das, indem er das

"' GieBen Universititsarchiv V 29910 110. Noch 1938 wurde Vogelsang «in politischer
Hinsicht (...) einwandfreic Haltung und eifrige Teilnahme an den Veranstaltungen des
Dozentenbundes» bescheinigt (ebd.).

12'S. zu ihm K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Bd. 2: Das Jahr der
Erniichterung 1934 Barmen und Rom, Berlin 1985, 162-164.

13 GieBen Universititsarchiv V 29910, f. 14; zu von Campenhausen s. die Nachrufe von
A M. Ritter, ZEVKR 34 (1989) 113-116; HdJB 34 (1990) 157-169.

4 GieBen Universititsarchiv V 29910, f. 14.

15 Ebd. f. 30.

' Ebd. f. 33; umgekehrt wurde auch Vogelsang von Seiten des Rektors vorgehalten,
drei seiner Schwestern seien mit «Volljuden» verheiratet (ebd. 38").

17 Ebd. 42-44. 51.

8 GieBen Universititsarchiv Theol K 12, Akte Vogelsang, f. 37-51.

' E. Vogelsang, Umbruch des deutschen Glaubens. Von Ragnarok zu Christus, Tiibin-
gen 1934; ein Jahr zuvor war bereits E. Vogelsang, Luthers Kampf gegen die Juden, im sel-
ben Verlag erschienen. Noch in seinem wohl 1935 fiir die Universitdt Gief3en verfassten
Lebenslauf bekannte Vogelsang sich ausdriicklich zur Ragnardk-Studie als «Vorstudie»
tir eine grossere Arbeit (GieB3en Universitidtsarchiv V 29910 £. 66).



In Rosenbergs Schatten 135

Christentum als bessere Erfiillung der Erwartungen der nationalsozialisti-
schen Ideologie darstellt: Das Ziel der Untersuchung war es, das in Luther
neu entdeckte Evangelium als Antwort auf einen vermeintlichen spezifisch
deutschen Charakter zu erweisen®’. Das reformatorische Christentum sollte
so als «Verwandlung und Erfiillung» der germanischen Religiositiit*!, als wah-
re «Germanisierung des Christentums» erscheinen®. Das lutherische Chri-
stentum sollte eine neue «Synthese von Germanentum und Christentum»®
bringen®. Diese Synthese war durch Begriffe wie Ehrlichkeit*, Ehre des
Staates und Bejahung des Krieges gekennzeichnet.

In diesem Gesamtbild galt die Mystik noch als eines jener paganen Ele-
mente, die mit dem Germanentum nicht vereinbar seien®®. Vor diesem Hin-
tergrund ist es auffillig, dass Vogelsang nur drei Jahre spater einen Aufsatz
vorlegte, der Mystik ganz anders, viel positiver bewertet — es ist der oben ge-
nannte Aufsatz «Luther und die Mystik», dessen ungebrochene Rezeption bis
heute deutlich macht, dass ideologische Momente in ihm weit weniger zu
Tage liegen als in der «Umbruch»-Monographie. Genau das war von Vogel-
sang wohl auch intendiert. Charakteristisch hierfiir ist allein schon der Ort der
Veroffentlichung, Das Luther-Jahrbuch konnte durch die vorsichtige Politik
seines Herausgebers Theodor Knolle* durchaus als Ort fortgesetzter gedie-
gener wissenschaftlicher Arbeit wahrgenommen werden.

Auch die Frontlinie, die Vogelsangs neue Stellungnahme zur Mystik zieht,
gibt sich zundchst akademisch, auch wenn kirchenpolitische Obertone un-
tiberhorbar sind: Ausdriicklich polemisiert der Aufsatz von 1937 gegen Emil
Brunner und 1938 wird dann auch Karl Barth®® als Gegner namhaft gemacht
— bei allen mittlerweile offenkundigen Unterschieden sind beide fiir Vogel-
sang in der Betonung der Differenz von Protestantismus und Mystik einig.
Gegeniiber einer solchen frither selbst geteilten Abweisung der Mystik er-
hebt der Vogelsang von 1937 nun den Anspruch, ein differenzierteres Bild zu
entwerfen. Innerhalb der Mystik sind, so Vogelsang, areopagitische, romani-
sche und Deutsche Mystik zu unterscheiden: «zu der areopagitischen fand er

Vogelsang, Umbruch 66.
Vogelsang, Umbruch 66.
Vogelsang, Umbruch 63.
Vogelsang, Umbruch 21.
S. zu diesem Konzept und seinem Kontext: K. Schiferdiek, Germanisierung des
Christentums?, EvErz 48 (1996) 333-342; Germanisierung des Christentums (F.W. Graf),
RGG* 3, Tiibingen 2000, 754, sowie H.Chr. Brennecke, Der sog. Germanische Arianismus
als «arteigenes» Christentum. Die volkische Deutung der Christianisierung der Germanen
im Nationalsozialismus, in: Kaufmann, Oelke, Kirchenhistoriker 310-329.
5 8.55: dies als der eigentliche Ausgangspunkt fiir Luthers Entdeckung der Ursiinde.
513
27§, zu ihm Knolle, Theodor (H.-V. Herntrich), BBKL 4, Herzberg 1990, 160f.
# E.Vogelsang, Die unio mystica bei Luther, ARG 35 (1938) 63-80 (65).

[l
—_



136 Volker Leppin

[~ Luther —] ein schroffes Nein, zu der romanischen stets ein Ja und Nein, zu
der Deutschen ein fast reines Ja»™. Vogelsangs Einteilung prisentiert sich als
Rekonstruktion der mystischen Traditionsblocke, mit denen Luther zu tun
hatte: Die areopagitische Mystik weist zuriick auf den grossen unbekannten
neuplatonischen Philosophen des ausgehenden fiinften Jahrhunderts, den
man unter dem Pseudonym «Dionysios Areopagita» kennt — sie sieht Vogel-
sang vor allem durch eine die Lebensrealitit ignorierende ekstatische Form
der Gottesbegegnung gekennzeichnet. Die romanische Mystik hat vorwie-
gend die Brautmystik Bernhards von Clairvaux im Blick, die Luther von friih
an inspirierte, zum Teil auch Johannes Gerson — an ihr hebt Vogelsang wie-
derum das ekstatische Moment, nun verbunden mit erotisierender Sprache,
hervor. Bei der Deutschen Mystik geht es um Meister Eckhart und vor allem
seinen Schiiler Johannes Tauler und die Theologia Deutsch, die Luther 1516
veroffentlicht hat — diese Deutsche Mystik wird von Vogelsang gegeniiber
den anderen Typen als diejenige beschrieben, die eine wirkliche tiefe Anfech-
tungserfahrung zu erfassen vermag — und darin Luther nahe ist.

Dieses wissenschaftliche Rekonstruktionsverfahren arbeitet ganz offen-
kundig auch mit national orientierter Typenbildung — freilich nicht durchge-
hend: Eine gewisse Schieflage zwischen dem an einer Person, Pseudo-Diony-
sios Areopagita orientierten Typus einerseits und den an Nationen orientier-
ten Typen «romanisch» und «Deutsch» andererseits ist offenkundig. Es han-
delt sich also keineswegs um eine so direkte Anwendung der nationalen
Argumentationsweise wie in dem «Umbruch»-Buch, zumal die Typologien
nicht ausdriicklich mit angeblichen nationalen Charakteristiken begriindet
werden — auch wenn die Zuordnung von «Erotik» zum romanischen Typus
und die von tiefgriindiger Erfassung der Anfechtung fiir den deutschen Typus
solche Stereotypen durchscheinen lassen. Insgesamt kann aber gar kein Zwei-
fel bestehen, dass die Ausfithrungen von 1937 in ganz anderer Weise als die
von 1934 eine Eigenstidndigkeit wissenschaftlicher Argumentation gegeniiber
ideologischer Vereinnahmung beanspruchen.

Diese Verwissenschaftlichung verbindet sich nun mit einer bemerkens-
werten Korrektur der fritheren Auffassungen. Noch 1934 hatte Vogelsang
Meister Eckhart als wichtigsten Reprisentanten der Deutschen Mystik un-
umwunden in die Tradition der areopagitischen Mystik gestellt. Nun wird die-
se areopagitische Mystik, die als Erbe der paganen Antike schon 1934 iiber-
aus kritisch beurteilt wurde und in diesem Abseits bleibt, deutlich von der
Deutschen Mystik unterschieden. Mystik erscheint damit aber umgekehrt in
einer bestimmten Variante als Erbe der deutschen mittelalterlichen Kultur,
an der Luther teilhatte. Mystisches Denken ist damit gewissermassen fiir das
Luthertum zuriickgewonnen — und dies nicht nur im Sinne voriibergehender

¥ Vogelsang, Luther und die Mystik 33.



In Rosenbergs Schatten 137

geistiger Abhéngigkeit, sondern im Sinne einer fortdauernden Prigung von
Luthers Denken. Was Vogelsang tatsidchlich damit gewonnen hat, wird aller-
dings nur deutlich, wenn man auf den weiteren Horizont der Diskussion «Lu-
ther und die Mystik» in den dreissiger Jahren blickt.

2. Rosenbergs Mythus und die Mystik

Das Thema «Luther und die Mystik» ist in den dreissiger Jahren ein The-
ma, das immer wieder in kirchenhistorischen Studien mit grossem Engage-
ment behandelt wurde. In verschiedenen Einzeluntersuchungen der jiingeren
Zeit ist in allgemeiner Weise auf den Hintergrund dieses Interesses im «My-
thus des 20. Jahrhunderts» von Alfred Rosenberg hingewiesen worden®. Die-
ses Grundlagenbuch der NS-Weltanschauung enthélt tatsidchlich ausfiihrliche
Passagen iiber die Mystik, zumal die Deutsche Mystik Meister Eckharts.
Weitgehend abhiingig von dem Eckhart-Ubersetzer Hermann Biittner und
der Lebensphilosophie des 19. Jahrhunderts®! stilisierte Rosenberg Eckhart
zu der zentralen Gestalt der deutschen Geistes- und Volksgeschichte.

Dabei schwankt sein Gedankengebidude zwischen reinem Neuheidentum
und Umgestaltung des Christentums. Das macht sich nicht nur daran fest,
dass seine Kritik am Christentum vor allem einem «Paulinismus» gilt, den er
vom wahren Christentum unterscheidet. Der Christus, den er zuriickgewin-
nen will, ist ein heldischer Christus. Diese Ambivalenz in der Bewertung des
Christentums schlédgt sich auch in seiner Bezeichnung fiir Meister Eckhart
nieder: Mal ist er «der groBte Apostel des nordischen Abendlandes»*, also
wenigstens metaphorisch eine Gestalt innerhalb der Christentumsgeschichte,
mal ist er «Schopfer einer neuen Religion ..., losgeldst vom fremden Wesen,
wie es durch Syrien, Agypten und Rom uns eingeflo3t worden ist»>, steht
also ausserhalb des Christentums.

Was ihn in jedem Falle nach Rosenberg auszeichnet, ist die Entdeckung
der adeligen, «selbstherrlichen Seele»* — und damit eines selbststindigen und
unabhéngigen Angelpunktes fiir die Begriindung der Religion jenseits christ-

* Grundlegend K. Nowak, Zeiterfahrung und Kirchengeschichtsschreibung. Heinrich
Bornkamm im Dritten Reich, ZKG 103 (1992) 46-80; jetzt auch Th. Kaufmann, «Anpas-
sung» als historiographisches Konzept und als theologiepolitisches Programm. Der Kir-
chenhistoriker Erich Seeberg in der Zeit der Weimarer Republik und des <Dritten
Reiches, in: ders., Oelke, Kirchenhistoriker 122-272, insbesondere 171-226.

31 S.1. Degenhardt, Studien zum Wandel des Eckhartbildes (SPAMP 3), Leiden 1967,
262.

%2 Die Zitate entstammen aufgrund der Zuginglichkeit im Folgenden der Ausgabe
von 1936: A. Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-gei-
stigen Gestaltenkdmpfe unserer Zeit, Miinchen **41936, 218.

33 Rosenberg, Mythus 239.

¥ Rosenberg, Mythus 234.



138 Volker Leppin

licher und jiidischer Wurzeln. Fiir Rosenberg war die Seele «Rasse von innen
gesehen» und «Rasse die AuBenseite der Seele»® — von Eckharts Betonung
der Seele aus konnte er also ohne Weiteres zu einer Rassenideologie im Sinne
des Nationalsozialismus iiberleiten. Dieses Konzept soll im volligen Gegen-
satz zu jeder Gnadentheologie stehen, die Rosenberg in unterschiedlichen
Abstufungen im romisch-katholischen Glauben wie im protestantischen wie-
derfindet. Entsprechend hat Rosenberg die theologischen Aspekte im Wir-
ken Luthers kaum wiirdigen konnen, sondern ihn vor allem als nationalen
Helden im Kampf gegen Rom gepriesen’® — eine Konzeption, die ihm heftige
Kritik von evangelischer Seite, zumal von Walter Kiinneth eintrug?’.

3. Erich Vogelsang zwischen Luther-Renaissance
und Rosenbergschem Mythus

Dass Vogelsangs Beitrag zur Frage «Luther und die Mystik» auch ein Bei-
trag zur Rosenberg-Debatte ist, machen Anspielungen in seinem oben darge-
stellten Buch von 1934 iiber den «Umbruch des deutschen Glaubens» deut-
lich, in dem er an mehreren Stellen ausdriicklich auf Rosenberg eingeht. Die
direkte Spur zu dem spéteren Aufsatz legt eine Anmerkung, in der Vogelsang
schreibt: «Ich kann hier weder auf Rosenbergs Eckhart-Deutung noch auf das
weitschichtige Problem der <Deutschen Mystik> eingehen. Die Frage nach
dem deutschen Charakter bekommt m.E. erst dann ihr Gewicht, wenn man
nicht nur wie Denifle Eckharts Abhingigkeit von der Scholastik kennt (ohne
sie zu iibertreiben), sondern auch Dionysios Areopagita, Avicenna und Au-
gustin einbezieht und nun versucht herauszustellen, was die deutsche Mystik
von der indischen, christlichen, spéitjiidischen, areopagitischen usw. unter-
scheidet.»*®

Diese Aussage deutet bereits in dem sonst sehr fldchigen «Umbruch»-
Buch eine Differenzierung an, die aber noch bei Weitem nicht die Gestalt hat
wie in dem Aufsatz von 1937. Schon weiter in die Richtung dieser Publikation
verweisen Bemerkungen in dem Aufsatz «Das Deutsche in Luthers Christen-
tum»>?, der 1934 in einer Art Themenheft des Luther-Jahrbuches zur Frage
des Deutschtums und des Volksgedankens erschien: Hier taucht erstmals bei
Vogelsang der Gedanke einer spezifisch romanischen Mystik auf, und zwar in

% Rosenberg, Mythus 2.

36 Zur Kritik Rosenbergs an Luthers stofflicher Abendmahlslehre und seiner Bibel-
tibersetzung, die neue jiidische Frommigkeit, Buchstabenglaube hervorgerufen habe, s.
Degenhardt, Studien 264.

3 W. Kiinneth, Antwort auf den Mythus. Die Entscheidung zwischen dem nordischen
Mythus und dem biblischen Christus, Berlin 1935.

% Vogelsang, Umbruch, 71 Anm. 76.

¥ E. Vogelsang, Das Deutsche in Luthers Christentum, LuJ 16 (1934) 83-102.



In Rosenbergs Schatten 139

einem hochst interessanten Zusammenhang: Vogelsang verweist ausdriick-
lich auf Rosenbergs Deutung der Mystik als «feinste Veréstelung des nordi-
schen Wesens», um dann zu zeigen, dass Mystik keineswegs typisch deutsch
sei, sondern es auch romanische und, wie er im selben Zusammenhang
schreibt, jiidische Mystik gebe*: Gerade in der Ubernahme der nationaltypo-
logischen Deutungsmuster von Rosenberg also will er diesen widerlegen und
die Internationalitit der Mystik erweisen. Wenn Mystik nicht national, son-
dern international ist, braucht er sie zur Rekonstruktion eines deutschen Lu-
thertums nicht zwingend zu verwenden.

Liest man den Aufsatz zu «Luther und die Mystik» von 1937 als Fortset-
zung dieser Auseinandersetzung mit Rosenberg von 1934, so zeigt sich neben-
einander eine Bewegung auf Rosenberg zu und eine Kritik an ihm. Die Be-
wegung auf Rosenberg hin liegt in der nun neuen, positiven Wertung der My-
stik in ihrem deutschen Teil. Vogelsang kann, anders als 1934, Mystik so in-
terpretieren, dass sie nicht einfach aus dem deutschen Christentum
ausgeschlossen ist, sondern in ihrer Taulerschen und Lutherschen Form wird
sie geradezu zur Erfiillung des Christentums. Daneben aber bleibt die Kor-
rektur gegeniiber Rosenberg, dass die Deutsche Mystik nur ein Teil der gros-
sen, breiten Bewegung der Mystik ist, ebenso erhalten wie eine vorsichtige
Abgrenzung gegeniiber der Mystik. Denn was Luther von aller Mystik unter-
scheidet, am Ende auch von Tauler, ist die Rechtfertigungslehre und, mit ihr
verbunden, die Betonung des Glaubens als Form der Begegnung zwischen
Mensch und Gott.

Diese Bemerkung macht nun noch einmal eine Prézisierung der Entwick-
lungen moglich, die Vogelsangs Denken durchgemacht hat, denn eben mit
diesen Abgrenzungen hat er auch bereits in seiner Dissertation gearbeitet, die
1929, also ein Jahr vor Rosenbergs Mythus, erschienen war. Sie war der Chri-
stologie in Luthers frither Psalmenvorlesung gewidmet. In die Forschung ein-
gegangen ist sie vor allem als ein Beitrag zur Datierung von Luthers reforma-
torischem Durchbruch, den Vogelsang in der Auslegung von Ps 70 und 71 und
damit nach seiner Datierung im Herbst 1514 festmachte*'. Fiir die vorliegen-
den Uberlegungen wichtiger sind seine Uberlegungen zur «Christusmystik»
in Luthers Psalmenauslegung, die von der Beobachtung der Betonung des
«Christus in nobis» bei Luther ausgehen.

Vogelsang vermerkt, dass Luther in der Psalmenvorlesung Johannes Ger-
son und Bernhard von Clairvaux zitiert*” — also jene Autoren, die er noch
nicht zu diesem Zeitpunkt, aber spiter als Vertreter einer romanischen My-
stik zusammenfasst. Und er erwigt, dass mystisches Denken {iiber sie an Lu-
ther vermittelt worden sein konnte — das ist ganz konsequent, da Luther zu

% Vogelsang, Das Deutsche 95f.
# Vogelsang, Anfinge 58f.
# Vogelsang, Anfinge 66.



140 Volker Leppin

diesem Zeitpunkt Tauler noch nicht kannte. Nach kurzer Abwéigung aber
kommt er zu dem in der Holl-Schule keineswegs iiberraschenden Ergebnis,
dass die Aussagen Luthers nicht als Mystik zu interpretieren seien, vor allem
weil der Glaube fiir ihn, anders als fiir die Mystiker, die entscheidende Funk-
tion im Gottesverhiltnis einnimmmt*. Diese Position behielt Vogelsang auch
in seiner Habilitationsschrift bei, aus der die wichtigsten Passagen iiber den
«angefochtenen Christus bei Luther» 1932 bei De Gruyter erschienen. Der
Frage der Mystik widmete Vogelsang hier nur einen kurzen Exkurs, aber der
kam — nun zwei Jahre nach Erscheinen des «Mythus» — zu demselben Ergeb-
nis wie die Dissertation: Es ist der Glaube als entscheidende Relation zwi-
schen Gott und Mensch, der Luther von der Mystik unterscheidet.*

Mit diesen Uberlegungen nun ist es moglich, das Gesamtbild der Entwick-
lung Vogelsangs in seiner Begegnung mit Alfred Rosenberg zu rekonstruie-
Ten:

1929 beziehungsweise in den vorangehenden, der Erarbeitung der Disser-
tation gewidmeten Jahren entwickelte Vogelsang ein Lutherbild, das um die
Bedeutung der Mystik fiir den Reformator wusste, ihn aber deutlich von der
Mystik abgrenzte.

Ob ihm 1932 Rosenberg schon bekannt war, ldsst sich nicht sagen, da ein
umfassender Nachlass durch Kriegsverluste bei seiner Familie leider nicht zur
Verfiigung steht. Spuren der Begegnung mit Rosenbergs Mythus zeigen sich
definitiv erst 1934. Hier kommt es zu einer Fortsetzung der Ablehnung der
Mystik — und damit einer nicht nur impliziten Kritik an Rosenberg. Als para-
digmatisch fiir diese abgelehnte Mystik wird nun aber nicht mehr Bernhard
genommen, sondern Eckhart. Und dieser wird, anders als im vorherigen aka-
demischen Schrifttum, mit Hilfe nationaltypologischer Kategorien gedeutet —
nur dass diese dazu dienen, den nicht-deutschen Charakter seiner Mystik auf-
zuzeigen.

Die in diesem Zusammenhang explizit gestellte Aufgabe der Auseinan-
dersetzung mit Rosenbergs Eckhartbild wird dann 1937 implizit erfiillt. Nun
wird die nationaltypologische Kategorienbildung leitend, und sie dient dazu,
einerseits Rosenbergs auf Eckhart fixiertes Mystikbild zu differenzieren, an-
dererseits aber dazu, die von Rosenberg nahegelegte beziehungsweise gefor-
derte positive Bewertung der deutschen Mystik aufzunehmen. Vogelsang
kann sich damit durchaus als identisch mit seiner Dissertation verstehen. In
dieser hatte ja, nach seiner spiteren Deutung, allein die romanische Mystik
zur Debatte gestanden — Luther kannte die deutschen Mystiker ja noch nicht.
Allein die «Umbruch»-Monographie zeigt, dass dies tatsdchlich in seiner
Theologie mit einer grundsdtzlichen Ablehnung der Mystik verbunden war.

* Vogelsang, Anfinge 74-76.
# E. Vogelsang, Der angefochtene Christus bei Luther (AKG 21), Berlin/Leipzig
1932, 40-43.



In Rosenbergs Schatten 141

Und hier korrigierte der Vogelsang von 1937 sich tatsédchlich. Dass Mystik in
ihrer deutschen Variante nun positiv gewertet wird, ja geradezu den Rahmen
fiir die gesamte Lutherdeutung ausmacht, der ausdriicklich als Mystiker er-
scheint®, stellt eine neue Stufe seines Denkens dar. Und die vorherigen
Schriften wie auch der unmittelbare geistesgeschichtliche Kontext legen es
nahe, diese Anderung als Reaktion auf Rosenberg oder zumindest auf die
durch diesen angestossene Debatte in der Eckhart- und Lutherforschung zu
werten. 1938 hat Vogelsang dies im Archiv fiir Reformationsgeschichte auch
selbst so benannt: «Das Geheimnis des verborgenen Gottes und des in uns ge-
genwirtigen Christus, das die melanchthonische Theologie aus unserer Kir-
che verbannt hatte, fliichtete in die ausserkirchliche Naturmystik (Goethe,
Romantik) und die Geistmystik (Idealismus) und klopft heute von neuem an
die Tore der Kirche»*,

Schlussbemerkung

Erich Vogelsangs Darlegungen tiber Luther und die Mystik haben eine
Wirkung entfaltet wie nur wenige wissenschaftliche Aufsédtze. Hierzu diirfte
auch beigetragen haben, dass mit Heiko Augustinus Oberman ein reformier-
ter Niederldander auf dem Lutherkongress von 1966 Vogelsang zwar auch kri-
tisierte und korrigierend weiterfiihrte, aber eben doch als pragende Autoritit
einfiihrte*’. Jedenfalls ist Erich Vogelsang auch mit seinen Arbeiten aus der
zweiten Halfte der dreissiger Jahre ein Gesprichspartner der historischen Lu-
therforschung geblieben. Er konnte dies bleiben, weil er sich wie andere auch
nach den ersten Jahren des Kirchenkampfes wieder auf das Feld der wissen-
schaftlichen Arbeit begeben hat. Was nun entstand, ist dem ersten Anschein
nach unabhingig von den ideologischen Traktaten der Anfangsjahre des
Dritten Reiches formuliert worden. Wenn nun versucht wurde, diese wissen-
schaftlichen Ausfiihrungen wieder stérker in die zeitgeschichtliche Diskussi-
onslage einzubinden, stellt das nicht einen Versuch dar, sie zu widerlegen*® —
es geht nur darum, ihnen eine Verstehensebene hinzuzufiigen: Eine solche
Rekonstruktion macht das wissenschaftliche Arbeiten Erich Vogelsangs in
den dreissiger Jahren um eine — héchst problematische — Dimension reicher
beziehungsweise komplexer. Sie spiegelt die Verquickung von Affinititen

% Vogelsang, Luther und die Mystik 50.

% E.Vogelsang, Die unio mystica bei Luther, ARG 35 (1938) 63-80 (80).

4 H.A. Oberman, Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: I. Asheim (Hg.),
Kirche, Mystik, Heiligung und das Natiirliche bei Luther. Vortriage des Dritten Internatio-
nalen Kongresses fiir Lutherforschung, Goéttingen 1967, 20-59 (24).

% Zu meinen eigenen Ansichten iiber das Verhiltnis Luthers zur Mystik s. V. Leppin,
«omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit». Zur Aufnahme mystischer Traditionen in
Luthers erster AblaBthese, ARG 93 (2002) 7-25.



142 Volker Leppin

zum Regime und kirchenhistorischer Arbeit im Dritten Reich — und es gehort
zu den wichtigsten anstehenden Aufgaben in der Erforschung der jiingeren
Theologie- und Kirchengeschichte, solchen Gemengelagen weiter nachzuge-
hen.

Abstract

Erich Vogelsang (1904-1944) hat mit seinem Aufsatz «Luther und die Mystik» (1937) im
Luther-Jahrbuch eine Abhandlung vorgelegt, die bis heute als Standardliteratur zum The-
ma gilt. Vogelsang kniipft damit einerseits an seine Lutherstudien in Dissertation und Ha-
bilitation an. Andererseits verdanken sich seine Uberlegungen auch der intensiven Ausein-
andersetzung mit dem «Mythus des 20. Jahrhunderts» des zentralen NS-Ideologen Alfred
Rosenberg und sind damit zutiefst in ihre zeitgeschichtlichen Bedingungen verstrickt. Ins-
besondere in den nationalpsychologischen Kategorien der Vogelsangschen Mystik-Typo-
logie ist dies nachhaltig greifbar.

Volker Leppin, Jena



	In Rosenbergs Schatten : zur Lutherdeutung Erich Vogelsangs

