
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 1

Artikel: Nachgedanken zum "Story"-Konzept : die Koagulation wiedererzählter
"Stories" auf dem Weg zu differierenden theologischen Lehren

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachgedanken zum «Story»-Konzept

Die Koagulation wiedererzählter «Stories» auf dem Weg zu
differierenden theologischen Lehren

I. Die Fragestellung

Im Rückgriff auf antike Kategorisierungen literarischer Texte hat J.W.
Goethe die grossen «Naturformen der Poesie» sowie «Dichtarten», Schlegel
«Nebenarten» unterschieden, und Herder hat den Ursprung verschiedener
literarischer Formen bestimmten sozialen Gruppen zugeordnet. Somit gab die
für die Antike typische Frage nach Ziel und Wirkung eines Textes, eines Dramas,

einer Tragödie, einer nach rhetorischen Regeln konstruierten Rede usw.

gegen Ende des 18. Jahrhunderts der Frage nach dem Ursprung eines Textes
bzw. einer Erzählung Raum. Die alt- und neutestamentlichen Exegeten von
H. Gunkel, skandinavischen Religionswissenschaftlern bis zu den Alttesta-
mentlern unserer Zeit, von M. Dibelius, K.L. Schmidt und R. Bultmann bis
hin zum Strukturalismus und zu heutigen englisch- und deutschsprachigen
Neutestamentlern haben bekanntlich diese Fragerichtungen ungemein
verfeinert und methodisch reflektiert. Die Gewichtungen und Methoden der
verschiedenen sich entwickelnden Schulen der Gattungsforschung,
Formgeschichte, Redaktions- und Überlieferungsgeschichte gaben für die Studierenden

in der zweiten Hälfte des 20. Jhs. ein buntes und hochinteressantes Bild
ab.1 Ich habe in den USA und später in Mainz und in Heidelberg (bzw. den
Landeskirchen der dortigen Fakultäten) bei weit über 1500 Examina mitgewirkt

und oft über die Kenntnisse der Studierenden bzw. der Doktoranden in
der Geschichte der Methodik der Exegese gestaunt, während zugleich offenbar

wurde, wie tief der über mehr als zwei Jahrhunderte währende Riss
zwischen biblischer Exegese und der eigentlichen Theologie - im Sinn von lehr-
und predigtbaren Inhalten - immer noch ist.

Schon der Versuch, diesen Riss durch ein neues Konzept heilen zu helfen,
wäre vermessen. Es soll hier aber beim Symposion zu Ehren des Kollegen

1

S. z.B. M. Oeming, Biblische Hermeneutik, Darmstadt 1998; J. Barr,The Concept of
Biblical Theology. An Old Testament Perspective, London 1999 (dort zu Oeming: 497-
512); K. Berger, Einführung in die Formgeschichte, Tübingen 1987; D. Ritsehl, «Wahre»,
«reine» oder «neue» Biblische Theologie, in: Einheit und Vielfalt Biblischer Theologie,
JBTh 1 (1986) 135-150; M. Oeming, K. Schmid, M. Welker (Hg.), Das Alte Testament und
die Kultur der Moderne. Symposion anlässlich des 100. Geburtstages Gerhard von Rads
2001 (Altes Testament und Moderne 8), Münster 2004. - Zur Thematik von Symbol und
Mythos ist die Literatur unübersehbar breit; s. jetzt G. Natt, Symbol und Mythos. Zwei
Denkbegriffe zur Bibelhermeneutik des 19. und 20. Jahrhunderts, Münster 2000.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 79

Klaus Seybold etwas anderes versucht werden: eine kurze Darstellung und
kritische Überprüfung des von mir favorisierten und mitkonstruierten «Sto-

ry»-Konzeptes. Mit ihm wird nicht nach Ursprung, Redaktion und Tradierung

eines Textes, einer Erzählung gefragt, sondern danach, ob aus biblischen
Texten bzw. Erzählungen möglicher-, legitimer- und vielleicht notwendigerweise

«Lehren» erwachsen können.2 Die anderen Frageweisen werden damit
nicht abgewehrt oder überboten, aber sie werden sozusagen logisch unterboten.

Was ist es, das eine story steuert, welche Axiome liegen implizit in ihr, die
ein Wiedererzählen mit ganz anderer Wortwahl, die auch eine Summierung
und gar Ableitungen von Summierungen erlauben? Was geschieht, wenn eine

story verdichtet wird, gerinnt, «koaguliert»? Gen 1-2 koaguliert - nicht verbal,

aber inhaltlich-sprachlogisch - und wird in Verbindung mit sehr wenigen
Passagen aus anderen Büchern zur «Schöpfungslehre»; der Exodusbericht
wird zur Lehre von der «Vorsehung» und göttlichen Führung und Behütung;
Mt 1-2, verbunden mit Lk 2 und Joh 1, koagulieren zur Lehre von der
«Inkarnation», mit den Passions- und Ostergeschichten zur altkirchlichen Christolo-
gie und Erlösungslehre; verschiedene Gruppen von Texten werden zu
differierenden Ekklesiologien usw. Was heisst: sie «werden» dies? Um diese Frage
geht es. Es ist eine theologische, aber - auch allgemeiner - eine logische Frage.

Die Nahtstelle zwischen dem ersten Erzählen (bzw. der Verschriftlichung)
der story und den aus ihr erwachsenden Lehren liegt nicht notwendig in
einem späteren Nachher - wiewohl meistens dies der Fall ist -, sondern oft
bereits in der sozusagen zweckhaften Erstgestalt der story als solcher sowie in
ihrer Wiedererzählung, Zitierung und absichtlichen Koagulation bzw.
Summierung und den aus ihr folgenden Ableitungen.

II. Die allgemein gültige Logik von «stories»

Das Wort story hat im Englischen einen anderen Klang als in seiner
Verwendung im Deutschen. Flier denkt man an Reporter, die aus diesem oder
jenem Vorfall für die Zeitung eine «gute story» machen können. Im Englischen
aber deckt dieses Wort viel mehr ab: etwa die Geschichte der modernen Physik,

auch die einer Gruppe, eines Einzelmenschen, einer Idee, und freilich
Erzählungen in der Literatur, auch mündlich wiedererzählbare Kurzgeschichten,

expandier- und summierbare Berichte usw. Der Ausdruck «Story»-Kon-
zept ist vor Jahrzehnten im Kreis der mir befreundeten Alttestamentler
James Barr3 und James Wharton4 verwendet worden, nicht zum wenigsten in

2 Vgl. Lehre (D. Ritsehl), TRE 20, Berlin/New York 1990,608-621.
3 J. Barr, Old and New in Interpretation. A Study of the Two Testaments, London

1966, dt. München 1967; Story and History in Biblical Theology, EIT 7 (1980) 1-17 u.ö.,
zuletzt in: The Concept of Biblical Theology, London 1999, Chap. 21; vgl. auch ders.,
History and Ideology in the Old Testament, Oxford 2000.



80 Dietrich Ritsehl

Abgrenzung zum vieldeutigen deutschen Wort «Geschichte» mit der
Unterscheidung von «Historie», die sich auf Englisch nicht wiedergeben lässt. Der
Ausdruck ist mit «Erzählung» (heute auch gelegentlich «das Narrativ») nicht
einfach gleichzusetzen. In der analytischen Philosophie hatten A.C. Danto5
und andere es in systematisierender Weise für die Geschichtsschreibung und
die innere Logik des Erzählens eingeführt. Englischsprachige Theologen und
Ethiker haben es bis heute vielfach als Grundfigur des Sprechens benutzt,
z.B. Stanley Hauerwas in mehreren Büchern zur Ethik. In meinen Arbeiten6
habe ich mich gegenüber einem Programm der «narrativen Theologie»
jedoch abgegrenzt, zumal ich in einem «engen» Theologiebegriff mehr Vorteile
sehe als in einem breiten: Theologie besteht aus Argumenten, Thesen,
Hypothesen, Schlüssen und Lehren in logischem - auch in doxologischem -
Gewand, jedoch nicht aus Erzählungen.7

Bevor wir zu biblischen stories und der Theologie zurückkehren, muss
noch der allgemeine Charakter dieses Begriffes herausgestellt werden. Stories
als längere, kürzere oder ganz kurze, summierende Figuren sind gewiss in der
Bibel unübersehbar häufig, ja, sie «sind» weitgehend die Bibel, sieht man von
Gesetzeswerken, weisheitlichen Schriften oder dem vorwiegend explikativen,
argumentativen oder adhortativen Stil der neutestamentlichen Briefe ab.
Aber sprachlogisch funktionieren die stories der Bibel nicht anders als
Reiseberichte, Biographien, Patientengeschichten, Anekdoten, sogar Laborberichte

oder auch sprachlich gefasste metaphorisch beschriebene Prozesse in Physik

und Astrophysik, z.B. in den summierenden Ausdrücken «Quantensprung»

oder «nach dem Urknall», bzw. in der Geschichte eines Sternes, einer
Galaxie oder in der Biologie mit der Phrase «die Zelle erinnert sich». Besonders

die Patienten-story möchte ich hervorheben, weil ich über Jahrzehnte in
einer kleinen analytisch orientierten psychotherapeutischen Praxis, ausserhalb

von Kirche und Theologie, Erfahrungen sammeln konnte.8 Das kann
hier freilich nicht ausgeführt werden. Wegen der interessanten Parallelen zur

4 J.A. Wharton,The Occasion of the Word of God. An unguarded essay on the character
of the Old Testament as the memory of God's story with Israel, Austin 1968.

5 A.C. Danto, Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt 1974, engl. 1965; s.

auch F.K. Stanzel, Theorie des Erzählens, Göttingen 1979,72002.
6 D. Ritsehl, «Story» als Rohmaterial der Theologie (TEH 192), München 1976; ders..

Zur Logik der Theologie, München 1984,21988,1 B, H; III B; ders.. Das Storykonzept in der
medizinischen Ethik (1991), wiederabgedr. in: Zur Theorie und Ethik der Medizin.
Philosophische und theologische Anmerkungen, Neukirchen-Vluyn 2004,131-144.

7 So jedoch u.a. J.B. Metz, H. Weinrich, G. Baudler (Einführung in symbolisch-erzählende

Theologie, Paderborn usw. 1982), F. Kermode, B. Wacker, G.W. Stroup (The Promise
of Narrative Theology, Atlanta 1981); Übersicht: Erzählung (H. Schroer),TRE 10, Berlin/
New York 1982, 227-232, dort Lit. - Aus dem modernen Hebräischen jetzt übersetzt: Sh.

Bar-Efrat, Narrative Art in the Bible, Edinburgh 2004.
8 In dem in Anm. 6 genannten Buch (Zur Theorie und Ethik der Medizin) habe ich diese

Erfahrungen reflektiert (Teile I und II).



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 81

Textinterpretation ist es jedoch erwähnenswert, dass Menschen, im Unterschied

zu Tieren, sozusagen die Summe ihrer stories sind. Einzelne Menschen
sowie Gruppen «sind», was sie von sich erzählen können und was sie aus dem
machen, was über sie und zu ihnen gesagt wird. Bei gesunden Menschen sind
die Fülle der erinnerten bzw. potentiell erinnerbaren Einzelstories in Harmonie,

in Balance zueinander. Bei psychisch gestörten oder kranken Menschen
stehen sie in Disharmonie und Leiden verursachender Diachronizität. Sie
können zu Traumata koagulieren oder Verzerrungen und «Familienlegenden»

generieren. Auch ungelebte stories, verpasste Chancen, zerstörte
Hoffnungen generieren Ängste und Krankheiten. Die falsche Verknüpfung von
Erlebtem und Gefürchtetem und die Bildung von Clichés anstelle angemessener

Summierungen sind Kennzeichen pathologischer Persönlichkeitsentwicklung.

Hier können wir auch an Menschen denken, die bereits in mittlerem

Alter eine Blockade gegenüber neuen stories zeigen; sie sagen und denken

immer wieder dasselbe und sind sozusagen geistig erstarrt und für
dynamisches Leben schon «tot».

Die Erinnerung an die Vergangenheit kann zeitlich überaus kurze oder
auch langdauernde Erlebnisse betreffen, etwa einschneidende Kindheitserinnerungen,

langwährende Beziehungen zu Geschwistern und Eltern, lebenslange

Partnerbeziehungen, Unfälle, Krankheiten und Operationen,
Enttäuschungen und Erfolgserlebnisse, ungenutzte Möglichkeiten. Das Ganze einer
Persönlichkeit könnte - wenn man etwa eine Biographie über einen
Menschen schreibt - eine «Metastory»9 genannt werden. Diese ist aber unerzähl-
bar und kann nur in einer Selektion von etlichen Einzelstories dargestellt
werden. Einem Therapeuten wird die «Gesamtstory» eines Patienten nie
wirklich verfügbar und objektiv darstellbar sein, höchstens in einer immer
revisionsbedürftigen Vision hypothetisch vorschweben. (Entsprechendes gilt
für die Konstruktion der Evangelien, in deren Mitte eine Person steht, deren
«Metastory» nicht historisch, sondern letztlich nur doxologisch artikulierbar
ist). Was hier für die Wirkung und Vernetzung von stories bei Einzelmenschen

skizziert ist, gilt in voller Entsprechung auch für Familien (in moderner
Familientherapie sind sie in ihren pathologischen Tendenzen systematisiert),
Gruppen (z.B. nationalistische und fanatisierte), Schicksalsgemeinschaften
und ganze Völker.

9 Ich habe diesen Ausdruck, den ich lange verwendet habe, fallen lassen, weil es zwar
«unerzählte» stories gibt, aber es sprachphilosophisch problematisch wäre, von einer
«unerzählbaren story» zu sprechen. S. meinen Versuch einer Interpretation der «story»-
Logik in Augustins Confessiones: Augustins <Confessiones> als normative Autobiographie?

Beobachtungen zu Struktur und Logik von Biographie und Autobiographie, in: A.
Schüle (Hg.), Biographie als religiöser und kultureller Text (Literatur - Medien - Religion
4), Münster 2002,109-123.



82 Dietrich Ritsehl

Ein notwendiges Element einer jeden story ist die Zeit, das Vorher und das

Nachher und somit die Erinnerung bzw. die Antizipation. Allgemein gilt:
Stories können als verbalisierte oder zumindest verbalisierbare Erlebniseinheiten,

Erfahrungen, Erinnerungen, Interpretationen, Eindrücke oder
Zukunftsvisionen Gestalt annehmen. Ein Mensch, eine Gruppe «ist», was sie

von sich erzählen können. Für Tiere, auch für hochentwickelte, trifft dies
nicht zu."' Sie können ihre Erfahrungen instinktgeleitet anwenden und wohl
auch weitergeben, aber sie können ihre story nicht erzählen. Die notwendige
Bedingung einer jeden story, die Zeit, ist bei ihnen zwar gegeben, aber die
Erlebnisse sind nicht in zeitlicher Reihenfolge rück- oder vorwärtsschauend
sprachlich artikulierbar.

Unter Absehung der Interessen der historischen Forschung nach dem

Ursprung oder der Gattung von stories lässt sich von einer jeden story -
einschliesslich der biblischen - in formaler Analyse folgendes sagen:

1. Sie sind verbalisierbare Gedanken, Erkenntnisse, Erfahrungen,
Verknüpfungen, Konstrukte, auch Antizipationen, die im Prinzip
wiedererzählbar sind. Die zugrunde liegende Erfahrung mag sehr wohl singulä-
ren und unwiederholbaren Charakter haben, die story, die sie ausdrückt,
jedoch nicht (Mystische Erfahrungen sind nur im Grenzfall Story-fähig).

2. Jede story ist prinzipiell auch in neuer Wortwahl wiedererzählbar; trotz¬
dem transportiert die Wiedererzählung den «Inhalt» bzw. die «Absicht»
der erst-erzählten story, wenn auch dabei Veränderungen, Gewichtsverschiebungen,

Erweiterungen und Verzerrungen unterlaufen können. Ob
ein Zugewinn, ein Verlust oder ein Missverstehen resultiert, liegt nicht an
der story, sondern am Wiedererzähler bzw. seiner sozialen Einbettung und
der seiner Hörer oder Leser.

3. Die Steuerung, die bei der Ersterzählung in Funktion war, nenne ich ein
«Implizites Axiom»11; es steuert gleichermassen die Wiedererzählung in
anderer Wortwahl. Die impliziten Axiome sind vorsprachlicher Art, ihr
Inhalt erschliesst sich nur in der Gestalt der ausgeformten stories.

10 W.-R. Schmidt, Der Schimpanse im Menschen - das gottebenbildliche Tier.
Menschenaffen - Evolution - Schöpfung, Gütersloh 2003 hat in dem anregenden populären
Buch trotzdem nach Möglichkeiten gesucht, diesen eindrucksvoll differenzierenden Tieren

eine Gottebenbildlichkeit zuzusprechen. Sie haben aber keine Sprache im Sinn eines
semiotischen Systems, das wiedererzählbare stories in sich birgt; vgl. dazu D. Ritsehl, Die
Menschwerdung der Tiere durch das Reden mit Gott. Bemerkungen zum Unterschied
zwischen innen- und aussenperspektivischer Interpretation biblischer Inhalte, in: M. Graf
u.a. (Hg.), «Was ist der Mensch?» Theologische Anthropologie im interdisziplinären Kontext,

FS W. Lienemann, Stuttgart 2004,295-305.
11 Vgl. den Band W. Huber u.a. (Hg.), Implizite Axiome, Tiefenstrukturen des Denkens

und Handelns, FS D. Ritsehl, München 1990 mit 26 Essays zur Funktion von Impliziten
Axiomen in Philosophie, Religionsphilosophie, Theologie, Psychosomatik und

Kulturwissenschaften.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 83

4. Jede story ist summierbar; bei der Koagulation der sprachlichen Gestalt
kann eine echte Konzentration des Inhalts, mithin eine Annäherung an
das vorsprachliche implizite Axiom, das die story gesteuert hat, gelingen,
aber es kann ebenso eine Verzerrung und Verdunkelung, auch ein sinnleeres

Cliché zustande kommen. Allgemein wird wohl gelten, dass Summierungen

von denen am ehesten missdeutet werden, die die originale story
noch nicht gehört oder vergessen haben.

5. Summierungen erlauben Ableitungen (und weitere Ableitungen bzw. Bil¬
der und Symbole von ihnen). Sie sind gewöhnlich für diejenigen, die die
dahinter liegende story nicht kennen, noch schwerer verständlich als die
Summierungen; oder sie geben zu inhaltsfernen bzw. fantastischen
Interpretationen Anlass.

III. Beispiele für diese formalen Charakteristika

Bei der folgenden Benennung von Beispielen aus biblischen Texten wird
als Konsens unter den sprachphilosophisch orientierten Interpreten
vorausgesetzt, dass biblische stories nahezu ausschliesslich unter Verwendung von
metaphorischer Sprache12 artikuliert und erst recht summiert werden. (Dies
gilt auch für stories gemeinhin; jedoch Logbücher von Piloten, Patientengeschichten

unter gänzlicher Ausblendung der wirklichen Lebensgeschichte,
Montageanleitungen, Laborberichte u.ä. müssen trotz der zeitlichen Spreizung

der genannten Etappen als metaphernarme Ausnahmen verstanden
werden; ihre Summierung ist auch unüblich, schwierig bzw. unnötig). Undiskutiert

lassen wir hier die berühmte Frage, ob innere Bilder der Sprache
vorausgehen oder ihr folgen.13

Ad 1. Hier wären zu nennen: alle haggadischen Einzel-Erzählungen und
Berichte aus den historischen Büchern des Alten Testaments, erzählende
Passagen in der Tora, Verweise auf die Geschichte in den Psalmen, Antizipationen

der Zukunft in den Propheten, apokalyptische Visionen, die Jesusge-

12 Die mit M. Black (1954, 1962) beginnenden Pubikationen zur Metapherntheorie
sind sehr zahlreich, s. zur allgemeinen Orientierung z.B. A. Haverkamp (Hg.), Theorie der
Metapher, Darmstadt 1996; zu Metaphern in Theologie, Philosophie, Psychosomatik und
Physik s. R. Bernhardt, U. Link-Wieczorek (Hg.), Metapher und Wirklichkeit. Die Logik
der Bildhaftigkeit im Reden von Gott, Mensch und Natur, FS D.Ritschl, Göttingen 1999,
dort Lit. in der Einleitung; s. auch R. Zimmermann (Hg.), Bildersprache verstehen. Zur
Hermeneutik der Metapher und anderer biblischer Sprachformen (Übergänge 38), München

2000, sowie ders., Metapherntheorie und biblische Bildersprache, ThZ 56 (2000) 108-

133, sowie den Entwurf einer metaphorischen Theologie bei S. McFague, Metaphorical
Theology, Philadelphia 1982.

13 S. meine Überlegungen «Innere Bilder und Sprache» in dem in Anm. 6 genannten
Buch (Zur Theorie und Ethik der Medizin), 69-76; vgl. jetzt auch R.-M.E. Jacobi u.a.
(Hg.), Im Zwischenreich der Bilder, Leipzig 2004.



84 Dietrich Ritsehl

schichten, die Passionsgeschichte, die Gleichnisse, die Apostelgeschichte, die
Verweise auf Gewesenes bei Paulus und im Hebräerbrief, die Zukunftsbilder
der Johannesapokalpyse; insbesondere auch die «Konstruktionen», d.h.
Verbindungen von alten stories mit neu konstruierten, unter ungezählten Beispielen

etwa: die Flucht nach Ägypten (Mt 2) mit Hos 11, die Geburt Jesu in
Bethlehem mit Mi 5,1.

Ad 2. Zum Beispiel die beiden Schöpfungsberichte Gen 1 und 2; die stories
vom Fall (Gen 3) und von der Sintflut (Gen 6-8)14; Exodus-Traditionen und
Landnahme; differierende Texte über die Errichtung des Königtums; Parallelen

in den Synoptikern bzw. den Synoptikern und dem Johannesevangelium
usw.

Einen anderen Charakter haben die in ein Gesamt verbundenen stories
(z.B. Gen 1-11, das deuteronomistische Geschichtswerk; die Evangelien),
zusammengehalten durch ein grösseres, nicht erzählbares Übergeordnetes
(einen «Rahmen»). Sieht man von einigen Passagen in Gal 3, Rom 5 und der
längeren Ausführung in Rom 9-11 ab, so sind die ersten expliziten Gesamtentwürfe

einer heils- bzw. weltgeschichtlichen «Metastory» erst von Irenäus (im
Rückgriff auf Theophilus von Antiochia) ausgeführt worden. Sie folgt freilich
nicht mehr der Logik einer story, kann jedoch auch summiert werden. Die
«Metastory» - eigentlich unerzählbar, aber in doxologischer Funktion wie
eine nacherzählte story behandelt - prägt Aufbau und Inhalt der altkirchlichen

Liturgien.
Ad 3. Weil implizite Axiome - gerade in ihrer komplexen hierarchischen

Struktur (s.u. Abschnitt V. 3) - «hinter» den Texten15 liegen und sie steuern,
finden sie sich verbal nur in Annäherung in kurzen, summarischen bzw.
credohaften Formeln oder Ausrufen, meist losgelöst von Einzelstories («Gott ist
König», «Gott kommt», «Gott liebt», «ist gerecht», «Jesus ist Herr» usw.).

Ad 4. Unter ungezählten Erwähnungen und Summierungen der Rettung
aus Ägypten z.B. «... wenn dich morgen dein Sohn fragt... wir waren Sklaven

der Herr hat uns mit starker Hand aus Ägypten geführt» (Dt 6,20-23); oder
summarische Sätze über Jesu Tod, über sein Leiden, über dessen Folge für die
Gläubigen, für alle Menschen, über seine Auferweckung und deren Folgen
usw. Die reinste Gestalt von Summierungen ohne Ableitungen (s. 5) findet
sich in den altkirchlichen Credos, dem Apostolikum und dem Nizaeno-Kon-
stantinopolitanum.16

14 S. dazu J. Barr, The Garden of Eden and the Hope of Immortality, Minneapolis
1993, bes. chap. 1 und 4.

15 Vgl. D. Ritsehl, Welchen Sinn hat die Suche nach Strukturen hinter Texten? in: S.

Balentine and J. Barton (ed.), Language, Theology and the Bible. Essays in Honour of J.

Barr, Oxford 1994,385-397.
16 Zur Bildung von Schlüsselworten, Glaubensformeln, auch «Privatbekenntnissen»,

s. Glaubensbekenntnisse. Alte Kirche (A.M. Ritter), TRE 13, Berlin/New York 1984, 399-
412.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 85

Ad 5. «Retter», «Richter», «Gericht», «Sieg», «Gnade», «Vergebung»,
«Thron Gottes», «Himmel», «Hoffnung», «Auferstehung», «ewiges Leben»
und Dutzende Metaphern mehr können als Ableitungen erster Ordnung
verstanden werden. Ableitungen zweiter Ordnung nenne ich die inhaltsträchtigen
Ableitungen von Ableitungen, etwa «die Erwählung Israels», die Texte über
Opfer, den Sündenbock, den Tempel als Metapher, «Gegenwart Gottes in
Israel»17, die Hoheitstitel Jesu Christi sowie die Metaphern «Hirt», «Weg»,
«Lamm Gottes» usw., «eure Erwählung, euer unvergängliches Erbe» (z.B. I
Petr 1,4), die Vernichtung der Ungläubigen im Jüngsten Gericht usw.
Ableitungen dritter Ordnung können bildhafte Kurzformeln genannt werden wie
«das Kreuz», «das Blut», die auch als Altar, Kruzifix oder in realen Bildern,
Ikonen, Gebäuden usw. figürlich dargestellt werden können.

All diese Metaphern (4 und 5) sind zweifellos das semiotische Material für
spätere «Lehren», denn reine stories (1 und 2) kann man nicht «lehren», höchstens

eine Reihe ihrer Summierungen und gewiss eine Kombination mehrerer
Ableitungen. Betrachten wir vorläufig «Lehre» und «Theologie» als gleichbedeutend,

so kann hier an meine friedliche Kontroverse mit C. Westermann
erinnert werden.18 Er hatte gefordert, die unglückliche Spaltung zwischen
Exegese und «systematischer» Theologie dadurch zu heilen, dass es «die
Aufgabe der systematischen Theologie wäre, von der Querschnitt- oder Begriffsexegese

her das, was das AT und das NT von Gott sagen, zusammenzusehen
und zusammenzufassen... und nicht mehr ein eigenes theologisches oder
dogmatisches System zu errichten eine Zusammenfassung die allein auf der
Ganzheit der Bibel beruht und nur noch eine aus der Auslegung der Schrift
gewonnene und ihr dienende Methode nötig» wäre. Meinen Widerspruch
gegen dieses an die Konzepte von J.S. Semler und J.Ph. Gabler und ihre Fragen
um eine «reine biblische Theologie» mit den sacrae notiones erinnernde
Programm hatte er in unserem letzten Gespräch freundlich aufgenommen. Wie
die meisten europäischen Bibelgelehrten hatte er nie in einem Land gelebt, in
dem der christliche Bibel-Fundamentalismus - der gefährlichste Feind des

Christentums - die Kirchen und die Politik systematisch tyrannisiert. Alles,
was die Bibel «über Gott sagt», zusammenzufassen, ist zur Legitimation ihrer
Ziele der US-Administration und ihren Beratern in letzter Zeit hervorragend
gelungen. Diese Art der Bündelung von allen Gott-Sätzen bzw. stories der Bibel

kann unmöglich der Weg sein, den wir beschreiten wollen. Aber unsere
These bleibt trotzdem zunächst bestehen, dass summierte stories und ihre
Ableitungen zentrale Metaphern generieren, die Bausteine für spätere Lehren
sind. Weil wir hier eine rein formale Analyse vorgestellt haben, bleiben die

17
Vgl. B. Janowski, Gottes Gegenwart in Israel, Neukirchen-Vluyn 1993, dort bes.

Teile II und III.
18 Beschrieben in meinem Aufsatz über biblische Theologie (Anm. 1), Zitat 139-140

(Kursiv im Original).



86 Dietrich Ritschi

entscheidenden Aufgaben der Selektion aus der Fülle der stories (und der Tora,

also der nicht-haggadischen Texte) und damit auch die Frage nach der
Wahrheit vorerst ausgeblendet.

IV. Innen- und aussenperspektivische Wahrheit

Um nochmals ein Beispiel aus der Therapie zu nennen: Wenn ein Patient
über schon lange andauernde Magenbeschwerden klagt und der Arzt ihm im
Gedanken an einen Ulcus nicht nur ein säurebindendes Medikament gibt,
sondern ihn nach seiner Lebensstory befragt, so wird er vielleicht vom bösen
Werkstattleiter hören, der ihn ständig heruntermacht, der von seinen Kollegen

und auch von seiner Frau nicht gestützt wird. Im weiteren Gespräch kommen

mehr Details zur Sprache, auch Unwahrscheinliches und Widersprüchliches,

aber es wird dem Therapeuten nicht in den Sinn kommen, in die Werkstatt

oder zur Ehefrau zu fahren, um diese zu interviewen mit der Absicht
herauszufinden, wie es «sich wirklich verhält». Das «Wirkliche» geschieht im
Patienten. Die Steuerung, das «implizite Axiom» in der Lebensgestaltung
und -bewältigung, der Selbsteinschätzung, der Ängste und Erwartungen des

Patienten, gilt es zu thematisieren. Dann kann - mit oder ohne Medikamente

- auch nach kurzen Gesprächen oft die Heilung näher kommen.
Diese «Exegese» des Patienten entspricht der «innenperspektivischen»

Interpretation biblischer Texte. Oben19 wurde eine Arbeit erwähnt, in der die
Differenz zwischen innen- und aussenperspektivischer Interpretation
biblischer Texte etwas breiter dargestellt wurde. Das kann hier nicht wiederholt
werden. Es soll jedoch betont werden, dass aussenperspektivische Interpretation

per se nicht nach den impliziten Axiomen sucht, die die betreffende story
gesteuert haben. Das wird etwa deutlich in einer neuen Arbeit des Ägyptolo-
gen Th. Schneider20 über ägyptische Vorlagen für die Weihnachtsgeschichte
Lk 2. Nur wer die story von ihrer impliziten Axiomatik her liest und ihre
Einzelelemente mit verwandten (oder scheinbar verwandten) Texten und
Metaphern, die im Horizont der mutmasslichen Leser des Lk lagen, zusammensieht,

wird die Geschichte von Lukas als einen modus loquendi unter anderen
über das Kommen des Lichtes in die Finsternis (Joh 1) schätzen und
wiedererzählen und wird wenig Interesse an der Herkunft ihrer Einzelteile zeigen.

19 Anm. 10.
20 Th. Schneider, Die Geburt des Horuskindes. Eine ägyptische Vorlage der neutesta-

mentlichen Weihnachtsgeschichte. ThZ 60 (2004) 254-271. Seine Enttäuschung über heutige

Neutestamentier (z.B. U. Luz, 255), die, im Gegensatz zu früheren, trotz ihres Wissens
über die ägyptische Quelle, kein grosses Interesse an ihr zeigen, lässt daran denken, dass

er dem obgenannten Therapeuten vielleicht geraten hätte, doch mit dem Auto - ausgerüstet

mit allen Hör- und Aufnahmegeräten - zur Werkstatt und zur Ehefrau des Patienten
zu fahren.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 87

(Es ist auch nicht unwesentlich, sich klar zu machen, dass z.B. Paulus diese

story überhaupt nicht kannte). - Mit dieser Bemerkung soll nicht die aussen-
perspektivische Interpretation mit ihren historischen Interessen abgewertet
werden. Eher möchte ich mit ihr die Bedeutung der Suche nach impliziten
Axiomen herausstreichen, denn sie hilft die Frage nach der Entstehung von
«Lehre» erklären.

Kritisch gegenüber dem von mir favorisierten «Story»-Konzept könnte
gefragt werden, ob die von ihm ermöglichte Verstehensweise durch die
eingangs erwähnte Gattungsforschung, Form- und Überlieferungsgeschichte
usw. nicht doch erheblich bereichert oder auch in ihre Grenzen gewiesen werden

könnte. Das muss teilweise eingeräumt werden. Dabei muss jedoch
gewährleistet sein, dass Kategorisierungen von Gattungen oder Texttypen nicht
zu einer Hierarchisierung ihres Wahrheitsgehaltes führen. Für wohlmeinende
Aussenstehende (gegenüber der Fachtheologie) scheint es heute - hundert
Jahre nach dem «Bibel-Babel-Streit» - sozusagen selbstverständlich zu sein,
dass Legenden weniger «wahr» sind als historische Berichte, während es
denselben Leuten (mit Recht) ziemlich gleichgültig ist, ob in einem der Gleichnisse

Jesu (etwa vom armen Lazarus und dem reichen Mann) nachgewie-
senerweise ägyptisches Material von Jesus verwendet bzw. von ihm an solches

(im Volk einigermassen bekanntes) angeknüpft wurde. «Darauf kommt es

hier doch nicht an!» würden sie sagen. Ebenso würden sie die Frage meines
13-jährigen Enkels nach der Verlesung der Geschichte vom Barmherzigen
Samariter vor dem Mittagessen (statt dem Routine-Tischgebet) «Ist das wirklich

wahr, dass es mal diesen Verwundeten und dann den lieben Mann gegeben

hat?», als verfehlt ansehen. Und sie würden meiner Enkelin zu Hilfe
eilen, die im Konfirmandenunterricht21 mit ihren Freundinnen fragte «Ist das

wirklich so gewesen mit Adam und Eva, und mit dem Stall und den Hirten,
als Jesus geboren wurde», und vom Pfarrer zur Antwort erhielten «Nein,
wahrscheinlich nicht, aber ihr müsst das glauben!»

Innenperspektivische Interpretation setzt zunächst voraus, dass es
Menschen gibt, die diese Geschichten «bewohnen» lernen. Sie werden immer
seltener, nicht nur in den Ländern, die jahrzehntelang keinen Religionsunterricht

haben durften, sondern auch bei uns, auch unter Studienanfängern in
der Theologie. In der öffentlichen Meinung, in den Medien und in Gesprächen

- auch ernsthaften und sinnvollen - über die Integration von Ausländern

und Toleranz gegenüber anderen Religionen, erscheint das Christentum
fast nur noch in story-losen Abbreviaturen, Clichés, in Phrasen über «Ableitungen

von Ableitungen» aus Summierungen biblischer Geschichten, die
niemand mehr kennt. Sie befinden sich oft in verwirrlicher Nähe zur Esoterik,22
zu religiösen Riten und Schablonen und Eigenarten gänzlich entfernt vom

21 In einer Gemeinde im Kanton Baselland 2004; so jedenfalls haben sie ihn gehört.
22 S. das kommende Themenheft der Zeitschrift «Evangelische Theologie» (1,2005).



88 Dietrich Ritsehl

Zentrum der jüdischen und christlichen Tradition. Diese Sprechweisen sind
weder innen- noch aussenperspektivisch zu nennen; sie sind einfach verfehlt.

Wahre aussenperspektivische Perspektive ist in ihrer Interpretation
biblischer Texte darin kritisch und durch das neue im 17. und 18 Jh. beginnende
Denken geprägt, dass sie von solchen durchgeführt wird, die auch die
Innenperspektive kennen, lieben und bewohnt haben und doch nicht ausschliesslich

in ihr verharren. Ihr hauptsächliches Merkmal ist jedoch nur äusserlich
die Bereitschaft für die historische Sichtweise. Letztlich ist sie bestimmt durch
eine Weiterführung der logischen Analyse der Metaphern in ihrer gegenseitigen

Deckung und Spannung sowie der impliziten Axiome hinter ihnen, die
bereits innerhalb der Innenperspektive durch die Interpreten der Bibel aller
Jahrhunderte begonnen hat. Sie findet sich in neuerer systematischer Theologie

ebenso wie in religionsphilosophischer bzw. philosophischer Analyse etwa
bei Jan Assmanns Büchern über Moses und jüngst über den Zusammenhang
zwischen Monotheismus und Gewalt.23

Durch den Überschritt seit der Aufklärung von der Innen- in die Aussen-
perspektive hat die Theologie ihren Platz auf der Grenze eingenommen. Sie

operiert darum mit perspektivischen Interpretationen, Analysen und
Konstruktionen. Ihre Vertreter sind von Philosophen und Religionswissenschaftlern

durch ihre Loyalität gegenüber der jüdischen und christlichen Tradition
unterschieden. Ihre Interessenlage ist spezifisch; inwieweit dies ihre Methoden

betrifft, kann hier nicht diskutiert werden. Gewiss ist: Eine reine
Zusammenstellung oder Synthetisierung der Summierungen der Exegese von
stories, der Gesetzeswerke und der Weisheitsliteratur im AT und des Neuen
Testamentes ist in keiner Weise als «Lehre» oder Generalorientierung für die
Kirche in Predigt, Unterricht und Ethik akzeptierbar. Dies liegt nicht nur an
der Polyphonie der Bibel, sondern daran, dass sie eben nicht Menschenwort
und Gottes Wort in dieser oder jener Weise der Zuordnung oder Mischung
ist, sondern Menschenwort in Metaphern, durch die Gottes Wille und Güte
für Israel und die Heidenvölker hindurchleuchtet.

V. Gibt es Grundaxiome des Urchristentums?

Es ist überaus notwendig, dass in nacherzählenden Büchern für Familien,
Kirchen und wohl auch Schulen die biblischen Geschichten immer wieder
erzählt werden. Mitglieder unseres Symposions, insbesondere Regine Schindler,

haben dies in vorbildlicher Weise über Jahre hin getan. Die christliche
Kirche wird absterben, wenn es keine Menschen mehr gibt, die die stories der

23 J. Assmann, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, München/
Wien 1998; ders.. Die Mosaische Unterscheidung, oder der Preis des Monotheismus,
München/Wien 2003.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 89

Bibel bewohnen. Für die meisten sind sie heute zu Landkarten von Ländern
geworden, in die sie nie reisen werden, oder zu Stadtplänen von Städten,
deren Quartiere sie nie aufsuchen. Dass sie für die Christen Lebenspläne,
Orientierung und Sinngebung für das ganze Leben bieten, ist freilich das Ziel der
Nacherzählungen. Dies ist hier im Augenblick jedoch nicht das Thema.
Vielmehr sollten hier abschliessend einige grosse Fragen benannt sein, die durch
das «Story»-Konzept zwar aufgeworfen, aber nicht gelöst werden. Es sind
folgende:

1. Weil eine blosse Nacherzählung der biblischen stories ein christliches
Leben oder eine Kirche nicht hinreichend und klärend mit sinnstiftenden
Einsichten und Glaubensgrundlagen ausstatten kann, sondern diese nur
vorbereitet, wird es immer notwendig bleiben, die urchristliche und altkirchliche
Tendenz zur Ausformung von explikativen, lehrhaften Sätzen weiter zu pflegen.

Dafür ist der nie abgeschlossene Vorgang der Selektion aus dem Gesamt
der Bibel, d.h. eine Gewichtung und Sortierung, unabdinglich. (Neue
Kirchen, die ihre Gründung und Tätigkeit strikt auf AT und NT beziehen wollten,

wie z.B. die Kimbangisten im Kongo, sind mit diesem Programm nicht
weitergekommen; die traditionsreichen reformierten Kirchen in der Schweiz
verzichten zwar auf verbindliche Bekenntnisschriften, stehen aber doch ganz
im Bann ihres Einflusses). Der Satz «Theologie ist Nacherzählung», den man
vor Jahrzehnten öfter hörte, ist sinnlos. Mit diesem Urteil wird nicht
ausgeschlossen, dass eine Predigt einmal eine reine Nacherzählung einer story sein

kann, aber sowohl Prediger wie Hörer haben Lehre-gesteuerte Voraussetzungen,

mit denen die Einbettung der reinen Nacherzählung einer Einzelstory

in einen grösseren Zusammenhang deutlich wird.
2. Weil eine Summierung der «Querschnitt- oder Begriffsexegese» (C.

Westermann) niemals eine verantwortbare und hilfreiche Lehre bzw. deren
Explikation, Prüfung, Reformation und Rekonstruktion in der Theologie bieten

kann, ist die Suche nach Grundmotiven in der Bibel, die sich gegenseitig
ergänzen, kritisieren, anullieren oder rekonstruieren, zweifellos notwendig.
G. Theissen24 macht vom Konzept der «impliziten Axiome» Gebrauch und
benennt 10 bis 12 «Axiome des Urchristentums», in denen die Zuordnung
von juden- und heidenchristlichen Traditionen in neuem Licht, z.T. in
Übereinstimmung erscheinen. So erscheinen die grossen Motive der Schöpfung,
der Weisheit, des Wunders, der Entfremdung (Sünde), die Konzepte von
Glaube, Stellvertretung, Agape, Gericht usw. in ihrer steuernden Funktion und
ermöglichen das Verständnis bzw. die Kritik frühchristlicher Lehrbildung.
Das ist eine theologische, nicht eine historische Analyse, die jedoch ohne
historische und soziologische Analysen nicht durchführbar wäre.

24 G. Theißen, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums,
Gütersloh 2000, s. bes. Teil V, §§ 12 u. 13.



90 Dietrich Ritsch!

3. Dieses Vorgehen der Interpretation des semiotischen Gesamtsystems
des Alten und Neuen Testaments muss mit einer hierarchischen Zu- und
Unterordnung von Axiomen rechnen: jede Einzelstory ist axiomgesteuert, auch

diejenigen, die am Rand der Hauptströme liegen und die sich unterordnen
und evtl. ausgeschieden werden. Es ist möglich und vielleicht nötig, hierbei
zwischen «Turmbauten» (in der Explikation) und «Grabungen» (auf der
Suche nach impliziten Steuerungen) zu unterscheiden (Jan Assmann hat mir
den Rat gegeben, die von mir im Unterschied zu explikativen Lehren -
Turmbauten - genannten «Grabungen» als «exkavativ» zu bezeichnen). Explikativ
sind Lehren zur Schöpfung, zur Gnade, zur Rechtfertigung und Heiligung,
zur Ethik (soweit sie überhaupt biblisch «begründet» werden kann), sowie die
Christologie, während die Trinitätslehren, die «Lehren von Gott» vor allem
exkavativ, durch die Erkenntnisse und die Zusammenschau impliziter
Zusammenhänge und Voraussetzungen konstruiert sind.25

4. Theologie hat die immer unfertige Aufgabe, nach den impliziten Axiomen

hinter den biblischen Texten zu fragen und explikative sowie exkavative
Lehren als mögliche oder notwendige Sprachregelungen für die Kirche
darzulegen sowie für die Öffentlichkeit zu interpretieren. Ihre Aufgabe ist nicht
die Aneinanderreihung und Summierung biblischer Geschichten. Sie richtet
die Wahrheitsfrage26 nicht an die stories, sondern an die hinter ihnen liegenden

Axiome. Ausser wenn die Theologie sich religionsphilosophischer
Konzepte bedient, bleibt sie weitgehend innerhalb des Sprachfeldes der Bibel.
Das zeigt ihre Geschichte in gleicher Weise wie die Geschichte des
Gottesdienstes und der Frömmigkeit. Das Diskrimen der jüdischen und christlichen
Tradition gegenüber den alten und heutigen Religionen ist der «lockere se-
miotische Mantel», der Juden und Christen gleichermassen umhüllt. Er birgt
innenperspektivisch gesehen ein weithin kohärentes Sprachsystem, das
jedoch inhaltlich unüberbrückbare und nur in Naivität oder Unlauterkeit
harmonisierbare Spannungen enthält, aussenperspektivisch ist er ein in beiden
Richtungen durchlässiger Sprachraum, aber immerhin ein Sprachraum.

Abstract

Wie können aus der grossen Zahl biblischer Einzelgeschichten und den aus ihren
Summierungen generierten lehrhaften Metaphern möglicher- oder notwendigerweise «Leh-

25 Zu weiteren Ausführungen dieser Unterscheidung sowie zur Beziehung zwischen
der Pluralität biblischer Grundmotive und der Vielfalt der Konfessionen s. D. Ritsehl, Zur
Theorie und Konkretion in der Ökumenischen Theologie. Kann es eine Hermeneutik des
Vertrauens inmitten differierender semiotischer Systeme gaben? (Studien zur systematischen

Theologie und Ethik 37), Münster 2003.
26 Chr. Link, In welchem Sinne sind theologische Aussagen wahr? Zum Streit

zwischen Glaube und Wissen, Neukirchen-Vluyn 2003.



Nachgedanken zum «Story»-Konzept 91

ren» entstehen? «Koagulationen» der biblischen stories verweisen rückwärts auf vortextliche

und zumeist vorsprachliche Axiome, die sie steuern, vorwärts auf ausformulierte Lehren.

Diese können zu Verfremdung und Verkomplizierung, aber auch zur Klärung der Frage

nach den Grundmotiven und somit der Selektion der zentralen Axiome führen. Ständige
Wiedererzählung der biblischen Geschichten ist eine bleibende Aufgabe in einer Zeit, da
diese stories von vielen nicht mehr «bewohnt» werden und darum die traditionellen
Summierungen missdeutet werden oder zu Clichés absinken. Theologie fragt nach den impliziten

Axiomen «hinter» den Einzeltexten. Sie ist nicht «narrativ», sondern explikativ.

Dietrich Ritsehl, Reigoldswil


	Nachgedanken zum "Story"-Konzept : die Koagulation wiedererzählter "Stories" auf dem Weg zu differierenden theologischen Lehren

