
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 1

Artikel: Der Vater in der biblischen Josefserzählung : Möglichkeiten der
Charaktermodellierung in biblischen Erzählungen

Autor: Naumann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vater in der biblischen Josefserzählung

Möglichkeiten der Charaktermodellierung in biblischen
Erzählungen1

Erzählungen gewinnen ihr Profil und ihre Kraft wesentlich durch die
Charaktere, die in ihnen handeln. Die Art und Weise, wie diese Handlungsfiguren
dargestellt werden, bestimmt und steuert massgeblich die Rezeption und
Imagination einer Erzählung. Literarischen Figuren begegnen wir weitgehend

so wie Personen im wirklichen Leben auch. Wir treffen auf sie, beobachten

ihre Erscheinung und ihre Handlungen, entwerfen einen Ersteindruck,
den wir mit anderen Personen vergleichen oder mit uns selbst. In einem
fortlaufenden Prozess der Erkenntnisgewinnung häufen wir Beobachtung auf
Beobachtung und setzen aus den kumulierten Bruchstücken unserer begrenzten

Einsichten unser Bild einer Person zusammen. Wir spekulieren im Alltag
beständig über Personen, bilden Arbeitshypothesen, die wir im Fortgang der
Begegnung bestätigen, modifizieren oder auch falsifizieren, bis ein klarerer
Eindruck entsteht. Derartige Imaginationen bilden wir im Kopf, in unserer
Phantasie. Sie sind ein Konstrukt, ein Amalgam aus dem, was uns an
Eindrücken widerfährt und dem, was wir nach dem Mass unserer Einsicht daraus
entwerfen. Die Situation in einer Erzählung ist von dieser Art der Begegnung
nur in einer entscheidenden Weise unterschieden: Alles, was wir an einer
Erzählfigur beobachten können, bekommen wir durch den Erzähler vermittelt.
Diese entscheidende Instanz des Erzählens lenkt unseren Blick, entscheidet
darüber, was wir zu sehen bekommen und was nicht, wer handelt und wer passiv

bleibt, welches Mass an Einsicht in die inneren Motivationen und Antriebe
einer Person wir erhalten, ob wir mit vorgegebenen Bewertungen konfrontiert

werden oder frei zu eigenen Urteilen bleiben usf. Anders als im realen
Leben ist ein unmittelbarer Kontakt zu den erzählten Charakteren nicht möglich.

Daher gibt es auch keine Vergewisserung, ob das Bild zutrifft, das wir
uns von ihnen gemacht haben. Denn wir können weder die erzählten Figuren
befragen noch den Erzähler, sondern ausschliesslich den Erzähltext. Umso
wichtiger ist daher die Beobachtung, mit welchen sprachlichen und stilistischen

Mitteln ein Erzähler seine Charaktere im Text entwirft. Denn alles was
erzählt wird, könnte auch ganz anders erzählt werden. Jedes Detail ist
Ausdruck der Entscheidung und Wahl, die der Erzähler getroffen hat. Das gilt

1 Eine etwas anders gelagerte erste Fassung dieses Beitrags ist im Januar 2004 bei der
Akademischen Gedenkveranstaltung zu Ehren meines verehrten Lehrers Prof. Dr.Dr.
Gerhard Wallis (14.1.1925 - 4.8.2003) an der Universität Halle-Wittenberg vorgetragen
worden. Es freut mich, den verehrten Jubilar und Kollegen Klaus Seybold in Basel mit
meinen Überlegungen grüssen zu können.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 45

auch für seine Handlungsfiguren. Ein Erzähler versucht nun durch seine
Erzählweise die Wahrnehmung dieser Charaktere so zu lenken, dass wir sein
Verständnis einer Erzählfigur teilen. Aber er sagt nicht, was er über seine

Figuren weiss und denkt. Er ist allwissend, aber nicht allkommunikativ.
Einigen Möglichkeiten der Charakterdarstellung in hebräischen

Erzählungen soll im folgenden anhand der Gestalt des Vaters in der biblischen
Josefsgeschichte nachgegangen werden. Wir bewegen uns damit in den Bahnen
der inzwischen ca. 100-jährigen Forschungsrichtung, die sich um die konkreten

Bauformen biblischen Erzählens bemüht, und zu deren Pionieren in je
verschiedener Weise Hermann Gunkel sowie Martin Buber und Franz
Rosenzweig gehören. Neuere Beiträge stammen u.a. von Meir Weiss, Shimon
Bar Efrat, Robert Alter, Adele Berlin, Meir Sternberg, Christof Hardmeier
und Jean Louis Ska.2 Es hat allerdings bis zum Jahr 2001 gedauert, bis wesentliche

narratologische Analyseinstrumente den Weg in ein deutschsprachiges
Lehrbuch zur exegetischen Methodik des Alten Testaments gefunden
haben.3 Bereits in der dritten Auflage seines Genesiskommentars von 1910 hatte

Herrmann Gunkel wesentliche Bauformen althebräischen Erzählens gültig
beschrieben, indem er die Beobachtungen4 des vergleichenden Sagenforschers

Axel Olrik auf biblische Erzähltexte übertrug und dessen «Epische
Gesetze der Volksdichtung» vielfach bestätigt fand. So wies Gunkel u.a. dar-

2 Ohne alle forschungsgeschichtlichen Ansprüche sei wenigstens auf exemplarische
Werke der genannten Autorinnen und Autoren hingewiesen: H. Gunkel, Kunstform der
Sagen der Genesis, in: ders., Genesis (HK 1.1), Göttingen 31910; M. Buber, Leitwortstil in
den Erzählungen des Pentateuch (1927), in: ders.; F. Rosenzweig, Die Schrift und ihre
Verdeutschung, Berlin 1936, 211-238; F. Rosenzweig, Das Formgeheimnis der biblischen
Erzählungen, ebd. 239-261; M. Weiss, Einiges über die Bauformen des Erzählens in der
Bibel, VT 13 (1963) 456-475; S. Bar Efrat, Narrative Art in the Bible (1978), Sheffield etc.
1989; R. Alter, The Art of Biblical Narrative, New York 1981; A. Berlin, Poetics and
Interpretation of Biblical Narrative, Sheffield 1983; M. Sternberg, The Poetics of Biblical Narrative.

Ideological Literature and the Drama of Reading, Bloomington 1985; J.L. Ska, «Our
Fathers Have Told Us». Introduction to the Analysis of Hebrew Narratives (SubBi 13),
Roma 1990; Chr. Hardmeier, Prophétie im Streit vor dem Untergang Judas. Erzählkommunikative

Studien zur Entstehungssituation der Jesaja- und Jeremiaerzählungen in II
Reg 18-20 und Jer 37-40 (BZAW 187), Berlin etc. 1990. Die Arbeiten von Bar Efrat und
Ska besitzen Überblicks- und Lehrbuchcharakter.

3 Vgl. H. Utzschneider, S.A. Nitsche, Arbeitsbuch literaturwissenschaftliche
Bibelauslegung. Eine Methodenlehre zur Exegese des Alten Testaments, Gütersloh 2001, 150-
186, wo die Erzähltextanalyse als Spezialfall der Gattungskritik erscheint. - Der Beitrag
von Herrn Kollegen Latacz (in diesem Heft S. 92-111) informiert über die Aufnahme nar-
ratologischer Analyseinstrumente in der Homerforschung, die seit den 1980er Jahren
durch die Arbeiten von Irene de Jong massgeblich gefördert wurden. Ein praktischer,
knapper Überblick über die «Homerische Poetik in Stichworten» aus der Feder von I. de

Jong und R. Nünlist liegt jetzt vor in H. Latacz (Hg.), Homers Ibas Gesamtkommentar.
Prolegomena, München 2000,159-171.

4 A. Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, ZDA 51 (1909) 1-12.



46 Thomas Naumann

auf hin, dass die biblischen Erzähler bei der Darstellung ihrer Personen
weitgehend auf äussere und innere Beschreibungen oder klare und fest zuorden-
bare Charakterisierungen verzichten. Die Personen werden vor allem als

Handelnde und im Spiegel der Handlungen und Reden anderer gezeigt. Dort,
wo moderne Autoren innere Seelenzustände schildern würden, zeigen tradi-
tionale Erzähler mit bewundernswerter Kunst eine äussere Handlung, die diese

innere Haltung gerade anschaulich macht. Das Innere muss nach aussen
treten. Alles, was geschieht, muss sich in Handlung aussprechen, so lautete
schon Olriks «Gesetz der Handlung».

Mit der neueren Erzählforschung haben wir inzwischen gelernt, zwischen
äusseren und inneren, zwischen direkten und indirekten Charakterisierungen
zu unterscheiden. Wir achten darauf, durch welche Handlungen und Reden
eine Figur hervortritt oder im Spiegel der Handlungen und Reden anderer
gezeigt wird. Wir haben gelernt, auf die Perspektiven zu achten, welche die
Erzähler einnehmen, auf ihre Bewertungen von Personen oder ihre Mitteilungen

von inneren Befindlichkeiten und Motivationen. Von der Frage des

«point of view» (Erzählerstandpunkt) kann wiederum diejenige nach der Fo-
kalisierung unterschieden werden, also nach dem, was wir jeweils zu sehen
bekommen. Ferner haben wir gelernt, das Beziehungsnetzwerk zu beobachten,

in das die Charaktere eingebunden sind, jenes oft kaum sichtbare sprachliche

Geflecht aus Beziehungsbegriffen und pronominalen Bezugnahmen,
welches das personale Relief einer Erzählung entscheidend bestimmt. Gerade

dieser zuletzt genannten Möglichkeit der Charaktermodellierung im
familiären Beziehungsgeflecht der biblischen Josefsgeschichte gilt mein besonderes

Interesse. Doch zuvor einige Annäherungen:

1. Der Vater in der Josefsgeschichte - Annäherungen

Über die Bedeutung des Vaters in der Josefsgeschichte braucht man kein
Wort zu verlieren.5 Der gebräuchliche und durch Thomas Mann geadelte Titel

«Joseph und seine Brüder» deckt bestenfalls nur die erste Hälfte der
Erzählung. Auf's Ganze gesehen ist neben Josef der Vater die dominierende
Erzählfigur, deutlich prominenter als die Brüder und eigentlich die Klammer,
die Anfang und Ende verbindet, und zudem wesentlicher Bezugspunkt einer
Vielzahl von Szenen. Vehement schlägt daher Horst Seebass im neuesten
deutschsprachigen Genesiskommentar für die gesamte Erzählung den
Namen Israel-Josef-Geschichte vor.6 In den Streit um Namen und Erzählungs-

5 So schreibt etwa L. Schmidt, Art. Josephnovelle, TRE XVII, Berlin etc. 1988, 256:
«Die besondere Beziehung zwischen dem Vater und Joseph durchzieht die Erzählung als

roten Faden.»
6 H. Seebass, Genesis III (Gen 37,1-50,26), Neukirchen-Vluyn 2000, 7ff., der sehr zu



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 47

ziele der Geschichte soll hier jedoch nicht eingegriffen werden. Ich möchte
vielmehr untersuchen, wie die Vaterrolle Jakobs in ihr erzählerisch ausgeformt

ist, und zwar auf der Ebene ihrer literarischen Endgestalt.
Der Vater in der Josefsgeschichte ist nicht irgendein Vater, sondern der

Gründungsvater des Zwölfstämmevolkes Israel, wie Jakobs zweiter Name
lautet. Die Söhne Jakobs stehen als Ahnväter der israelitischen Stämme auch
für politisch agierende Grossgruppen. In den individuellen Konstellationen
der Josefsgeschichte spiegeln sich daher mit Sicherheit auch politische
Gegebenheiten und Erfahrungen, die für altisraelitische Adressaten selbstverständlich

sind, auch wenn unklar bleibt, in welcher Deutlichkeit und Zuspitzung

diese politische Dimension schon im alten Israel rezipiert worden ist.
Das Vaterhaus Jakobs trägt jedenfalls eine gesamtisraelitische Idee, während
das Haus Josef für das Nordreich steht, dessen politisch wichtigsten
Grossgruppen die Stämme Efraim und Manasse bilden. Die deutliche Orientierung
der Erzählung auf die politische Grösse «Haus Josef» gewinnt eine interessante

Kontur dadurch, dass sie - sofern die Josefüberlieferung
entstehungsgeschichtlich in den Traditionen des israelitischen Nordreichs wurzeln sollte -
nur über judäische Vermittlung auf uns gekommen ist.7

In der Fiktion der Genesis erwächst das Zwölfstämmevolk patrilinear aus
einer einzigen Familie, die von Abraham zu Jakob führt. Daher sind die
Erzväter in Kanaan in ihrer Generation jeweils allein. Es gibt nur einen pater fa-
milias und keine Vaterhäuser neben ihm, mit denen er sich zu arrangieren
hätte - eine überaus künstliche Situation. Die Einsamkeit Jakobs als pater fa-
milias in der Josefsgeschichte fällt besonders ins Gewicht, weil neben ihm keine

Frauen erscheinen. Auf den Tod der geliebten Rahel, der Mutter Josefs
und Benjamins, schaut Jakob im Schmerz zurück, aber die drei Mütter seiner
übrigen Söhne kommen als Handlungspersonen nicht vor. Die Erzählung
vermittelt den Eindruck eines alten einsamen Witwers, der gänzlich allein eine

grosse Familie zu führen hat.

2. Die Liebe des Vaters als Ursache von Briiderhass (Gen 37)

Der Beginn der Josefsgeschichte in Gen 37,Iff. ist genau genommen kein
Anfang, sondern ein durch die Toledotformel markierter episodaler Neuein-

Recht dem Thema des Vaters und des Vaterhauses in der Josefsgeschichte eine überragende

Beachtung beimisst.
7 Darauf macht W. Dietrich, Die Josephserzählung als Novelle und Geschichtsschreibung

(BThSt 14), Neukirchen-Vluyn 1989 mit seinem zweistufigen Redaktionsmodell
aufmerksam. (Eine ursprünglich nordisraelitische Josefsnovelle wird nach 722 v.Chr. judäisch
erweitert.) Bei der derzeit nicht selten vertretenen These einer erst nachexilischen Entstehung

(Diasporanovelle) gilt der judäische Ursprungshintergrund von vornherein.



48 Thomas Naumann

satz in der Jakobsgeschichte, denn das Geschehen wird nur von seiner
Vorgeschichte her verständlich. Der Hass der Brüder entzündet sich an der
Bevorzugung Josefs durch den Vater, die Josef auch gegenüber den Brüdern
auszunutzen versteht. Die ungleiche Verteilung der Liebe im Vaterhaus ist ein
Problem, das die ganze Erzelternsaga durchzieht. Schon Jakob war der
Lieblingssohn seiner Mutter, was er gegen den älteren Bruder Esau zu seinen
Gunsten einzusetzen verstand. Auch die Liebe zu seinen Frauen vermochte
Jakob nicht gleich zu verteilen. Als ihm die geliebte Rahel stirbt, überträgt er
seine bevorzugende Liebe auf deren Söhne. Josef wird also «in einen Konflikt
hineingeboren, der älter war als er selbst».8 Und er wandelt unter veränderten
Konstellationen wiederum in den Spuren seines Vaters Jakob. Die Erzähler
zeigen durch Motivüberschneidungen und Strukturparallelen zwischen der
Jakob- und der Josefsgeschichte: in der Geschichte des Sohnes wirkt die
Geschichte des Vaters fort.9 Es gibt in den biblischen Vaterhäusern nicht nur
hehre familiäre Traditionen, sondern auch Belastungen, die sich durch die
Generationen hindurch verhängnisvoll fortsetzen und wiederholen.

So beginnt die Exposition der Josefserzählung in Gen 37,lf. als toledot
Jaakov, als Familiengeschichte Jakobs der sich in Kanaan niedergelassen
hat, und sie malt uns das Bild eines 17-jährigen Josef, der gemeinsam mit
seinen Brüdern das Kleinvieh seines Vaters weidet.10 In diese äusserst knappe
Szenerie der Exposition platziert der Erzähler sofort den Ausgangskonflikt,
der die Erzählung bis zum Schluss bestimmen wird. Er wird klar durch den
Vater generiert. Die Perspektive des Erzählers ist dabei nicht auf Josef,
sondern auf Jakob/Israel gerichtet, der Bildausschnitt seiner Kamera nimmt
primär den Vater in seiner Beziehung zu Josef in den Blick und zeigt die Aktionen

der Brüder als Reaktionen auf die Handlungen des Vaters (Gen 37,3f.):

a 3) Und Israel liebte Josef unter allen seinen Söhnen am meisten,
b weil er ihm noch in hohem Alter geboren worden war.
c Und er liess ihm einen Ärmelrock machen,
d 4) Als seine Brüder sahen,
e dass ihr Vater ihn mehr liebte als alle seine Brüder,

8 So treffend R. Lux, Josef. Der Auserwählte unter seinen Brüdern, Biblische Gestalten,

Leipzig 2000,51.
9 Vgl. Lux, Josef 39ff.
10 Über Lebensverhältnisse und wirtschaftliche Organisation des Hauses Jakob erfahren

wir nur aus wenigen Andeutungen in der Josefsgeschichte. Das Vaterhaus Jakobs lebt
sesshaft in der Nähe Hebrons (Gen 37,14) und Beerschebas (Gen 46,1), die wirtschaftliche
Grundlage ist Ackerbau (Gen 37,7) und Kleinvieh-Hirtentum. Nur saisonal bedingt sind

grössere Wanderungen mit den Herden nötig, bei denen Familienangehörige auch tage-
und wochenlang unterwegs sein konnten, ohne dass ihr Aufenthaltsort genau bekannt war
(Gen 37,14ff.). In diesem Vaterhaus leben die bereits erwachsenen Brüder Josefs mit ihren
Frauen und Kindern und unterstehen damit der Befugnis des pater familias, dem offenbar
auch das Vieh und die Habe der Familie gehörten, und der in Konfliktsituationen die
Entscheidungen für die Grossfamilie trifft (Gen 42,lf. u.ö.)



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 49

f da hassten sie ihn

g und konnten mit ihm kein gutes Wort mehr reden.

Wer das Geflecht der Personenbeziehungen in diesen wenigen Sätzen in
den Blick nimmt, das kunstvoll durch Verwandtschaftsbegriffe und pronominale

Zuordnungen geknüpft wird, sieht, wie der Hass der Brüder aus der
bevorzugenden Beziehung des Vaters zu dem einen Sohn entsteht. Der Erzähler

beschreibt im ersten Satz, wem die Liebe Israels/Jakobs gilt und wen sie

damit - gewollt oder ungewollt - herabsetzt. Damit ist bereits im ersten Satz
die figurale Dreieckssituation angezeigt. Der familiäre Rahmen wird jedoch
erst durch den Vergleich «unter allen seinen Söhnen» evoziert, wobei die
Söhne noch nicht ins Blickfeld treten, sondern nur als Vergleichsgrösse
eingeblendet werden. Mit der Wahl des Ausdrucks «Söhne» (nicht Brüder) zeigt
sich der Erzähler hier an den Vaterbeziehungen interessiert. Der zweite Satz

(b) bleibt auf dieser Ebene und bringt in Analepse (Rückschau) ein begründendes

Motiv für diese besondere Liebe zu Josef. Mit dem Argument vom
Alterskind scheint der Erzähler auf die Geburtsgeschichte zurück zu weisen
(Gen 30,22)11, verzichtet aber eigenartigerweise darauf, Jakobs besondere
Bindung an Rahel und seine Trauer um ihren frühen Tod zu thematisieren,
die im Fortgang der Erzählung die besondere Zuneigung zu Josef begründet
(Gen 48,7). Aber einen so klaren und in hebräischen Erzählungen seltenen
Einblick in die seelische Konstitution Jakobs gewährt der Erzähler nur hier
am Anfang. Er zeigt die bevorzugende Liebe, aber er bewertet sie nicht. Die
innere Haltung der Liebe Jakobs wird im dritten Satz (c) nun als äussere

Handlung in der Gabe des königlichen Kleides sichtbar. Erst mit dem nächsten

Satz (d) wechselt die Perspektive, und fortan geraten die Brüder und die
horizontalen Bruderbeziehungen in den Blick. An Josefs Kleid erkennen die
Brüder die Situation der bevorzugenden Liebe ihres Vaters. Ihre Deutung
der Situation entspricht wörtlich dem durch den Erzähler bereits mitgeteilten
Sachverhalt (a, e). Und nun reagieren sie mit Hass (f), der sich im Abbruch
kommunikativer Beziehung mit ihm äussert (g). Der Hass richtet sich nicht
gegen den verursachenden pater familias, berührt also nicht die vertikale
Hierarchieebene der Familie, sondern geht auf den jüngeren Bruder und
benützt damit die horizontale Hierarchie. Damit droht das Netz der
Verwandtschaftsbeziehungen in der Horizontale und in der Vertikale zu reissen. Ande-

11 Die Erwähnung der Geburt Josefs in Gen 30,22 unmittelbar nach den Leakindern
Sebulon und Dina gibt keinen Hinweis auf das Erzählerargument vom «hohen Greisenalter»,

so als sei Jakob bei der Geburt Josefs deutlich älter gewesen. Das Motiv ist in der
Jakobsgeschichte erzählerisch nicht vorbereitet, aber in der Geburtsgeschichte Isaaks
deutlich verankert (vgl. Gen 21,7 [17,17f.; 18,12]). Offenbar will der Erzähler die Möglichkeit

nutzen, das Thema des hohen Alters Jakobs hier einzuführen, weil es später noch
mehrfach aufgenommen wird (Gen 42,38; 44,29; 45,28; 46,30; 47,9.28ff.).



50 Thomas Naumann

rerseits bleiben die Beziehungen Josefs wie auch die seiner Brüder zum Vater
in dieser Konfliktsituation ganz unausgeformt.

Die Sonderstellung Josefs als Lieblingssohn des Vaters, im prachtvollen
Ärmelkleid den Brüdern permanent sichtbar, ist bereits die Voraussetzung
für die Träume, die den Hass der Brüder dann weiter aufschaukeln. Josef
träumt von universaler Herrschaft, nicht nur über seine Brüder, sondern
selbst über die Eltern. Die Ungeheuerlichkeit liegt im Anspruch des Sohnes,
über die Eltern zu herrschen. Das ist verkehrte Welt! Und hier interveniert
auch der Vater: «Was soll das? Sollen wir vielleicht, ich, deine Mutter12 und
deine Brüder, kommen und uns vor dir zur Erde niederwerfen?» Durch seine
Intervention zeigt der Vater, dass er seine Autorität zur Befriedung der Situation

einzusetzen versucht, und er zeigt überdies, dass man auch im Alten
Israel Träume nicht nur als Botschaften der Götter, sondern auch als
Einbildungen des Hochmuts ansehen konnte. Der Erzähler ist hier jedoch anderer
Meinung. Der Traum Josefs ist Botschaft Gottes, aber so unglaublich, dass

selbst der Vater darin (zunächst) nur jugendlichen Grössenwahn erkennen
mochte. Gleichwohl bewahrt der Vater den Traum Josefs im Gedächtnis,
aber der Erzähler verschweigt, was ihn dazu veranlasst. Erzähltechnisch bietet

der Satz eine unbestimmte Vorausdeutung (Prolepse) und damit einen
Hinweis an die Leser, dass die Erzählung später auf das Traumthema
zurückkommen wird.

Das Klima unter den Brüdern indes ist völlig vergiftet. In dieser feindseligen

Situation schickt der Vater Josef nun allein auf eine weite und gefährliche
Reise nach Sichern, um nachzusehen, ob es den Brüdern mit den Kleinviehherden

gut geht. Ausgerechnet der, mit dem die Brüder kein friedliches Wort
mehr zu reden vermochten (V. 4), und deren Hass und Eifersucht sich
angesichts der Träume noch weiter gesteigert hat (V. 11), wird nun geschickt, um
nach dem Schalom der Brüder zu sehen (V. 14). Ist Jakob blind? Nimmt er
die Stimmung nicht wahr? Kalkuliert er nicht die Folgen seiner Aufträge? Es
ist der Vater, der seinen Lieblingssohn ins Verderben schickt, es ist der Vater,
der dafür sorgt, dass der Schalom der Brüder endgültig zerbricht. Zwar wird
der anfängliche Mordplan nicht realisiert, aber Josef wird Opfer einer schweren

Gewalttat, in Todesangst gestürzt und gerät nach Ägypten in die Sklaverei.

Die Brüder vertuschen nun die Tat auf eine Weise, die auf betonte
Grausamkeit gegenüber dem Vater schliessen lässt. Sie lassen den in Ziegenblut
getränkten Rock Josefs durch Dritte13 mit der Botschaft zu Jakob bringen:

12 Da Josefs Mutter Rahel schon tot ist (35,18), wirkt der Hinweis seltsam und ist wohl
Zeichen einer komplexen Überlieferungsgeschichte des Erzählstoffes.

13 Ob die Brüder den Rock durch Dritte sandten oder selbst brachten, was dann aber
sehr unbestimmt ausgedrückt wäre, ist philologisch nicht ganz klar. Da aber auch in der
Schlussszene (Gen 50) die Brüder die Vergebungsbitte durch Dritte überbringen, um zu-



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 51

«Das da haben wir gefunden. Sieh doch nach, ob das der Rock deines Sohnes
ist oder nicht» (V. 32). Als ob Brüder und Vater den Rock Josefs nicht sofort
erkennen würden und als ob nicht viel unbestimmtere Lügen über das
Verschwinden Josefs denkbar wären. Die Idee mit dem blutbefleckten Rock, die
Art der Botschaftsübermittlung und die Wendung «Rock deines Sohnes»
(nicht: unseres Bruders!) signalisiert kaum Sorge, sondern zynische Distanz
gegenüber dem Vater. Was nun folgt, ist eine der bewegendsten Trauerszenen

der hebräischen Bibel, vergleichbar nur noch mit Davids Klage um Ab-
schalom (II Sam 19). Wir sehen aber nur, was Beobachter der Szene von aussen

auf der Szene sehen können. Und weil wir dies gezeigt bekommen, ahnen
wir den tiefen Schmerz im Inneren des Vaters. Dem ist sofort klar, dass sein
Sohn tot und von einem wilden Tier zerrissen worden sein muss. So bricht er
in lautes Klagen aus, zerreisst seine Kleider, zieht sich das Sacktuch der Trauer

an, vollzieht die Rituale der Totenklage und Selbstminderung, damit der
Verlust des Lebens am eigenen Leib sichtbar wird. So trauert er viele Tage.
Der Erzähler verharrt hier. Er dehnt die erzählte Zeit und konstatiert am Ende,

dass Jakob alle Tröstungsversuche abweist und sich bis an sein Lebensende

nicht trösten lassen will. Damit ist der Schmerz als tendenziell unab-
schliessbar gekennzeichnet.14 Mit dem Sohn ist ihm die Zukunft genommen.
Normalerweise haben die Hebräer ein natürliches Verhältnis zum Tod, wenn
er im Alter kommt und ein erfülltes Leben beschliesst, in der die Generationenfolge

gesichert ist. Unfasslich aber war, wenn der Sohn vor dem Vater
starb. Hier trauert ein Vater um den 17-jährigen Sohn, der unbegraben
irgendwo auf dem Feld liegt und um die Ruhe der Toten gebracht ist, und
wünscht sich nichts sehnlicher, als dauernd in die Unterwelt hinabzusteigen,
um bei seinem Sohn zu sein.

Gleichwohl findet sich noch ein seltsamer Satz: «Alle seine Söhne und
Töchter machten sich auf, um ihn zu trösten» (V. 35). Nicht nur dass die
Mütter fehlen und wir von Töchtern Jakobs sonst nichts wissen. Aber nun
kommen die Brüder, nachdem sie den Vater mit dem blutigen Rock grausam
gequält haben, und reihen sich unter die Tröstenden ein. Keiner wird ihm die
Wahrheit sagen, aber alle versuchen, in die Zuneigung des Vaters zurückzu-

nächst die Reaktion Josefs abzuwarten, scheint mir dies auch in der Trauerszene zu Beginn
der Erzählung wahrscheinlich zu sein. Beide Szenen bilden eine Klammer.

14 Beim Nachforschen zum Motiv der «Untröstlichkeit der Trauer», das zur Verstärkung

des Ausdrucks der Trauer eingesetzt wird, stösst man auf eine sprachlich überraschend

nahe Parallele in der berühmten Rahelklage in Jer 31,15 (sonst nur noch in Ps

77,3). Hier klagt Rahel um ihre Söhne und will sich nicht trösten lassen. Rahel wird hier
als Stammmutter des Nordreichs gesehen, die um Gottes Liebling Efraim untröstlich trauert,

wie Jakob in Gen 37,35 um Josef. Der Nordreichsbezug ist in beiden Texten mit Händen

zu greifen. Möglicherweise reflektiert auch Gen 37 auf die nordisraelitische Tradition
der Rahel-Klage, die in Jer 31,15 sichtbar wird, nur dass hier Jakob die Rolle seiner Frau
einnimmt.



52 Thomas Naumann

kehren, nachdem mit dem Bruder ihr Hinderungsgrund aus dem Weg
geräumt ist.

Die emotionale Ausgestaltung dieser Trauerszene steht in deutlichem
Kontrast zur Darstellung der Gewalthandlung an Josef wenige Verse zuvor,
die nur in knappsten Handlungsschilderungen angedeutet wird. Die Brüder
ziehen Josef das Gewand aus, packen ihn und werfen ihn in eine Zisterne -
wie einen nassen Sack (V. 23f.). Josef bleibt völlig passiv und stumm: Kein
Schmerz, kein Schrei der Angst, kein Flehen, Nichts! Der Erzähler übergeht
diese furchtbare Erfahrung völlig, die Josef an den Rand des Todes bringt,
obwohl er es besser weiss. Denn später lässt er Ruben sich an diese Szene
erinnern, in der Josef um Erbarmen gefleht hat und die Brüder ihm in seiner
Lebensangst zugesehen haben (Gen 42,21). Aber dies alles verschweigt der
Erzähler hier. Er nutzt das melodramatische Potential der Szene nur bei der
Trauer des Vaters, nicht beim Verbrechen der Brüder oder der Leiderfahrung

Josefs. Er will offenbar den Schmerz des Vaters zeigen, aber nicht das

Leid Josefs.15

3. Josef wird Vater in Ägypten

Wir überspringen Josefs Aufstieg in Ägypten, der ihn mit Gottes Hilfe
nach dreizehn Jahren zur rechten Hand des Pharaos und zum einflussreichen
Wirtschaftsminister werden lässt. Als solcher legt er sieben Jahre mit kluger
Voraussicht grosse Mengen an Vorräten an, die das Überleben in der nun
folgenden Hungerzeit sichern sollen. Zwanzig Jahre erzählter Zeit sind inzwischen

vergangen. Der Pharao hat Josef durch Umbenennung und Heirat mit
der ägyptischen Priestertochter Asenat in die gesellschaftliche Elite
integriert, gewissermassen ägyptisiert, was der Erzähler ohne alle Bedenken
vermerkt (Gen 41,45f.). Als Schlusspunkt dieses grandiosen Aufstiegs wird Josef
nun selbst Vater und gründet ein eigenes Vaterhaus. In Gen 41,51f. wird die
Geburt zweier Söhne erzählt, denen Josef die bezeichnenden Namen Efraim
und Manasse gibt. Ihre sprachspielerische Deutung durch Josef erhellt
schlaglichtartig die ambivalente Befindlichkeit Josefs im Land der Fremde. Josef
reflektiert in den Namen seiner Söhne sein eigenes Leben:

51) Den Namen des Erstgeborenen nannte Josef Manasse:
denn er sprach:

«Gott hat mich vergessen gemacht all meine Mühsal und all mein Vaterhaus.»

52) Und den Namen des zweiten nannte er Efraim:

15 Man könnte auch erwägen, ob der Erzähler nicht wegen seiner Versöhnungsidee
darauf verzichtet, die Gewalttat der Brüder und das Leid Josefs allzu effektvoll ins Bild zu
setzen. Es fällt auf, dass in Gen 37 keiner der Brüder namentlich als Täter erscheint.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 53

denn er sprach:
«Gott hat mich fruchtbar gemacht im Land der von mir erlittenen Gewalttat.»

Beide Namen sind Danknamen, die Gottes Fürsorge aus spezifischen Nöten

loben. Die erste ist die Qual vergangener Gewalterfahrungen und das

ganze Vaterhaus, das Josef endlich vergessen zu haben bekennt. Damit wird
diese Namensdeutung ein Schlüsseltext hinsichtlich der familiären Brüche in
der Josefsgeschichte16 und ist deshalb auch für das Vaterbild Jakobs von
Bedeutung. Das Vergessen des Vaterhauses ist zweifellos ein ungewöhnlich starkes

Bild der inneren und äusseren Distanzierung, gerade für antike Ohren.
Und man sollte die Phrase nicht zu schnell allein auf die im Vaterhaus erfahrene

Gewalttat durch die Brüder beziehen. Es gehört zu den Zumutungen der
Josefsgeschichte, dass der Lieblingssohn seines Vaters, nun, da er selbst Vater
geworden ist, seinem Erstgeborenen einen Namen gibt, mit dem er sich von
seinem Vaterhaus geradezu heftig distanziert. Allerdings bleibt die Geste
ambivalent, denn als Name wird das Vergessen des Vaterhauses zum Zeichen
steter Erinnerung. Obgleich Josef bei den kommenden Geschehnissen durch
eine intensive Vaterliebe hervortritt, markiert diese Stelle, dass das Vaterhaus

für Josef zerbrochen ist.17 Josef gründet hier eine eigene Familie, die
anders als die Familien seiner Brüder vom Haus Jakob deutlich unterschieden
wird. Dies wird im Fortgang der Erzählung so bleiben. Auch dort, wo Josef
den Brüdern und dem Vater wiederbegegnet, sieht er sich selber nicht mehr
als Teil des Hauses Jakobs. Auch in aller Wiedersehensfreude und
Übersiedelungsaktivität bleibt eine merkwürdige und deutliche Differenz bestehen,
die sich später - auch umgekehrt - darin ausspricht, dass Jakob anstelle von
Josef dessen beide Söhne Efraim und Manasse abschliessend segnet. Beide
werden damit aus dem Haus Josef in das Vaterhaus Jakobs integriert (Gen
48,8-21), während alle anderen, nur summarisch erwähnten Kinder Josefs

zum Haus Josef gehören sollen (Gen 48,6). Von ihnen und dem Haus Josef ist
dann aber nicht mehr die Rede.18 Das Verhältnis der Grössen Haus Jakob

16 Eine kleine Studie zu diesen Namengebungen, die ich unter dem Titel «Ägypten ist
ihm Heimat nicht geworden. Josef deutet die Namen seiner Söhne (Gen 41,51f)» für eine
private Festgabe zum 60. Geburtstag des Bochumer Kollegen Jürgen Ebach verfasst habe,
werde ich demnächst an anderer Stelle veröffentlichen.

17 J. Ebach, «Ja, bin denn ich an Gottes Stelle?» (Genesis 50:19) Beobachtungen und
Überlegungen zu einem Schlüsselsatz der Josefsgeschichte und den vielfachen
Konsequenzen aus einer rhetorischen Frage, Biblical Interpretation 11 (2003) 602-616, spricht
geradezu von einem «Antagonismus zwischen Jakob und Josef» (613) und warnt auch
davor, die ganze Jakobfamilie nach der Übersiedlung in Ägypten als ein Herz und eine
Seele vorzustellen. Immerhin wird in der Szene vom Abschiedssegen Jakobs deutlich, dass
Jakob nach 17 Jahren im Land Goschen (Gen 47,28) die Enkel offenbar das erste Mal zu
Gesicht bekommt (Gen 48,5.8f.).

18 Insofern handelt es sich - sozialanthropologisch gesehen - nicht einfach um die
Etablierung einer neuen lineage, was zu den Pflichten aller Väter gehört. Denn hier
unterscheidet sich Josef von allen anderen Brüdern. Und die spätere Adoption von Efraim und



54 Thomas Naumann

und Haus Josef zueinander wird in der Josefsgeschichte nicht genau geklärt.
In der Perspektive des Erzählers scheint das Haus Josef aber ausserhalb der
Erzväterlinie zu stehen, die dann in Ägypten zu einem grossen Volk wird, um
einst ins Land der Väter zurück zu kehren. Das Haus Josef jedoch gehört
wohl nach Ägypten. Josef wird zwar später in Sichern begraben, aber nicht
diejenigen, die zu seinem Haus gehören, weder seine Frau noch seine
nachgeborenen Kinder. Warum dies so ist, wird nicht hinreichend deutlich.

Die alsbald einsetzende Hungersnot, welche die Brüder auf der Suche
nach Brotgetreide nach Ägypten vor den Thron Josefs treibt, sorgt nun
zusätzlich dafür, dass Josef das Vergessen des Vaterhauses nicht gelingen kann.

4. Der Vater als Bezugspunkt im Versöhnungsgeschehen der Brüder

Die Verantwortung für das Krisenmanagement in Hungerzeiten
übernimmt Jakob in der Vaterrolle des Ernährers (Gen 42,Iff.). Er holt die
entsprechenden Auskünfte ein, er entscheidet ohne Rücksprache mit den
erwachsenen Söhnen. Jakob schickt sie zum Getreidekauf nach Ägypten, wo es

zur Begegnung mit Josef kommt, den die Brüder aber in dem hohen ägyptischen

Herrn nicht erkennen. Unerkannt treibt Josef seine Brüder nun unter
Ausnutzung seiner Macht in permanent sich steigernde Situationen, in denen
sie sich als grundlos gequälte Opfer willkürlicher Gewalt erfahren. In diesen

Bedrängnissen werden sie sich dessen bewusst, was sie einst ihrem Bruder
angetan haben, und werden bereit, füreinander und auch für den vom Vater
bevorzugten Benjamin einzustehen. Als dies geschieht, gibt sich Josef zu erkennen.19

In den «Prüfungen» und in der Begegnungsszene der Brüder mit Josef
ist der Vater, obgleich in den Ägyptenszenen körperlich nicht anwesend, steter

Bezugspunkt der Handlung (Gen 42-45). Diesen Eindruck zu erwecken
gelingt dem Erzähler dadurch, dass er einerseits in den Kanaan-Szenen den
Vater den entscheidenden Akteur sein lässt und in Ägypten in den Reden der
Brüder die Vaterbeziehung und die Rücksicht auf den Vater immer wieder

Manasse durch Jakob ist nötig, um diese Nachkommenslinie offenbar wieder ins Haus
Jakob und damit in die auf Israel hinführende Linie zu integrieren. Anders N.P. Lemche,
Early Israel (VT.S 37), Leiden 1985, 252f., dem V.P. Hamilton, The Book of Genesis

(Chapter 18-50) (NICOT), Grand Rapids 1995,512 folgt.
19 Zu den Grundmustern von Konflikt und Konfliktlösung in der Josefsgeschichte vgl.

A. Schenker, Versöhnung und Sühne. Wege gewaltfreier Konfliktlösung im Alten Testament.

Mit einem Ausblick auf das Neue Testament (BiBe 15), Einsiedeln etc. 1981; G.
Fischer, Die Josefsgeschichte als Modell für Versöhnung, in: A. Wénin (ed.). Studies in the
Book of Genesis (BeThL 155), Leuven 2000; ders.; K. Backhaus, Sühne und Versöhnung.
Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB Diemen 7), Würzburg 2000 sowie
Th. Naumann, Opfererfahrung für Täter. Das Drama der Versöhnung in der biblischen
Josefsgeschichte, ÖR 52 (2003) 491-505.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 55

einblendet. So ergibt sich der Eindruck, dass der Vater auch in Ägypten im
Modus der Abwesenheit permanent mit auf der Bühne steht.20

An einige Szenen aus Gen 42-45 sei hier erinnert: Zunächst an eine Szene
in Kanaan, unmittelbar nach der Rückkehr von der ersten Ägyptenreise
(42,29ff.). Wohlbehalten sind die Brüder mit Brotgetreide heimgekehrt, so
dass die Familien nicht Hungers sterben müssen. Aber Simeon sitzt unter
Spionageverdacht im ägyptischen Gefängnis und kann nur ausgelöst werden,
wenn Benjamin mit nach Ägypten kommt. Die einzige und entscheidende
Reaktion Jakobs auf die glückliche Rückkehr und den Reisebericht ist die
Klage des Vaters, die er als Vorwurf an die Söhne formuliert:

36) Ihr Vater Jakob sagte zu ihnen:
«Ihr beraubt mich meiner Kinder.
Josef ist nicht mehr da,
Simeon ist nicht mehr da,
und Benjamin wollt ihr mir auch noch nehmen,
nichts bleibt mir erspart».

Während die Söhne wegen des Überlebens des Hauses Jakobs in Ägypten
waren, bürdet der Vater ihnen die Verantwortung für den Verlust des Bruders

allein auf. Die Redeeinführung durch den Erzähler mobilisiert zunächst
die väterliche Beziehung zu den Söhnen und baut dadurch einen Kontrast zur
Rede selbst auf. Denn in ihr werden die Brüder nicht als Söhne, sondern als

Widersacher der Familie behandelt. Die Ambivalenz und der Reiz dieser Szene

werden für die Leser noch dadurch gesteigert, dass wir nicht wissen, ob
Jakob weiss, was wir wissen, dass nämlich die Brüder für Josefs Verschwinden
gesorgt haben, was Jakob jedenfalls ausspricht. Gerade hinsichtlich des Ver-
schwindens Josefs wird Jakobs Klage - wissend oder nicht wissend - zur
Anklage an die Brüder, denen Jakob hier sehr distanziert begegnet. Wegen der
blossen Möglichkeit, Benjamin könnte auf der Reise etwas zustossen,
unternimmt er nichts, um Simeon aus dem Kerker auszulösen. Jakobs Weigerung,
geäussert inmitten von zehn Söhnen und deren Familien, bringt sprachlich
klar an den Tag, dass seine Fixierungen innerhalb seiner grossen Familie
ausschliesslich auf die Söhne Raheis gehen und zwar in deutlicher Distanzierung
von den übrigen. Eine neuerliche Reise der Brüder nach Ägypten, um Simeon

auszulösen, lehnt Jakob trotz der angebotenen Bürgschaft Rubens aus

Sorge um Benjamin dezidiert ab. Er bindet das Leben des pater familias und
damit das Geschick der ganzen Grossfamilie an das Leben seines jüngsten
Sohnes Benjamin (V. 38):

20 Vgl. nur 1. Ägyptenreise: Gen 42,11.13 (Selbstvorstellung der Brüder in der Audienz

vor Josef); Gen 42,32 (Bericht von dieser Audienz); Gen 43,7 (Judas nochmaliger Hinweis

auf die Audienz); 2. Ägyptenreise: Gen 43,23 (Beruhigung beim Gott des Vaters);
Gen 43,27f. (Josef erkundigt sich nach dem Vater, die Brüder berichten); Gen 44,19-34
(Judas Rede vor Josef); Gen 45,3ff. (Josef gibt sich zu erkennen).



56 Thomas Naumann

«Nein»,
sagte er,

«mein Sohn wird nicht mit euch hinunterziehen.
Denn sein Bruder ist schon tot,
nur er allein ist noch da.
Stösst ihm auf dem Weg, den ihr geht, ein Unglück zu,
dann bringt ihr mein graues Haar vor Kummer in die Unterwelt hinunter.»

Hört man diese Rede für sich, gewinnt man den Eindruck, hier kämpfe
und klage ein Vater gegenüber Fremden um sein einziges Kind. So endet diese

Episode, und es ist dann der drückende Hunger, nicht die Sorge um Simeon,

die Jakob dazu bringt, seine Söhne ein zweites Mal nach Ägypten zu
schicken. Zunächst versucht er die Brüder zu einer Reise ohne Benjamin zu
bewegen, da verweigern sich die Brüder dem Auftrag des Vaters, so dass
Jakob dann schweren Herzens einwilligt, nachdem Juda zur Eile drängt und die
Bürgschaft für das Leben des jüngsten und wiederum vom Vater besonders
geliebten Bruders21 übernimmt. Die Brüder reagieren auf diese für sie klar
beleidigende Bevorzugung inzwischen nicht mehr mit Neid und Missgunst,
sondern mit einer Haltung, in der sie diese Ungleichbehandlung nicht nur
klaglos hinnehmen, sondern nun gerade für den besonders bevorzugten Bruder

einstehen.22 Die Brüder sind andere geworden, der Vater nicht.
Die Szene zeigt überdies, dass im Normenhorizont der Josefserzählung

Söhne den Willen des Vaters verweigern können, ohne dass dies negativ als

Ungehorsam oder Auflehnung qualifiziert wird. Sie haben die besseren
Argumente und zwingen durch ihre Weigerung den Vater, dies zu erkennen.

Schon zu Beginn der zweiten Ägyptenreise ruht der Fokus allein auf dem
Schicksal Benjamins. So eskaliert die Mission zielgerichtet genau an Benjamin,

dem wunden Punkt im Herzen des Vaters. Die Reise gelingt zunächst,
Simeon kommt frei. Mit Korn beladen ziehen die Brüder zurück nach
Kanaan. Da durchsucht eine von Josef nachgeschickte ägyptische Patrouille die
Karawane nach Diebesgut. Nur im Kornsack Benjamins wird der Becher Jo-

21 Benjamin fungiert in der Josefsgeschichte als eine Art Josef-Double. Er tritt erst in
die erzählte Welt ein, nachdem Josef das Vaterhaus verlassen hat, um Josefs Rolle des

geliebten Jüngsten zu übernehmen. Nach der Begegnungsszene in Ägypten (Gen 45) tritt
er nirgends wieder namentlich hervor.

22 Moderne Leser neigen dazu, vor allem die Bevorzugungen und Ungleichheiten
innerhalb einer Familie als Konfliktursache anzusehen, die es zu überwinden gilt. Die
hebräischen Erzähler gehen eher davon aus, dass sich Bevorzugungen und Benachteiligungen

in Gruppen und Familien trotz klarer rechtlicher Regelungen nicht aus der Welt
schaffen lassen. Vielmehr kommt es darauf an, auch den berechtigten Zorn über
Benachteiligung und Zurücksetzung nicht in Gewalt gegenüber dem Bevorzugten umschlagen zu
lassen, gewissermassen zu bändigen und zu zivilisieren. Dies ist in der Genesis der Tenor
schon der Geschichte von Kain und Abel. Auch die Josefsgeschichte beharrt bis zum Ende
geradezu notorisch darauf (Bevorzugung Benjamins in Gen 44f.; Efraims in Gen 48), dass

es auch unter den versöhnten Brüdern weiterhin Ungleichheiten gibt.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 57

sefs gefunden. Vor aller Augen ist Benjamin als Dieb überführt. Ausflüchte
oder Rechtfertigungen sind nicht möglich. Über Benjamin ist damit das
Todesurteil gesprochen. Die Brüder zerreissen ihre Kleider im Schmerz über
einen bereits Verlorenen. Zurück geführt zu dem undurchschaubaren ägyptischen

Herrn stehen sie nun gemeinsam für den Bruder ein. Darauf will Josef
nicht eingehen. Er beharrt nur auf Benjamin als dem allein Schuldigen und
lässt abermals allen anderen Brüdern die Möglichkeit, wenigstens die eigene
Haut zu retten, was in dieser Situation leicht wäre und überdies im Einklang
mit dem Recht. Josef treibt hier kurz vor der Auflösung des Rätsels das grausame

Spiel auf die Spitze, nicht mit den groben Mitteln der ägyptischen
Macht, sondern mit dem feinen Werkzeug sprachlicher Grausamkeit, wenn er
sagt:

«Nur derjenige, bei dem sich der Becher gefunden hat, der soll mein Sklave sein.

Ihr anderen zieht in Frieden hinauf zu eurem Vater!» (44,17)

Wieder steht der Vater deutlich im Hintergrund. In Frieden zurück zum
Vater ohne Benjamin - das ganze Desaster ist in dieser Wendung ans Licht
gebracht. Da hebt Juda zu seiner langen Rede an. Ihr expliziter Bezugspunkt
ist das Vaterhaus und Jakobs zu erwartender Tod beim Verlust des Jüngsten.
Juda schildert die Situation der Brüder, den Verlust des einen vor langer Zeit,
vor allem den Schmerz des Vaters und dessen besonderes Verhältnis zu
Benjamin. Die Ungleichgewichte in seinem Vaterhaus erkennt Juda ausdrücklich
als Gegebenheiten an. «Wie könnte ich zu meinem Vater hinaufziehen, ohne
dass der Knabe bei mir wäre? Ich könnte das Unglück nicht mit ansehen, das

dann meinen Vater träfe.» (Gen 44,34) So spricht der, der einst Josefs
blutverschmiertes Kleid dem Vater zukommen liess. Am Ende seiner Rede bietet
sich Juda an, stellvertretend für Benjamin die Strafe der Sklaverei auf sich zu
nehmen (Gen 44,18-34). In dieser stellvertretenden Übernahme der Tat-Folge

ist für den Erzähler die höchste Form der Brüdersolidarität erreicht. Und
es ist kein anderer als Juda, mit der ganzen politischen Bedeutung dieser
Ahnvatergestalt der Judäer und des judäischen Staates, der hier für alle anderen

die Initiative ergreift. Darauf gibt sich Josef seinen Brüdern zu erkennen.
Sein erster Ausruf aber, nachdem er ausgiebig geweint hat, ist nicht: «Ich

bin Josef, euer Bruder» (V. 4b), sondern: «Ich bin Josef. Lebt mein Vater
noch?» (V. 3) Inhaltlich macht die Frage wenig Sinn, denn noch unerkannt
hatte sich Josef gerade ausgiebig nach dem Vater erkundigt und entsprechende

Antworten erhalten. Der Ausruf scheint jedoch nicht einfach der Emphase
geschuldet zu sein, sondern zeigt an, dass auch für Josef die Wiederbegegnung

mit seinem Vater im Zielpunkt der Versöhnungsbemühungen mit den
Brüdern steht. So zielt seine Rede nicht nur auf die Entlastung der Brüder
und die Deutung seines Geschicks als verborgene Führung Gottes, sondern
nahezu unmittelbar auf die Übersiedlung des Vaters nach Ägypten: «Zieht
eilig zu meinem Vater hinauf» (V. 9), «Beeilt Euch und bringt meinen Vater



58 Thomas Naumann

her!» (V. 13) Josef spricht im Kreis seiner Brüder immer von «meinem
Vater», an keiner Stelle von «unserem Vater», was die Brüder mit einschliessen
würde. Übrigens ganz im Gegensatz zum Pharao, der in der Folgeszene (V.
18f.) zweimal - mit Josef allein auf der Bühne - von «eurem Vater» spricht.

Der Übersiedlungsgedanke (V. 9-11) wird von Josef ebenso vaterfokus-
siert formuliert. Die Brüder sind hier nurmehr als Boten gesehen, welche für
die Übersiedlung des Vaters nötig sind. Alle weiteren Handlungen Josefs

zeigen eine deutliche Vaterorientierung, die Jakob als «seinen Vater» nur als

Einzelgestalt wahrnimmt, nicht als Oberhaupt einer weitverzweigten Familie,
und dementsprechend eine schwache Bindung an die Brüder zu erkennen
gibt.

5. Übersiedlung nach Ägypten

Der Erzähler übernimmt diese Perspektive Josefs. Auch er erzählt die
Übersiedlung Jakobs so, dass es der Vater allein ist, der sie organisiert.
Obgleich der alte Jakob inzwischen so gebrechlich vorgestellt wird, dass er von
seinen Söhnen auf die mitgebrachten Wagen gehoben werden muss (Gen
46,5ff.), so ist doch er derjenige, der aufbricht, mit allem, was zu ihm gehört.
Die ganze Karawane wird im Singular des handelnden Vaters eingeschlossen.
In Beerscheba versichert sich Jakob mit einem Schlachtopfer beim «Gott seines

Vaters» göttlicher Begleitung nach Ägypten. Darin wird etwas von den

religiösen Verpflichtungen des Hausvaters im Familienkult in der Kette der
Generationen sichtbar. Dann bringt Jakob seine Söhne und alle Nachkommen

nach Ägypten (Gen 46,7) und trifft in einer kleinen knapp erzählten Szene

Josef endlich wieder.
Da lässt Josef als Herrscher Ägyptens anspannen und fährt seinem Vater

entgegen und ehrt ihn und sein Haus auf diese Weise. Die Begegnungsszene
zwischen dem Vater und dem totgeglaubten Sohn nach mehr als zwanzig langen

Jahren «rührt die Hörer zu heißen Tränen», meinte etwa Hermann Gun-
kel.23 Auf's Ganze gesehen und gegenüber der ausgreifenden Brüderszene
und dem über so viele Etappen aufgestauten Trennungsschmerz des Vaters
ist sie dann doch recht knapp gehalten. Aber auch hier wird nur ein Bild
angedeutet, das auf Ausgestaltung in der Phantasie der Rezipienten drängt:
«Als er (Josef) ihn sah, fiel er ihm um den Hals und weinte lange. Israel sprach
zu Josef: Jetzt will ich gerne sterben, nachdem ich dein Angesicht wieder
sehen durfte und weiss, dass du noch am Leben bist.» (Gen 46,29f.)

Es ist das eingetreten, was der alte Vater nicht mehr zu hoffen gewagt hat.
Das Wiedersehen mit dem Totgeglaubten sieht Jakob als die unerwartete
Erfüllung seines Lebens an, die ihn nun zum Sterben bereit macht. Mit grosser

23 Gunkel, Genesis, 463.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 59

Feinheit hat der Erzähler das Motiv der Klage und Todessehnsucht Jakobs im
Schmerz um den Sohn seit der Trauerszene in Gen 37 immer wieder bedient,
später die Last zunehmenden Alters Jakobs in diese Klagemotivik
eingeflochten, so dass nun das Bild eines zwar erleichterten, aber zum Tod bereiten
Patriarchen entsteht, dessen Leben sich nach vielen Wirren zum Tod hin ab-
schliesst.24 Als wenig später Jakob dem Pharao selbst in einer arrangierten
Audienz gegenübersteht, blickt der 130-jährige in leidgeprüftem Pessimismus
auf sein Leben zurück: «Gering an Zahl und unglücklich waren meine
Lebensjahre, und sie reichen nicht heran an die Lebensjahre meiner Väter in
den Tagen ihrer Pilgerschaft.» So vermittelt die Josefsgeschichte ein Bild
eines alten Vaters, der die klagende Betrachtung seines Lebens gewohnt ist.

Der Erzähler interessiert sich auffallend für die grosse Ehrerbietung, mit
der Jakob in Ägypten aufgenommen und von den Ägyptern wahrgenommen
wird. Dabei geht es nicht um die Einzelperson Jakob, sondern um Jakob als

Gründungsvater Israels und dessen Akzeptanz in der Völkerwelt. Der
Ehrerbietung durch Josef als dem höchsten ägyptischen Minister folgt die Ehrerbietung

durch die Audienz beim Pharao, die Jakob mit einem Segenswunsch für
die ägyptischen Herrscher beginnt und beschliesst. Und noch das Begräbnis
Jakobs schildert der Erzähler mit Vorliebe für symbolische Politik: 40 Tage
wird Jakob von ägyptischen Spezialisten einbalsamiert; 70 Tage Staatstrauer
in Ägypten; ein gewaltiger Trauerzug von Ägypten nach Kanaan unter
Teilnahme nahezu der gesamten ägyptischen Oberschicht und ein pompöses
ägyptisches Begräbnis in Kanaan vor den Augen der Beifall spendenden ka-
naanäischen Bevölkerung.

Einem letzten wichtigen Zug des altisraelitischen Vaterbildes räumt die
Josefsgeschichte einen verhältnismässig sehr grossen Raum ein: der Bestellung

des Vaterhauses für die Zeit nach dem Tod des Vaters. Hierzu gehören
die Organisation der Familie in der nächsten Generation, der Abschiedssegen

des Vaters und das Testament, die Ermahnung mit dem letzten Willen,
den auszuführen die Söhne beauftragt werden. Der Abschiedssegen ist
entscheidender Übergangsritus des Generationenwechsels im Leben der patrili-
nearen Familie. Hier erscheint der Vater als Vermittler einer Lebenskraft,
welche die Aspekte der Existenzsicherung deutlich übersteigt. In der
Josefsgeschichte bekommt dieser Vorgang literarisch den stärksten Raum, geht es

doch um die Geburt und Zukunft des 12-Stämmevolkes.

6. Jakob bestellt sein Haus - die Abschiedssegen

Der alte Jakob selbst spürt die Zeit des Sterbens heran nahen und trifft
entsprechende Vorkehrungen (Gen 47,27-31). Bereits auf dem Sterbebett lie-

24 Vgl. Gen 37,35; 42,38; 43,27f.; 44,22.29.31; 45,9.13.28; 46,30.



60 Thomas Naumann

gend (V. 31), lässt er seinen Sohn Josef rufen (nur ihn lässt er rufen!) und
nimmt ihm den Eid ab, dass er nicht in Ägypten, sondern in der Grabstätte
seiner Väter, Machpela bei Hebron, begraben wird. Jakob möchte sich im
Tod zu seinen Vätern versammeln. Das Erbgrab verknüpft die Generationen
in die Vergangenheit ebenso, wie es der Vatersegen an die Söhne für die
Zukunft vermag.

In der zweiten Szene (Gen 48,1-21) steht Josef mit seinen in Ägypten
zuerst geborenen Söhnen Manasse und Efraim vor dem schon fast blinden,
sterbenden Vater. In einer Art Adoptionsritus nimmt Jakob Efraim und Manasse
als Söhne in sein Haus auf, d.h. er löst sie aus dem Haus Josef heraus und stellt
sie rechtlich seinen eigenen Söhnen gleich, während die anderen Kinder
Josefs weiter zum Haus Josef gehören (V. 6). Nun Söhne Jakobs geworden,
erhalten Manasse und Efraim, aber auch Josef selbst (V. 15) den Abschiedssegen

des Vaters. Doch bringt die Zeremonie Komplikationen mit sich. Denn
anders als Josef es will, der gemäss der üblichen Sitte agiert, zieht Jakob nicht
den Erstgeborenen Manasse, sondern den Zweitgeborenen Efraim im Segen
vor. Jakob bleibt damit bei der Bevorzugung des Jüngeren und bei der
Zurücksetzung des älteren Sohnes, die für die Erzelternerzählungen so

typisch und für den sozialen Alltag in Israel so un typisch ist. Als jüngerer Sohn
hatte Jakob einst selbst den Segen fälschlich von dem altersblinden Isaak
erschlichen (Gen 27). Doch ähneln sich die Szenen nur oberflächlich. Isaak hatte

einen einzigen Segen allein für den älteren Sohn, den neuen Herrn im
Vaterhaus, während der andere leer ausging. Jakob setzt diese Segenstradition
seiner Vorfahren nicht fort. Er hat für alle seine Söhne einen Segen, wenn
auch nicht für alle den gleichen.

In der dritten Abschiedsszene (Gen 49) versammeln sich zwar alle Söhne

um das Sterbelager des Vaters. Jeden der zwölf versieht Jakob mit einem
Wort, das ihre zukünftigen Tage enträtseln soll. Die Bindung dieser
Spruchkomposition an das erzählte Geschehen ist aber gering.25 Im jetzigen
Zusammenhang sind die Sprüche aber eingebunden in die Geste des Segens, den der
sterbende Vater nun allen seinen Söhnen zuteil werden lässt. Dann stirbt
Jakob.

Tritt man einen Moment zurück und überblickt die Abschiedsszenen, so
ist die Dramaturgie dieses Abschieds deutlich dreifach gestaffelt und wiederum

nahezu ausschliesslich auf Josef fokussiert. In den zwei ersten Szenen
dominiert allein die Beziehung Jakobs zu Josef und dessen Söhnen.26 Auch die

25 Vgl. etwa H. Seebass, Genesis III (Gen 37,1-50,26), Neukirchen-Vluyn 2000,162ff.,
der zugleich die umfangreiche neuere Forschung zur Spruchkomposition in Gen 49
vorstellt.

26 Die neueste Studie zu Gen 49 von K. Schöpflin, Jakob segnet seinen Sohn, ZAW
115 (2003) 500-523 arbeitet eindrucksvoll die starke Betonung der Relation Jakob-Josef in
den Segensszenen heraus. Die daraus entwickelte These, dass sich diese Fokussierung



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 61

Väterverheissungen und Segenswünsche werden ausschliesslich auf die Söhne

Josefs übertragen, nicht auf die übrigen. Selbst von Benjamin als dem
geliebten Rahelsohn, von dem Jakob einst nicht lassen konnte, ist hier
hervorgehoben überhaupt keine Rede mehr. Als der Vater im Angesicht der
versammelten Söhne stirbt, wird eine Reaktion der Trauer allein von Josef
mitgeteilt, der sich weinend über den Leichnam seines Vaters wirft (Gen 50,1).
Vergleichbare Gesten der Brüder fehlen. Es ist Josef, der loszieht, um seinen
Vater zu begraben. Seine Brüder ziehen mit. In der Perspektive des Erzählers
gibt es eine klare Grenze zwischen Josef, Manasse und Efraim auf der einen
und den Brüdern auf der anderen Seite. Die Brüder Josefs kommen als Söhne
ihres Vaters und Angehörige des Vaterhauses nahezu nicht vor. Diese Fokus-
sierung zeigt sich deutlich bei einem Satz wie etwa in 50,14:

Nachdem Josef seinen Vater begraben hatte, kehrte er nach Ägypten zurück,
zusammen mit seinen Brüdern
und allen, die mitgezogen waren,
um seinen Vater zu begraben.

Man muss diese Darstellung vor dem Hintergrund sehen, dass Abraham
und Isaak von ihren Söhnen gemeinsam bestattet werden. Dabei gehört die
ehrenvolle Bestattung des verstorbenen Vaters zu den wichtigsten Pflichten
eines Sohnes im Alten Israel wie im Orient. Wiederum zeigt sich hinreichend
klar, dass für den Erzähler die bevorzugte Perspektive eines Gesamtisraels im
Erbe Jakobs das Haus Josef ist, Efraim und Manasse, mithin das Nordreich.
Jakob ist zwar der Vater von ganz Israel, aber er ist vor allem der Vater des

Nordreichs. In der Fiktion des Lieblingssohnes Josef, in seiner überragenden
Stellung in Ägypten und in seiner Ernährerfunktion für das Haus Jakob
gewinnt dieser politische Sachverhalt in der Erzählung individuelle Gestalt.

7. Das Vermächtnis des Vaters

Der Tod des Vaters löst bei den Brüdern Josefs noch einmal starke Ängste
vor einer möglichen Rache des mächtigen Josef aus. Sie treibt die Sorge, Josef
könnte sich nur aus Rücksicht gegenüber dem alten Vater versöhnlich gezeigt
haben. Den Schatten der eigenen Gewalttat werden sie auch nach Jahrzehnten

nicht los. In dieser Angst tritt ein Problem zutage, das die Josefsgeschichte

einer literarisch älteren Fassung der Josefsgeschichte verdankt, in der Jakob (ähnlich wie
Isaak in Gen 27) nur einen Sohn segnet, nämlich Josef, der allein das künftige Israel
repräsentieren soll, bekommt aber keine rechte Kontur, weil unklar bleibt, wie die erzählte
Handlung dieser älteren Josefsgeschichte insgesamt hätte aussehen können. Die Fixierung
auf die Rahelsöhne durchzieht ja die ganze Erzählung, und eine Vorstufe der Erzählung,
in der zur Jakobfamilie nur die Rahelsöhne gehörten, ist angesichts der konstitutiven
dramatischen Linien kaum denkbar.



62 Thomas Naumann

insgesamt durchzieht, dass nämlich die (von Jakob immer wieder erzwungene)
Rücksicht auf den Vater ein starkes Motiv für die Solidarität der Brüder

untereinander ist, während auch nach der Wiederbegegnungsszene ein Interesse

der Brüder aneinander literarisch gänzlich unausgeformt bleibt. Nun, da
Jakob tot ist, borgen sich die Brüder in ihrer Angst noch einmal die Autorität
des pater familias und konfrontieren Josef mit dessen angeblichem Wunsch
kurz vor seinem Tod (Gen 50,15-17). Der Text ist ein Paradebeispiel einer
äusserst verschachtelten Kommunikationsstruktur, in der bereits formal
sichtbar wird, welche Mühe die Brüder haben, um ihre Bitte zu legitimieren.
Sie verstecken sich nicht nur hinter dem Wort des Vaters, sondern auch hinter
den Boten, die sie schicken.

15) Als Josefs Brüder sahen, dass ihr Vater tot war,
sagten sie:

«Wenn sich Josef nur nicht feindselig gegen uns stellt
und alles Böse,
das wir ihm angetan haben,
auf uns zurückkehren lässt.»

16) Deshalb Hessen sie (durch Dritte) Josef wissen:
«Dein Vater hat uns, bevor er starb, aufgetragen:

17) <Sagt zu Josef:

Ach, trage doch das Verbrechen deiner Brüder und ihre Schuld,
denn Böses haben sie dir getan!
Nun aber, trage doch das Verbrechen der Knechte des Gottes

deines Vaters.»>
Und als man ihm diese Worte überbrachte, musste Josef weinen.

In der Version der Brüder ist es geradezu das letzte Vermächtnis des
sterbenden Vaters, dass Josef nicht Rache nimmt, sondern vergibt. Da ein solches
Wort Jakobs nicht überliefert ist, hat man viel darüber gerätselt, ob es
tatsächlich Vermächtnis des Vaters oder die Notlüge der Söhne ist, die mit ihr
noch mal darauf setzen, dass Josef wenigstens aus Rücksicht gegenüber dem
Vater versöhnlich ist. In zwei sich steigernden Szenen wird diese schwere
Angelegenheit zur Sprache gebracht. In der ersten wagen sich die Brüder gar
nicht selbst vor den Bruder, sondern übermitteln ihm den Willen des Vaters
durch Dritte. Josef reagiert darauf, indem er weint, was den Brüdern den Mut
gibt, ihm nun persönlich gegenüber zu treten und als Sühne ihre Versklavung
anzubieten. Die Brüder bitten Josef, dass er ihre Schuld vergibt: d.h. nicht
wegnimmt oder zudeckt, sondern in einem elementaren Sinn trägt, mitträgt
und so erträgt.27 Sie appellieren an die Bindung an den gemeinsamen Vater
und hoffen an Josephs Bindung an den gemeinsamen Gott. Josef reagiert
noch einmal ähnlich wie in der Entdeckungsszene (Gen 45): In der körperli-

27 Zum Vorstellungshintergrund der Vergebungsbitte vgl. besonders die Ausführungen

von Lux, Josef, 205ff.



Der Vater in der biblischen Josefserzählung 63

chen Geste der tröstenden und freundlichen Begegnung (Fürchtet euch

nicht!) weist er die Autorität ab, die ihm von den Brüdern zugesprochen wird:
«Ja, stehe denn ich an Gottes Stelle?» Der Bitte um Schuldvergebung kommt
er nicht nach. Dies gilt ihm als Aufgabe Gottes. Aber zur versöhnenden
Begegnung ist er bereit, zu Versorgung und Tröstung (V. 21).28 Und nicht um
des Vaters willen hat er auf Vergeltung verzichtet.

Die Aufforderung zur Versöhnung der Brüder ist das allerletzte Wort
Jakobs, das dem Gründungsvater Israels am Ende der Genesis post mortem
gewährt wird: ein grandioses Vermächtnis, gerade in Anbetracht der politischen
Konflikte innerhalb des Hauses Israel, auf die der judäische Erzähler dieser
Szene wahrscheinlich bereits zurückblickt.

Zusammenfassung

Ausgangspunkt unserer Darstellung war die Frage nach der
Charaktermodellierung in biblischen Erzähltexten am Beispiel der Vaterfigur in der
biblischen Josefsgeschichte. Besondere Aufmerksamkeit haben wir dabei den

Beziehungsnetzwerken gewidmet, die durch Verwandtschaftsbegriffe und
durch pronominale Bezugnahmen das personale Relief gerade dieser Erzählung

entscheidend bestimmen, ohne dass diese Technik auf den ersten Blick
überhaupt sichtbar wird. Von Anfang bis zum Ende stellt der Erzähler den
Vater in den Fluchtpunkt des Geschehens, als Urheber des Konflikts und als
entscheidende Bezugsperson der Beziehungen seiner Söhne zu ihm. Auch in
den Szenen, in denen er nicht anwesend ist, bleibt die Vaterbeziehung der
Brüder derjenige Horizont, von dem aus die Geschichte entwickelt ist. Durch
die konsequente Emotionalisierung der Liebe wie der Trauer des Vaters
(Gen 37) und des Schmerzes der späteren Jahre drängt der Erzähler die Re-
zipienten zur Empathie und zur Auseinandersetzung besonders mit dieser
Figur. Er entwickelt seine Geschichte mit Feingefühl und grosser psychologischer

Aufgeschlossenheit gegenüber dieser Vatergestalt, die er in grandioser
Konzentration und Einlinigkeit ins Bild rückt und dabei vieles offen und noch
mehr unausgesprochen lässt. Er fokussiert die Figur Jakobs ganz auf das
dramatische Moment der ungleich verteilten Liebe und auf seine Bevorzugung

28 Vgl. hierzu besonders J. Ebach, «Ja, bin denn ich an Gottes Stelle?», 602-616, der
gegen allzu romantische Interpretationen der Schlussszene festhält, dass Josef den
Brüdern keine Vergebung gewährt, ihre Bitte aber nicht einfach abweist, sondern sie dennoch
versorgt und tröstet (V. 21). «Die Brüder können von ihrer Schuld an Josef nicht entbunden

werden, aber sie können mit dieser Schuld leben und atmen, als freie Menschen, nicht
als Sklaven dessen, den sie einst selbst als Sklaven verkauften.» (611). Zur Vergebungsproblematik

vgl. jetzt auch A. Grund, Art. Sünde/Schuld und Vergebung. IV. Altes Testament,

RGG4 VII, Tübingen 2004, 1874-76 und den Themenband: «Wie? Auch wir vergeben

unsern Schuldigern?» Mit Schuld leben, Jabboq 5, hg.v. J. Ebach u.a., Gütersloh 2004.



64 Thomas Naumann

der Rahelsöhne, mit den daraus entstehenden Folgen für alle Beteiligten.
Hierin bleibt Jakob notorisch konsequent bis zum Ende. Sowohl der Erzähler
wie auch Josef übernehmen selbstverständlich diese die übrigen Brüder aus-
schliessende Fokussierung Jakobs auf die Söhne seiner Lieblingsfrau. Aber
eine Bewertung dieses Sachverhalts wird vermieden.

Jakob ist auch als Vater in der Josefsgeschichte keine israelitische Idealfigur,

wenn auch in ganz anderer Weise als in der vorausgehenden Jakob-Saga.
Der Erzähler zeigt seine Figuren als Handelnde und begleitet sie auf ihrem
Weg, auch in ihren Begrenzungen mit grosser Aufgeschlossenheit. Aber er
führt sie nicht vor, er lobt sie nicht und verurteilt sie nicht. Und weil er sie

nicht verurteilt, kann über die Würde seiner Figuren nie ein Zweifel aufkommen.29

Dass wir dieser literarischen Vaterfigur auf diese Weise begegnen,
verdanken wir der Kunst des Erzählers, der sie uns so und nicht anders zeigt. Auf
die Frage, wie denn Jakob als Vater in seiner Geschichte zu beurteilen wäre,
würde der Erzähler womöglich mit Josef antworten: «Ja, stehe denn ich an
Gottes Stelle?»

Abstract

Der Aufsatz versucht den literarischen Charakter des Vaters in der biblischen
Josefsgeschichte in den Blick zu nehmen. Dabei liegt ein analytischer Schwerpunkt auf den
sprachlichen Netzwerken, die in den Szenen durch Beziehungsbegriffe und pronominale
Zuordnungen geknüpft werden, und die das personale Relief der Josefsgeschichte als

Beziehungsdrama entscheidend prägen. Dabei erscheint Jakob nicht nur als Verursacher des

Konflikts und als permanenter Bezugspunkt der Handlung, sondern als ein Vater, der als

pater familias eines grossen Vaterhauses nahezu ausschliesslich auf seine Söhne mit Rahel
orientiert ist, eine Fokussierung, die sowohl Josef als auch der Erzähler der Geschichte
teilen. Die Solidarität der Brüder geschieht um des Vaters willen. Dessen Beziehung zu den
übrigen Söhnen wird literarisch marginalisiert. Wie dieser Eindruck erzählerisch hervorgerufen

wird, wird im einzelnen gezeigt.

Thomas Naumann, Siegen

29 Ich nehme hier Gerhard von Rads Gedanken über die Aufgeschlossenheit der
hebräischen Erzähler ihren Charakteren gegenüber auf, die er in einem seiner nachgelassenen

Vorträge schön formuliert hat. Vgl. G. von Rad, Bruder und Nächster im Alten
Testament, in: Gottes Wirken in Israel, hg.v. O.H. Steck, Neukirchen-Vluyn 1974, 238-49,
bes. 248f.


	Der Vater in der biblischen Josefserzählung : Möglichkeiten der Charaktermodellierung in biblischen Erzählungen

