Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 61 (2005)

Heft: 1

Artikel: Der Vater in der biblischen Josefserzahlung : Mdglichkeiten der
Charaktermodellierung in biblischen Erzahlungen

Autor: Naumann, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vater in der biblischen Josefserzahlung

Moglichkeiten der Charaktermodellierung in biblischen
Erzihlungen'

Erzidhlungen gewinnen ihr Profil und ihre Kraft wesentlich durch die Cha-
raktere, die in ihnen handeln. Die Art und Weise, wie diese Handlungsfiguren
dargestellt werden, bestimmt und steuert massgeblich die Rezeption und
Imagination einer Erzédhlung. Literarischen Figuren begegnen wir weitge-
hend so wie Personen im wirklichen Leben auch. Wir treffen auf sie, beobach-
ten ithre Erscheinung und ihre Handlungen, entwerfen einen Ersteindruck,
den wir mit anderen Personen vergleichen oder mit uns selbst. In einem fort-
laufenden Prozess der Erkenntnisgewinnung hidufen wir Beobachtung auf
Beobachtung und setzen aus den kumulierten Bruchstiicken unserer begrenz-
ten Einsichten unser Bild einer Person zusammen. Wir spekulieren im Alltag
bestidndig liber Personen, bilden Arbeitshypothesen, die wir im Fortgang der
Begegnung bestétigen, modifizieren oder auch falsifizieren, bis ein klarerer
Eindruck entsteht. Derartige Imaginationen bilden wir im Kopf, in unserer
Phantasie. Sie sind ein Konstrukt, ein Amalgam aus dem, was uns an Ein-
driicken widerfihrt und dem, was wir nach dem Mass unserer Einsicht daraus
entwerfen. Die Situation in einer Erzidhlung ist von dieser Art der Begegnung
nur in einer entscheidenden Weise unterschieden: Alles, was wir an einer Er-
zahlfigur beobachten konnen, bekommen wir durch den Erzédhler vermittelt.
Diese entscheidende Instanz des Erzahlens lenkt unseren Blick, entscheidet
dariiber, was wir zu sechen bekommen und was nicht, wer handelt und wer pas-
siv bleibt, welches Mass an Einsicht in die inneren Motivationen und Antrie-
be einer Person wir erhalten, ob wir mit vorgegebenen Bewertungen konfron-
tiert werden oder frei zu eigenen Urteilen bleiben usf. Anders als im realen
Leben ist ein unmittelbarer Kontakt zu den erzidhlten Charakteren nicht mog-
lich. Daher gibt es auch keine Vergewisserung, ob das Bild zutrifft, das wir
uns von thnen gemacht haben. Denn wir konnen weder die erzihlten Figuren
befragen noch den Erzédhler, sondern ausschliesslich den Erzédhltext. Umso
wichtiger ist daher die Beobachtung, mit welchen sprachlichen und stilisti-
schen Mitteln ein Erzéhler seine Charaktere im Text entwirft. Denn alles was
erzihlt wird, konnte auch ganz anders erzdhlt werden. Jedes Detail ist Aus-
druck der Entscheidung und Wahl, die der Erzédhler getroffen hat. Das gilt

' Eine etwas anders gelagerte erste Fassung dieses Beitrags ist im Januar 2004 bei der

Akademischen Gedenkveranstaltung zu Ehren meines verehrten Lehrers Prof. Dr.Dr.
Gerhard Wallis (14.1.1925 — 4.8.2003) an der Universitdt Halle-Wittenberg vorgetragen
worden. Es freut mich, den verehrten Jubilar und Kollegen Klaus Seybold in Basel mit
meinen Uberlegungen griissen zu konnen.



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 45

auch fiir seine Handlungsfiguren. Ein Erzdhler versucht nun durch seine Er-
zdhlweise die Wahrnehmung dieser Charaktere so zu lenken, dass wir sein
Verstédndnis einer Erzéhlfigur teilen. Aber er sagt nicht, was er iiber seine Fi-
guren weiss und denkt. Er ist allwissend, aber nicht allkommunikativ.
Einigen Moglichkeiten der Charakterdarstellung in hebriischen Erzih-
lungen soll im folgenden anhand der Gestalt des Vaters in der biblischen Jo-
sefsgeschichte nachgegangen werden. Wir bewegen uns damit in den Bahnen
der inzwischen ca. 100-jdhrigen Forschungsrichtung, die sich um die konkre-
ten Bauformen biblischen Erzéhlens bemiiht, und zu deren Pionieren in je
verschiedener Weise Hermann Gunkel sowie Martin Buber und Franz Ro-
senzweig gehoren. Neuere Beitrdge stammen u.a. von Meir Weiss, Shimon
Bar Efrat, Robert Alter, Adele Berlin, Meir Sternberg, Christof Hardmeier
und Jean Louis Ska.” Es hat allerdings bis zum Jahr 2001 gedauert, bis wesent-
liche narratologische Analyseinstrumente den Weg in ein deutschsprachiges
Lehrbuch zur exegetischen Methodik des Alten Testaments gefunden ha-
ben.? Bereits in der dritten Auflage seines Genesiskommentars von 1910 hat-
te Herrmann Gunkel wesentliche Bauformen althebriischen Erzéhlens giiltig
beschrieben, indem er die Beobachtungen® des vergleichenden Sagenfor-
schers Axel Olrik auf biblische Erzihltexte iibertrug und dessen «Epische
Gesetze der Volksdichtung» vielfach bestétigt fand. So wies Gunkel u.a. dar-

2 Ohne alle forschungsgeschichtlichen Anspriiche sei wenigstens auf exemplarische
Werke der genannten Autorinnen und Autoren hingewiesen: H. Gunkel, Kunstform der
Sagen der Genesis, in: ders., Genesis (HK 1.1), Gottingen *1910; M. Buber, Leitwortstil in
den Erzihlungen des Pentateuch (1927), in: ders.; F. Rosenzweig, Die Schrift und ihre Ver-
deutschung, Berlin 1936, 211-238; F. Rosenzweig, Das Formgeheimnis der biblischen
Erzdhlungen, ebd. 239-261; M. Weiss, Einiges iiber die Bauformen des Erzdhlens in der
Bibel, VT 13 (1963) 456-475; S. Bar Efrat, Narrative Art in the Bible (1978), Sheffield etc.
1989; R. Alter, The Art of Biblical Narrative, New York 1981; A. Berlin, Poetics and Inter-
pretation of Biblical Narrative, Sheffield 1983; M. Sternberg, The Poetics of Biblical Narra-
tive. Ideological Literature and the Drama of Reading, Bloomington 1985; J.L. Ska, «Our
Fathers Have Told Us». Introduction to the Analysis of Hebrew Narratives (SubBi 13),
Roma 1990; Chr. Hardmeier, Prophetie im Streit vor dem Untergang Judas. Erzidhlkom-
munikative Studien zur Entstehungssituation der Jesaja- und Jeremiaerzidhlungen in II
Reg 18-20 und Jer 37-40 (BZAW 187), Berlin etc. 1990. Die Arbeiten von Bar Efrat und
Ska besitzen Uberblicks- und Lehrbuchcharakter.

* Vgl. H. Utzschneider, S.A. Nitsche, Arbeitsbuch literaturwissenschaftliche Bibel-
auslegung. Eine Methodenlehre zur Exegese des Alten Testaments, Giitersloh 2001, 150-
186, wo die Erzidhltextanalyse als Spezialfall der Gattungskritik erscheint. — Der Beitrag
von Herrn Kollegen Latacz (in diesem Heft S. 92-111) informiert iiber die Aufnahme nar-
ratologischer Analyseinstrumente in der Homerforschung, die seit den 1980er Jahren
durch die Arbeiten von Irene de Jong massgeblich geférdert wurden. Ein praktischer,
knapper Uberblick iiber die «<Homerische Poetik in Stichworten» aus der Feder von I. de
Jong und R. Niinlist liegt jetzt vor in H. Latacz (Hg.), Homers Ilias Gesamtkommentar.
Prolegomena, Miinchen 2000,159-171.

4 A. Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, ZDA 51 (1909) 1-12.



46 Thomas Naumann

auf hin, dass die biblischen Erzihler bei der Darstellung ihrer Personen weit-
gehend auf dussere und innere Beschreibungen oder klare und fest zuorden-
bare Charakterisierungen verzichten. Die Personen werden vor allem als
Handelnde und im Spiegel der Handlungen und Reden anderer gezeigt. Dort,
wo moderne Autoren innere Seelenzustidnde schildern wiirden, zeigen tradi-
tionale Erzihler mit bewundernswerter Kunst eine dussere Handlung, die die-
se innere Haltung gerade anschaulich macht. Das Innere muss nach aussen
treten. Alles, was geschieht, muss sich in Handlung aussprechen, so lautete
schon Olriks «Gesetz der Handlung».

Mit der neueren Erzdhlforschung haben wir inzwischen gelernt, zwischen
dusseren und inneren, zwischen direkten und indirekten Charakterisierungen
zu unterscheiden. Wir achten darauf, durch welche Handlungen und Reden
eine Figur hervortritt oder im Spiegel der Handlungen und Reden anderer
gezeigt wird. Wir haben gelernt, auf die Perspektiven zu achten, welche die
Erzihler einnehmen, auf ihre Bewertungen von Personen oder ihre Mittei-
lungen von inneren Befindlichkeiten und Motivationen. Von der Frage des
«point of view» (Erzdhlerstandpunkt) kann wiederum diejenige nach der Fo-
kalisierung unterschieden werden, also nach dem, was wir jeweils zu sehen
bekommen. Ferner haben wir gelernt, das Beziehungsnetzwerk zu beobach-
ten, in das die Charaktere eingebunden sind, jenes oft kaum sichtbare sprach-
liche Geflecht aus Beziehungsbegriffen und pronominalen Bezugnahmen,
welches das personale Relief einer Erzéhlung entscheidend bestimmt. Gera-
de dieser zuletzt genannten Moglichkeit der Charaktermodellierung im fami-
lidfren Beziehungsgeflecht der biblischen Josefsgeschichte gilt mein besonde-
res Interesse. Doch zuvor einige Anndherungen:

1. Der Vater in der Josefsgeschichte — Anniherungen

Uber die Bedeutung des Vaters in der Josefsgeschichte braucht man kein
Wort zu verlieren.’ Der gebriuchliche und durch Thomas Mann geadelte Ti-
tel «Joseph und seine Briider» deckt bestenfalls nur die erste Hélfte der Er-
zdhlung. Auf’s Ganze gesehen ist neben Josef der Vater die dominierende Er-
zédhlfigur, deutlich prominenter als die Briider und eigentlich die Klammer,
die Anfang und Ende verbindet, und zudem wesentlicher Bezugspunkt einer
Vielzahl von Szenen. Vehement schldgt daher Horst Seebass im neuesten
deutschsprachigen Genesiskommentar fiir die gesamte Erzdhlung den Na-
men Israel-Josef-Geschichte vor.® In den Streit um Namen und Erzihlungs-

5 So schreibt etwa L. Schmidt, Art. Josephnovelle, TRE XVII, Berlin etc. 1988, 256:
«Die besondere Beziehung zwischen dem Vater und Joseph durchzieht die Erzihlung als
roten Faden.»

® H. Seebass, Genesis I1I (Gen 37,1-50,26), Neukirchen-Vluyn 2000, 7ff., der sehr zu



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 47

ziele der Geschichte soll hier jedoch nicht eingegriffen werden. Ich mochte
vielmehr untersuchen, wie die Vaterrolle Jakobs in ihr erzdhlerisch ausge-
formt ist, und zwar auf der Ebene ihrer literarischen Endgestalt.

Der Vater in der Josefsgeschichte ist nicht irgendein Vater, sondern der
Griindungsvater des Zwolfstimmevolkes Israel, wie Jakobs zweiter Name
lautet. Die Sohne Jakobs stehen als Ahnvéter der israelitischen Stimme auch
fiir politisch agierende Grossgruppen. In den individuellen Konstellationen
der Josefsgeschichte spiegeln sich daher mit Sicherheit auch politische Gege-
benheiten und Erfahrungen, die fiir altisraelitische Adressaten selbstver-
stdndlich sind, auch wenn unklar bleibt, in welcher Deutlichkeit und Zuspit-
zung diese politische Dimension schon im alten Israel rezipiert worden ist.
Das Vaterhaus Jakobs trigt jedenfalls eine gesamtisraelitische Idee, wahrend
das Haus Josef fiir das Nordreich steht, dessen politisch wichtigsten Gross-
gruppen die Stimme Efraim und Manasse bilden. Die deutliche Orientierung
der Erzdhlung auf die politische Grosse «Haus Josef» gewinnt eine interes-
sante Kontur dadurch, dass sie — sofern die Josefiiberlieferung entstehungs-
geschichtlich in den Traditionen des israelitischen Nordreichs wurzeln sollte —
nur iiber juddische Vermittlung auf uns gekommen ist.’

In der Fiktion der Genesis erwéchst das Zwolfstimmevolk patrilinear aus
einer einzigen Familie, die von Abraham zu Jakob fiihrt. Daher sind die Erz-
véter in Kanaan in ihrer Generation jeweils allein. Es gibt nur einen pater fa-
milias und keine Vaterhduser neben ihm, mit denen er sich zu arrangieren
hitte — eine liberaus kiinstliche Situation. Die Einsamkeit Jakobs als pater fa-
milias in der Josefsgeschichte fillt besonders ins Gewicht, weil neben ihm kei-
ne Frauen erscheinen. Auf den Tod der geliebten Rahel, der Mutter Josefs
und Benjamins, schaut Jakob im Schmerz zuriick, aber die drei Miitter seiner
ibrigen S6hne kommen als Handlungspersonen nicht vor. Die Erzéhlung ver-
mittelt den Eindruck eines alten einsamen Witwers, der génzlich allein eine
grosse Familie zu fiihren hat.

2. Die Liebe des Vaters als Ursache von Briiderhass (Gen 37)

Der Beginn der Josefsgeschichte in Gen 37,1ff. ist genau genommen kein
Anfang, sondern ein durch die Toledotformel markierter episodaler Neuein-

Recht dem Thema des Vaters und des Vaterhauses in der Josefsgeschichte eine iiberra-
gende Beachtung beimisst.

7 Darauf macht W. Dietrich, Die Josephserzihlung als Novelle und Geschichtsschrei-
bung (BThSt 14), Neukirchen-Vluyn 1989 mit seinem zweistufigen Redaktionsmodell auf-
merksam. (Eine urspriinglich nordisraelitische Josefsnovelle wird nach 722 v.Chr. judiisch
erweitert.) Bei der derzeit nicht selten vertretenen These einer erst nachexilischen Entste-
hung (Diasporanovelle) gilt der juddische Ursprungshintergrund von vornherein.



48 Thomas Naumann

satz in der Jakobsgeschichte, denn das Geschehen wird nur von seiner Vorge-
schichte her verstidndlich. Der Hass der Briider entziindet sich an der Bevor-
zugung Josefs durch den Vater, die Josef auch gegeniiber den Briidern auszu-
nutzen versteht. Die ungleiche Verteilung der Liebe im Vaterhaus ist ein Pro-
blem, das die ganze Erzelternsaga durchzieht. Schon Jakob war der
Lieblingssohn seiner Mutter, was er gegen den élteren Bruder Esau zu seinen
Gunsten einzusetzen verstand. Auch die Liebe zu seinen Frauen vermochte
Jakob nicht gleich zu verteilen. Als ihm die geliebte Rahel stirbt, iibertrégt er
seine bevorzugende Liebe auf deren Sohne. Josef wird also «in einen Konflikt
hineingeboren, der idlter war als er selbst».* Und er wandelt unter verinderten
Konstellationen wiederum in den Spuren seines Vaters Jakob. Die Erzihler
zeigen durch Motiviiberschneidungen und Strukturparallelen zwischen der
Jakob- und der Josefsgeschichte: in der Geschichte des Sohnes wirkt die Ge-
schichte des Vaters fort.? Es gibt in den biblischen Vaterhdusern nicht nur
hehre familidre Traditionen, sondern auch Belastungen, die sich durch die
Generationen hindurch verhédngnisvoll fortsetzen und wiederholen.

So beginnt die Exposition der Josefserzdhlung in Gen 37,1f. als roledot
Jaakov, als Familiengeschichte Jakobs (!), der sich in Kanaan niedergelassen
hat, und sie malt uns das Bild eines 17-jahrigen Josef, der gemeinsam mit sei-
nen Briidern das Kleinvieh seines Vaters weidet.'” In diese dusserst knappe
Szenerie der Exposition platziert der Erzihler sofort den Ausgangskonflikt,
der die Erzdhlung bis zum Schluss bestimmen wird. Er wird klar durch den
Vater generiert. Die Perspektive des Erzdhlers ist dabei nicht auf Josef, son-
dern auf Jakob/Israel gerichtet, der Bildausschnitt seiner Kamera nimmt pri-
mér den Vater in seiner Beziehung zu Josef in den Blick und zeigt die Aktio-
nen der Briider als Reaktionen auf die Handlungen des Vaters (Gen 37,3f.):

3) Und Israel liebte Josef unter allen seinen S6hnen am meisten,
weil er ihm noch in hohem Alter geboren worden war.
Und er liess ihm einen Armelrock machen.
4) Als seine Briider sahen,
dass ihr Vater ihn mehr liebte als alle seine Briider,

o o0 o e

8 So treffend R. Lux, Josef. Der Auserwihlte unter seinen Briidern, Biblische Gestal-
ten, Leipzig 2000, 51.

® Vgl. Lux, Josef 39ff.

10" Uber Lebensverhiltnisse und wirtschaftliche Organisation des Hauses Jakob erfah-
ren wir nur aus wenigen Andeutungen in der Josefsgeschichte. Das Vaterhaus Jakobs lebt
sesshaft in der Ndihe Hebrons (Gen 37,14) und Beerschebas (Gen 46,1), die wirtschaftliche
Grundlage ist Ackerbau (Gen 37,7) und Kleinvieh-Hirtentum. Nur saisonal bedingt sind
grossere Wanderungen mit den Herden notig, bei denen Familienangehorige auch tage-
und wochenlang unterwegs sein konnten, ohne dass ihr Aufenthaltsort genau bekannt war
(Gen 37,14ff.). In diesem Vaterhaus leben die bereits erwachsenen Briider Josefs mit ihren
Frauen und Kindern und unterstehen damit der Befugnis des pater familias, dem offenbar
auch das Vieh und die Habe der Familie gehorten, und der in Konfliktsituationen die Ent-
scheidungen fiir die Grossfamilie trifft (Gen 42,1f. u.6.)



Der Vater in der biblischen Josefserzdhlung 49

f da hassten sie ihn
und konnten mit i#m kein gutes Wort mehr reden.

Wer das Geflecht der Personenbeziehungen in diesen wenigen Sétzen in
den Blick nimmt, das kunstvoll durch Verwandtschaftsbegriffe und pronomi-
nale Zuordnungen gekniipft wird, sieht, wie der Hass der Briider aus der be-
vorzugenden Beziehung des Vaters zu dem einen Sohn entsteht. Der Erzéh-
ler beschreibt im ersten Satz, wem die Liebe Israels/Jakobs gilt und wen sie
damit — gewollt oder ungewollt — herabsetzt. Damit ist bereits im ersten Satz
die figurale Dreieckssituation angezeigt. Der familidre Rahmen wird jedoch
erst durch den Vergleich «unter allen seinen Sohnen» evoziert, wobei die
Sohne noch nicht ins Blickfeld treten, sondern nur als Vergleichsgrosse ein-
geblendet werden. Mit der Wahl des Ausdrucks «S6hne» (nicht Briider) zeigt
sich der Erzéhler hier an den Vaterbeziehungen interessiert. Der zweite Satz
(b) bleibt auf dieser Ebene und bringt in Analepse (Riickschau) ein begriin-
dendes Motiv fiir diese besondere Liebe zu Josef. Mit dem Argument vom
Alterskind scheint der Erzihler auf die Geburtsgeschichte zuriick zu weisen
(Gen 30,22)", verzichtet aber eigenartigerweise darauf, Jakobs besondere
Bindung an Rahel und seine Trauer um ihren frithen Tod zu thematisieren,
die im Fortgang der Erzdhlung die besondere Zuneigung zu Josef begriindet
(Gen 48,7). Aber einen so klaren und in hebrdischen Erzdhlungen seltenen
Einblick in die seelische Konstitution Jakobs gewihrt der Erzdhler nur hier
am Anfang. Er zeigt die bevorzugende Liebe, aber er bewertet sie nicht. Die
innere Haltung der Liebe Jakobs wird im dritten Satz (c) nun als dussere
Handlung in der Gabe des koniglichen Kleides sichtbar. Erst mit dem néch-
sten Satz (d) wechselt die Perspektive, und fortan geraten die Briider und die
horizontalen Bruderbeziehungen in den Blick. An Josefs Kleid erkennen die
Briider die Situation der bevorzugenden Liebe ifres (1) Vaters. Ihre Deutung
der Situation entspricht wortlich dem durch den Erzéhler bereits mitgeteilten
Sachverhalt (a, e). Und nun reagieren sie mit Hass (f), der sich im Abbruch
kommunikativer Bezichung mit ihm dussert (g). Der Hass richtet sich nicht
gegen den verursachenden pater familias, beriihrt also nicht die vertikale
Hierarchieebene der Familie, sondern geht auf den jiingeren Bruder und be-
niitzt damit die horizontale Hierarchie. Damit droht das Netz der Verwandt-
schaftsbeziehungen in der Horizontale und in der Vertikale zu reissen. Ande-

' Die Erwiihnung der Geburt Josefs in Gen 30,22 unmittelbar nach den Leakindern
Sebulon und Dina gibt keinen Hinweis auf das Erzdhlerargument vom «hohen Greisenal-
ter», so als sei Jakob bei der Geburt Josefs deutlich dlter gewesen. Das Motiv ist in der
Jakobsgeschichte erzdhlerisch nicht vorbereitet, aber in der Geburtsgeschichte Isaaks
deutlich verankert (vgl. Gen 21,7 [17,17f.; 18,12]). Offenbar will der Erzihler die Moglich-
keit nutzen, das Thema des hohen Alters Jakobs hier einzufiihren, weil es spater noch
mehrfach aufgenommen wird (Gen 42,38; 44,29; 45,28; 46,30; 47,9.28ff.).



50 Thomas Naumann

rerseits bleiben die Beziehungen Josefs wie auch die seiner Briider zum Vater
in dieser Konfliktsituation ganz unausgeformt.

Die Sonderstellung Josefs als Lieblingssohn des Vaters, im prachtvollen
Armelkleid den Briidern permanent sichtbar, ist bereits die Voraussetzung
fiir die Traume, die den Hass der Briider dann weiter aufschaukeln. Josef
traumt von universaler Herrschaft, nicht nur iiber seine Briider, sondern
selbst iiber die Eltern. Die Ungeheuerlichkeit liegt im Anspruch des Sohnes,
iber die Eltern zu herrschen. Das ist verkehrte Welt! Und hier interveniert
auch der Vater: «Was soll das? Sollen wir vielleicht, ich, deine Mutter'? und
deine Briider, kommen und uns vor dir zur Erde niederwerfen?» Durch seine
Intervention zeigt der Vater, dass er seine Autoritidt zur Befriedung der Situa-
tion einzusetzen versucht, und er zeigt liberdies, dass man auch im Alten Is-
rael Traume nicht nur als Botschaften der Gotter, sondern auch als Einbil-
dungen des Hochmuts ansehen konnte. Der Erzdhler ist hier jedoch anderer
Meinung. Der Traum Josefs ist Botschaft Gottes, aber so unglaublich, dass
selbst der Vater darin (zunéchst) nur jugendlichen Grossenwahn erkennen
mochte. Gleichwohl bewahrt der Vater den Traum Josefs im Gedéachtnis,
aber der Erzidhler verschweigt, was ihn dazu veranlasst. Erzdhltechnisch bie-
tet der Satz eine unbestimmte Vorausdeutung (Prolepse) und damit einen
Hinweis an die Leser, dass die Erzdhlung spater auf das Traumthema zuriick-
kommen wird.

Das Klima unter den Briidern indes ist vollig vergiftet. In dieser feindseli-
gen Situation schickt der Vater Josef nun allein auf eine weite und gefédhrliche
Reise nach Sichem, um nachzusehen, ob es den Briidern mit den Kleinvieh-
herden gut geht. Ausgerechnet der, mit dem die Briider kein friedliches Wort
mehr zu reden vermochten (V. 4), und deren Hass und Eifersucht sich ange-
sichts der Traume noch weiter gesteigert hat (V. 11), wird nun geschickt, um
nach dem Schalom der Briider zu sehen (V. 14). Ist Jakob blind? Nimmt er
die Stimmung nicht wahr? Kalkuliert er nicht die Folgen seiner Auftrige? Es
ist der Vater, der seinen Lieblingssohn ins Verderben schickt, es ist der Vater,
der dafiir sorgt, dass der Schalom der Briider endgiiltig zerbricht. Zwar wird
der anfingliche Mordplan nicht realisiert, aber Josef wird Opfer einer schwe-
ren Gewalttat, in Todesangst gestiirzt und gerit nach Agypten in die Sklave-
.

Die Briider vertuschen nun die Tat auf eine Weise, die auf betonte Grau-
samkeit gegeniiber dem Vater schliessen ldsst. Sie lassen den in Ziegenblut
getrinkten Rock Josefs durch Dritte'® mit der Botschaft zu Jakob bringen:

12 Da Josefs Mutter Rahel schon tot ist (35,18), wirkt der Hinweis seltsam und ist wohl
Zeichen einer komplexen Uberlieferungsgeschichte des Erzihlstoffes.

3 Ob die Briider den Rock durch Dritte sandten oder selbst brachten, was dann aber
sehr unbestimmt ausgedriickt wiire, ist philologisch nicht ganz klar. Da aber auch in der
Schlussszene (Gen 50) die Briider die Vergebungsbitte durch Dritte iiberbringen, um zu-



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 51

«Das da haben wir gefunden. Sieh doch nach, ob das der Rock deines Sohnes
ist oder nicht» (V. 32). Als ob Briider und Vater den Rock Josefs nicht sofort
erkennen wiirden und als ob nicht viel unbestimmtere Liigen iiber das Ver-
schwinden Josefs denkbar wiren. Die Idee mit dem blutbefleckten Rock, die
Art der Botschaftsiibermittlung und die Wendung «Rock deines Sohnes»
(nicht: unseres Bruders!) signalisiert kaum Sorge, sondern zynische Distanz
gegeniiber dem Vater. Was nun folgt, ist eine der bewegendsten Trauersze-
nen der hebréischen Bibel, vergleichbar nur noch mit Davids Klage um Ab-
schalom (IT Sam 19). Wir sehen aber nur, was Beobachter der Szene von aus-
sen auf der Szene sehen konnen. Und weil wir dies gezeigt bekommen, ahnen
wir den tiefen Schmerz im Inneren des Vaters. Dem ist sofort klar, dass sein
Sohn tot und von einem wilden Tier zerrissen worden sein muss. So bricht er
in lautes Klagen aus, zerreisst seine Kleider, zieht sich das Sacktuch der Trau-
er an, vollzieht die Rituale der Totenklage und Selbstminderung, damit der
Verlust des Lebens am eigenen Leib sichtbar wird. So trauert er viele Tage.
Der Erzihler verharrt hier. Er dehnt die erzihlte Zeit und konstatiert am En-
de, dass Jakob alle Trostungsversuche abweist und sich bis an sein Lebensen-
de nicht trosten lassen will. Damit ist der Schmerz als tendenziell unab-
schliessbar gekennzeichnet.'* Mit dem Sohn ist ihm die Zukunft genommen.
Normalerweise haben die Hebréer ein natiirliches Verhéltnis zum Tod, wenn
er im Alter kommt und ein erfiilltes Leben beschliesst, in der die Generatio-
nenfolge gesichert ist. Unfasslich aber war, wenn der Sohn vor dem Vater
starb. Hier trauert ein Vater um den 17-jdhrigen Sohn, der unbegraben ir-
gendwo auf dem Feld liegt und um die Ruhe der Toten gebracht ist, und
wiinscht sich nichts sehnlicher, als dauernd in die Unterwelt hinabzusteigen,
um bei seinem Sohn zu sein.

Gleichwohl findet sich noch ein seltsamer Satz: «Alle seine S6hne und
Tochter machten sich auf, um ihn zu trosten» (V. 35). Nicht nur dass die
Miitter fehlen und wir von Tochtern Jakobs sonst nichts wissen. Aber nun
kommen die Briider, nachdem sie den Vater mit dem blutigen Rock grausam
gequiélt haben, und reihen sich unter die Trostenden ein. Keiner wird ihm die
Wabhrheit sagen, aber alle versuchen, in die Zuneigung des Vaters zuriickzu-

nidchst die Reaktion Josefs abzuwarten, scheint mir dies auch in der Trauerszene zu Beginn
der Erzdhlung wahrscheinlich zu sein. Beide Szenen bilden eine Klammer.

14 Beim Nachforschen zum Motiv der «Untréstlichkeit der Trauer», das zur Verstir-
kung des Ausdrucks der Trauer eingesetzt wird, stosst man auf eine sprachlich iiberra-
schend nahe Parallele in der beriihmten Rahelklage in Jer 31,15 (sonst nur noch in Ps
77,3). Hier klagt Rahel um ihre S6hne und will sich nicht trésten lassen. Rahel wird hier
als Stammmutter des Nordreichs gesehen, die um Gottes Liebling Efraim untrostlich trau-
ert, wie Jakob in Gen 37,35 um Josef. Der Nordreichsbezug ist in beiden Texten mit Hén-
den zu greifen. Moglicherweise reflektiert auch Gen 37 auf die nordisraelitische Tradition
der Rahel-Klage, die in Jer 31,15 sichtbar wird, nur dass hier Jakob die Rolle seiner Frau
einnimmt.



52 Thonias Naumann

kehren, nachdem mit dem Bruder ihr Hinderungsgrund aus dem Weg ge-
radumt ist.

Die emotionale Ausgestaltung dieser Trauerszene steht in deutlichem
Kontrast zur Darstellung der Gewalthandlung an Josef wenige Verse zuvor,
die nur in knappsten Handlungsschilderungen angedeutet wird. Die Briider
zichen Josef das Gewand aus, packen ihn und werfen ihn in eine Zisterne —
wie einen nassen Sack (V. 23f.). Josef bleibt vollig passiv und stumm: Kein
Schmerz, kein Schrei der Angst, kein Flehen, Nichts! Der Erzihler {ibergeht
diese furchtbare Erfahrung vollig, die Josef an den Rand des Todes bringt,
obwohl er es besser weiss. Denn spiter lidsst er Ruben sich an diese Szene er-
innern, in der Josef um Erbarmen gefleht hat und die Briider ihm in seiner Le-
bensangst zugesehen haben (Gen 42,21). Aber dies alles verschweigt der
Erziahler hier. Er nutzt das melodramatische Potential der Szene nur bei der
Trauer des Vaters, nicht beim Verbrechen der Briider oder der Leiderfah-
rung Josefs. Er will offenbar den Schmerz des Vaters zeigen, aber nicht das
Leid Josefs."”

3. Josef wird Vater in Agypten

Wir iiberspringen Josefs Aufstieg in Agypten, der ihn mit Gottes Hilfe
nach dreizehn Jahren zur rechten Hand des Pharaos und zum einflussreichen
Wirtschaftsminister werden lédsst. Als solcher legt er sieben Jahre mit kluger
Voraussicht grosse Mengen an Vorriten an, die das Uberleben in der nun fol-
genden Hungerzeit sichern sollen. Zwanzig Jahre erzéhlter Zeit sind inzwi-
schen vergangen. Der Pharao hat Josef durch Umbenennung und Heirat mit
der dgyptischen Priestertochter Asenat in die gesellschaftliche Elite inte-
griert, gewissermassen dgyptisiert, was der Erzihler ohne alle Bedenken ver-
merkt (Gen 41,451.). Als Schlusspunkt dieses grandiosen Aufstiegs wird Josef
nun selbst Vater und griindet ein eigenes Vaterhaus. In Gen 41,51f. wird die
Geburt zweier Sohne erzihlt, denen Josef die bezeichnenden Namen Efraim
und Manasse gibt. Ihre sprachspielerische Deutung durch Josef erhellt schlag-
lichtartig die ambivalente Befindlichkeit Josefs im Land der Fremde. Josef re-
flektiert in den Namen seiner Sohne sein eigenes Leben:

51) Den Namen des Erstgeborenen nannte Josef Manasse:
denn er sprach:

«Gott hat mich vergessen gemacht all meine Miihsal und all mein Vaterhaus.»
52) Und den Namen des zweiten nannte er Efraim:

5 Man konnte auch erwigen, ob der Erziihler nicht wegen seiner Versohnungsidee
darauf verzichtet, die Gewalttat der Briider und das Leid Josefs allzu effektvoll ins Bild zu
setzen. Es fillt auf, dass in Gen 37 keiner der Briider namentlich als Titer erscheint.



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 53

denn er sprach:
«Gott hat mich fruchtbar gemacht im Land der von mir erlittenen Gewalttat.»

Beide Namen sind Danknamen, die Gottes Fiirsorge aus spezifischen No-
ten loben. Die erste ist die Qual vergangener Gewalterfahrungen und das
ganze Vaterhaus, das Josef endlich vergessen zu haben bekennt. Damit wird
diese Namensdeutung ein Schliisseltext hinsichtlich der familidren Briiche in
der Josefsgeschichte!'® und ist deshalb auch fiir das Vaterbild Jakobs von Be-
deutung. Das Vergessen des Vaterhauses ist zweifellos ein ungewohnlich star-
kes Bild der inneren und #dusseren Distanzierung, gerade fiir antike Ohren.
Und man sollte die Phrase nicht zu schnell allein auf die im Vaterhaus erfah-
rene Gewalttat durch die Briider beziehen. Es gehort zu den Zumutungen der
Josefsgeschichte, dass der Lieblingssohn seines Vaters, nun, da er selbst Vater
geworden ist, seinem Erstgeborenen einen Namen gibt, mit dem er sich von
seinem Vaterhaus geradezu heftig distanziert. Allerdings bleibt die Geste am-
bivalent, denn als Name wird das Vergessen des Vaterhauses zum Zeichen
steter Erinnerung. Obgleich Josef bei den kommenden Geschehnissen durch
eine intensive Vaterliebe hervortritt, markiert diese Stelle, dass das Vater-
haus fiir Josef zerbrochen ist.'” Josef griindet hier eine eigene Familie, die an-
ders als die Familien seiner Briider vom Haus Jakob deutlich unterschieden
wird. Dies wird im Fortgang der Erzéhlung so bleiben. Auch dort, wo Josef
den Briidern und dem Vater wiederbegegnet, sieht er sich selber nicht mehr
als Teil des Hauses Jakobs. Auch in aller Wiedersehensfreude und Ubersie-
delungsaktivitit bleibt eine merkwiirdige und deutliche Differenz bestehen,
die sich spéter — auch umgekehrt — darin ausspricht, dass Jakob anstelle von
Josef dessen beide S6hne Efraim und Manasse abschliessend segnet. Beide
werden damit aus dem Haus Josef in das Vaterhaus Jakobs integriert (Gen
48,8-21), wihrend alle anderen, nur summarisch erwiahnten Kinder Josefs
zum Haus Josef gehoren sollen (Gen 48,6). Von ihnen und dem Haus Josef ist
dann aber nicht mehr die Rede.'® Das Verhiltnis der Grossen Haus Jakob

16 Eine kleine Studie zu diesen Namengebungen, die ich unter dem Titel «Agypten ist
ihm Heimat nicht geworden. Josef deutet die Namen seiner Sohne (Gen 41,51f)» fiir eine
private Festgabe zum 60. Geburtstag des Bochumer Kollegen Jiirgen Ebach verfasst habe,
werde ich demnéchst an anderer Stelle verdffentlichen.

17" J. Ebach, «Ja, bin denn ich an Gottes Stelle?» (Genesis 50:19) Beobachtungen und
Uberlegungen zu einem Schliisselsatz der Josefsgeschichte und den vielfachen Konse-
quenzen aus einer rhetorischen Frage, Biblical Interpretation 11 (2003) 602-616, spricht
geradezu von einem «Antagonismus zwischen Jakob und Josef» (613) und warnt auch
davor, die ganze Jakobfamilie nach der Ubersiedlung in Agypten als ein Herz und eine
Seele vorzustellen. Immerhin wird in der Szene vom Abschiedssegen Jakobs deutlich, dass
Jakob nach 17 Jahren im Land Goschen (Gen 47,28) die Enkel offenbar das erste Mal zu
Gesicht bekommt (Gen 48,5.81.).

18 Insofern handelt es sich — sozialanthropologisch gesehen — nicht einfach um die Eta-
blierung einer neuen lineage, was zu den Pflichten aller Viter gehort. Denn hier unter-
scheidet sich Josef von allen anderen Briidern. Und die spatere Adoption von Efraim und



54 Thomas Naumann

und Haus Josef zueinander wird in der Josefsgeschichte nicht genau geklrt.
In der Perspektive des Erzéhlers scheint das Haus Josef aber ausserhalb der
Erzviterlinie zu stehen, die dann in Agypten zu einem grossen Volk wird, um
einst ins Land der Viter zuriick zu kehren. Das Haus Josef jedoch gehort
wohl nach Agypten. Josef wird zwar spiter in Sichem begraben, aber nicht
diejenigen, die zu seinem Haus gehoren, weder seine Frau noch seine nachge-
borenen Kinder. Warum dies so ist, wird nicht hinreichend deutlich.

Die alsbald einsetzende Hungersnot, welche die Briider auf der Suche
nach Brotgetreide nach Agypten vor den Thron Josefs treibt, sorgt nun zu-
sétzlich dafiir, dass Josef das Vergessen des Vaterhauses nicht gelingen kann.

4. Der Vater als Bezugspunkt im Versohnungsgeschehen der Briider

Die Verantwortung fiir das Krisenmanagement in Hungerzeiten iiber-
nimmt Jakob in der Vaterrolle des Erndhrers (Gen 42,1ff.). Er holt die ent-
sprechenden Auskiinfte ein, er entscheidet ohne Riicksprache mit den er-
wachsenen S6hnen. Jakob schickt sie zum Getreidekauf nach Agypten, wo es
zur Begegnung mit Josef kommt, den die Briider aber in dem hohen dgypti-
schen Herrn nicht erkennen. Unerkannt treibt Josef seine Briider nun unter
Ausnutzung seiner Macht in permanent sich steigernde Situationen, in denen
sie sich als grundlos gequélte Opfer willkiirlicher Gewalt erfahren. In diesen
Bedringnissen werden sie sich dessen bewusst, was sie einst ihrem Bruder an-
getan haben, und werden bereit, fiireinander und auch fiir den vom Vater be-
vorzugten Benjamin einzustehen. Als dies geschieht, gibt sich Josef zu erken-
nen.'” In den «Priifungen» und in der Begegnungsszene der Briider mit Josef
ist der Vater, obgleich in den Agyptenszenen korperlich nicht anwesend, ste-
ter Bezugspunkt der Handlung (Gen 42-45). Diesen Eindruck zu erwecken
gelingt dem Erzédhler dadurch, dass er einerseits in den Kanaan-Szenen den
Vater den entscheidenden Akteur sein lidsst und in Agypten in den Reden der
Briider die Vaterbeziehung und die Riicksicht auf den Vater immer wieder

Manasse durch Jakob ist notig, um diese Nachkommenslinie offenbar wieder ins Haus
Jakob und damit in die auf Israel hinfilhrende Linie zu integrieren. Anders N.P. Lemche,
Early Israel (VT.S 37), Leiden 1985, 252f., dem V.P. Hamilton, The Book of Genesis
(Chapter 18-50) (NICOT), Grand Rapids 1995, 512 folgt.

19 Zu den Grundmustern von Konflikt und Konfliktlésung in der Josefsgeschichte vgl.
A. Schenker, Versshnung und Siihne. Wege gewaltfreier Konfliktlosung im Alten Testa-
ment. Mit einem Ausblick auf das Neue Testament (BiBe 15), Einsiedeln etc. 1981; G.
Fischer, Die Josefsgeschichte als Modell fiir Versohnung, in: A. Wénin (ed.), Studies in the
Book of Genesis (BeThL 155), Leuven 2000; ders.; K. Backhaus, Sithne und Verséhnung.
Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB Themen 7), Wiirzburg 2000 sowie
Th. Naumann, Opfererfahrung fiir Tater. Das Drama der Versohnung in der biblischen
Josefsgeschichte, OR 52 (2003) 491-505.



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 55

einblendet. So ergibt sich der Eindruck, dass der Vater auch in Agypten im
Modus der Abwesenheit permanent mit auf der Biihne steht.?’

An einige Szenen aus Gen 42-45 sei hier erinnert: Zunéchst an eine Szene
in Kanaan, unmittelbar nach der Riickkehr von der ersten Agyptenreise
(42,291f.). Wohlbehalten sind die Briider mit Brotgetreide heimgekehrt, so
dass die Familien nicht Hungers sterben miissen. Aber Simeon sitzt unter
Spionageverdacht im dgyptischen Gefingnis und kann nur ausgelost werden,
wenn Benjamin mit nach Agypten kommt. Die einzige und entscheidende
Reaktion Jakobs auf die gliickliche Riickkehr und den Reisebericht ist die
Klage des Vaters, die er als Vorwurf an die S6hne formuliert:

36) Thr Vater Jakob sagte zu ihnen:
«Ihr beraubt mich meiner Kinder.
Josef ist nicht mehr da,
Simeon ist nicht mehr da,
und Benjamin wollt ihr mir auch noch nehmen,
nichts bleibt mir erspart».

Wiihrend die Sohne wegen des Uberlebens des Hauses Jakobs in Agypten
waren, biirdet der Vater ihnen die Verantwortung fiir den Verlust des Bru-
ders allein auf. Die Redeeinfithrung durch den Erzéhler mobilisiert zunéchst
die viterliche Beziehung zu den S6hnen und baut dadurch einen Kontrast zur
Rede selbst auf. Denn in ihr werden die Briider nicht als Sohne, sondern als
Widersacher der Familie behandelt. Die Ambivalenz und der Reiz dieser Sze-
ne werden fiir die Leser noch dadurch gesteigert, dass wir nicht wissen, ob Ja-
kob weiss, was wir wissen, dass ndmlich die Briider fiir Josefs Verschwinden
gesorgt haben, was Jakob jedenfalls ausspricht. Gerade hinsichtlich des Ver-
schwindens Josefs wird Jakobs Klage — wissend oder nicht wissend — zur An-
klage an die Briider, denen Jakob hier sehr distanziert begegnet. Wegen der
blossen Moglichkeit, Benjamin konnte auf der Reise etwas zustossen, unter-
nimmt er nichts, um Simeon aus dem Kerker auszuldsen. Jakobs Weigerung,
gedussert inmitten von zehn Séhnen und deren Familien, bringt sprachlich
klar an den Tag, dass seine Fixierungen innerhalb seiner grossen Familie aus-
schliesslich auf die S6hne Rahels gehen und zwar in deutlicher Distanzierung
von den iibrigen. Eine neuerliche Reise der Briider nach Agypten, um Sime-
on auszuldsen, lehnt Jakob trotz der angebotenen Biirgschaft Rubens aus
Sorge um Benjamin dezidiert ab. Er bindet das Leben des pater familias und
damit das Geschick der ganzen Grossfamilie an das Leben seines jiingsten
Sohnes Benjamin (V. 38):

2 Vgl. nur 1. Agyptenreise: Gen 42,11.13 (Selbstvorstellung der Briider in der Audi-
enz vor Josef); Gen 42,32 (Bericht von dieser Audienz); Gen 43,7 (Judas nochmaliger Hin-
weis auf die Audienz); 2. Agyptenreise: Gen 43,23 (Beruhigung beim Gott des Vaters);
Gen 43,27f. (Josef erkundigt sich nach dem Vater, die Briider berichten); Gen 44,19-34
(Judas Rede vor Josef); Gen 45,3ff. (Josef gibt sich zu erkennen).



56 Thomas Naumann

«Nein»,
sagte er,
«mein Sohn wird nicht mit euch hinunterziehen.
Denn sein Bruder ist schon tot,
nur er allein ist noch da.
Stosst ihm auf dem Weg, den ihr geht, ein Ungliick zu,
dann bringt ihr mein graues Haar vor Kummer in die Unterwelt hinunter.»

Hort man diese Rede fiir sich, gewinnt man den Eindruck, hier kimpfe
und klage ein Vater gegeniiber Fremden um sein einziges Kind. So endet die-
se Episode, und es ist dann der driickende Hunger, nicht die Sorge um Sime-
on, die Jakob dazu bringt, seine Sohne ein zweites Mal nach Agypten zu
schicken. Zundchst versucht er die Briider zu einer Reise ohne Benjamin zu
bewegen, da verweigern sich die Briidder dem Auftrag des Vaters, so dass Ja-
kob dann schweren Herzens einwilligt, nachdem Juda zur Eile driangt und die
Biirgschaft fiir das Leben des jiingsten und wiederum vom Vater besonders
geliebten Bruders®' iibernimmt. Die Briider reagieren auf diese fiir sie klar
beleidigende Bevorzugung inzwischen nicht mehr mit Neid und Missgunst,
sondern mit einer Haltung, in der sie diese Ungleichbehandlung nicht nur
klaglos hinnehmen, sondern nun gerade fiir den besonders bevorzugten Bru-
der einstehen.”? Die Briider sind andere geworden, der Vater nicht.

Die Szene zeigt iiberdies, dass im Normenhorizont der Josefserzdhlung
S6hne den Willen des Vaters verweigern konnen, ohne dass dies negativ als
Ungehorsam oder Auflehnung qualifiziert wird. Sie haben die besseren Ar-
gumente und zwingen durch ihre Weigerung den Vater, dies zu erkennen.

Schon zu Beginn der zweiten Agyptenreise ruht der Fokus allein auf dem
Schicksal Benjamins. So eskaliert die Mission zielgerichtet genau an Benja-
min, dem wunden Punkt im Herzen des Vaters. Die Reise gelingt zunidchst,
Simeon kommt frei. Mit Korn beladen ziehen die Briider zuriick nach Ka-
naan. Da durchsucht eine von Josef nachgeschickte dgyptische Patrouille die
Karawane nach Diebesgut. Nur im Kornsack Benjamins wird der Becher Jo-

I Benjamin fungiert in der Josefsgeschichte als eine Art Josef-Double. Er tritt erst in
die erzihlte Welt ein, nachdem Josef das Vaterhaus verlassen hat, um Josefs Rolle des
geliebten Jiingsten zu iibernehmen. Nach der Begegnungsszene in Agypten (Gen 45) tritt
er nirgends wieder namentlich hervor.

2 Moderne Leser neigen dazu, vor allem die Bevorzugungen und Ungleichheiten
innerhalb einer Familie als Konfliktursache anzusehen, die es zu liberwinden gilt. Die
hebriischen Erzihler gehen eher davon aus, dass sich Bevorzugungen und Benachteili-
gungen in Gruppen und Familien trotz klarer rechtlicher Regelungen nicht aus der Welt
schaffen lassen. Vielmehr kommt es darauf an, auch den berechtigten Zorn iiber Benach-
teiligung und Zuriicksetzung nicht in Gewalt gegeniiber dem Bevorzugten umschlagen zu
lassen, gewissermassen zu bandigen und zu zivilisieren. Dies ist in der Genesis der Tenor
schon der Geschichte von Kain und Abel. Auch die Josefsgeschichte beharrt bis zum Ende
geradezu notorisch darauf (Bevorzugung Benjamins in Gen 44f.; Efraims in Gen 48), dass
es auch unter den versohnten Briidern weiterhin Ungleichheiten gibt.



Der Vater in der biblischen Josefserzdhlung 57

sefs gefunden. Vor aller Augen ist Benjamin als Dieb iiberfiihrt. Ausfliichte
oder Rechtfertigungen sind nicht moglich. Uber Benjamin ist damit das To-
desurteil gesprochen. Die Briider zerreissen ihre Kleider im Schmerz iiber ei-
nen bereits Verlorenen. Zuriick gefiihrt zu dem undurchschaubaren 4gypti-
schen Herrn stehen sie nun gemeinsam fiir den Bruder ein. Darauf will Josef
nicht eingehen. Er beharrt nur auf Benjamin als dem allein Schuldigen und
lasst abermals allen anderen Briidern die Moglichkeit, wenigstens die eigene
Haut zu retten, was in dieser Situation leicht wire und tiberdies im Einklang
mit dem Recht. Josef treibt hier kurz vor der Auflésung des Ritsels das grau-
same Spiel auf die Spitze, nicht mit den groben Mitteln der dgyptischen
Macht, sondern mit dem feinen Werkzeug sprachlicher Grausamkeit, wenn er
sagt:

«Nur derjenige, bei dem sich der Becher gefunden hat, der soll mein Sklave sein.

Ihr anderen zieht in Frieden hinauf zu eurem Vater!» (44,17)

Wieder steht der Vater deutlich im Hintergrund. In Frieden zuriick zum
Vater ohne Benjamin — das ganze Desaster ist in dieser Wendung ans Licht
gebracht. Da hebt Juda zu seiner langen Rede an. Ihr expliziter Bezugspunkt
ist das Vaterhaus und Jakobs zu erwartender Tod beim Verlust des Jiingsten.
Juda schildert die Situation der Briider, den Verlust des einen vor langer Zeit,
vor allem den Schmerz des Vaters und dessen besonderes Verhiltnis zu Ben-
jamin. Die Ungleichgewichte in seinem Vaterhaus erkennt Juda ausdriicklich
als Gegebenheiten an. «Wie konnte ich zu meinem Vater hinaufziehen, ohne
dass der Knabe bei mir wire? Ich konnte das Ungliick nicht mit ansehen, das
dann meinen Vater trife.» (Gen 44,34) So spricht der, der einst Josefs blutver-
schmiertes Kleid dem Vater zukommen liess. Am Ende seiner Rede bietet
sich Juda an, stellvertretend fiir Benjamin die Strafe der Sklaverei auf sich zu
nehmen (Gen 44,18-34). In dieser stellvertretenden Ubernahme der Tat-Fol-
ge ist fiir den Erzéhler die héchste Form der Briidersolidaritét erreicht. Und
es ist kein anderer als Juda, mit der ganzen politischen Bedeutung dieser
Ahnvatergestalt der Judder und des judéischen Staates, der hier fiir alle ande-
ren die Initiative ergreift. Darauf gibt sich Josef seinen Briidern zu erkennen.

Sein erster Ausruf aber, nachdem er ausgiebig geweint hat, ist nicht: «Ich
bin Josef, euer Bruder» (V. 4b), sondern: «Ich bin Josef. Lebt mein Vater
noch?» (V. 3) Inhaltlich macht die Frage wenig Sinn, denn noch unerkannt
hatte sich Josef gerade ausgiebig nach dem Vater erkundigt und entsprechen-
de Antworten erhalten. Der Ausruf scheint jedoch nicht einfach der Emphase
geschuldet zu sein, sondern zeigt an, dass auch fiir Josef die Wiederbegeg-
nung mit seinem Vater im Zielpunkt der Versohnungsbemiihungen mit den
Briidern steht. So zielt seine Rede nicht nur auf die Entlastung der Briider
und die Deutung seines Geschicks als verborgene Fiihrung Gottes, sondern
nahezu unmittelbar auf die Ubersiedlung des Vaters nach Agypten: «Zieht ei-
lig zu meinem Vater hinauf» (V. 9), «Beeilt Euch und bringt meinen Vater



58 Thomas Naumann

her!» (V. 13) Josef spricht im Kreis seiner Briider immer von «meinem Va-
ter», an keiner Stelle von «unserem Vater», was die Briider mit einschliessen
wiirde. Ubrigens ganz im Gegensatz zum Pharao, der in der Folgeszene (V.
18f.) zweimal — mit Josef allein auf der Biithne — von «eurem Vater» spricht.

Der Ubersiedlungsgedanke (V. 9-11) wird von Josef ebenso vaterfokus-
siert formuliert. Die Briider sind hier nurmehr als Boten gesehen, welche fiir
die Ubersiedlung des Vaters nétig sind. Alle weiteren Handlungen Josefs zei-
gen eine deutliche Vaterorientierung, die Jakob als «seinen Vater» nur als
Einzelgestalt wahrnimmt, nicht als Oberhaupt einer weitverzweigten Familie,
und dementsprechend eine schwache Bindung an die Briider zu erkennen
gibt.

5. Ubersiedlung nach Agypten

Der Erzdhler iibernimmt diese Perspektive Josefs. Auch er erzéhlt die
Ubersiedlung Jakobs so, dass es der Vater allein ist, der sie organisiert. Ob-
gleich der alte Jakob inzwischen so gebrechlich vorgestellt wird, dass er von
seinen S6hnen auf die mitgebrachten Wagen gehoben werden muss (Gen
46,5ff.), so ist doch er derjenige, der aufbricht, mit allem, was zu ihm gehort.
Die ganze Karawane wird im Singular des handelnden Vaters eingeschlossen.
In Beerscheba versichert sich Jakob mit einem Schlachtopfer beim «Gott sei-
nes Vaters» gottlicher Begleitung nach Agypten. Darin wird etwas von den
religiosen Verpflichtungen des Hausvaters im Familienkult in der Kette der
Generationen sichtbar. Dann bringt Jakob seine Sohne und alle Nachkom-
men nach Agypten (Gen 46,7) und trifft in einer kleinen knapp erzihlten Sze-
ne Josef endlich wieder.

Da lisst Josef als Herrscher Agyptens anspannen und fahrt seinem Vater
entgegen und ehrt ihn und sein Haus auf diese Weise. Die Begegnungsszene
zwischen dem Vater und dem totgeglaubten Sohn nach mehr als zwanzig lan-
gen Jahren «riihrt die Horer zu heilen Trénen», meinte etwa Hermann Gun-
kel.” Auf’s Ganze gesehen und gegeniiber der ausgreifenden Briiderszene
und dem {iber so viele Etappen aufgestauten Trennungsschmerz des Vaters
ist sie dann doch recht knapp gehalten. Aber auch hier wird nur ein Bild an-
gedeutet, das auf Ausgestaltung in der Phantasie der Rezipienten dréngt:
«Als er (Josef) ihn sah, fiel er ihm um den Hals und weinte lange. Israel sprach
zu Josef: Jetzt will ich gerne sterben, nachdem ich dein Angesicht wieder se-
hen durfte und weiss, dass du noch am Leben bist.» (Gen 46,29f.)

Es ist das eingetreten, was der alte Vater nicht mehr zu hoffen gewagt hat.
Das Wiedersehen mit dem Totgeglaubten sieht Jakob als die unerwartete Er-
fiillung seines Lebens an, die ihn nun zum Sterben bereit macht. Mit grosser

2 Gunkel, Genesis, 463.



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 59

Feinheit hat der Erzdhler das Motiv der Klage und Todessehnsucht Jakobs im
Schmerz um den Sohn seit der Trauerszene in Gen 37 immer wieder bedient,
spiater die Last zunehmenden Alters Jakobs in diese Klagemotivik einge-
flochten, so dass nun das Bild eines zwar erleichterten, aber zum Tod bereiten
Patriarchen entsteht, dessen Leben sich nach vielen Wirren zum Tod hin ab-
schliesst.* Als wenig spiter Jakob dem Pharao selbst in einer arrangierten
Audienz gegeniibersteht, blickt der 130-jahrige in leidgepriiftem Pessimismus
auf sein Leben zuriick: «Gering an Zahl und ungliicklich waren meine Le-
bensjahre, und sie reichen nicht heran an die Lebensjahre meiner Viter in
den Tagen ihrer Pilgerschaft.» So vermittelt die Josefsgeschichte ein Bild ei-
nes alten Vaters, der die klagende Betrachtung seines Lebens gewohnt ist.

Der Erzéhler interessiert sich auffallend fiir die grosse Ehrerbietung, mit
der Jakob in Agypten aufgenommen und von den Agyptern wahrgenommen
wird. Dabei geht es nicht um die Einzelperson Jakob, sondern um Jakob als
Griindungsvater Israels und dessen Akzeptanz in der Volkerwelt. Der Ehrer-
bietung durch Josef als dem hochsten dgyptischen Minister folgt die Ehrerbie-
tung durch die Audienz beim Pharao, die Jakob mit einem Segenswunsch fiir
die dgyptischen Herrscher beginnt und beschliesst. Und noch das Begribnis
Jakobs schildert der Erzihler mit Vorliebe fiir symbolische Politik: 40 Tage
wird Jakob von dgyptischen Spezialisten einbalsamiert; 70 Tage Staatstrauer
in Agypten; ein gewaltiger Trauerzug von Agypten nach Kanaan unter Teil-
nahme nahezu der gesamten &gyptischen Oberschicht und ein pompdses
dgyptisches Begribnis in Kanaan vor den Augen der Beifall spendenden ka-
naanéischen Bevolkerung.

Einem letzten wichtigen Zug des altisraelitischen Vaterbildes rdumt die
Josefsgeschichte einen verhiltnismissig sehr grossen Raum ein: der Bestel-
lung des Vaterhauses fiir die Zeit nach dem Tod des Vaters. Hierzu gehoren
die Organisation der Familie in der nidchsten Generation, der Abschiedsse-
gen des Vaters und das Testament, die Ermahnung mit dem letzten Willen,
den auszufiihren die S6hne beauftragt werden. Der Abschiedssegen ist ent-
scheidender Ubergangsritus des Generationenwechsels im Leben der patrili-
nearen Familie. Hier erscheint der Vater als Vermittler einer Lebenskraft,
welche die Aspekte der Existenzsicherung deutlich iibersteigt. In der Josefs-
geschichte bekommt dieser Vorgang literarisch den stirksten Raum, geht es
doch um die Geburt und Zukunft des 12-Stimmevolkes.

6. Jakob bestellt sein Haus — die Abschiedssegen

Der alte Jakob selbst spiirt die Zeit des Sterbens heran nahen und trifft
entsprechende Vorkehrungen (Gen 47,27-31). Bereits auf dem Sterbebett lie-

2 Vgl. Gen 37,35; 42,38; 43,27f.; 44,22.29.31; 45,9.13.28; 46,30.



60 Thomas Naumann

gend (V. 31), lasst er seinen Sohn Josef rufen (nur ihn lédsst er rufen!) und
nimmt ihm den Eid ab, dass er nicht in Agypten, sondern in der Grabstiitte
seiner Viter, Machpela bei Hebron, begraben wird. Jakob mochte sich im
Tod zu seinen Vitern versammeln. Das Erbgrab verkniipft die Generationen
in die Vergangenheit ebenso, wie es der Vatersegen an die S6hne fiir die Zu-
kunft vermag.

In der zweiten Szene (Gen 48,1-21) steht Josef mit seinen in Agypten zu-
erst geborenen S6hnen Manasse und Efraim vor dem schon fast blinden, ster-
benden Vater. In einer Art Adoptionsritus nimmt Jakob Efraim und Manasse
als Sohne in sein Haus auf, d.h. er 10st sie aus dem Haus Josef heraus und stellt
sie rechtlich seinen eigenen Sohnen gleich, wihrend die anderen Kinder Jo-
sefs weiter zum Haus Josef gehoren (V. 6). Nun Sohne Jakobs geworden, er-
halten Manasse und Efraim, aber auch Josef selbst (V. 15) den Abschiedsse-
gen des Vaters. Doch bringt die Zeremonie Komplikationen mit sich. Denn
anders als Josef es will, der gemass der iiblichen Sitte agiert, zieht Jakob nicht
den Erstgeborenen Manasse, sondern den Zweitgeborenen Efraim im Segen
vor. Jakob bleibt damit bei der Bevorzugung des Jiingeren und bei der
Zuriicksetzung des ilteren Sohnes, die fiir die Erzelternerzdhlungen so ty-
pisch und fiir den sozialen Alltag in Israel so untypisch ist. Als jlingerer Sohn
hatte Jakob einst selbst den Segen félschlich von dem altersblinden Isaak er-
schlichen (Gen 27). Doch dhneln sich die Szenen nur oberfldchlich. Isaak hat-
te einen einzigen Segen allein fiir den dlteren Sohn, den neuen Herrn im Va-
terhaus, wihrend der andere leer ausging. Jakob setzt diese Segenstradition
seiner Vorfahren nicht fort. Er hat fiir alle seine Séhne einen Segen, wenn
auch nicht fir alle den gleichen.

In der dritten Abschiedsszene (Gen 49) versammeln sich zwar alle S6hne
um das Sterbelager des Vaters. Jeden der zwolf versieht Jakob mit einem
Wort, das ihre zukiinftigen Tage entrétseln soll. Die Bindung dieser Spruch-
komposition an das erziihlte Geschehen ist aber gering.”” Im jetzigen Zusam-
menhang sind die Spriiche aber eingebunden in die Geste des Segens, den der
sterbende Vater nun allen seinen Séhnen zuteil werden ldsst. Dann stirbt Ja-
kob.

Tritt man einen Moment zuriick und tiberblickt die Abschiedsszenen, so
ist die Dramaturgie dieses Abschieds deutlich dreifach gestaffelt und wieder-
um nahezu ausschliesslich auf Josef fokussiert. In den zwei ersten Szenen do-
miniert allein die Beziehung Jakobs zu Josef und dessen S6hnen.”® Auch die

2 Vgl. etwa H. Seebass, Genesis I11 (Gen 37,1-50,26), Neukirchen-Vluyn 2000, 162ff.,
der zugleich die umfangreiche neuere Forschung zur Spruchkomposition in Gen 49 vor-
stellt.

% Die neueste Studie zu Gen 49 von K. Schopflin, Jakob segnet seinen Sohn, ZAW
115 (2003) 500-523 arbeitet eindrucksvoll die starke Betonung der Relation Jakob-Josef in
den Segensszenen heraus. Die daraus entwickelte These, dass sich diese Fokussierung



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 61

Viterverheissungen und Segenswiinsche werden ausschliesslich auf die Soh-
ne Josefs tibertragen, nicht auf die librigen. Selbst von Benjamin als dem ge-
liebten Rahelsohn, von dem Jakob einst nicht lassen konnte, ist hier hervor-
gehoben iiberhaupt keine Rede mehr. Als der Vater im Angesicht der ver-
sammelten Sohne stirbt, wird eine Reaktion der Trauer allein von Josef mit-
geteilt, der sich weinend iiber den Leichnam seines Vaters wirft (Gen 50,1).
Vergleichbare Gesten der Briider fehlen. Es ist Josef, der loszieht, um seinen
Vater zu begraben. Seine Briider zichen mit. In der Perspektive des Erzihlers
gibt es eine klare Grenze zwischen Josef, Manasse und Efraim auf der einen
und den Briidern auf der anderen Seite. Die Briider Josefs kommen als S6hne
ihres Vaters und Angehorige des Vaterhauses nahezu nicht vor. Diese Fokus-
sierung zeigt sich deutlich bei einem Satz wie etwa in 50,14:

Nachdem Josef seinen Vater begraben hatte, kehrte er nach Agypten zuriick,
zusammen mit seinen Briidern

und allen, die mitgezogen waren,

um seinen Vater zu begraben.

Man muss diese Darstellung vor dem Hintergrund sehen, dass Abraham
und Isaak von ihren Sohnen gemeinsam bestattet werden. Dabei gehort die
ehrenvolle Bestattung des verstorbenen Vaters zu den wichtigsten Pflichten
eines Sohnes im Alten Israel wie im Orient. Wiederum zeigt sich hinreichend
klar, dass fiir den Erzdhler die bevorzugte Perspektive eines Gesamtisraels im
Erbe Jakobs das Haus Josef ist, Efraim und Manasse, mithin das Nordreich.
Jakob ist zwar der Vater von ganz Israel, aber er ist vor allem der Vater des
Nordreichs. In der Fiktion des Lieblingssohnes Josef, in seiner iiberragenden
Stellung in Agypten und in seiner Ernihrerfunktion fiir das Haus Jakob ge-
winnt dieser politische Sachverhalt in der Erzdhlung individuelle Gestalt.

7. Das Vermdchitnis des Vaters

Der Tod des Vaters 1ost bei den Briidern Josefs noch einmal starke Angste
vor einer moglichen Rache des méchtigen Josef aus. Sie treibt die Sorge, Josef
konnte sich nur aus Riicksicht gegeniiber dem alten Vater verséhnlich gezeigt
haben. Den Schatten der eigenen Gewalttat werden sie auch nach Jahrzehn-
ten nicht los. In dieser Angst tritt ein Problem zutage, das die Josefsgeschichte

einer literarisch ilteren Fassung der Josefsgeschichte verdankt, in der Jakob (dhnlich wie
Isaak in Gen 27) nur einen Sohn segnet, ndmlich Josef, der allein das kiinftige Israel repré-
sentieren soll, bekommt aber keine rechte Kontur, weil unklar bleibt, wie die erzihlte
Handlung dieser idlteren Josefsgeschichte insgesamt hitte aussehen konnen. Die Fixierung
auf die Rahelsshne durchzieht ja die ganze Erzdhlung, und eine Vorstufe der Erzidhlung,
in der zur Jakobfamilie nur die Rahelséhne gehorten, ist angesichts der konstitutiven dra-
matischen Linien kaum denkbar.



62 Thomas Naumann

insgesamt durchzieht, dass niamlich die (von Jakob immer wieder erzwunge-
ne) Riicksicht auf den Vater ein starkes Motiv fiir die Solidaritit der Briider
untereinander ist, wihrend auch nach der Wiederbegegnungsszene ein Inter-
esse der Briider aneinander literarisch génzlich unausgeformt bleibt. Nun, da
Jakob tot ist, borgen sich die Briider in ihrer Angst noch einmal die Autoritét
des pater familias und konfrontieren Josef mit dessen angeblichem Wunsch
kurz vor seinem Tod (Gen 50,15-17). Der Text ist ein Paradebeispiel einer
dusserst verschachtelten Kommunikationsstruktur, in der bereits formal
sichtbar wird, welche Miihe die Briider haben, um ihre Bitte zu legitimieren.
Sie verstecken sich nicht nur hinter dem Wort des Vaters, sondern auch hinter
den Boten, die sie schicken.

15) Als Josefs Briider sahen, dass ihr Vater tot war,
sagten sie:
«Wenn sich Josef nur nicht feindselig gegen uns stellt
und alles Bose,
das wir ihm angetan haben,
auf uns zuriickkehren lasst.»
16) Deshalb liessen sie (durch Dritte) Josef wissen:
«Dein Vater hat uns, bevor er starb, aufgetragen:
17) <«Sagt zu Josef:
Ach, trage doch das Verbrechen deiner Briider und ihre Schuld,
denn Boses haben sie dir getan!
Nun aber, trage doch das Verbrechen der Knechte des Gottes
deines Vaters.o»
Und als man ihm diese Worte {iberbrachte, musste Josef weinen.

In der Version der Briider ist es geradezu das letzte Verméchtnis des ster-
benden Vaters, dass Josef nicht Rache nimmt, sondern vergibt. Da ein solches
Wort Jakobs nicht iiberliefert ist, hat man viel dariiber gerétselt, ob es tat-
sdchlich Vermichtnis des Vaters oder die Notliige der Sohne ist, die mit ihr
noch mal darauf setzen, dass Josef wenigstens aus Riicksicht gegeniiber dem
Vater versohnlich ist. In zwei sich steigernden Szenen wird diese schwere An-
gelegenheit zur Sprache gebracht. In der ersten wagen sich die Briider gar
nicht selbst vor den Bruder, sondern iibermitteln ihm den Willen des Vaters
durch Dritte. Josef reagiert darauf, indem er weint, was den Briidern den Mut
gibt, ihm nun personlich gegeniiber zu treten und als Siihne ihre Versklavung
anzubieten. Die Briider bitten Josef, dass er ihre Schuld vergibt: d.h. nicht
wegnimmt oder zudeckt, sondern in einem elementaren Sinn trigt, mittragt
und so ertrigt.”’ Sie appellieren an die Bindung an den gemeinsamen Vater
und hoffen an Josephs Bindung an den gemeinsamen Gott. Josef reagiert
noch einmal dhnlich wie in der Entdeckungsszene (Gen 45): In der korperli-

*7 Zum Vorstellungshintergrund der Vergebungsbitte vgl. besonders die Ausfiithrun-
gen von Lux, Josef, 205ff.



Der Vater in der biblischen Josefserzihlung 63

chen Geste der trostenden und freundlichen Begegnung (Fiirchtet euch
nicht!) weist er die Autoritét ab, die ihm von den Briidern zugesprochen wird:
«Ja, stehe denn ich an Gottes Stelle?» Der Bitte um Schuldvergebung kommt
er nicht nach. Dies gilt ihm als Aufgabe Gottes. Aber zur versbhnenden Be-
gegnung ist er bereit, zu Versorgung und Trostung (V. 21).% Und nicht um
des Vaters willen hat er auf Vergeltung verzichtet.

Die Aufforderung zur Versdhnung der Briider ist das allerletzte Wort Ja-
kobs, das dem Griindungsvater Israels am Ende der Genesis post mortem ge-
wihrt wird: ein grandioses Verméchtnis, gerade in Anbetracht der politischen
Konflikte innerhalb des Hauses Israel, auf die der judidische Erzédhler dieser
Szene wahrscheinlich bereits zuriickblickt.

Zusammenfassung

Ausgangspunkt unserer Darstellung war die Frage nach der Charakter-
modellierung in biblischen Erzéhltexten am Beispiel der Vaterfigur in der bi-
blischen Josefsgeschichte. Besondere Aufmerksamkeit haben wir dabei den
Beziehungsnetzwerken gewidmet, die durch Verwandtschaftsbegriffe und
durch pronominale Bezugnahmen das personale Relief gerade dieser Erzih-
lung entscheidend bestimmen, ohne dass diese Technik auf den ersten Blick
iberhaupt sichtbar wird. Von Anfang bis zum Ende stellt der Erzdhler den
Vater in den Fluchtpunkt des Geschehens, als Urheber des Konflikts und als
entscheidende Bezugsperson der Beziehungen seiner S6hne zu ihm. Auch in
den Szenen, in denen er nicht anwesend ist, bleibt die Vaterbeziehung der
Briider derjenige Horizont, von dem aus die Geschichte entwickelt ist. Durch
die konsequente Emotionalisierung der Liebe wie der Trauer des Vaters
(Gen 37) und des Schmerzes der spidteren Jahre driangt der Erzéhler die Re-
zipienten zur Empathie und zur Auseinandersetzung besonders mit dieser Fi-
gur. Er entwickelt seine Geschichte mit Feingefiihl und grosser psychologi-
scher Aufgeschlossenheit gegeniiber dieser Vatergestalt, die er in grandioser
Konzentration und Einlinigkeit ins Bild riickt und dabei vieles offen und noch
mehr unausgesprochen lésst. Er fokussiert die Figur Jakobs ganz auf das dra-
matische Moment der ungleich verteilten Liebe und auf seine Bevorzugung

2 Vgl. hierzu besonders J. Ebach, «Ja, bin denn ich an Gottes Stelle?», 602-616, der
gegen allzu romantische Interpretationen der Schlussszene festhilt, dass Josef den Brii-
dern keine Vergebung gewihrt, ihre Bitte aber nicht einfach abweist, sondern sie dennoch
versorgt und trostet (V. 21). «Die Briider konnen von ihrer Schuld an Josef nicht entbun-
den werden, aber sie konnen mit dieser Schuld leben und atmen, als freie Menschen, nicht
als Sklaven dessen, den sie einst selbst als Sklaven verkauften.» (611). Zur Vergebungs-
problematik vgl. jetzt auch A. Grund, Art. Siinde/Schuld und Vergebung. I'V. Altes Testa-
ment, RGG* VII, Tiibingen 2004, 1874-76 und den Themenband: «Wie? Auch wir verge-
ben unsern Schuldigern?» Mit Schuld leben, Jabboq 5, hg.v. J. Ebach u.a., Giitersloh 2004.



64 Thomas Naumann

der Rahelsohne, mit den daraus entstehenden Folgen fiir alle Beteiligten.
Hierin bleibt Jakob notorisch konsequent bis zum Ende. Sowohl der Erzéhler
wie auch Josef iibernehmen selbstverstindlich diese die iibrigen Briider aus-
schliessende Fokussierung Jakobs auf die Sohne seiner Lieblingsfrau. Aber
eine Bewertung dieses Sachverhalts wird vermieden.

Jakob ist auch als Vater in der Josefsgeschichte keine israelitische 1dealfi-
gur, wenn auch in ganz anderer Weise als in der vorausgehenden Jakob-Saga.
Der Erzihler zeigt seine Figuren als Handelnde und begleitet sie auf ihrem
Weg, auch in ihren Begrenzungen mit grosser Aufgeschlossenheit. Aber er
fithrt sie nicht vor, er lobt sie nicht und verurteilt sie nicht. Und weil er sie
nicht verurteilt, kann iiber die Wiirde seiner Figuren nie ein Zweifel aufkom-
men.” Dass wir dieser literarischen Vaterfigur auf diese Weise begegnen, ver-
danken wir der Kunst des Erzéhlers, der sie uns so und nicht anders zeigt. Auf
die Frage, wie denn Jakob als Vater in seiner Geschichte zu beurteilen wire,
wiirde der Erziahler womoglich mit Josef antworten: «Ja, stehe denn ich an
Gottes Stelle?»

Abstract

Der Aufsatz versucht den literarischen Charakter des Vaters in der biblischen Jo-
sefsgeschichte in den Blick zu nehmen. Dabei liegt ein analytischer Schwerpunkt auf den
sprachlichen Netzwerken, die in den Szenen durch Beziehungsbegriffe und pronominale
Zuordnungen gekniipft werden, und die das personale Relief der Josefsgeschichte als Be-
ziehungsdrama entscheidend pragen. Dabei erscheint Jakob nicht nur als Verursacher des
Konflikts und als permanenter Bezugspunkt der Handlung, sondern als ein Vater, der als
pater familias eines grossen Vaterhauses nahezu ausschliesslich auf seine S6hne mit Rahel
orientiert ist, eine Fokussierung, die sowohl Josef als auch der Erzihler der Geschichte tei-
len. Die Solidaritit der Briider geschieht um des Vaters willen. Dessen Beziehung zu den
iibrigen Sohnen wird literarisch marginalisiert. Wie dieser Eindruck erzéhlerisch hervorge-
rufen wird, wird im einzelnen gezeigt.

Thomas Naumann, Siegen

2 Ich nehme hier Gerhard von Rads Gedanken iiber die Aufgeschlossenheit der
hebriischen Erzihler ihren Charakteren gegeniiber auf, die er in einem seiner nachgelas-
senen Vortrige schon formuliert hat. Vgl. G. von Rad, Bruder und Nichster im Alten
Testament, in: Gottes Wirken in Israel, hg.v. O.H. Steck, Neukirchen-Vluyn 1974, 238-49,
bes. 248t



	Der Vater in der biblischen Josefserzählung : Möglichkeiten der Charaktermodellierung in biblischen Erzählungen

