Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 60 (2004)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Bertram Herr, « Deinem Haus gebiihrt Heiligkeit, Jhwh, alle Tage». Typen und Funktionen
von Sakralbauten im vorexilischen Israel (BBB 124), Berlin: Philo 2000. X11+216 S., geb.,
EUR 45.—, ISBN 3-8257-0153-0.

Ziel der Untersuchung ist es, Tempelarchitektur, Tempeltheologie und Tempelkult mit-
einander zu korrelieren. Dazu wiéhlt H. drei Tempel aus, den literarisch gut bezeugten Je-
rusalemer Tempel und die archiologisch belegten Anlagen in Tell Arad und Lachisch 49.
Hinsichtlich der Tempelarchitektur lehnt sich H. stark an die Typologie von W. Zwickel,
Der Tempelkult in Kanaan und Israel, 1994, an und bestétigt die iibliche Einordnung: Drei-
gliedriger Langraum- bzw. Antentempel fiir das Heiligtum in Jerusalem, autochthoner
Breitraumtempel fiir das in Arad, irreguldrer Knickachstempel fiir das in Lachisch.

Die Monumentalitit des Jerusalemer Tempelgebdudes wird von H. mit dem Konigtum
JHWHs in der Jerusalemer Tempeltheologie in Verbindung gebracht. Seine
Langraumigkeit soll «Distanz zwischen Konig und Untertanen schaffen» (75). Die Achs-
symmetrie des Antentempels solle die Uberwindung des Chaos und die «Vorliebe JHWHs
fiir Ordnung und Recht» dokumentieren. Auf diese Weise architektonisch materialisiert,
wolle die Jerusalemer Tempeltheologie, die H. «nicht nur fiir die Weiterfithrung jebusiti-
scher Glaubensvorstellungen, sondern eine Neuschopfung aus den Tagen Salomos» hilt
(77), «den ersten Flichenstaat auf paldstinischem Boden» (76) legitimieren und schiitzen.

Dagegen verleihe die Architektur des Heiligtums von Arad, die H. aus dem Hofhaus ab-
leitet, «eher der gottlichen Nidhe zum Beter Ausdruck» (77); die Kultteilnehmer seien hier
Gottes «Giste und Hausgenossen». Allerdings bleibe eine Distanz zur Kultnische durch
den breitraumigen Hauptraum gewahrt. Die grundsétzliche Symmetrie verweise auch hier
auf die «Ordnungsliebe des ... verehrten Gottes» hin (78). Demgegeniiber lasse der Schrein
49 in Lachisch ein noch intimeres Gottesverhiltnis erkennen. «Der verwinkelte Zugang
zum Kultobjekt 148t auf ein beinahe exklusives Gottesverhaltnis schlieBen» (78).

Ausfiihrlich behandelt H. den Tempelkult (81-146), worunter er auch Orakel, Inkubati-
on, Opferschau, sakrale Gerichtsbarkeit, Ordale und priesterliche Belehrungen fasst. Erst
danach werden im Zusammenhang der Opfer auch Tamid, Feste und Wallfahrten kurz an-
gesprochen. Bei den Kultinstallationen beschiftigt sich H. ausfiihrlich mit der Frage des Je-
rusalemer Brandopferaltars, den er wie Zwickel erst durch den Konig Ahas eingefiihrt
sieht (123-138). Auch der Altar in Arad war nur zum Schlachten von zebach-Opfern geeig-
net. Die Korrelation zur Tempelarchitektur wird nach H. durch die Kultpraxis bestitigt: In
Jerusalem gehe es «um das Hofzeremoniell eines himmlischen Herrschers» (143), in Arad
stinde die Gemeinschaft zwischen den Kultteilnehmern und Gott im Mittelpunkt, die aber
auch von Distanz geprigt sei, in Lachisch wiirden die «Kultméhler auf dem Tempelvor-
platz» die enge Verbundenheit mit Gott und untereinander bezeugen.

Tendenziell hat H. sicher Richtiges gesehen. Nur ist die Datenbasis viel zu schmal, um
allgemeingiiltige Aussagen machen zu konnen, handelt es sich doch nur um drei Heiligtii-
mer, von denen wir zu dem einen keine archidologischen Artefakte und zu den beiden an-
deren keine Tempeltheologie besitzen. Zudem wird die kleine Anlage Lachisch 49 von
Zwickel als Abstellkammer fiir Kultgerite interpretiert. H. schliesst aus seiner Untersu-
chung nicht nur alle nicht-israelitischen und fraglichen Befunde aus, sondern auch die
open-air-Heiligtiimer («Hohen»), die offenbar bis ins 8. Jh. die typischen israelitischen
Ortsheiligtiimer darstellten, und auch die Torheiligtiimer und kleineren kultischen Instal-
lationen, die man als Haus- oder Nachbarschaftskulte deuten kann. Er will sich auf «Kult-
ausiibung an offentlichen Heiligtiimern» und «auf geschlossene Sakralrdume» beschrin-
ken (1). Damit entgehen ihm nicht nur wichtige Befunde (vgl. die Darstellung von Z. Zevit,



370 Rezensionen

The Religions of Ancient Israel, 2001, 123-266), sondern auch ldngst etablierte religionsso-
ziologische Differenzierungen. Wenn H. am Ende feststellt: der Schrein Lachisch 49 hatte
«keine staatstragende Funktion, sondern diente cher der Frommigkeit des einzelnen»
(144), dann gesteht er zu, dass dieses Heiligtum zu einer ganz anderen Kategorie als der Je-
rusalemer Staatstempel gehort, das man darum auch nur begrenzt mit ihm vergleichen
kann. Entsprechende Differenzierung von Religionsschichten (Familienreligion, [Ortsreli-
gion,] Staatsreligion), wie von mir, K. van der Toorn, M. Weippert, E.S. Gerstenberger u.a.,
vorgenommen wurden, scheint H. nur von Ferne zu kennen (150).

Schliesslich muss gegen eine zu einlinige Korrelation zwischen Tempelarchitektur, Theo-
logie und Gottesdienst Einspruch erhoben werden: Ein zebach-Mahl konnte im Jerusa-
lemer Tempel auf dhnliche Weise Gemeinschaft stiften wie im Heiligtum von Arad. Wenn
H. am Ende F. Stolz zustimmend zitiert, «daf ein und dasselbe Heiligtum ... Funktionen auf
verschiedenen Ebenen der symbolischen Versorgung wahrnehmen kann» (148), dann rela-
tiviert er die von ihm herausgearbeiteten Korrelationen erheblich.

Gut dokumentiert wird von H. die Forschungsdiskussion (40 Seiten Literaturverzeich-
nis!). Wer sich zu den genannten Heiligtiimern und zu vielen Fragen des Kults in Israel
schnell informieren mochte, wird von H. gut bedient.

Rainer Albertz, Miinster

Ruth Scoralick, Gottes Giite und Gottes Zorn. Die Gottespradikationen in Ex 34,6f und ihre
intertextuellen Beziehungen zum Zwolfprophetenbuch (HBS 33), Herder: Freiburg u.a.
2002. 246 S., geb., EUR 40.-/CHF 69.60, ISBN 3-451-27849-9.

Matthias Franz, Der barmherzige und gniidige Gott. Die Gnadenrede vom Sinai (Exodus
34, 6-7) und ihre Parallelen im Alten Testament und seiner Umwelt (BWANT 160),
Kohlhammer: Stuttgart 2003. 294 S., kartoniert, EUR 35.-/CHF 57.80, ISBN 3-17-
017896-2.

Die Aussagen der Verse Ex 34,6f. — Scoralick bezeichnet sie als «Gottespridikationen»,
Franz als «Gnadenrede» (Vers 6 allein mit Verweis auf H. Spieckermann als «Gnadenfor-
mel») —und ihre Parallelen werden im Blick auf die Ausarbeitung einer alttestamentlichen
oder biblischen Theologie zunehmend als bedeutsam erachtet. Dass innerhalb eines Jahres
zwei Monographien dazu erschienen sind, ist ein Ausdruck davon (vgl. dazu jiingst auch
noch Andreas Michel, Ist mit der «Gnadenformel» von Ex 34,6(+7?] der Schliissel zu einer
Theologie des Alten Testaments gefunden?, BN 118 [2003] 110-123).

Die Habilitationsschrift von Scoralick und die Doktoral-Dissertation von Franz haben
eine Reihe von Gemeinsamkeiten (dabei ist zu vermerken, dass Franz die Studie von Sco-
ralick noch vor seiner eigenen Publikation zu Gesichte bekam, sie wohl zitiert, aber nicht
mehr eingehend rezipiert). Beide behandeln die Forschungsgeschichte und erwihnen da-
bei die Studien von J. Scharbert, M. Fishbane, R.C. Dentan und H. Spieckermann. Beide
bieten selbstverstidndlich eine grammatikalische Analyse der beiden Verse, gewichten de-
ren Ort im Kontext von Ex 32-34 und bieten einen Blick auf die Hohleninschrift B von
Khirbet Beit Layy. Beide nehmen an, dass der (vorexilische) Text Ex 34,6f. zumindest weit-
hin Ausgangspunkt einer andere Textbereiche prigenden Entwicklung bildet. Und Scora-
lick wie Franz fassen die beiden Verse als Gottesrede auf und bestimmen den Gehalt als
asymmetrisch in dem Sinn, dass die Aussage Gottes Giite ungleich starker gewichtet als
sein Zorneshandeln (anders Michel [s.o.], der von einem «Achtergewicht» der Strafaussa-
gen in Ex 34,6f. ausgeht). Beide Monographien schliessen mit Literaturverzeichnis und
Stellenregister.

Die Fragestellungen und damit die methodischen Zugangsweisen zum Text und seinem
Zusammenhang sind nun aber deutlich verschieden. Scoralick legt ein — wie sie es selbst



Rezensionen 371

nennt — «kanonisch-intertextuelles Lektiireparadigma» ihren Untersuchungen zugrunde,
geht also von einer Leserperspektive aus. Franz dagegen fragt nach Autoren- und Redak-
torenintention und arbeitet mit den «traditionellen» Methoden der Form-, Literar- und Re-
daktionskritik. Zudem steckt Franz durch die Voranstellung einer «Syntax des Redens von
Gott» sowie religionsgeschichtlicher Vergleiche und onomastischer Erwidgungen einen
weiteren Horizont ab. Scoralick dagegen fokussiert auf drei Analysebereiche: Ex 34.,6f. fir
sich, Ex 34,6f. innerhalb von Ex 32-34 und die intertextuellen Spuren von Ex 34,6f. im Do-
dekapropheton.

Franz’ Analyse der beiden Verse geschieht weithin wortsemantisch. Beim von Scoralick
gewdhlten syntaktischen, satzsemantischen und textpragmatischen Ansatz kommt der poe-
sienahe und mehrdeutige Duktus stiarker zum Tragen. Auch im Blick auf die Verzahnung
der beiden Verse im Lesekontext von Ex 32-34 tritt die theologische Sinndichte dieser
Aussagen mit dem von Scoralick gehandhabten methodischen Instrumentarium stirker
hervor als das mit den diachronen Ansétzen, die Franz anwendet und die Ex 32-34 zu ei-
nem komplex geschichteten Textgebilde (mit einer rekonstruierten «Gottesschau-Traditi-
on») werden lassen, moglich ist. So sind die Fiirbitten Moses bzw. die Dialoge zwischen
Mose und JHWH als «Vorldufer» auf Ex 34,6f. hin bedeutsam, und es ist mir fraglich, ob
diese z.T. (z.B. Ex 32,11-14; 33,19f.) nachtriglich eingeschoben wurden. Franz zeigt dann,
dass das Dtn und die dtr Traditionsbildung Ex 34,6f., was den Gnaden-Aspekt betrifft,
iibergeht, bzw. Strafe und Gericht in den Vordergrund schiebt. In «spiten Texten» (dazu
rechnet er u.a. auch Num 14,18 und Ps 78,35) dagegen, wozu eine Reihe psalmischer und
prophetischer Belege gehoren, tritt der Gnadenaspekt (wieder) in den Vordergrund (eine
«Gnadenformel» unabhingig von Ex 34,6[f.] hat es jedoch nicht gegeben). Scoralick zeigt
auf, wie Ex 34,6f. «ein schrifteniibergreifend verbindendes Element im Zwolfpropheten-
buch» ist. Bereits die Hoseaschrift enthélt das Ringen von Zorn und Erbarmen (vgl. Hos
1,2-2.3; 11; 14,2-9 mit intertextuellen Verweisen auf Ex 34,6f.). Die Joelschrift hat dann
eine hermeneutische Schliisselfunktion fiir das Zwolfprophetenbuch und wirkt als text-
pragmatische Perspektivierung des ganzen Buches (zu Ex 34,6f. vgl. Jo 2,13). Von dieser
aufgespannten Perspektive her wird die Gestalt des Jona in der Jonaschrift als Verkorpe-
rung Israels gelesen. Anders als Jo 2,13 (Begriindung des Umkehrrufs) ist Jon 4,2 sozusa-
gen Zitat des Jona bekannten Wissens innerhalb eines Gebets zu JHWH. Die Gottespridi-
kationen aus Ex 34,6f. erscheinen dann im Michaschluss (Mi 7,18-20, mit Hervorhebung
der Vergebung). Nah 1,2f. beginnt gegeniiber Mi 7,18 mit einem Paukenschlag (Gerichts-
bezug, vgl. auch Hab und Zef). In Hag bis Mal finden sich dann keine deutlichen Aufnah-
men von Ex 34,6f., doch die damit verbundenen Themen und Motive werden weiterentwik-
kelt.

Die Verse Ex 34,6f., ihr Kontext und ihre Wirkungsgeschichte verdienen die besondere
Beachtung, die ihnen durch diese beiden Monographien zuteil wird. Die Aufrechterhal-
tung der Polaritdt von gnddigem Gott und seinem Zorneshandeln ist der Theologie, aber
auch der christlichen Verkiindigung gegeben und aufgegeben. Die Bibel zeigt selber, wie
situativ einmal das eine, das andere Mal das andere (als Korrektiv?) starkerer Betonung
bedarf. Wahrscheinlich darf man die Uberlegenheit der Gnade gegeniiber dem Zorn nicht
in ein System bringen. Ob die grammatische Differenzierung von Franz, der das Gnidig-
und Barmherzig-Sein Gottes als « Wesensaussage» (opus Dei proprium) stiarker gewichtet
als die (nur) verbal formulierten und damit zeitlich begrenzt verstandenen Zornes- und
Ahndeshandlungen (opus Dei alienum), eine tragfihige theologische Aussage abgibt, ist
mir fraglich. Bei Scoralick vermag mich ihre Ausscheidung von Teilen von Ex 34,7 als se-
kundér nicht zu iiberzeugen.



372 Rezensionen

Durch die unterschiedlichen Zugangsweisen kann man die beiden Studien als Ergin-
zung, z.T. auch als Korrektur oder Weiterfithrung lesen. Insgesamt halte ich die von Scora-
lick gewihlte Methodik, was den biblisch-theologischen Ertrag betrifft, fiir fruchtbarer.

Beat Weber, Linden

Sue Groom, Linguistic Analysis of Biblical Hebrew, Paternoster Press: Carlisle 2003.
XXVI+207 S., £19.99, ISBN 1-84227-164-4.

Anders als es der Titel erwarten liesse, handelt es sich bei der von Groom vorgelegten
Studie weniger um eine allgemeine Einfithrung in die verschiedenen Teilbereiche linguisti-
scher Arbeit am biblischen Hebréisch als um ein stark auf den Bereich wortsemantischer
Untersuchungen bezogenes Handbuch. Dieser Arbeitsbereich wird dann aber in aller
wiinschbaren Breite aus ganz verschiedenen Perspektiven beleuchtet, wie eine Ubersicht
iiber die Hauptkapitel des Buches zeigt:

Auf einen einleitenden Teil (XVII-XXVI), in dem eine Auswahl unterschiedlicher se-
mantischer Methoden kurz vorgestellt und einer kritischen Wiirdigung unterzogen wird,
folgt Kap. 1 (3-15) mit einer Definition des zu untersuchenden Corpus. Kap. 2 und 3 (16-
44), iiberschrieben mit «The Masoretic Text» und «The Nature of Biblical Hebrew», ent-
halten Ausfithrungen zum besonderen Charakter des masoretischen Textes und zu Fragen
der diachronen Entwicklung und der Dialektunterschiede des biblischen Hebréisch, die
nicht nur fiir semantische Untersuchungen von grossem Wert sind. Kap. 4 (45-71) bietet
eine Einfithrung und Kritik der komparativen Philologie, wobei dem Beitrag von James
Barr naturgemaiss relativ breiter Raum zugemessen wird. In Kap. 5 (72-102) gibt Groom ei-
nen Uberblick iiber die alten Versionen, mit weitreichenden Einsichten in den Charakter
der verschiedenen Ubersetzungen, die wiederum auch fiir andere als semantische Frage-
stellungen hilfreich sind. Kap. 6 (103-130) behandelt unter der Uberschrift «Lexical Seman-
tics» die Kernfragen lexikalischer Wortuntersuchungen. Kap. 7 (131-160) wendet sich einer
neueren Zugangsweise semantischer Untersuchungen zu, der sog. Textlinguistik, und stellt
diese Methode am Fallbeispiel Ri 4 in relativ ausgefiihrter, gut nachvollziehbarer Form dar.
In der abschliessenden Zusammenfassung (161-174) werden die wichtigsten Einsichten re-
kapituliert und anhand zweier konkreter Beispiele aus Ri 4 dargestellt, wie ein integrierter
Ansatz («integrated approach») wortsemantische Untersuchungen leitet und zu einem po-
sitiven Ergebnis fiihrt.

Im Zusammenhang der linguistischen Diskussion um den addquatesten Weg der Durch-
fiihrung semantischer Untersuchungen an der hebréischen Bibel sind es v.a. drei Punkte,
die Groom hervorhebt:

1. Die Bedeutung eines Wortes ist primir im Rahmen seiner eigenen Sprache zu erhe-
ben; die komparative Philologie spielt darum nur eine nachgeordnete Rolle.

2. Die Bedeutung eines Wortes ist wesentlich durch das unmittelbare textliche Umfeld
bestimmt; trotzdem ist die pragmatische Ebene stets im Auge zu behalten.

3. Nur eine Kombination aller zur Verfiigung stehenden Methoden mit ihrer je besonde-
ren Optik, und in der Beriicksichtigung ihrer jeweiligen Begrenzung, erbringt haltbare und
befriedigende Resultate.

Wie aus der oben angefiihrten Inhaltsbeschreibung ersichtlich ist, behandelt Grooms
Buch auf knappem Raum eine Fiille von grundlegenden Themen, die fiir jeden an der he-
braischen Bibel und ihrer Sprache Interessierten von Belang sind. Die Darstellung der Ei-
genarten, Vorziige und Grenzen der verschiedenen Arbeitsschritte und Methoden, die fiir
semantische Studien von Belang sind, ist klar und ausgewogen. Die Lektiire des Buches ist
primér fiir Exegeten, die nach einer verlésslichen, breiten, den neuesten Stand der lingui-
stischen Forschung beriicksichtigenden Einfithrung in die semantische Untersuchung des
Textes der hebrdischen Bibel Ausschau halten, sehr zu empfehlen; aber auch fiir diejeni-



Rezensionen 373

gen, die mit diesem Arbeitsfeld bereits eingehender vertraut sind, werden im einen oder
anderen Kapitel neue Einsichten bereit liegen. Auf alle Félle ermutigt das Buch, sich mit
frisch geweckter Neugier dem hebréischen Bibeltext selber zuzuwenden in der Gewissheit,
durch die sorgfiltige sprachliche Analyse stets neue Schiitze heben zu konnen.

Dass das Buch auch kleinere Schattenseiten hat, sei nicht verschwiegen. Dazu geh6ren
die Nichtbeachtung der Bibeltexte aus Qumran, die weitgehende Beschriankung auf die
Diskussion im englischsprachigen Raum, die an einigen Stellen trotz der Stringenz der
grossen Linien nicht klar erkennbare Systematik im Detail und v.a. der Umstand, dass ge-
wisse linguistische Grundbegriffe (wie z.B. «syntagmatisch» und «paradigmatisch») nicht
erkldrt werden, was die Benutzerfreundlichkeit eines Einfiihrungswerkes schmilert. Am
positiven Gesamteindruck éndert das aber nichts. Dem Buch ist eine weite Verbreitung zu
wiinschen; es ist zu hoffen, dass es einen Beitrag leistet zu einer verstdrkten Hinkehr man-
cher Theologen, Religionswissenschaftler und Philologen zum Text der hebréischen Bibel
selber.

Markus Zehnder, Riehen

Peter Balla, The Child-Parent Relationship in the New Testament and its Environment
(WUNT 155), Mohr: Tiibingen 2003. XII+279 S., EUR 69.—, ISBN 3-16-148006-6.

Forschungen zur Familie sind im Trend. Nicht nur solche iiber die Familie in den gegen-
wirtigen Gesellschaften, auch der Blick in die Geschichte erfreut sich seit gut dreissig Jah-
ren eines wachsenden Interesses. Hinsichtlich der Antike, wo die Familie mit einer gewis-
sen Verzogerung ebenfalls zunehmend das Forschungsinteresse auf sich zieht, gibt es inzwi-
schen Untersuchungen zu den griechischen und romischen Haushalten, zum oikos also,
zum Haus, Studien iiber die Sklaverei, iiber Kinder bzw. Eltern und Kinder, iiber Frauen,
Studien tiber Erziehung, iiber Heirat und Scheidung, Studien zu den jiidischen Gesellschaf-
ten und seit einigen Jahren auch Studien zur Familie in den frithen christlichen Gemein-
schaften. Die in letzteren verfolgte theologische Perspektive auf die Familie ist in zwei, der
Reihe «The Family, Religion, and Culture» zugehorigen Biénden eingehend reflektiert
worden, représentiert durch Namen wie Leo G. Perdue, Joseph Blenkinsopp, Carolyn
Osiek, David Balch u.a. Diesen Forschungen zur Familie im Zeitraum der biblischen Texte
ist auch das im folgenden vorgestellte Buch von Peter Balla zuzuordnen.

Peter Balla, Professor fiir Neues Testament in Budapest, widmet sich in seiner Habilita-
tionsschrift der aus den Textquellen erkennbaren Beziehung zwischen Kindern und Eltern
von Homer bis und mit den neutestamentlichen Schriften. Er konzentriert sich dabei auf
den Aspekt des Gehorsams bzw. der Ehre und befragt die Texte nach der Art und Weise,
wie Kinder in der damaligen Zeit ihren Eltern Ehre entgegengebracht haben. Weitere
Aspekte jenes Verhiltnisses, etwa das Zusammenleben oder die Erziehung, treten in den
Hintergrund. Man kann diese Beschrinkung bedauern, sie tréigt freilich sehr zu der scho-
nen Klarheit der Untersuchung bei, die stets sich an der gewéhlten Fragestellung orientiert.

Die, zumindest fiir die Antike, etwas ungewohnte Perspektive von den Kindern aus hat
ihren Grund darin, dass Balla auf die Texte des Neuen Testaments fokussiert. Thm geht es
um jene Evangelientexte, in welchen sich ein Spannungsverhiltnis zwischen Jesus und sei-
ner biologischen Familie andeutet, z.B. um die von allen drei Synoptikern iiberlieferte Auf-
forderung Jesu zum Verlassen von Haus und Familie (Mk 10,28-31parr.). Der in der neu-
testamentlichen Wissenschaft breit vertretenen These eines antifamilidren Ethos in der Je-
suslehre hélt Balla mit seiner Studie entgegen, dass Jesus nirgendwo die Einhaltung des
Gebotes der Elternehrung versiume oder solches lehre. Wie aber interpretiert er jene ra-
dikalen Aussagen zu Haus und Familie im Neuen Testament?

Balla befasst sich zunéchst in Teil I seines Buches mit paganen sowie jiidischen Texten
zu Gehorsam und Ehre gegeniiber den Eltern und arbeitet die wichtigsten wie auch ein-



374 Rezensionen

flussreichsten Vorstellungen heraus. Er zeigt auf, dass die Elternehrung, die in den griechi-
schen Quellen seit frithester Zeit bezeugt ist, allgemein einen hohen Stellenwert besass und
um die Zeitenwende sogar noch verbreiteter war. Gehorsam und Ehre bedeuteten dabei
nicht allein das Akzeptieren elterlicher Entscheide oder ein respektvolles Verhalten ihnen
gegeniiber. Sie schlossen auch die materielle Sorge um die alternden Eltern und das Berei-
ten eines Grabes fiir sie ein (37). Erwachsene Kinder schuldeten ihren Erzeugern Dankbar-
keit, und mit ihrer Sorge fiir die Eltern imitierten sie die Fiirsorge, die sie selber als kleine
Kinder erhalten hatten (72). Begriindet wurde die Elternehrung sowohl mit der Natur,
etwa als Respekt der Jiingeren gegeniiber den Alteren (22), als auch religios: Die Ehrung
der Eltern entsprach gottlichem Gesetz und rangierte gleich nach der Verehrung Gottes
bzw. der Gotter (16). In dieser Zweitsetzung der Eltern nach den Géttern dussere sich, so
Balla, eine der wenigen Einschrinkungen der Elternehrung in der paganen Welt.

Die Pflicht zur Ehrung der Eltern wird in den vergleichsweise spérlichen jiidischen Text-
zeugnissen (81) um die Zeitenwende ganz dhnlich begriindet. Zwar gilt hier als zentraler
Bezugspunkt das 5. Gebot der Bibel und Gott als die Referenz fiir die Pflicht der Elterneh-
rung. Bekannt ist Philos Argumentation, wonach die Eltern durch das Kinderzeugen am
gottlichen Werk partizipieren und damit den Schopfer der Erde imitieren. Daher gebiihre
ihnen, gleich wie Gott, Ehre (98). Doch leitet Philo die Sorge um die alten Eltern anhand
eines Vergleichs mit den Stérchen auch aus der Natur ab (100), was ihn in die Ndhe etwa
stoischer Argumentation bringt. Uberhaupt ist Philos Bild der Familie von der «hierarchi-
schen Natur der Eltern-Kind-Beziehung» (Adele Reinhartz) bestimmt (98) — eine Beob-
achtung, die fiir andere jiidische wie fiir zahlreiche pagane Schriftsteller jener Zeit ebenso
zutrifft. Da sich die inhaltliche Fiillung der Elternehrung weitgehend mit dem aus den pa-
ganen Quellen gewonnenen Bild deckt, resiimiert Balla mit Shaye Cohen, dass die jiidische
Familie in der Antike und diejenige der griechisch-rémischen Gesellschaften praktisch
identisch waren (109). Hinsichtlich einer Beschriankung der Pflicht zur Elternehrung kann
Balla aber — unter Verweis auf deren Relevanz fiir das Neue Testament — einige neue
Aspekte aus den Texten herausarbeiten. Zum einen fithrt er Aussagen im Kontext von
Martyrium und Konversion an, die die Treue zu Torah und Tempel den familidren Bindun-
gen voranstellen. So hat in der Apokalypse Abrahams oder im Roman Joseph und Aseneth
die Abkehr der Protagonisten von den alten bzw. den véterlichen Gottern das Verlassen
des Elternhauses zur Konsequenz (107). Zum anderen weist Balla auf den in apokalypti-
schen Texten genannten zukiinftigen Hass und die Feindschaft innerhalb der Glieder einer
Familie. Mit Recht betont er, dass dieses Phdanomen nicht als eine Begrenzung der Eltern-
ehrung, sondern als unvermeidbare Folge der letzten Tage gedeutet wurde (108).

Vor dem Hintergrund dieser Ergebnisse zum antiken Verhiltnis von Kindern zu ihren
Eltern untersucht Balla in Teil II die Texte des Neuen Testaments und dabei zuerst die
Evangelien. Aufgrund der wenigen direkten Hinweise und des aus den Erzéhlungen rekon-
struierten Bildes konne man sagen, dass die familidren Bindungen denjenigen der umge-
benden Kulturen glichen. Dieser Befund beweise, dass in der Jesusbewegung die Ehrung
der Eltern, mit denselben Implikationen wie in der jiidischen und paganen Welt, von den
Kindern allgemein erwartet wurde (117). Daher stehe die Deutung der in den Evangelien
vorhandenen radikalen Aussagen als antifamilidr oder als Zeichen eines Bruches mit der
Familie jenen zahlreichen narrativen Bestétigungen der Ehre von Vater und Mutter entge-
gen (156). Ohne das Konfliktpotential gewisser Jesusaussagen zur Familie zu leugnen, geht
Balla davon aus, dass die Elternehrung durch Jesus nicht angegriffen werde. Die radikalen
Aussagen beschrieben keinen generellen Zustand der Christusgldubigen, sie seien stets an
bestimmte Gruppen adressiert. Entweder an Jesus selber und an dessen Jiinger, oder nur
an die ihm nachfolgenden Jiinger, oder sie gehdrten in einen endzeitlichen Rahmen. Dies
fiihrt Balla zu drei Schlussfolgerungen (155f.): Erstens werde Feindschaft innerhalb der Fa-
milie als unvermeidbare Wirkung von Jesu Kommen und der Proklamation des Reiches



Rezensionen 375

Gottes beschrieben (142). Das bedeute, dass nicht Jesus und seine Jiinger die Trennung von
ihrer Familie herbeigefiihrt hitten, sondern sie erlitten dieselbe als Konsequenz ihrer Ver-
kiindigung des Evangeliums. Zweitens gehe aus der Tatsache, dass einige Aussagen nur an
einen Teil der Jiinger adressiert seien, hervor, dass Jesus zwei Arten von Jiingern hatte und
nur diejenigen ihre Familien verliessen, die ihm nachfolgten. Dieser «Wanderradikalis-
mus» (Gerd Theissen) sei aber nicht so radikal gewesen, dass er einen endgiiltigen Bruch
mit der Familie bedeutet hitte. Die neutestamentlichen Texte belegten, dass nach Jesu Tod
die Jiinger zum Teil wieder zu ihren Familien zuriickgekehrt seien. Uberhaupt sei hinsicht-
lich der Kind-Eltern-Beziechung der Unterschied zwischen den Wandercharismatikern und
den ansissigen Gemeinschaften nicht so gross gewesen, wie Theissen annahm. Jesu eigene
radikale Lebensweise und diejenige der wandernden Charismatiker hebe die Forderung
nach Elternehrung nicht auf. Sie zeige aber, dass es dabei gewisse Grenzen gab, die sich aus
der Verpflichtung der Jiinger auf Jesus und dessen Reich-Gottes-Verkiindigung ergaben.
Insofern konfrontiere uns die Evangelientradition «nicht so sehr mit einer Alternative als
mit einer Prioritidt» (230), der Prioritdt des Willens Gottes vor dem der Familie. Drittens
schliesslich miissten die Aussagen im Zusammenhang einer endzeitlichen Rede auch im
Blick auf die Endzeit verstanden werden: Die Prophezeiung vom Fallen familidrer Regeln
in den letzten Tagen sei, wie in der jiidischen apokalyptischen Literatur, als ein Zeichen der
Endzeit verstanden worden.

Als Begriindung der Elternehrung dient in der Evangelientradition wie auch in den
Haustafeln von Kolosser- und Epheserbrief das 5. Gebot der Bibel. In den Haustafeln habe
die Erwidhnung der Elternehrung den Zweck, aufzuzeigen, dass die Kinder der christus-
gldubigen Gemeinschaft zur Ehrung der Eltern erzogen wurden, wodurch gegen aussen hin
ein Bild von Ordnung im Haus vermittelt wiirde (199). Balla kniipft hier an die zunehmen-
de Forschungsmeinung an, wonach es das Ziel der Haustafeln sei, zu beweisen, dass die
christlichen Gemeinschaften keine Bedrohung fiir den rémischen Staat und die Gesell-
schaft darstellten (176). Ob allerdings die Erstnennung der Kinder vor ihrem Vater in den
Haustafeln Zeugnis eines «<hohen Respekts gegeniiber Kindern» sei (231), scheint mir frag-
lich. Hier empfinde ich mithin eine etwas idealisierende Wahrnehmung der Situation von
Kindern in der Antike, die sich etwa auch darin zeigt, dass Balla kaum danach fragt, wie die
Gehorsamspflicht aus der Perspektive der Kinder ausgesehen haben kénnte und was fiir
Konsequenzen sich daraus fiir jene ergaben.

Mit ihrer Betonung familifrer Ethik bewiesen die Haustafeln, so Balla, dass das friihe
Christentum Jesu Ruf in die Nachfolge nicht als Bruch des 5. Gebotes verstanden habe.
Uberhaupt finde sich in den iibrigen Texten des Neuen Testaments kein Hinweis darauf,
dass der radikale Lebensstil der Jesusnachfolge fortgefiihrt worden sei (231). Im Gegenteil
bezeugten auch diese Schriften den hohen Stellenwert der Elternehrung im frithen Chri-
stentum. Allerdings gibt es in diesen kaum konkrete Hinweise zur Familie als vielmehr me-
taphorische Verwendung der Familienterminologie. Auch darin sieht Balla die Wertschét-
zung der Elternehrung wiederspiegelt: Paulus, der mehr am Leben der christlichen Ge-
meinschaft als an demjenigen der individuellen Familien interessiert sei (165), beniitze zum
einen die Metapher der Eltern, um seine Adressaten zur Nachahmung seiner Lehre und
seines Verhaltens aufzufordern (199). Zum anderen diene die figurative Rede der Familie,
die sich auch in den deuteropaulinischen Briefen niedergeschlagen hat, zur Beschreibung
der christlichen Gemeinschaft als familia dei, wobei Gott als paterfamilias der Gemeinde
verstanden werde, als liebender und sorgender Vater, dem Gehorsam entgegenzubringen
sei (188). Wohltuend ist, dass Balla — entgegen einer beliebten Darstellung der sozialen
Rolle des romischen paterfamilias als willkiirlicher und totaler Machtfigur — ein Bild des an-
tiken Vaters zeichnet, welches auch die positiven Aspekte berticksichtigt, ndherhin die sor-
gende Liebe des Vaters um sein Kind bzw. seinen Sohn, von welcher verschiedene antike
Texte zeugen.



376 Rezensionen

Kritisch liesse sich anfragen, ob die Beschrédnkung der frithen christlichen Literatur auf
die Schriften des neutestamentlichen Kanons gerade hinsichtlich der gewihlten Fragestel-
lung sinnvoll ist. Der Blick dariiber hinaus auf die ausserkanonischen Schriften und die Kir-
chenviiter hitte das Bild sicher vervollstindigt und zudem eine Tendenz bei der Wahrneh-
mung von Kindern im Christentum gezeigt, welche fiir eine Geschichte der Pflichten und
Rechte der Kinder interessant wire. Balla, der sich in einer fritheren Studie bereits mit der
Kanonizitit beschiftigt hatte, stellt seine Auswahl ebenfalls in Frage und begriindet sie da-
mit, dass die kanonischen Schriften vom mainstream der Kirche als autoritativ iibernom-
men wurden (157).

Ballas Buch besticht durch einen konsequent synchronen Zugang zu den Texten mit vie-
len einzelnen Zusatzinformationen. Die jiidischen Quellen werden mit Entstehungsort und
-zeit vorgestellt. Zu den neutestamentlichen Texten werden Textvarianten diskutiert. Ein-
zelne Hinweise konnten fiir ein theologisches Fachpublikum vielleicht etwas elementar
sein, z.B. die Diskussion um die Echtheit der paulinischen Briefe (157). Ballas Hauptthese,
dass die radikalen Aussagen Jesu keine Verletzung der im Umfeld des frithen Christentums
allgemein erwarteten Elternehrung bedeuteten — ob man sie nun teilt oder nicht —, wird
sorgfiiltig mit Texten der ausserneutestamentlichen Literatur untermauert. Dass es sich da-
bei nicht um eine vollstindige Untersuchung des antiken Textmaterials handeln kann, ist
angesichts der Verstreutheit entsprechender Hinweise zu verstehen und tut dem religions-
historischen Wert dieser Studie keinen Abbruch. Man darf gespannt sein, wie die neutesta-
mentliche Wissenschaft diesen Beitrag zu einem Aspekt der frithen christlichen Familie
aufnehmen wird.

Christina Tuor-Kurth, Basel/Surrein

Luca Di Blasi, Der Geist in der Revolte. Der Gnostizismus und seine Wiederkehr in der
Postmoderne, Wilhelm Fink Verlag: Miinchen 2002. 274 S., EUR 29.90/CHF 50.80, ISBN
3-7705-3735-1.

Das vorliegende Buch basiert auf einer Arbeit, mit der der Verfasser an der Philoso-
phisch-Pddagogischen Fakultit der Katholischen Universitit Eichstédtt promoviert wurde.
Sie ist entstanden im Forschungsinstitut fiir Philosophie Hannover unter Leitung seines
Doktorvaters Prof. Peter Koslowski. Di Blasi hat mit seiner Untersuchung ein klares Ziel
vor Augen, das er am Anfang der Einleitung, mit dem seine Studie beginnt, folgendermas-
sen umschreibt: «Gnostiker sind Grenzgénger zwischen Philosophie und Offenbarungsre-
ligionen. Wo selbst einstige sdkularistische Modernisten in das <postsidkulare> Zeitalter
iibergehen und die Ahnung wichst, dass die Entfremdung zwischen Philosophie und Of-
fenbarungsreligion zum Schaden beider erfolgte, kann die Beschiftigung mit der Gnosis —
der prédestinierten Vermittlerin zwischen Offenbarung und Vernunft - helfen,
Vermittlungsmoglichkeiten und ihre Grenzen deutlicher zu erkennen» (11). '

Mit einer kritischen Bezugnahme auf die «Sprachregelung», die im bekannten Gnosis-
kongress in Messina im Jahre 1966 getroffen wurde, geht Di Blasi von einer dreifachen Un-
terscheidung aus. Der Begriff Gnosis ist der tibergeordnete Begriff, denn die Beziehung
zwischen Vernunft und Offenbarung ist ein fundamentales Thema fiir alle Formen der
Gnosis. Dieser Bezug kann in zwei verschiedenen Weisen vollzogen werden: als Umwer-
tung oder Uberbietung der Offenbarung oder als Streben nach Vertiefung und Toleranz.
Diese beiden Grundmaoglichkeiten manifestieren sich in den beiden gnostischen Grundfor-
men: dem — tendenziell heterodoxen — Gnostizismus und der — tendenziell orthodoxen —
theistischen Gnosis (18). Es geht in dieser Studie um den Gnostizismus. Der Begriff Gno-
stizismus umfasst in erster Linie die Systeme und Sekten der ersten Jahrhunderte n.Chr.,
da er hier archetypisch in Erscheinung trat. Er kann aber auch fiir vergleichbare Phianome-
ne in der Folgezeit fruchtbar gemacht werden, wenn man im spétantiken Gnostizismus den



Rezensionen 377

ersten klaren Ausdruck einer allgemeineren geistigen Grundmdéglichkeit erblickt (18). Das
tut der Verfasser, der seine Vertrautheit mit der Welt der Gnosis (in weitem Sinn verstan-
den) wie auch mit der modernen Philosophie iiberzeugend unter Beweis stellt. Und es ge-
lingt ihm in seinen scharfsinnigen Ausfiihrungen zu zeigen, dass diese Sicht zutreffend ist.

Es ist interessant zu sehen, dass Di Blasi im Grunde eine «reziproke» Interpretationsme-
thode anwendet. Einerseits kann der spitantike Gnostizismus dazu verhelfen, Licht auf
wesensmassig dhnliche Bewegungen in anderen, spéteren, Kontexten zu werfen. Andrer-
seits kann die Einordnung und Positionierung des Gnostizismus sehr profitieren von spa-
teren Bewegungen in der Geistesgeschichte. Zustimmend erwéhnt er die Vermutung des
Philosophen Peter Sloterdijk, dass sich das Verstidndnis der Gnosis weniger «noch so impo-
santen philologischen Entdeckungen» verdanke; vielmehr entstehen Einsichten in das We-
sen gnostischen Denkens «in Abhéngigkeit von den massgeblichen philosophischen Selbst-
deutungen der Neuzeit» (13 Anm. 2).

Wesensmerkmale des Gnostizismus sind die Begriffe Revolte und Umwertung. In ihnen
wird eine Bewegung gegen das Herrschende und Bestimmende oder auch Ubergeordnete
vollzogen. Folge dieser Bewegung ist ein Radikal-auf-sich-zuriickgeworfen-werden, eine
Intensivierung des Selbstbewusstseins, eine Form der Selbstentdeckung. Indem das Selbst
das Wesen der Bestimmungsmichte durchschaut, entzieht es sich zugleich ihrem Zugriff
und iiberwindet sie. Das ist nach der vom Verfasser ausgearbeiteten Deutung der Kern der
gnostischen Selbstbefreiung. Deswegen schlédgt er als Charakteristik des Gnostizismus den
Begriff des «revoltierenden Dualismus» vor. Dieser Begriff ist s.E. angemessener als die
von Hans Jonas eingefiihrte Bezeichnung «antikosmischer Dualismus», die auch nach Mes-
sina noch héufig als Andeutung des Wesensmerkmals des Gnostizismus funktioniert. Der
revoltierende Dualismus ist ein dialektischer Dualismus, der sich in der Beziehung zu gei-
stigen Michten und Gedanken zwischen Abhéngigkeit und versuchter Radikalemanzipati-
on bewegt (12).

Im zweiten Hauptteil seiner Studie bietet Di Blasi eine instruktive Phinomenologie des
spatantiken Gnostizismus. Er legt dar, warum der jiidische Gott das Ziel der gnostizisti-
schen Revolte ist (97-100). Die eingehenden Analysen des, wie der Verfasser formuliert,
simonischen oder magischen, des sethianischen oder mythologischen und des valentiniani-
schen oder philosophischen Gnostizimus enthalten interessante Gesichtspunkte, z.B. die
Parallele zwischen Simon Magus und Luther, was die Verbindung zwischen Geist/Vernunft
und Hure betrifft (125-127). Eine Bemerkung zu einem Detail: Dass in neuerer Zeit Theo-
logen die Bezeichnung «Spétjudentums» fiir das Judentum im 1. Jahrhundert durch den Be-
griff «Friihjudentum» ersetzen, hat, anders als der Verf. meint (194 Anm 3), seinen Grund
in der Tatsache, dass die erstgenannte Bezeichnung suggeriert, dass das Judentum in der
langen Periode nach der Entstehung des Christentums fiir die Theologie nicht mehr wichtig
1st.

Im dritten Hauptteil mit dem Titel «Gnosis und Gegenwart» wird der Einfluss des Gno-
stizismus im philosophischen Denken der Moderne und Postmoderne beschrieben. Der
Gnostizismus der Gegenwart unterscheidet sich von seinem spétantiken Vorginger durch
seine grossere Negativitit (183). Nietzsche hat in dieser Entwicklung einen zentralen Platz.

Mit seiner Botschaft vom «Gottesmord» wird ein magischer Neognostizismus eingelidu-
tet, der den Ubergang von einer Moderne zu einer Postmoderne markiert (185). Die Bot-
schaft vom Tode Gottes entspricht der schon genannten Umwertung des jiidischen Schop-
fergottes (202).

Viele Vertreter des neueren philosophischen Denkens, die sich auch mit der Gnosis be-
fasst haben, werden genannt — es kommen u.a. Heidegger, Blumenberg, Habermas zur
Sprache —, und es fillt auf, wie sehr der Verfasser darum bemiiht ist, sich in der Vielzahl der
Interpretationen einen eigenen Weg zu bahnen. Es gelingt ihm klar zu machen, dass die
von ihm vorgeschlagene Charakteristik des Gnostizismus in der Lage ist, falsche Einschét-



378 Rezensionen

zungen und Dilemmata zu korrigieren und zu iiberwinden. Zu den am meisten zitierten
Denkern gehoren Sloterdijk und Koslowsky. Sloterdijks Konzeption bespricht er unter
dem Titel «Neognostizismus als Spiritualisierung der 68er Revolte», die von Koslowski un-
ter dem Titel «Christliche Gnosis als Antwort auf die Krise der Moderne». Eine christliche
Gnosis, so sagt Koslowsky, ldsst den Offenbarungsglauben gelten, aber betont gleichzeitig
die Moglichkeit, dass der Gehalt der historischen Ereignisse dieser Offenbarung im Inne-
ren des Menschen erfahren werde (241 Anm. 1). Mittlerweile hat Koslowski sich tibrigens
von dem Ausdruck «Gnosis» distanziert und spricht lieber von einer Philosophie der Of-
fenbarung (240 Anm. 4).

Viel Literatur ist in diesem Buch verarbeitet. Ich vermisste einen Hinweis auf das Buch
von A. Franz (Hg.), Glaube — Erkenntnis — Freiheit. Herausforderungen der Gnosis in Ge-
schichte und Gegenwart, Paderborn etc. 1999, das u.a. Schelling, Bloch und Heidegger zur
Sprache bringt (vgl. meine Rezension in ThZ 58 [2002] 376-377).

Ich erlaube mir noch eine formale Bemerkung. Der Verfasser hat vieles zu sagen und
wollte begreiflicherweise gerne moglichst vieles weitergeben. Das fiihrt dazu, dass die An-
merkungen nicht selten zu kleinen Exkursen angewachsen sind. Im allgemeinen ist es m.E.
das Beste, alles Wesentliche im Haupttext zu inkorporieren und Zusétzliches in anderer
Form zu publizieren.

Im beginnenden 3. Jahrtausend n.Chr. werden wir Zeugen und Mitspieler immer deutli-
cher hervortretender epochaler Entwicklungen, die das menschliche Selbstverstéindnis ent-
scheidend beriihren, sagt Di Blasi am Schluss (243) mit Recht und er weist dabei u.a. auf
das hin, was sich heute auf naturwissenschaftlich-technischem Gebiet abspielt. In dieser Si-
tuation ist sein Buch zu begriissen und zu empfehlen, weil es uns hilft, die geistigen Krifte
der Gegenwart umfassender und tiefer zu verstehen.

Jan Veenhof, Gunten

Ralf Miggelbrink, Der zornige Gott. Die Bedeutung einer anstdssigen biblischen Tradition,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2002. 168 S., EUR 19.90/CHF 35.90,
ISBN 3-534-15582-3 .

Es ist eine gute und notwendige Sache, dass sich die Theologie in ihren verschiedenen
Disziplinen wieder vermehrt «den dunklen Seiten Gottes» zuwendet. Die vorliegende Mo-
nographie von Ralf Miggelbrink (geb. 1959), seit 2001 Professor fiir systematische Theolo-
gie in Essen, liefert zu dieser neuen Besinnung einen wertvollen Beitrag. In der Einleitung
seines Buches konstatiert der Verfasser, dass in Reaktion auf frithere religivse Verkiindi-
gung und Erziehung heute die Liebe und Menschenfreundlichkeit Gottes stark betont
wird. Dabei wiirden jedoch weite Teile der Bibel ignoriert, und so kénnten Vorurteile ent-
stehen oder nicht abgebaut werden (vgl. auch 124ff.). Miggelbrink will nicht zu den alten
Zeiten zuriick, betont aber gleichzeitig, dass die Frage nach dem Heil Gottes der anderen
Frage, ndmlich der, was es mit der Rede vom Zorn Gottes auf sich habe, nicht ausweichen
kann. In einem griindlichen exegetischen Teil zeichnet der Verfasser die vielgestaltige
Rede vom zornigen Gott nach. Er legt dar, wie die prophetische Verkiindigung des Zornes
Gottes im AT mit ganz konkreten Konstellationen von sozialem und politischem Unrecht
zusammenhingt. Der Zorn Gottes zeigt, dass Gott aktiv fiir die Gerechtigkeit eintritt; er ist
eine Manifestation seiner leidenschaftlichen Liebe, die sich gegen alle lebensbedrohenden
Gewalten durchsetzt. Einen wichtigen Aspekt in diesen Analysen bildet die Erkenntnis,
dass Zorn und Gericht, wie real auch immer, nicht in die gleiche Linie mit Liebe und Gnade
gestellt werden diirfen. Vielmehr ist hier, um eine Formulierung von G.C. Berkouwer auf-
zugreifen, von einer «essentiellen Asymmetrie» zu reden. Die Phdnomene des Untergan-
ges, des Leidens und des Gerichts sind die unvermeidlichen Begleiter eines im Kern heil-
vollen und fiir die Menschen begliickenden Prozesses (79). Mit Recht betont der Verfasser,



Rezensionen 379

dass bei Jesus der Zorn nicht die Siinder trifft, und dass die Drohung mit dem Gotteszorn,
um Menschen zur Busse und Umkehr zu bringen, falsch ist. Befreiend ist die sorgfiltig dif-
ferenzierte Besprechung von der Bedeutung des Todes Jesu. Der Begriff «Stellvertretungy,
der auf den Lutheraner Friedrich Seiler (1753-1807) zuriickgeht, macht eine Deutung des
Kreuzestodes und seiner Heilsbedeutung fiir alle Menschen denkbar, welche die Aporien
des Satisfaktionsgedankens iiberwindet (96).

Charakteristisch fiir diese Monographie ist die Verbindung von sorgfiltiger Reflexion
und Nihe zum gelebten Leben. Der Verfasser versteht es, die konkreten, aktuellen Dimen-
sionen in den biblischen Uberlieferungen aufzudecken. Seine Beobachtungen sind tref-
fend; allerdings ist der kritische Hinweis auf Schwangerschaftsabbruch (147) zu kurz, als
dass er in diesem Zusammenhang tiberzeugen konnte.

Diese Studie macht klar, dass der Begriff «Zorn Gottes» in hohem Masse interpretati-
onsbediirftig ist. Sie bestétigt damit die Einsicht, dass es im Gespréch und in der Verkiin-
digung iiber Ereignisse und Erfahrungen der Gegenwart unmoglich ist, das biblische Re-
den iiber einen zornigen Gott einfach zu repetieren. Die Ausfithrungen Miggelbrinks kon-
nen das nicht dndern und, wenn ich die Absicht des Verfassers richtig verstehe, wollen sie
das auch nicht. Wohl aber wollen sie uns dazu anregen, die sich hier aufdringenden Fragen
nicht zu verdriangen, sondern in verantwortlicher Weise anzugehen, zu prézisieren; auch
wollen sie uns helfen, die biblisch-theologischen Zusammenhénge besser zu beriicksichti-
gen. Wie aus den exegetischen Partien ist aus den historischen (u.a. Anselm und Luther)
und systematischen Darlegungen (die Positionen von Karl Barth, Hans Urs von Balthasar
und Karl Rahner werden beleuchtet) vieles zu lernen, was auch im Hinblick auf Verkiindi-
gung, kirchliche Erwachsenenbildung und Katechese wichtig ist. Was die Geschichte be-
trifft, erlaube ich mir eine Ergénzung. Aufféllig ist, dass in der lutherischen dogmatischen
Tradition der Zorn Gottes eine viel grossere Rolle spielt als in der reformierten Orthodo-
xie. Die Erkldrung dafiir liegt nicht in der Tatsache, dass die Reformierten ihn in Abrede
gestellt haben, sondern in ihrer Betonung der Pridestination. In der Perspektive des ewi-
gen Ratschlusses verliert eine stark an der Geschichte orientierte Kategorie wie die des
Zornes Gottes an Gewicht.

Es hat mich verwundert, dass Miggelbrink Hanna Wolff und andere, die im Namen der
absoluten Liebe Gottes selektiv mit der Bibel umgehen und die Vorstellung von einem zor-
nigen Gott ablehnen, kritisiert (126), hingegen die Gedankenwelt von Drewermann, der
diese Problematik dauernd zur Sprache bringt, mit keinem Wort erwédhnt. Im iibrigen ist
das, was der Verfasser iiber die hermeneutischen Fragen zu sagen hat, z.B. iiber das Got-
tesbild, iiber die Funktion des Gerichtes und iiberhaupt iiber den Umgang mit der Bibel,
instruktiv und solide.

Jan Veenhof, Gunten

Christian Henning, Die evangelische Lehre vom Heiligen Geist und seiner Person. Studien
zur Architektur protestantischer Pneumatologie im 20. Jahrhundert, Chr.Kaiser/Gii-
tersloher Verlagshaus: Giitersloh 2000. 452 S., EUR 39.95/CHF 69.—, ISBN 3-579-02639-9.

Lange war die Pneumatologie das Stiefkind der Theologie. In den siebziger und achtzi-
ger Jahren des vorigen Jahrhunderts hat sich die Lage gedndert. In dieser Zeit sind mehrere
grundlegende und umfassende pneumatologische Studien erschienen. Momentan ist die Si-
tuation wiederum weniger giinstig. Im ersten Teil der vorliegenden Habilitationsschrift
wird die Entwicklung der Pneumatologie in der protestantischen Theologie dargestellt; es
geht dabei um die protestantische Theologie, wie sie im deutschen Sprachraum oder in di-
rektem Kontakt mit ihm (Tillich) entwickelt worden ist. Im zweiten Teil wird die Frage
nach der Personlichkeit des Heiligen Geistes behandelt. Die katholische Theologie und
ihre pneumatologischen Entwiirfe werden dabei trotz unverkennbaren Beriihrungspunk-



380 Rezensionen

ten bewusst ausgeklammert. Fiinf Autoren werden ausfiihrlich, drei andere kiirzer bespro-
chen. Die élteren besprechen die Pneumatologie im Rahmen eines geschlossenen dogma-
tischen Systems, die spateren behandeln sie in Monographien. Der erste Autor ist Her-
mann Timm. Er wird von Henning stark kritisiert, u.a. weil seine Pneumatologie, in der das
Wort «Inszenierung» eine zentrale Stellung hat —, wobei an eine Art von Theosis durch die
Lektiire der Bibel gedacht wird — iiber den materialen Gehalt der Wirkung des Geistes kei-
nerlei Auskunft zu geben vermag. «Die beschriebene Erfahrung des Gottlichen bleibt leer»
(40). Zudem spricht Timme nur iiber die Wirkung, nicht iiber die Person des Geistes. Der
zweite Autor ist Karl Barth. Beim jungen Barth ist der Heilige Geist das durch Gott allein
herbeigefiihrte Resultat der Selbstoffenbarung Gottes (55). Diese und andere Formulie-
rungen zeigen, dass Barth wenig iiber die Personlichkeit des Geistes zu sagen hatte. Der &l-
tere Barth fiangt seine Kirchliche Dogmatik mit der Trinitédtslehre an, aber die Pneumato-
logie als solche bleibt Nebensache. Der dritte Autor ist Paul Tillich. Sein theologischer An-
satz ist fiir die Geschichte der Pneumatologie von grosser Bedeutung. Bei ihm wird der Be-
griff «Heiliger Geist» als Symbol von Gottes Liebe zur Welt interpretiert. Er ist nichts
anderes als eine symbolische Bezeichnung fiir die «Riickkehr-zu-sich-selbst» des gottlichen
Lebens (142). Dieser Heilige Geist ist bei Tillich jedoch keine Person. Der vierte Autor ist
Wolfhart Pannenberg. Dieser schliesst sich kritisch an Barth an und rezipiert Tillich und
Teilhard de Chardin. Er deutet das menschliche Leben als eine Funktion des gottlichen
Geistes und den Geist als Instrument Gottes zur Griindung seines Reiches. Pannenbergs
Geistverstandnis umfasst fiinf Konnotationen: 1. Andeutung des Wesens Gottes; 2. Gottes
Energiefeld; 3. Die dritte Person der Trinitét als Lebensspender; 4. Die dritte Person der
Trinitdt als Heiliger Geist; 5. Die dritte Person der Trinitét als Energiefeld. Pannenberg will
auf der einen Seite eine Briicke zu den Human- und Naturwissenschaften schlagen, auf der
anderen Seite ist er der Meinung, dass das Dasein einer Welt mit der Gottheit Gottes nicht
vereinbar sei ohne seine Herrschaft iiber sie (199). Der fiinfte Autor ist Jiirgen Moltmann.
Er entfaltet seine Pneumatologie im Zusammenhang mit der Theodizeefrage. Der Geist ist
eine apersonale Kraft, die Krisen iiberwindet, die Gerechtigkeit, Humanitidt und Frieden
bringt, die eine ganz neue Schopfung zustande bringt. Moltmanns Geistbegriff wird im
Laufe der Zeit enorm ausgeweitet: Der Heilige Geist ist tiberall zu finden, wo Leid der
Freude Platz macht, wo Liebe und Kommunikation geschehen. Aber, so ist die kritische
Anfrage von Henning, ist ein solcher Geistbegriff biblisch noch zu verantworten, ist er tri-
nititstheologisch noch zu verteidigen? (256-259). Nach Moltmann werden einige pneuma-
tologische Monographien behandelt, nimlich von Wilhelm Dantine, Michael Welker und
Geiko Miiller-Fahrenholz.

Der zweite Teil des Buches erortert die Personlichkeit oder, besser gesagt, die Persona-
litdt des Geistes. Diese wird als eine Konstituierung durch Gott von sich selbst in der Be-
gegnung mit dem begnadeten Siinder gesehen. Die menschliche Personalitit wird durch
ihre sozialen Beziehungen konstituiert; die Personalitdt des Heiligen Geistes wird durch
seine Beziechungen zu den anderen Personen innerhalb der Trinitédt konstituiert. Gleich-
wohl werden Gott und Mensch im inneren Dialog miteinander (mehr) Person fiir einander.
Hier wire eine Auseinandersetzung vor allem mit der Theologie P. Schoonenbergs, dessen
Buch «Der Geist, das Wort und der Sohn»(1992) gerade die Frage der Personalitit des Gei-
stes umfassend behandelt, sehr am Platze gewesen. Die Begrenzung der Thematik des Bu-
ches von Henning fiihrt hier unverkennbar zu Einseitigkeit und vielleicht teilweise sogar zu
einer Neuerfindung des Rads. Dies trifft auch einigermassen zu fiir die spéirliche Informa-
tion iiber die Periode zwischen, sozusagen, Clemens von Rom und Clemens non Papa. Die-
se Beschrankungen éndern iibrigens nichts an der Tatsache, dass hier ein gediegenes Hand-
buch protestantischer Pneumatologie vor uns liegt.

Martien Parmentier, Bern



	Rezensionen

