
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 4

Artikel: Paulus als Mensch und Theologe : die paulinische Biografie und
Theologie im Lichte von Dissonanz und Dissonanzreduktion

Autor: Krückemeier, Nils

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus als Mensch und Theologe

Die paulinische Biografie und Theologie im Lichte von
Dissonanz und Dissonanzreduktion

Bei der Person des Paulus handelt es sich um einen bedeutenden Theologen, aber in
erster Linie handelt es sich bei ihm um einen Menschen. Und als Mensch besitzt auch der
Theologe Paulus ein Gefühlsleben, das nicht unverbunden neben seiner Theologie steht,
sondern sich mit ihr verbindet. - Das sogenannte Damaskuserlebnis wirft Paulus in eine
extreme emotionale Spannungssituation hinein: mit der Annahme des Christusglaubens
verändert sich für Paulus der Kern seines Selbstbildes. Selbst die Jahre später verfassten
Paulusbriefe lassen noch deutlich die Spuren des Verarbeitungsprozesses erkennen, der zur
Milderung dieser emotionalen Spannung führt. Die psychologische Theorie von der
«kognitiven Dissonanz» leistet dabei einen wertvollen Dienst für das Verständnis der paulini-
schen Aussagen.

Der Apostel Paulus hat sich den theologischen Fragen seiner Zeit gestellt,
und viele seiner Reflexionen sind durch die briefliche Kommunikation mit
seinen Gemeinden erhalten geblieben. Dieser Umstand macht ihn - wenn
nicht zu dem bedeutendsten - so doch zumindest zu einem der bedeutendsten
Theologen des Urchristentums. Nun zeichnet sich der Apostel jedoch nicht
allein durch einen scharfen Verstand aus, sondern zugleich besitzt er auch
eine nicht zu überlesende Emotionalität, die an vielen Stellen seiner Briefe
deutlich zum Vorschein kommt. Paulus war nämlich auch Mensch - und nicht
ein über alle Probleme des Menschlichen erhabener Rationalist. Ratio und
Emotio gehören bei Paulus aufs Engste zusammen. Hier besteht kein Einer-
seits-Andererseits; es verhält sich nicht etwa so, dass Paulus im Regelfalle
rein nüchtern argumentiert und nur hin und wieder einmal einem emotionalen

Ausbruch erliegt. Vielmehr ist sein gesamtes Denken durchtränkt von
Emotion. Ganz besonders in seinen zentralsten Aussagen - und hier vor
allem bei der Frage nach dem Gesetz - betreibt Paulus eine emotionale Theologie.

Diese Emotionalität setzt jedoch das Denken des Apostels keineswegs
ausser Kraft; wo sie sich manifestiert, verantwortet Paulus sie denkerisch. Ratio

und Emotio bilden daher keine Antithese zueinander, sondern sie sind
zwei in der paulinischen Theologie durchweg vorhandene interdependente
Grundkomponenten. Es erfordert daher eine ganzheitliche Sicht, um Paulus

angemessen zu verstehen.1

1 Den auslösenden Impuls zu dieser Untersuchung gab mir eine Randbemerkung Ph.
Vielhauers über die paulinische Sicht des Gesetzes im Galaterbrief: «Die Auseinandersetzung

in dieser Frage war nicht nur eine Auseinandersetzung mit den Gegnern in Galatien,
sondern zugleich eine Auseinandersetzung des Apostels mit seiner eigenen religiösen
Vergangenheit» (Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 1975, 113).



320 Nils Krückemeier

I. Dissonanz

Der Ursprung der für die paulinische Theologie grundlegenden Emotion
liegt dabei in der Bekehrung, die Leben und Denken des Apostels im Kern
radikal verändert. Alle erhaltenen schriftlichen Aussagen des Paulus trennt
allerdings ein zeitlicher Abstand von mehreren Jahrzehnten von dem Erlebnis

bei Damaskus. Daher spiegeln all diese Aussagen auch einen entsprechenden

gedanklichen Abstand wider: Wo Paulus seine Vergangenheit
beschreibt, muss er stets die Perspektive des Christen und Völkerapostels Paulus

einnehmen. Um einen Zirkelschluss zu vermeiden, dürfen die paulini-
schen Aussagen nicht vorschnell von seinem Bekehrungserlebnis aus

interpretiert werden, sondern der exegetische Gedankengang muss in der
entgegengesetzten Richtung verlaufen, indem er zunächst aus den vorliegenden

paulinischen Aussagen heraus das Bekehrungserlebnis zu verstehen
sucht.2

a. Ausgangssituation: Identifikation

Bevor Paulus zum Anhänger des Christusglaubens wurde, stand er diesem
sehr kritisch gegenüber. Die Worte, mit denen er rückblickend die Zeit vor
seiner Bekehrung beschreibt, lassen deutlich noch erkennen, wie wertvoll seine

jüdische Identität ihm gewesen ist, und wie sehr er darauf bedacht war, sein
Leben diesem Glauben entsprechend zu gestalten: Paulus ist Israelit, ein
Glied des Stammes Benjamin; obwohl er in der Diaspora geboren wurde, hat
Paulus als Hebräer von Hebräern in seiner Familie die aramäische Sprache
gelernt und ist der Forderung des jüdischen Gesetzes entsprechend am achten
Tag beschnitten worden.3 Später hat er die Ausbildung bei einem Rabbi
genossen, wobei ihn besondere Lernbegier und besonderes Wissen vor seinen
Mitschülern auszeichneten. Die Methoden der Schriftauslegung, die Paulus
in den Gedankengängen seiner Briefe anwendet, spiegeln vielfach die rabbi-
nische Tradition wider, in der er steht.4 Schliesslich hat Paulus sich der Fröm-

Ähnliche Aussagen finden sich bei J. Becker, Paulus. Der Apostel der Völker, Tübingen
31998, 45; G. Theißen, Psychologische Aspekte paulinischer Theologie, Göttingen 1983,
160; K. Haacker, Die Berufung des Verfolgers und die Rechtfertigung des Gottlosen,
ThBeitr 6 (1975) 1-19 (12). Vgl. auch Haacker, Berufung, 3: K. Haacker spricht sich dort
entsprechend auch dafür aus, dass «die Theologie des Paulus auf die Einheit von Leben
und Denken hin zu befragen» ist.

2 In diesem Sinne verstehe ich die Warnung R. Bultmanns, der über die Paulusexegese

sagt, es sei ein «beliebter Irrweg, wenn man seine [d.i. des Paulus] Theologie aus
seinem Bekehrungserlebnis ableiten will» (Paulus [R. Bultmann], RGG2 4, Tübingen 1930,
1019-1045 [1027]).

3 Vgl. hierzu Becker, Paulus (Anm. 1) 37; Haacker, Berufung (Anm. 1) 4-5; M. Hen-
gel. Der vorchristliche Paulus, in: Paulus und das antike Judentum (WUNT 58), hg.v. M.
Hengel, U. Heckel, Tübingen 1991,177-293 (211 u. 221).



Paulus als Mensch und Theologe 321

migkeitsrichtung der Pharisäer angeschlossen, welchen insbesondere daran
gelegen war, das Gesetz Gottes peinlich genau zu erfüllen (Phil 3,5; Gal 1,14;

II Kor 11,22).5
Und genau an diesem Punkt - bei der Frage nach dem Gesetz - kam es für

Paulus dann auch zwangsläufig zu einer Konfrontation mit dem Christusglauben

der Urgemeinde. Der spätere Apostel stand der christlichen Gemeinde
zunächst als ein Verfolger gegenüber; und die Motivation für diese Verfolgung

lag in seinem Eifer - ÇfjXoç - für das Gesetz (Phil 3,6; Gal 1,14). Wichtige
alttestamentliche Gestalten dienten dem Eiferer Paulus hier als Vorbilder:
Pinhas (Num 25,1-8; Ps 106,30-31; Sir 45,28-30; 1 Makk 2,26.54; IV Makk
18,12), Elia (I Kön 19,10.14; Sir 48,1-2; I Makk 2,58), Jehu (II Kön 10,16-17)
und Mattathias (I Makk 2,24-27). Sie alle geraten in Eifer für Gottes Gesetz,
wo sie ihre Volksgenossen vom Gesetz abweichen und damit den Bund Gottes

missachten sehen. So führt sie der Eifer schliesslich zur Anwendung von
Gewalt; sie töten diejenigen, die sich vom Gesetz abgewandt haben. Ganz
ähnlich erging es auch dem Pharisäer Paulus: Die Anhängerinnen und
Anhänger des christlichen Glaubens stellten sich zwar auf die Glaubensgrundlage

der Heiligen Schriften Israels, doch sie verbanden diese Grundlage gleichzeitig

mit dem Credo von der Heilsbedeutung des Christusglaubens. Indem
sie ihren Glauben als den Weg zur Gerechtigkeit betrachteten, erteilten sie
dem Gesetz Gottes implizit eine Absage, die sich in ihrer vom Gesetz
abweichenden Lebenspraxis beobachtbar manifestierte. Eine solche Haltung muss-
te dem Paulus nun aber als Verrat am Bund und dem Gesetz Gottes erscheinen

und so seinen Eifer erwecken.6 Das christliche Bekenntnis war inkompa-

4 Vgl. Becker, Paulus (Anm. 1) 38; Bultmann, Paulus (Anm. 2) 1020; u. v.a. auch die
Beispiele bei E. Lohse, Paulus. Eine Biographie, München 1996,23-25.

5 Für die besondere Radikalität der pharisäischen Frömmigkeit des Paulus spricht
auch der Eifer, der dort entbrennt, wo Paulus eine Infragestellung des Gesetzes beobachtet

(vgl. Haacker, Berufung [Anm. 1] 10).
6 Zur Gesetzesübertretung, die den Eifer des Paulus weckt und damit zur Verfolgung

der christlichen Gemeinde führt, vgl. F. Annen, Saulus, der Christenverfolger - Paulus, der
Kritiker des Judentums, in: Kritik und Gegenkritik in Christentum und Judentum (JudChr
3), hg.v. S. Lauer, Bern 1981,37-66 (43); Becker, Paulus (Anm. 1) 69 u. 71; J. Blank, Paulus

- Jude und Völkerapostel. Als Frage an Juden und Christen, in: ders., Von Jesus zum
Christentum. Aspekte der paulinischen Lehre und Praxis, München 1982,15-41 (19); G.
Bornkamm, Paulus, Stuttgart 1969, 38; Bultmann, Paulus (Anm. 2) 1021; Ch. Dietzfelbinger,
Die Berufung des Paulus als Ursprung seiner Theologie (WMANT 58), Neukirchen-Vluyn
1985, 9; J.D.G. Dunn, Paul's Conversion - A Light to Twentieth Century Disputes, in:
Evangelium - Schriftauslegung - Kirche. FS P. Stuhlmacher, Göttingen 1997, 77-93 (88); J.

Dupont, The Conversion of Paul, and its Influence on His Understanding of Salvation by
Faith, in: Apostolic History and the Gospel. Biblical and Historic Essays. FS F.F. Bruce,
Exeter 1970, 176-194 (183-185); Haacker, Berufung (Anm. 1) 8; Hengel, Der vorchristliche

Paulus (Anm. 3) 237 u. 268; Lohse, Paulus (Anm. 4) 50; W. Schmithals, Paulus als
Heidenmissionar und das Problem seiner theologischen Entwicklung, in: Jesu Rede von Gott
und ihre Nachgeschichte im frühen Christentum. FS W. Marxsen, Gütersloh 1989,235-251



322 Nils Krückemeier

tibel mit seiner Sicht vom Gesetz. Paulus hatte das Gesetz so sehr verinner-
licht, dass seine Verletzung durch andere Menschen für ihn eine Verletzung
seiner eigenen Person bedeutete.

Aus diesem Grund machte Paulus sich die Vernichtung7 der vermeintlichen

Irrlehre zum Ziel.8 Sein Kampf galt nicht in erster Linie einzelnen
Individuen aus der christlichen Gemeinde sondern ihrer gemeinsamen Überzeugung

und damit der Gemeinde als Ganzer (Phil 3,6; I Kor 15,9; Gal 1,13)9. Als
ein Eiferer hat er dabei vor Gewaltanwendung keineswegs zurückgeschreckt;
er verfolgte die Gemeinde kq0' Ü7t£pßoLf|v (Gal l,13)lü. Paulus identifizierte

(239); U. Schnelle, Vom Verfolger zum Verkündiger. Inhalt und Tragweite des
Damaskusgeschehens, in: Forschungen zum Neuen Testament und seiner Umwelt. FS A. Fuchs,
Frankfurt a.M. 2002,299-323 (301).

7 Das radikale Verbum TtopGeco verwendet Paulus nur zu Beginn des Galaterbriefes.
Zwar lässt die Parallele zu Apg 9,21, wo ebenfalls TtopOéw steht, es denkbar erscheinen,
dass Paulus sich hier einer Formulierung bedient, die aus der Tradition der Urgemeinde
stammt (so Becker, Paulus [Anm. 1] 60; E. Bammel, Galater 1,23, ZNW 59 [1968] 108-112
[111]; Dietzfelbinger, Berufung [Anm. 6] 8). Doch selbst wenn der Apostel seine
Verfolgertätigkeit hier mit geprägten Worten aus der Paulus-Tradition beschreibt, ändert dies
nichts an der gewalttätigen Art und Weise seines Vorgehens gegen die gesetzeskritische
Haltung der Urgemeinde, auf die das Stichwort des Çfjkoç hinweist.

8 Das heisst: Der Eifer des Paulus entzündete sich konkret daran, dass die Christen in
seinen Augen zwar vorgaben, in der jüdischen Tradition zu stehen, gleichzeitig jedoch das
Gesetz fortwährend verletzten. Das Bekenntnis zu einem Messias, der zum Kreuzestod
verurteilt und hingerichtet worden war, musste für Paulus als Juden gemäss Dtn 21,21 (vgl.
Gal 3,13) zwar auch ein Ärgernis bedeuten (Gal 5,11; Rom 1,23). Aber seinen Eifer
erregte es erst dort, wo der Glaube an die Gerechtigkeit aus Glauben durch das Kreuz als

Widerspruch zur Gerechtigkeit durch das Gesetz formuliert wurde (anders betrachtet Ch.

Dietzfelbinger [Berufung, Anm. 6, 29-42] das Wort vom Kreuz als einen eigenständigen
Erreger der paulinischen Verfolgung; ähnlich A.J. Hultgren, Paul's Pre-Christian Persecutions

of the Church: Their Purpose, Locale and Nature, JBL 95 [1976] 97-111 [102]; H.G.
Wood, The Conversion of St Paul: Its Nature, Antecedents and Consequences, NTS 1

[1954/55] 276-282 [278]). Für die Christen gehörten Glaubensgerechtigkeit durch das
Kreuz Christi und die Absage an das Gesetz wie die positive und negative Seite derselben
Münze unlösbar zusammen, und nach seiner Bekehrung macht der Apostel Paulus ja auch
die Gerechtigkeit durch das Kreuz Christi im Positiven zum Mittelpunkt seiner Theologie
(I Kor 1,23; 2,2; Gal 3,1; 6,14), mit dem die kritische Sicht des Gesetzes im Negativen
korrespondiert (Gal 2,16.21; 5,11; 6,12-16; Phil 3,9). Die Untersuchung des Motivs des Eifers
im Alten Testament hat jedoch gezeigt, dass solcher Eifer dort entflammt, wo Gottes
Gesetz konkret missachtet wird (so auch Becker, Paulus [Anm. 1] 72-73; Dupont, Conversion

[Anm. 6] 187-91; vgl. hierzu auch Dunn, Conversion [Anm. 6] 82; Schnelle, Verfolger
[Anm. 6] 301).

9 Vgl. Becker, Paulus (Anm. 1) 71; Hultgren, Persecutions (Anm. 8) 97 u. 109;
Schmithals, Paulus (Anm. 6) 239.

10 Vgl. hierzu auch Dunn, Conversion (Anm. 6) 89; Hengel, Der vorchristliche Paulus
(Anm. 3) 274-75; Hultgren, Persecutions (Anm. 8) 107-108; Schmithals, Paulus (Anm. 6)
239. Ob die Verfolgung des Paulus sich nun allerdings auf diejenigen christlichen Gruppen
beschränkte, die sich selbst noch als Teile der Synagoge betrachteten, weil alle anderen



Paulus als Mensch und Theologe 323

sich so sehr mit seiner pharisäischen Glaubensanschauung, dass ihm jede
Ansicht unerträglich war, die seiner Überzeugung im Zentrum widersprach. In
solchen Fällen griff er auch zu gewalttätigen Gegenmassnahmen.

b. Einschnitt: Die Offenbarung Jesu Christi

Auf diese Weise lebte Paulus als ein Jude, der sich selbst für untadelig
hielt; er fand an sich nichts auszusetzen, war sogar stolz auf sich selbst (Phil
3,6)u. Dennoch geschah dann der Einschnitt, der das gesamte Dasein des

Paulus unter ein neues Vorzeichen stellen sollte. Wahrscheinlich in der Nähe
von Damaskus - dafür spricht die Ortsangabe in Gal 1,1712 - erlebte er eine
à7tOKâÀ,D\|/iç 'Ir)Goù XpioToù (Gal 1,12). In dieser rmoKd/anyic begegnete ihm
Jesus buchstäblich seinem wahren Wesen nach, das dem Paulus zuvor noch
verborgen gewesen war, nämlich als der auferstandene Christus.13 «Habe ich
etwa nicht Jesus, unseren Herrn, gesehen?», fragt der Apostel rhetorisch in

Gemeinden sich ja ausserhalb der jüdischen Gerichtsbarkeit befunden hätten (so Hult-
gren. Persecutions [Anm. 8] 100-101), lässt sich m.E. nicht entscheiden. Sollte dies der Fall
gewesen sein, dann würden sich die von Paulus gegen die Christen verhängten Strafen
innerhalb des synagogalen Repertoires bewegt haben - wie z.B. 39 Stockhiebe (Dtn 25,3)
oder der Ausschluss aus der Synagoge (vgl. hierzu Annen, Saulus [Anm. 6] 45; Bultmann,
Paulus [Anm. 2] 1021; Hultgren, Persecutions [Anm. 8] 104; Lohse, Paulus [Anm. 4] 52-

53). Die Todesstrafe gehörte dagegen nicht zu den Strafen, die die Synagoge verhängen
durfte (Joh 18,31; vgl. Dietzfelbinger, Berufung [Anm. 6] 11). Ein Charakteristikum des

Çfj^-oç für das Gesetz besteht jedoch darin, dass Pinhas, Elia, Jehu und Mattathias ihre das
Gesetz attackierenden Widersacher töten. Auch wenn die Anwesenheit und Mitwirkung
des Paulus bei der Steinigung des Stephanus (Apg 7,54-8,1) nur eine geringe Wahrscheinlichkeit

für sich beanspruchen kann (so Becker, Paulus [Anm. 1] 40), ist es m.E. dennoch
denkbar, dass der Eifer Paulus so weit führte, Strafen anzuwenden, die über die rechtlichen

Kompetenzen der Synagoge hinausreichten. Dass die aus dem Eifer heraus erwachsende

Gewaltanwendung nach der Ansicht des Paulus vor Gott die Wirkung eines

Sühneopfers haben sollte (so Haacker, Berufung [Anm. 1] 9), lässt sich den genannten
Schriftstellen m.E. nicht entnehmen.

11 Damit unterscheidet sich seine innere Verfasstheit vor der Bekehrung also entscheidend

von derjenigen Luthers (vgl. Annen, Saulus [Anm. 6] 42; Becker, Paulus [Anm. 1] 73;
Bultmann, Paulus [Anm. 2] 1022; Dietzfelbinger, Berufung [Anm. 6] 87; Dunn, Conversion

[Anm. 6] 79; Dupont, Conversion [Anm. 6] 183; Lohse, Paulus [Anm. 4] 51-52; Ph.H.
Menoud, Revelation and Tradition. The Influence of Paul's Conversion on His Theology,
Interp. 7 [1953] 131-141 [132-33]); bei dem «Ich» in Rom 7 handelt es sich um ein rhetorisches

und nicht um ein biografisches (vgl. hierzu v.a. W.G. Kümmel, Römer 7 und die
Bekehrung des Paulus, Leipzig 1929,115 u. 117).

12 Vgl. Becker, Paulus (Anm. 1) 40; Bultmann, Paulus (Anm. 2) 1021; Dietzfelbinger,
Berufung (Anm. 6) 16; Schnelle, Verfolger (Anm. 6) 301.

13 Damit vollzieht sich in der Offenbarung eine personale Begegnung (vgl.
Bornkamm, Paulus [Anm. 6] 44; U. Luck, Die Bekehrung des Paulus und das paulinische
Evangelium. Zur Frage der Evidenz in Botschaft und Theologie des Apostels, ZNW 76 [1985]
187-208 [201]; Menoud, Revelation [Anm. 11] 134; Schmithals, Paulus [Anm. 6] 246;
Schnelle, Verfolger [Anm. 6] 303). Etwas zuvor Verborgenes wird für Paulus (be-)greifbar



324 Nils Kriickemeier

I Kor 9,1 - ox)%l 'Iriooûv xôv Kitpiov fprâv eopaicot; - und benutzt damit die
gleichen Worte, mit denen auch die johanneische Maria ihre Begegnung mit dem
Auferstandenen beschreibt (Joh 20,18)14. Der Akt des Sehens des Herrn
spielte in diesem Erlebnis die zentrale Rolle, so wie es auch in formelhaften
Wendungen der Fall ist, mit denen die Gemeinde die österliche Begegnung
mit dem auferstandenen Christus bekennt (vgl. I Kor 15,5-8); der Akt des
Sehens machte Paulus zum Osterzeugen und liess ihn das Geschaute persönlich
glaubend annehmen15. Wenn nun Jesus Christus ihm als der Sohn Gottes
offenbart wurde (Gal 1,12.16), und zwar als der Auferstandene (I Kor 9,1; 15,8),
dann ging für Paulus mit diesem Akt des Sehens die Erkenntnis der soterio-
logischen Qualität der geschauten Tatsache einher. Denn mit dem Bekenntnis

zu Jesus als dem Christus gehört für Paulus die Überzeugung zusammen,
dass die Gerechtigkeit aus dem Glauben an ebendiesen Christus kommt.
Auch diese Überzeugung entspringt der göttlichen Offenbarung (Gal 2,16.21;
Rom 1,17)16. Paulus erfährt auf diese Weise ganz direkt das gnädige Eingreifen

Gottes in sein Leben17; er ist davon überzeugt, dass der Grund für das
Geschehene einzig und allein in der göttlichen eùSoKia liegt (Gal 1,15; I Kor
15,10)18. So bedeutet die à7toKâÀ,ui|/tç 'Ipoou Xptoxoù für Paulus in erster Linie
eine Bekehrung: sie lässt den Verfolger des Christusglaubens zum Anhänger
des Christusglaubens werden.

In zweiter Linie bedeutet die à7toKCxÀ.i)\|nç 'Ipaoù Xpioxoù für Paulus aber
auch eine Berufung. Die Osterzeugenschaft macht ihn zum Apostel (I Kor
9,1)19. Der Aposteltitel dient ihm als Selbstbezeichnung in den Briefeingän-

(vgl. hierzu cwtoKàku\|/iç [T. Holtz], EWNT 1, Stuttgart 1980, 312-317 [313]; Kümmel,
Römer 7 [Anm. 11] 144).

14 Vgl. Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 54-55.
15 Vgl. Dupont, Conversion (Anm. 6) 191; Luck, Bekehrung (Anm. 13) 196; Schnelle,

Verfolger (Anm. 6) 303.
16 Damit tritt zu der à7ioK<Av\|n.ç 'Itiooü Xpicxoü (Gal 1,12) als der Offenbarung einer

Person die à7ioK(Am]Aç xoû eùayyekiou (nach Rom 1,16-17) als die Offenbarung einer
Botschaft (vgl. Dunn, Conversion [Anm. 6] 81; Dupont, Conversion [Anm. 6] 178; Holtz, àito-
Kàkm|/iç [Anm. 13] 314; vgl. hierzu auch Luck, Bekehrung [Anm. 13] 201 u. 205; anders
Wood, Conversion [Anm. 8] 279: Wood setzt seinen Akzent bei der personalen Offenbarung).

17 M.E. stellt Paulus sein Bekehrungserlebnis nirgends auch als eine persönliche
Entscheidung dar (anders Theißen, Psychologische Aspekte [Anm. 1] 156). Auch ohne eine
Willensentscheidung kann ein Mensch in die Situation einer kognitiven Dissonanz
hineingeworfen werden (s.u. Punkt c).

18 Zum Eingreifen Gottes in das Leben des Paulus vgl. Bornkamm, Paulus (Anm. 6)
40; Dupont, Conversion (Anm. 6) 192; Hengel, Der vorchristliche Paulus (Anm. 3) 283;
Kümmel, Römer 7 (Anm. 11) 146; Lohse, Paulus (Anm. 4) 58-59; Menoud, Revelation
(Anm. 11) 134. Zum Gnadencharakter des Ereignisses vgl. Annen, Saulus (Anm. 6) 47;

Dupont, Conversion (Anm. 6) 178; Luck, Bekehrung (Anm. 13) 193 u. 196.
19 Vgl. Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 59.



Paulus als Mensch und Theologe 325

gen seiner Korrespondenz mit den Gemeinden (I Kor 1,1; II Kor 1,1; Gal 1,1;
Rom 1,1)20. Dem Sachverhalt, dass Paulus sich von Gott berufen und als

Apostel gesandt weiss, verleiht er in geschickter Weise Autorität und
Nachdruck, indem er in die Beschreibung seines Bekehrungserlebnisses deutliche
Anklänge an Prophetenberufungen des Alten Testaments einfliessen lässt:
Wie in Gal 1,15-16 finden sich auch in Jes 49,1.5-6 und Jer 1,4-5 die Motive
der Aussonderung vom Mutterleibe an und der Sendung zu den Völkern21.
Damit bleibt Paulus keine andere Wahl als das Evangelium zu verkündigen;
der Auftrag zum Predigen ist wie ein Zwang für ihn (I Kor 9,16-17)22.

Aus der Begegnung mit dem Sohn Gottes bei Damaskus ging Paulus also
als ein in seiner tiefsten Überzeugung gewandelter Mensch hervor.

c. Resultat: Dissonanz

Die emotionale Belastung, die für ihn daraus resultiert, lässt sich schwerlich

überschätzen. Die à7toKdXui|/iç Tr|ooù Xpiaxoû bildet einen erheblichen
Einschnitt im Leben des Paulus; das Fundament, auf welchem sein Selbstbild
ruht, erfährt nicht nur eine Erschütterung, sondern es wandelt sich vollständig.

Aus dem radikalen Gegner wird ein radikaler Befürworter des
Christusglaubens. Nicht nur eine verborgene innere Überzeugung, sondern auch das
Handeln des Paulus verändert sich dadurch23.

Auf diese Weise entsteht eine innere Spannung. Paulus weiss einerseits,
dass er all die bisherigen Jahre seines Lebens als ein streng auf das Gesetz
bedachter Pharisäer verbracht hat, welchen Eifer ergriff, wo andere Menschen
Gottes Gebote offensichtlich abgelehnt haben. Andererseits weiss Paulus
jedoch auch, dass der auferstandene Christus ihm begegnet ist und ihm die
Gerechtigkeit offenbart hat, die nicht aus dem Gesetz, sondern aus dem Glauben

20 Vgl. Luck, Bekehrung (Anm. 13) 191.
21 Vgl. Blank, Paulus (Anm. 6) 20; Bornkamm, Paulus (Anm. 6) 40; Dietzfelbinger,

Berufung (Anm. 6) 61; Dunn, Conversion (Anm. 6) 91; T. Holtz, Zum Selbstverständnis
des Apostels Paulus, ThLZ 91 (1966) 321-330 (323-25); Luck, Bekehrung (Anm. 13) 191;
Schnelle, Verfolger (Anm. 6) 302.

22 Vgl. Bornkamm, Paulus (Anm. 6) 44; Dupont, Conversion (Anm. 6) 178. Die Berufung

erwächst damit also notwendig aus der Bekehrung (vgl. Bultmann, Paulus [Anm. 2]
1023; Dietzfelbinger, Berufung [Anm. 6] 89); logisch bleibt aber die Bekehrung der Berufung

vorgeordnet (anders Annen, Saulus [Anm. 6] 46). Ob es neben der Vision auch einer
Audition bedurft hat, damit Paulus seinen Verkündigungsauftrag auch vernehmen konnte
(so Luck, Bekehrung [Anm. 13] 191-92), lässt sich anhand des paulinischen Zeugnisses
nicht entscheiden (vgl. hierzu auch Becker, Paulus [Anm. 1] 80; Kümmel, Römer 7 [Anm.
11] 159). Für Paulus nimmt der Akt des Sehens die zentrale Stellung ein; der exegetische
Versuch, das Erlebnis durch eine Unterscheidung zwischen Hören und Sehen genau nach-
zuvollziehen, wird m.E. der Grösse des Ereignisses nicht gerecht.

23 Zur Schärfe des Umbruchs vgl. Bultmann, Paulus (Anm. 2) 1022; Dietzfelbinger,
Berufung (Anm. 6) 53; J.G. Gager, Some Notes on Paul's Conversion, NTS 27 (1981) 697-
704 (700); Haacker, Berufung (Anm. 1) 3.



326 Nils Krückemeier

kommt. Einerseits hat er die Christusbotschaft verfolgt; anderseits sieht er
sich nun gezwungen, genau diese Botschaft zu predigen. Das eine passt mit
dem anderen nicht zusammen; hier stehen zwei gegensätzliche Kognitionen
einander gegenüber. Im Wissen des Paulus entsteht eine kognitive Disso-

24nanz.
Und diese kognitive Dissonanz besitzt eine erhebliche Wichtigkeit. Sie

liegt nicht in einem untergeordneten Teilbereich des Lebens des Paulus,
sondern im Zentrum seines Selbst- und Weltbildes25. Zwei unvereinbare kognitive

Elemente prallen aufeinander und wirken sich vom Denken des Paulus
hinein in seine Gefühlswelt aus, wo er die kognitive auch als eine emotionelle
Spannung empfindet. Hier zeigt sich, wie sehr Ratio und Emotion aufeinander

bezogen sind; sie lassen sich nicht auseinanderdividieren, sondern die
letztere geht aus der ersteren hervor.

Die benannte Spannung, die Unterschiedlichkeit des Seins vor und nach
der Bekehrung, manifestiert sich vielerorts auch in der paulinischen Rhetorik,

nämlich dort, wo der Apostel dualistisch argumentiert. Alt - neu (II Kor
5,17); einst-jetzt (Gal 1,23); Gewinn - Verlust (Phil 3,7); Tod - Leben (Rom
6,23); Finsternis - Licht (II Kor 4,6); Gesetz - Glaube (Phil 3,9); mein [d.h.
Gottes] Volk - nicht mein [d.h. Gottes] Volk (Rom 9,25; nach Hos 2,1.25) -
an all diesen Stellen entfaltet Paulus den einen grundlegenden Gegensatz,
den er mit seiner Bekehrung an der eigenen Person zu spüren bekommen
hat.26

II. Dissonanzreduktion

Die Dissonanz erzeugt Spannung; sie wirkt sich auf der denkerischen Ebene

als das Wissen um den Widerspruch und auf der emotionalen Ebene als
das daraus resultierende unangenehme Gefühl aus. Wie jeder Mensch ist aber
nun auch Paulus unbewusst dazu geneigt, die eigene Existenz mit allen ihren
Entscheidungen und Handlungen als ein harmonisches Ganzes zu betrachten;
er ist um kognitive Konsonanz bemüht. Aus diesem Grund ruft kognitive
Dissonanz beim Menschen immer die Tendenz zur Reduktion dieser Dissonanz
hervor27. So fungiert auch die a7C0Kdkmj/iç 'Ipaoù Xpraxoù für Paulus nicht nur

24 Zur Entstehung von kognitiver Dissonanz vgl. L. Festinger, Theorie der kognitiven
Dissonanz, Bern 1978,25-28.

25 Zum Kriterium der Wichtigkeit vgl. Festinger, Theorie (Anm. 24) 28; L. Festinger,
H.W. Riecken & S. Schachter, When Prophecy Fails. A Social and Psychological Study of a

Modern Group that Predicted the Destruction of the World, New York 1956,27.
26 Zur dualistischen Denkweise bei Paulus vgl. Becker, Paulus (Anm. 1) 60; Gager,

Notes (Anm. 23) 703; Luck, Bekehrung (Anm. 13) 193; E.P. Sanders, Paul, the Law and
the Jewish People, Philadelphia 1983,173; H.-J. Schoeps, Paulus. Die Theologie des Apostels

im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte, Tübingen 1959,210-11.



Paulus als Mensch und Theologe 327

als ein kognitives Element, das Dissonanz verursacht, sondern gleichzeitig
auch als der Impuls zur Dissonanzreduktion. Insbesondere an drei Punkten
der paulinischen Biografie und Theologie lässt dies sich nachzeichnen:

d. Umwertung

Wo Paulus seinen Gemeinden gegenüber von seinem Leben vor der
Bekehrung spricht, greift er mitunter zu einer derben Ausdrucksweise28. Die Art
des Vokabulars spiegelt hier noch Jahre später, mit wieviel Emotion sich das
Thema für den Apostel verbindet. In I Kor 15,8-9 bezeichnet sich Paulus als
eine Fehlgeburt und als den unter allen Aposteln geringsten. Der Begriff
EKTpcopa dient in diesem Zusammenhang dem Zweck, die Verfolgertätigkeit
herabzuwürdigen, die Paulus als Eiferer ausgeübt hatte (I Kor 15,9). Zwar
unterzieht der Apostel hierin auch sein Amt, das er gegenwärtig ausübt, einer
rhetorischen Erniedrigung; deren Ursache liegt jedoch in seiner einstigen
gewalttätigen Verfolgung der Gemeinde29. Paulus kann sich von seiner Vergangenheit

nicht völlig frei machen; doch er kann mit der derben Ausdrucksweise
seinen Sinneswandel illustrieren.

Noch deutlicher passiert dies in Phil 3,7-8: Dreimal benutzt Paulus dort
das Wort Çrpia, um anzuzeigen, wie er im Nachhinein von den Eigenschaften
denkt, die er ehemals als Privilegien angesehen hat. Seine makellose Abstammung

aus dem Volk Israel, seine pharisäische Gesinnung, die konkreten
Handlungen, die er als Eiferer für das Gesetz ergriffen hat - das alles ist ihm
nichts mehr wert. Ja, mehr noch: er hält es nun sogar für einen Schaden. Um
seiner Geringschätzung endgültigen Nachdruck zu verleihen, greift Paulus
schliesslich sogar zu der Bezeichnung GKÜßcAov (Phil 3,8) und setzt sein
Leben vor der Bekehrung so mit Exkrementen gleich30.

Paulus begnügt sich nicht damit, den soteriologischen Wert seiner
Überzeugung vor dem Damaskuserlebnis zu neutralisieren, sondern er verkehrt

27 Vgl. Festinger, Theorie (Anm. 24) 22 u. 42. Nach Festinger bestehen nun drei
Möglichkeiten zur Dissonanzreduktion: erstens eine oder mehrere der eigenen Überzeugungen

zu ändern; zweitens neue bestätigende Informationen hinzuzugewinnen; und drittens
die dissonanten Informationen zu vergessen oder in ihrer Wichtigkeit herabzusetzen
(Festinger, Prophecy [Anm. 25] 26). Im Vergleich mit den paulinischen Aussagen vgl. zur
ersten Möglichkeit den Punkt d dieser Untersuchung; zur zweiten Möglichkeit die Punkte
e und f; und zur dritten Möglichkeit die Punkte d und h.

28 Vgl. Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 12.
29 Vgl. hierzu auch Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 97; ëKTptoga (J. Schneider),

ThWNT 2, Stuttgart 1935,463-465 (463-64).
30 Wenn viele deutsche Bibelausgaben an dieser Stelle «Dreck» übersetzen, dann ist

das Gemeinte damit also vergleichsweise vorsichtig wiedergegeben. Zu den Begriffen
Çrpia und aK-ußa/.ov an dieser Stelle vgl. auch Hengel, Der vorchristliche Paulus (Anm. 3)
284; GKÜßakov (F. Lang), ThWNT 7, Stuttgart 1964, 446-448 (446-47); Çr|(rla ktL (A.
Stumpff),ThWNT 2, Stuttgart 1935,890-894 (892-93).



328 Nils Krückemeier

diesen Wert in das Gegenteil: Was ihm einmal Gewinn gewesen ist, bedeutet
ihm nun Verlust (Phil 3,7). Es geschieht eine völlige Umwertung der Vergangenheit.

Paulus stellt seine einstmaligen Privilegien nun unter umgekehrte
Vorzeichen.31

Diese Umwertung bewirkt Dissonanzreduktion. Standen sich einst noch
der gewalttätige Eifer vor der Bekehrung und der Verkündigungsauftrag, den
Paulus mit der Bekehrung erhalten hat, als zwei unvereinbare Pole gegenüber,

so erscheinen die beiden Pole infolge der Umwertung schon weit weniger

dissonant. Ein Eifer, der für Paulus Schaden bedeutet, lässt sich mit der
Hinwendung zum Christusglauben viel besser vereinbaren als ein Eifer, dem
Paulus aus vollster Überzeugung nachgegangen war. Das «Gegenargument»
gegen die Bekehrung verliert hier gleichsam an Gewicht. Paulus ändert im
Nachhinein seine Meinung über die einstigen Vorzüge, wobei die handfesten
Tatsachen unberührt bleiben.32

e. Soziale Unterstützung

Wie bereits gesehen, bedeutete die Bekehrung infolge der à7roKÔ^u\|/iç

'Ir|ooü Xpioxoù für Paulus nicht allein die persönliche Annahme der
Christusbotschaft, sondern darüber hinaus auch noch den Auftrag zur Verkündigung
derselben. Die Mission wird für den Apostel daraufhin zum zentralen
Lebensinhalt und Mittelpunkt allen Tuns.

Dabei hat Paulus einen hohen Anspruch an sich selbst. Zur Zeit der
Abfassung des Römerbriefs kann er sagen: ge <mo 'IepouaaA,fip Kai kükA.co gexpi
toü 'IkkupiKOÙ 7t87CÀ,r|pcûKévar to eùaYYÉA,tov toû Xpiaxoù (Rom 15,19) - von
Jerusalem ausgehend habe er in einer konzentrischen Bewegung das Evangelium

Christi vervollständigt, d.h. wohl: überall vollständig gepredigt. Sein
erklärtes Ziel besteht dabei weiterhin darin, év ttogiv toIç ëGveciv (Rom 1,5) für
den christlichen Glauben zu werben. Nicht weniger als alle Völker will Paulus
mit der Christusbotschaft erreichen. Zwar handelt es sich in diesen Aussagen
klar um hyperbolische Redekunst, doch durch sie hindurch scheint deutlich
der sehr grosse Horizont, innerhalb dessen der Apostel den Gedanken von
seiner Missionstätigkeit entfaltet. Denn immerhin konnte sich die paulinische
Mission eines beträchtlichen Erfolges erfreuen.33

Auch durch die rege Missionstätigkeit verringert sich die kognitive Dissonanz.

Viele Menschen wenden sich durch sie dem Christusglauben zu und
führen dem Apostel Paulus damit vor Augen, dass dieser Glaube ein attraktiver

Glaube ist. Paulus steht mit seinem Glauben nicht alleine da; durch
andere Glaubende erhält er soziale Unterstützung. Die Unterstützung vergrös-

31 Vgl. hierzu auch Gager, Notes (Anm. 23) 699; Schnelle, Verfolger (Anm. 6) 306.
32 Vgl. hierzu auch Festinger, Prophecy (Anm. 25) 26; Gager, Notes (Anm. 23) 700.
33 Zum Ausmass und zur Vorgehensweise der paulinischen Mission vgl. v.a. Sanders,

Paul (Anm. 26) 179-190; vgl. hierzu ferner Bornkamm, Paulus (Anm. 6) 68-78.



Paulus als Mensch und Theologe 329

sert sich mit der Zahl der Glaubenden, die den Apostel in seiner Überzeugung

bestätigen.34 Während der oben skizzierte Umwertungsprozess das

«Gegenargument» schwächt, fügt Paulus dem «Pro-Argument» für seinen

eigenen Glauben zusätzliches Gewicht hinzu, indem er beobachtet, welche
Attraktivität die Christusbotschaft auf andere ausübt.35 Es erwächst hieraus eine
spiralförmige Dynamik: Die Missionstätigkeit bringt dem Apostel soziale

Unterstützung ein; die soziale Unterstützung bestärkt ihn in seiner Überzeugung;

und die stärkere Überzeugung lässt ihn wiederum um so gewisser in der
Mission ans Werk gehen; usf.

f. Selbstbestätigung

Ausserdem erwähnt Paulus an vielen Stellen seiner Briefe die 7ia0f||iaTa
und die 0Â,u|/iç, die Leiden und die Bedrängnis, die er um seines Glaubens willen

erdulden muss (I Thess 2,2; I Kor 4,11-13; II Kor 1,3-11; 4,8-18; 6,4-5;
11,23-30; Phil 3,10; Gal 6,17).36 Dabei verbindet er die Erwähnung oft mit
einer eigentümlich positiven Deutung.

Dieser grundsätzlich positiven Wertung des Leidens liegt die Erfahrung
zugrunde, dass das Leiden um des Glaubens willen den Apostel dazu nötigt,
sein ganzes Vertrauen allein auf Christus als den Gegenstand seines Glaubens
zu setzen. Nur auf diese Weise kann er auch im Leiden noch Trost finden. Als
ein derartig Getrösteter geht Paulus in seinem Glauben gestärkt aus dem Leiden

hervor. Mit einem gestärkten Glauben kann er sich dann aber auch seines
Heiles um so sicherer sein (vgl. v.a. II Kor 1,3-11; 4,8-10.17).37 Dieses
Denkschema liegt den paulinischen Gedanken über das Leiden als Fundament
zugrunde38; an einigen Stellen variiert Paulus es jedoch auch und geht darüber
hinaus.

34 Zur Dissonanzreduktion durch soziale Unterstützung vgl. Festinger, Prophecy
(Anm. 25) 28 u. 208-214. Vgl. auch Gager, Notes (Anm. 23) 701-02: Auch Gager sieht die
paulinische Mission im Lichte einer Dissonanzreduktion.

35 Zu dieser Dynamik bei der Dissonanzreduktion vgl. Festinger, Theorie (Anm. 24)
198-200.

36 Vgl. Annen, Saulus (Anm. 6) 49; Holtz, Selbstverständnis (Anm. 21) 328; Lohse,
Paulus (Anm. 4) 11.

37 Vgl. hierzu auch W. Pratscher, Die Bewältigung von Leid bei Paulus, SNTU.A 21

(1996) 73-91 (77); M. Wolter, Der Apostel und seine Gemeinden als Teilhaber am Leidensgeschick

Jesu Christi: Beobachtungen zur paulinischen Leidenstheologie, NTS 36 (1990)
535-557 (538).

38 Die einzelnen Schritte dieses Denkmusters finden sich auch an vielen anderen Stellen

der Paulusbriefe: Gerade in seiner Schwachheit macht Paulus die Erfahrung der
Gnade des Herrn (II Kor 12,9-10). Die Anfechtung bewirkt - KatepYàÇerai - eine ungemein

grosse Herrlichkeit (II Kor 4,17). Und in Rom 5,3-5 argumentiert Paulus: «Bedrängnis
bewirkt Geduld; die Geduld wiederum Bewährung; die Bewährung wiederum

Hoffnung; die Hoffnung wiederum lässt nicht zugrunde gehen.»



330 Nils Krückemeier

In einer parallelen Argumentation verbindet Paulus dieselben beiden
Eckpunkte des Schemas, nämlich das Leiden und die Herrlichkeit, wo er das

Leiden unter dem Gesichtspunkt der Gemeinschaft mit Christus thematisiert:
Hier kennzeichnet er das Leiden insofern als eine Erfahrung, die ihn in
relationale Nähe zu Christus bringt, als Paulus in ihm an dem Leiden, welches
Christus selbst gelitten hat, teilhaben kann (Phil 3,10; II Kor 4,10; Gal 6,17).
Folglich, so führt der Apostel seinen Gedankengang weiter, muss er auch zum
Teilhaber am Resultat des Leidens in der Auferstehung Christi werden (Phil
3,11; II Kor 4,10).39

Weil also das Leiden für Paulus zur Herrlichkeit bzw. zur Auferstehung
führt, bildet es nicht zuerst einen Grund zur Traurigkeit, sondern - im Gegenteil

- einen Grund zur Freude. Paulus kann sich seines Leidens rühmen (II
Kor 11,30; 12,9; Rom 5,3)40; es besitzt seiner Theologie zufolge eine beinahe
soteriologische Qualität, indem es das Vertrauen stärkt bzw. in die
Christusgemeinschaft führt. Alle seine Leiden und seine Bedrängnis interpretiert Paulus

daher als ein Leiden um Christi willen (Phil 1,13; II Kor 1,5; Phlm 1.9.13).
Im Leiden verkündet Paulus das Evangelium; seine Leidensbereitschaft führt
anderen sein Vertrauen vor Augen und ermutigt sie so dazu, ebenfalls
Vertrauen zu Christus zu fassen. In diesem Sinne beschränkt sich die soteriologische

Funktion des individuellen paulinischen Leidens nicht allein auf die Person

des Paulus, sondern sie kann sich darüber hinaus auch auf seine Mitmenschen

erstrecken (Phil 1,13-14.16; II Kor 1,6).41

Der Apostel stellt sich selbst mit diesen Aussagen als ein Mann dar, der
das Leiden zwar nicht unbedingt sucht - es zumindest jedoch auch nicht
scheut. Paulus ist kein Masochist, doch das Leiden erfüllt für ihn einen
positiven Zweck: es stärkt seinen Glauben und verringert somit die kognitive
Dissonanz. Durch die paulinische Leidenstheologie ergibt sich ein ähnlicher
spiralförmiger Prozess wie in der Dissonanzreduktion durch soziale Unterstützung:

Paulus steht für seinen Glauben ein und muss daher mitunter Bedrängnis

in Kauf nehmen. Aus solcher Bedrängnis geht er allerdings mit gestärktem
Glauben hervor, weil er im Leiden die Erfahrung des Getragenseins durch
Christus macht und Bestätigung erfährt.42 Mit dem stärkeren Glauben resul-

39 So auch Becker, Paulus (Anm. 1) 36; Wolter, Apostel (Anm. 37) 546.
40 So auch Hengel. Der vorchristliche Paulus (Anm. 3) 194; Pratscher, Leid (Anm. 37)

78. Vgl. hierzu auch Wolter, Apostel (Anm. 37) 538.
41 M.E. kommt dem Leiden des Apostels seiner Meinung nach v.a. deshalb eine

Bedeutung für die Gemeinde zu, weil es deren Vertrauen stärken kann. Vgl. hierzu auch
Holtz, Selbstverständnis (Anm. 21) 328: Holtz geht darüber hinaus davon aus, dass Paulus
die Heilsbedeutung seines Leidens für die Gemeinde auf der Folie der deuterojesajani-
schen Gottesknechtstradition versteht. Dies lässt sich seinen Briefen m.E. jedoch nicht
eindeutig entnehmen.

42 Vgl. auch Pratscher, Leid (Anm. 37) 79-80; Wolter, Apostel (Anm. 37) 546: Auch
Pratscher und Wolter interpretieren die paulinischen Aussagen über die Teilhabe am Ge-



Paulus als Mensch und Theologe 331

tiert für Paulus aus der Leidenserfahrung daher auch eine umso grössere
Leidensbereitschaft, und derselbe Kreislauf beginnt von Neuem, nun jedoch auf
einer intensiveren Ebene. Zwangsläufig sammelt Paulus damit ständig neue
Erfahrungen, die das «Pro-Argument» für den der Dissonanz unterworfenen
Christusglauben immer schwerer wiegen lassen, so dass das «Gegenargument»

mehr und mehr in den Hintergrund tritt.43

III. Folgerungen

Es hat sich gezeigt, dass die àjioKàÀuyiç 'Iriooù Xpicxoü bei Damaskus
Paulus in eine enorme kognitive und emotionale Spannungssituation
hineingeworfen hat, da sein bisheriges Leben und sein neues verändertes Sein sich
denkerisch nicht miteinander vereinbaren lassen wollten. Darüber hinaus lassen

sich in den Aussagen der Paulusbriefe einige Denk- und Verhaltensweisen

beobachten, die auf die Reduktion der durch die Christusoffenbarung
entstandenen Dissonanz abzielen.44 Der Auftrag Gottes kann den Apostel
also nicht der Sphäre des Menschlichen entheben; in seine theologischen
Aussagen bezieht Paulus daher notwendig auch biografische und emotionale
Aspekte mit ein. Er betreibt keine pure und losgelöste Dogmatik.

Das Wissen um diesen Sachverhalt kann sich nun in mehrfacher Weise
hilfreich für das Verständnis der Person des Paulus auswirken, wobei Biogra-
fie und Theologie stets in enger Verbindung zueinander stehen. Insbesondere
die Stellung des Apostels zum jüdischen Gesetz im Speziellen und zum
Judentum im Allgemeinen erhellen sich im Lichte von Dissonanz und
Dissonanzreduktion.

schick Christi dahingehend, dass seine Leiden für Paulus nahezu einen Beweis seiner
Zugehörigkeit zu Christus darstellen. Gegen den Gedanken der Selbstbestätigung im
Glauben wehrt Pratscher (Leid, 79) sich jedoch. Wolter (Apostel, 545) weist darüber hinaus

auf den hellenistischen Gedanken hin, dem zufolge sich im konkreten Mitleiden mit
dem Freund die Aufrichtigkeit einer Freundschaft zeigt.

43 In seiner Doomsday-Studie hat L. Festinger beobachtet, dass das Erdulden von
Unannehmlichkeiten um einer Überzeugung willen einen Faktor darstellt, der die
Überzeugung letztlich enorm stabilisiert. Vgl. z.B. das Zitat bei Festinger, Prophecy (Anm. 25)
168: Das Leiden für die Überzeugung, die öffentliche Bekundung derselben und das
Gehen irreversibler Schritte für die Überzeugung lassen die Person schliesslich das Resümee

ziehen: «Ich kann es mir nicht leisten zu zweifeln. Ich muss glauben. [...] Wir alle müssen

Schläge hinnehmen. Ich habe einen fürchterlichen abbekommen, aber ich habe keinen
Zweifel» (Übersetzung von mir).

44 Hiermit sollen keinerlei psychologische Deutungsversuche des Bekehrungserlebnisses

selbst unternommen werden (vgl. die Forderungen bei Dietzfelbinger, Berufung
[Anm. 6] 52-53; Hengel, Der vorchristliche Paulus [Anm. 3] 283) - aber dieses
Bekehrungserlebnis löst bei Paulus psychologische Prozesse aus, die sich m.E. sehr gut anhand
seiner Texte nachvollziehen lassen.



332 Nils Krückemeier

g. Keine Bewertung

Dabei muss zunächst festgehalten werden: Die Feststellung einer kognitiven

Dissonanz und deren Reduktion bedeutet keinesfalls eine positive oder
negative Bewertung. Durch das Gesagte wird die paulinische Theologie nicht
wahrer oder unwahrer, die Lebensführung des Apostels nicht besser oder
schlechter. Paulus ist nicht etwa psychisch krank; der beobachtbare psychische

Prozess gehört vielmehr zu der gesunden Bearbeitung eines einschneidenden

Erlebnisses.
Auch erfährt die Glaubensüberzeugung des Paulus keine Abwertung

durch die Beobachtung seines Strebens zur Dissonanzreduktion: Sowohl der
Glaube als auch die Tendenz zur Suche nach Bestätigung treiben den Apostel
einerseits in die Mission und lassen ihn andererseits mutig Bedrängnisse auf
sich nehmen. Hier kann es kein Entweder-Oder zwischen einer «positiven»
Motivation der Glaubensüberzeugung und einer «negativen» Motivation der
Dissonanzreduktion geben. Beides gehört bei Paulus zusammen; beides
nimmt seinen Ursprung in dem Erlebnis bei Damaskus und ist in diesem Sinne

von Gott gewirkt.

h. Das Gesetz

Dass es sich bei der Frage nach dem Gesetz für Paulus um ein besonders
sensibles Thema handelt, illustrieren die emotionsgeladenen Ausrufe, die er
innerhalb dieses Themenkreises hin und wieder verwendet: Seine nomisti-
schen Gegner in Philippi nennt er «Hunde» und «böse Arbeiter», ihre Lehre
die KaraTopfi - «Zerschneidung» - (Phil 3,2) und deutet damit an, wie zerstörerisch

sich ihre Beschneidungsforderung im Hinblick auf das Evangelium
von der Gerechtigkeit aus Glauben auswirkt. Und im Galaterbrief wirft Paulus

denjenigen, die mit der Beschneidung liebäugeln, an den Kopf, dann sollten

sie sich doch gleich kastrieren lassen (Gal 5,12). Der Apostel bekämpft
die Beschneidungsforderung gegenüber Christen gerade deshalb so emotional,

weil diese Forderung für ihn als pars pro toto des gesamten Gesetzes steht
(Gal 5,6).

Wo Paulus vom vôpoç spricht, da denkt er zunächst in der Regel an die
jüdische Torah nach ihrer materiellen Gestalt, d.h. an die schriftlich festgehaltene

Sammlung von 613 Ge- und Verboten, die den frommen Juden sagen,
was sie zu tun und zu unterlassen haben. Unter christlich-theologischer
Perspektive umfassen die paulinischen Aussagen zum Gesetz vor allem dreierlei:

Erstens: Zur Gerechtigkeit führt der Glaube an Christus.45 Und aus
diesem Grund kann das Gesetz nicht auch dorthin führen (Phil 3,9; Gal 2,16.21;

45 Vgl. Sanders, Paul (Anm. 26) 17; Schmithals, Paulus (Anm. 6) 250. Von diesem
Grundsatz ausgehend entwickelt Paulus alle seine weiteren Gedanken über das Gesetz.
Dabei erfordern unterschiedliche Situationen mitunter entsprechend unterschiedliche Ar-



Paulus als Mensch und Theologe 333

Rom 3,19-28, insbes. 20.22.28). Im Christusglauben besteht der einzige Weg
zur Gerechtigkeit; dieser Weg besitzt einen exklusiven Charakter.46 Er lässt
keine anderen Heilswege neben sich zu; deswegen scheidet auch das Gesetz
als Heilsweg aus.47 In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn Paulus von Christus

als dem xékoç vôuou redet, nämlich als dem Ende des Gesetzes (Rom
10,4).48

Zweitens: Nun muss Paulus sich infolge seiner Grundannahme jedoch der
Frage stellen, weshalb Gott denn dann das Gesetz gegeben haben sollte,
wenn es die Menschen doch nicht zur Gerechtigkeit leiten kann.49 Zwar vertritt

der Apostel hier grundsätzlich den Standpunkt, «die Gebote sind heilig,
gerecht und gut» (Rom 7,12); trotzdem muss er dann aber auch einiges Kritisches

äussern: Die Sünde nämlich hat sich des Gesetzes parasitär bemächtigt,
so dass dieses nun im Menschen die Begierde erweckt.50 Das grundsätzlich
gute, nun jedoch von der Sünde missbrauchte Gesetz bewirkt in der Folge das

genaue Gegenteil dessen, was es eigentlich hatte erreichen sollen: Es verhindert

nicht die Sünde, sondern führt den Menschen erst recht zu deren
Erkenntnis51 (Rom 7,6-13). Die Ehre Gottes und des Gesetzes hat Paulus mit

gumentationen, die dazu führen, dass Paulus nicht immer völlig einheitlich über das
Gesetz spricht (vgl. Sanders, Paul [Anm. 26] 83.86.143.147).

46 Paulus denkt in diesem Zusammenhang nicht in erster Linie individuell an das
Seelenheil des Einzelnen, sondern korporativ an die Eingliederung der Völker in den Bund
Gottes. Für die Völker kann eine solche Eingliederung aber nur ohne die Forderung nach
Gesetzesobservanz geschehen (vgl. H. Räisänen, Paul's Conversion and the Development
of His View of the Law, NTS 33 [1987] 404-419 [411]).

47 Die Frage, mit welcher der Apostel sich hier auseinandersetzen muss, lautet also:
Bewirkt das Gesetz Gerechtigkeit - ja oder nein? Um eine Gerechtigkeit aus Werken geht
es nicht. Der Gedanke einer Werkegerechtigkeit (so Wood, Conversion [Anm. 8] 280; ähnlich

auch Annen, Saulus [Anm. 6] 56) darf daher nicht vorschnell als Interpretament pauli-
nischer Aussagen herangezogen werden (vgl. hierzu Räisänen, Conversion [Anm. 46]
411). Der Punkt, den Paulus im Hinblick auf sein Leben vor der Bekehrung kritisch
betrachtet, ist vor allem der, dass er seine Zuversicht auf etwas anderes als auf Christus
gesetzt hat (vgl. Sanders, Paul [Anm. 26] 44).

48 Vgl. Sanders, Paul (Anm. 26) 42; Schoeps, Paulus (Anm. 26) 178. Vgl. hierzu auch F.

Mußner, Hat Paulus das Gesetz «missverstanden»?, in: ders.. Der Galaterbrief (HThK 9),
Freiburg 1974,188-204 (197-99). Wo das Gesetz gepredigt wird, wittert Paulus daher sofort
eine Gefahr. Allzuleicht lässt das Gesetz sich als Weg zur Gerechtigkeit missverstehen; in
seiner Vergangenheit vor der à7toicàkm|/iç 'Iriaoù Xptaxon hat Paulus selbst eine Haltung
vertreten, in der dem Gesetz oberste Priorität zukam. Wenn er gesetzeskritische
Äusserungen trifft, setzt Paulus sich so tatsächlich immer auch mit der eigenen Biografie auseinander.

49 Vgl. Sanders, Paul (Anm. 26) 66.
50 So auch Sanders, Paul (Anm. 26) 72-73.
51 Das Verbum yivtocKco benutzt Paulus in Rom 7,7 m.E. in einem umfassenden Sinne:

Der Mensch wird sich durch das Gesetz nicht allein seiner Sünde gewahr - sondern er geht
darüber hinaus auch eine sehr enge Gemeinschaft mit ihr ein. Zur Bedeutung von yivcô-

gk(o im zweiten Sinne vgl. z.B. Gen 4,1.17.25 etc. Vgl. hierzu auch Kümmel, Römer 7



334 Nils Krückemeier

dieser Argumentation zwar theoretisch gerettet52 - faktisch jedoch steht das
Gesetz bei ihm nun in einem nachteiligen Licht.53 Noch krasser führt der
Apostel seine nachteilige Sicht des Gesetzes in Gal 3,19 durch, wo das Gesetz
nicht einmal mehr direkt von Gott herzustammen scheint: Engel haben es

verordnet durch die Hand eines Mittlers.54 Unter dem Strich kann das Gesetz
deswegen nur noch den Zorn Gottes reizen (Rom 4,15).

Drittens: Das richtig verstandene Gesetz - wenn es eben nicht als Weg zur
Gerechtigkeit missverstanden wird - kann durchaus den Massstab für eine

gute christliche Lebensführung bilden. Das Liebesgebot aus Lev 19,18 bringt
für Paulus diese orientierende Funktion des Gesetzes auf den Punkt (Gal
5,14; Rom 13,8-10).55

Besonders die negativen Äusserungen über das Gesetz haben die Kritiker
des Paulus häufig zum Widerspruch herausgefordert: Die frommen Juden
kennen ja anders als Paulus über die materielle Gestalt des Gesetzes hinaus
auch noch seinen ideellen Gehalt: Das Gesetz ist Gottes Gnadengabe und das
Zeichen des Bundes mit seinem Volk. Die Menschen, die sich an die Gebote
halten, wollen sich also gar nicht durch blosses Tun die Gerechtigkeit erkaufen,

sondern sich komplementär zum Angebot Gottes verhalten, sein
Bundesgeschenk annehmen (Dtn 28).56

Unterliegt Paulus also einem Missverständnis? Sollte der seine Altersgenossen

übertreffende Rabbinenschüler in Gesetzeskunde nicht richtig aufge-
passt und das wahre Anliegen der Torah nie wirklich verstanden haben? -
Besonders wahrscheinlich ist diese Annahme für den strengen Pharisäer, der
Paulus einst gewesen ist, nicht. Und dennoch schreibt er so, als kenne er den
eigentlichen und ursprünglichen Zweck des Gesetzes gar nicht.

An diesem Punkt kann nun die Dissonanz-Theorie weiterhelfen. Denn es

lässt sich beobachten, dass kognitive Dissonanzen Menschen oft dazu führen,
einerseits Bestätigung dort zu finden, wo es objektiv keine Bestätigung gibt57,

(Anm. 11) 45.
52 Vgl. Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 106-16: Kümmel, Römer 7 (Anm. 11) 57.74.
53 Vgl. hierzu auch Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 101.
54 Vgl. Schoeps, Paulus (Anm. 26) 191-92.
55 So auch Sanders, Paul (Anm. 26) 113. Daher geht es m.E. zu weit, wenn Paulus als

Antinomist gesehen wird. Das Gesetz verliert in der paulinischen Theologie nicht
pauschal seine Berechtigung; Paulus bestreitet lediglich seine soteriologische Qualität (vgl.
auch Mußner, Gesetz [Anm. 48] 199).

56 Vgl. Becker, Paulus (Anm. 1) 48; Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 25-26;
Menoud, Revelation (Anm. 11) 133; Mußner, Gesetz (Anm. 48) 190-91; Schoeps, Paulus
(Anm. 26) 206.225-26. Vgl. auch Kümmel, Römer 7 (Anm. 11) 113. Aus diesem Grund
führt Paulus mit der Trennung von Glauben und Gesetzesgehorsam eine Unterscheidung
ein, die das auseinanderreisst, was für den frommen Juden zusammengehört (vgl. Schoeps,
Paulus [Anm. 26] 212.217).

57 Festingers Doomsday-Studie enthält hierfür viele Beispiele (vgl. z.B. Festinger,
Prophecy [Anm. 25] 214).



Paulus als Mensch und Theologe 335

und andererseits dissonante kognitive Elemente zu vergessen und
dissonanzerzeugende Informationen zu übersehen.58 Somit stellt es sicher keinen
Zufall dar, wenn einige wichtige alttestamentliche Schriftstellen keine Beachtung

in der paulinischen Gesetzestheologie bekommen: Die Beschneidung ist
das Zeichen für Gottes Bund mit seinem Volk (Gen 17,9-14); wer das Gesetz
hält, nimmt damit Gottes Bundesgeschenk an (Dtn 28); frommer Lebensstil
kann die Sünde überwinden (Gen 4,7).59 Indem er diese wichtigen jüdischen
Glaubenssätze übergeht, will der Apostel Paulus nicht etwa die objektive
Wirklichkeit manipulieren; sondern was er über das Gesetz sagt, entspricht
seiner aufrichtigen Wahrnehmung. Durch die cmoKàÂu\|/tç 'Ipcroö Xpraxoù hat
Paulus erkannt, dass der Glaube allein zur Gerechtigkeit leitet. Infolge dieser
Erkenntnis kann er solche Schriftworte schlechterdings nicht mehr sehen,
welche er auf seinem biografischen Hintergrund als dissonant betrachten
müsste.60

i. Kontinuität und Diskontinuität

In seinen Argumentationen will der Apostel sich bewusst auf ein jüdisches
Fundament stellen; ein jüdisches theologisches Grundverständnis behält er
auch nach dem Erlebnis bei Damaskus bei, deshalb zieht er alttestamentliche
Schriftworte zur Stützung seiner Ansichten heran.61 Damit steht der christliche

Apostel in grundsätzlicher Kontinuität zum Judentum.
Mit dem Bekenntnis zu Jesus als dem Christus trennt Paulus sich dann

jedoch von den jüdischen Volksgenossen, die dieses Bekenntnis nicht teilen
können. Seine in ihrem Kern negative Stellungnahme zum Gesetz, die dessen
Gnadencharakter nicht wahrnimmt, stellt ihn dann auch in Diskontinuität zur
jüdischen Tradition. Da das Zentrum des paulinischen Gesetzesverständ-

58 Vgl. Festinger, Theorie (Anm. 24) 158. Zu den Auswirkungen dieses Phänomens in
der paulinischen Theologie vgl. auch Haacker, Berufung (Anm. 1) 12-16; Theißen,
Psychologische Aspekte (Anm. 1) 132-136.157. G. Theißen beobachtet in II Kor 3 eine Uminter-
pretation alttestamentlicher Aussagen und sieht diese in der Tendenz zur Dissonanzreduktion

bei Paulus begründet. Und K. Haacker stellt fest, dass Paulus in seiner
Aufnahme der Abraham-Tradition in Gal 3 und Rom 4 von der zu seiner Zeit gängigen Auslegung

abweicht.
59 Vgl. Sanders, Paul (Anm. 26) 22.160; Schoeps, Paulus (Anm. 26) 203. Paulus

behauptet dagegen die prinzipielle Unerfüllbarkeit des Gesetzes (vgl. Mußner, Gesetz
[Anm. 48] 194).

60 Gemessen an den sogenannten objektiven Tatsachen spricht Paulus hier also nicht
sachgemäss - sondern er spricht seiner persönlichen Situation gemäss.

61 Vgl. hierzu Dunn, Conversion (Anm. 6) 84-85; Haacker, Berufung (Anm. 1) 6.

Sogar die Argumente, die er zur Stützung seiner gesetzeskritischen Äusserungen verwendet,

bewegen sich grossenteils innerhalb dessen, was jüdisch denkbar ist (vgl. Schoeps,
Paulus [Anm. 26] 191-92). Vgl. hierzu auch Luck, Bekehrung (Anm. 13) 200: Luck geht
davon aus, dass der für Paulus zentrale alttestamentliche Glaubenssatz der Zusammenhang

von Gerechtigkeit und Leben ist.



336 Nils Krückemeier

nisses jedoch in der Ablehnung des Gesetzes als Heilsweg liegt, besteht die
primäre Diskontinuität hier zwischen der christlichen Gesetzesinterpretation
des Paulus und seiner eigenen Vergangenheit vor dem Damaskuserlebnis,
während der er selbst das Gesetz eifernd befolgt hatte.62 Für sich genommen
zielt die Ablehnung der Gerechtigkeit aus dem Gesetz ja am jüdischen
Verständnis des Gesetzes vorbei. In der Abgrenzung von seinem eigenen ehemaligen

Lebenswandel greift Paulus jetzt aber zu Gedankengängen, die die
Juden nicht bejahen können. So entsteht auch eine sekundäre Diskontinuität,
nämlich dem Judentum gegenüber. Im Mittelpunkt der paulinischen Theologie

steht die Gerechtigkeit aus dem Christusglauben ohne das Gesetz (Rom
3,28). Der Apostel muss genau diesem Bekenntnis den Grossteil seiner
Aufmerksamkeit widmen, weil es ihn zu Auseinandersetzungen herausfordert:
zuerst mit seiner eigenen Biografie, dann aber auch mit dem Judentum. Denn
Selbstverständlichkeiten hätten nicht nach solch breiter Entfaltung
verlangt.63

Nils Krückemeier, Kassel

62 Vgl. hierzu auch P. Stuhlmacher, «Das Ende des Gesetzes.» Über Ursprung und
Ansatz der paulinischen Theologie, ZThK 67 (1970) 14-39 (30-31). Stuhlmacher sieht im
Perspektivwechsel vom Gesetz zum Christusevangelium den Mittelpunkt der paulinischen
Bekehrungserfahrung. Vgl. hierzu auch Dietzfelbinger, Berufung (Anm. 6) 104.

63 Vgl. hierzu auch Sanders, Paul (Anm. 26) 209; Theißen, Psychologische Aspekte
(Anm. 1) 160. «Gerade in zentralen Themen der Theologie des Apostels ist eher mit
Diskontinuität als mit Kontinuität zu rechnen» (Haacker, Berufung [Anm. 1] 4). Zur Kontinuität

vgl. auch Menoud, Revelation (Anm. 11) 134-36.


	Paulus als Mensch und Theologe : die paulinische Biografie und Theologie im Lichte von Dissonanz und Dissonanzreduktion

