Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 4

Artikel: Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates
Autor: Hoffken, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rolle Jesajas und seines Buches
bei Josephus in den Antiquitates’

Unverkennbar ist in den letzten Jahrzehnten das Interesse an der Wir-
kungsgeschichte generell, des Jesajabuches in besonderem gestiegen. Ein
Zeugnis dafiir sind die von C.C. Broyles und C.A. Evans edierten zwei Sam-
melbiinde,” wo in Band 2 wichtige Aspekte der friihjiidischen und neutesta-
mentlichen Rezeption des Buches Jesaja in den verschiedensten Literatursor-
ten aufgearbeitet wird. In diesem Band hat L.H. Feldman seine Uberlegun-
gen zum Portrait des Propheten Jesaja vorgetragen.® Eine Aufarbeitung des
Rezeptionsverhaltens des Josephus hinsichtlich der alttestamentlichen Vorla-
gen hat C. Begg* gegeben, was eine grundlegende Darstellung des Umgangs
des Josephus mit seiner Vorlage ist. Die folgenden Uberlegungen wollen das
dadurch gewonnene Bild ergénzen, indem sie nach der literarischen Présen-
tation des Jesaja bei Josephus fragen, wofiir die Fragen nach dem Rezeptions-
verhalten wichtige Hilfestellungen liefern.

Wer nach einem Portrait des Propheten fragt, fragt wohl an der Intention
des Erzahlers (Geschichtsschreibers) Josephus vorbei: Dieser will einerseits
die vorgegebene Erzihlfolge aus II Kon 18-20 (Jes 36-397; auch 11 Chr 32) re-
ferieren, er will auf der anderen Seite die Auswirkung von Worten des Jesaja
verdeutlichen, die in der folgenden Geschichte eine Rolle spielten.’ Beson-
ders einschlégig ist hier die Initiative des Kyros zur Riickfiihrung der Judider
aus Babel und die Neugriindung des Tempels; ferner die Begriindung des al-
ternativen Tempels des Onias in Leontopolis, die gleichfalls mit der Botschaft
des Propheten verkniipft ist. Insofern ist fiir Josephus zunédchst einmal wich-
tig, was in IT Kon tiber den Propheten erzéhlt wird (der in IT Kon erzihlte Pro-
phet). Dieser agiert in Ubereinstimmung mit dem Kénig Hiskija in den mit
Sanheribs Eingreifen in Paldstina verkniipften Vorgédngen (10.1-23); er han-
delt auch in Ubereinstimmung mit diesem Konig im Zusammenhang von

I Abkiirzungen: Ant = Antiquitates; BJ = de Bello judaico; CAp = Contra Apionem.
Zitate nach der Ausgabe in LCL.

2 C.C. Broyles, C.A. Craig (Ed.), Writing and Reading the Scroll of Isaiah. Studies of
an Interpretive Tradition, 2 Bde., Leiden u.a. 1997.

3 L.H. Feldman, Josephus’ Portrait of Isaiah, in: C.C. Broyles, C.A. Craig (Ed.), Vol.
I1 1997, 583-608; wiederabgedruckt in: Ders., Studies in Josephus’ Rewritten Bible, Leiden
u.a. 1998, 376-392. Er nennt sieben Griinde, die dafiir sprechen sollen, dass Josephus das
Bild des Jesaja «reduziert» habe («downgrade»). In meinen Augen ldsst sich nur sagen,
dass Josephus das Bild in bestimmter Hinsicht verindert, etwa, indem er messianische
Implikationen des Buches iibergeht.

4+ C.Begg, Josephus’ Story of the Later Monarchy, Leuven 2000.

5 Eine herausragende Darstellung der Probleme bietet C.T. Begg, The «Classical Pro-
phets» in Josephus’ Antiquities, LS 13 (1988) 341-357, bes. 348-351.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 309

Krankheit und Heilung des Konigs (10.24-29). Er handelt aber in Nichtiiber-
einstimmung mit diesem in der letzten, an den Besuch der Gesandten Mero-
dach-Baladans ankniipfenden Episode (10.30-34). Diese hat dann Folgen, die
mit dem Jesaja-Wort verkniipft sind, ohne dass freilich in der Fortfithrung der
Erzdhlung auf dieses Wort Jesajas als erfiilltes zuriickverwiesen wird.

Man muss zunichst einmal diese verschiedenen Interessen konstatieren,
die die Darstellung jesajanischer Worte und Handlungen in der Erzihlfolge
konstituieren.

Diese verschiedenen Aspekte sind dadurch zusammengehalten, dass Jesa-
ja ein Prophet ist, der immer das Wahre gesprochen hat. Dieses soll der Leser
spater aufgrund des Erfolges konstatieren konnen. Dieses Wahre artikuliert
sich in den Erzéhlungen v.a. in Worten, die nach deren Darstellung mehr oder
weniger schnell in Erfiillung gehen. Nur im Falle des Wortes an Hiskija nach
dem babylonischen Gesandtenbesuch muss man im erzdhlenden Umgang mit
Jesaja in illo tempore an eine langfristige Wirkung des prophetischen Wortes
denken, das im Auftreten des Daniel und seiner Kollegen in Erfiillung geht.
Insofern ist Jesaja Wort-Téter: sein Wort setzt Taten, Folgen, die spiter ein-
treten. Er ist im Unterschied zu Elischa oder Elija, die vor ihm auftraten,
nicht als Wundertéter verstehbar. Insofern kann man nicht von den «Taten/
Werken» dieses Propheten reden, im Unterschied zu den Taten des Elischa
(9.46, 182). Er ist Ankiindiger, auch wenn er durch die Rede des Konig auch
als Opfernder in Anspruch genommen werden kann (10.12). Das lisst als
Moglichkeit zu: Jesaja wird so indirekt als Priester dargestellt, was durch die
engere Verkniipfung von Priester- und Prophetsein bei Josephus gestiitzt
werden konnte;® auf der anderen Seite ist auch méoglich, dass der Prophet nur
der Veranlasser des Opfers fiir das Gemeinwohl sein solle, was gleichfalls
Parallelen hat (vgl. wenig spiater Manasse 10.43), also nicht selber opfert, son-
dern opfern ldsst. Man muss hier vielleicht gar keine Entscheidung treffen.
Beide Optionen bleiben méglich. Dem entsprechend fithrt Jesaja in der Wie-
dergabe von II Kon 20,1ff. keine Handlung durch, die IT Kon 20,7; Jes 38,21
entsprache (Ant 10.25-29). Es ist aber mit Recht aufgefallen, dass die Rolle
des Jesaja in diesem Abschnitt beschnitten wird: Beginnt die Erzdhlung in II
Kon 20 mit einer Initiative des Propheten, so fehlt diese in Ant 10.25 vollig.
Man kann daran denken, dass damit vermieden wird, Jesaja als Propheten zu
présentieren, der Falsches vorankiindigt. Man kann aber auch fragen, ob Jo-
sephus sich in seiner Erzéhlfolge nicht an der Notiz in II Chr 32,24 orientiert,
wo die Jesajarolle nur im 2. Teil angedeutet, nicht aber entfaltet wird. Beide
Erwidgungen miissen sich gegenseitig gar nicht ausschliessen. Dann hétte Jo-
sephus auf der Basis von II Chr 32,24 II Kén 20,1-11 nacherzihlt und unter

6 J. Blenkinsopp, Prophecy and Priesthood in Josephus, JJS 25 (1974) 239-262, s.a.
L.H. Feldman, Prophets and Prophecy in Josephus, JThSt 41 (1990) 386-422, bes. 419-421;
Begg, Classical Prophets, 349 mit Anm. 19.



310 Peter Hoffken

Umstianden damit die Méglichkeit vermeiden kénnen, dem Jesaja eine erste
«falsche» Botschaft zu unterstellen.” Im Grunde wertet dieser Verzicht dann
die Rolle des Jesaja nicht ab, sondern auf: Er ist irrt sich nicht, sondern sagt
durchgiéingig die Wahrheit.

Denn dies ist die durchgéingige Struktur der Darstellung: Der Prophet sagt
Wahres, das was eintrifft, voraus. Das wird schon bei der Ersterwidhnung in
9.276 betont und wird bei der Letzterwdhnung in der geschichtlichen Erzéihl-
folge nochmals grundsétzlich unterstrichen (10.35). Insofern bilden die bei-
den Formulierungen eine Inclusio um die geschichtliche Erzéhlfolge,® in der
Jesaja seine Rolle spielt. Wihrend es in 9.276 die Beziehung zu Hiskija ist, die
dadurch prézisiert wird — der Prophet kann von der Zukunft reden und der
Konig daher Vertrauen haben —, verschiebt sich diese Betonung der Wahr-
haftigkeit in 10.35 auf das vom Propheten hinterlassene Buch (eigentlich «Bii-
cher»), aus dem Spétere die Wahrheit seines Redens erkennen konnen. Da-
mit ist zugleich gesagt, dass sich die eigentliche Bedeutung des Wirkens Jesa-
jas nicht in zeitgeschichtlicher Wirksamkeit ausdriickt, sondern auf fernere
Zeiten zielt.? Erst so konnen spiitere Menschen ja das Eintreffen des Wortes
verifizieren. Ein wichtiger Zeuge dessen wird der Jesaja-Leser Kyros sein.
D.h. Josephus markiert selber, dass die Zeitgeschichte zwar wichtige Kost-
proben des prophetischen «wahren Redens» zum Ausdruck bringt, die ei-
gentliche Wirksamkeit des prophetischen Redens aber auf spédtere Genera-
tionen zielt. Insofern ist es nicht einleuchtend, bei Josephus vorziiglich die
zeitgeschichtliche Bedeutung des Auftretens von Jesaja gewiirdigt zu finden.
Sie ist zwar wichtig und aufgrund der biblischen Uberlieferung(en)'® gut
erzdhlbar, aber das eigentliche Wirken des prophetischen Wortes zielt auf
kommende Zeiten.

Interessant ist aber zunichst das zeitgeschichtlich bedingte Wirken des
Propheten.!" Die folgenden Uberlegungen richten das Interesse auf die im
Text dem Jesaja zugeschriebene Rolle. In der Sanherib-Erzidhlung (10.1-23)
hat Jesaja zwei Auftritte; Josephus orientiert sich dabei an den Vorgaben aus
IT Kon 18f. (Jes 36f.). In diesen zeigt sich eine deutliche Umakzentuierung des
Redens: Ist in I1 Kon der 1. Auftritt bezogen auf ein Geriicht, das den Assyrer
zum Abzug, zu Riickkehr und Tod in Ninive fithrt (I Kon 19,7, nach V. 6, der
Situationsangabe'? im Heilsorakel), so legt die Erziihlfolge in 19,20-34 alles

7 Das betonen Begg, Classical Prophets, 348; Feldman, Portrait, 605f.; bzw. 389f.

8 In diese Richtung geht auch Begg, Story, 435 Anm. 72.

% Insofern sind die Hinweise auf IT Chr 26,22; 32,32 nicht prézise; anders Begg, Classi-
cal Prophets, 350, wohl aber der Hinweis auf Jes 30,8; dazu 8,16.

10 Dass Josephus sich beim Erzihlen in 10.1-34 an II Kon 18-20 orientiert, ist klar.
Freilich ist offensichtlich auch II Chr 32 studiert worden, auch wenn sich dies nur in eini-
gen kleinen Lesefriichten niederschliigt. Hinweise enthélt Anm. 20.

" Besonders wichtig ist hier: C. Begg, Josephus’ Story of the Later Monarchy, Leuven
2000, 387ff. - S. a. P. Hoffken, Hiskija und Jesaja bei Josephus, JSJ 29 (1998) 37-48.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 311

Gewicht auf den 2. Redegang. Er hat also im vorliegenden Endtext von 18f.
eine steigernde Bedeutung. Blickt man von hier aus auf Josephus, so zeigt sich
ein umgekehrtes Vorgehen: Alles Gewicht bekommt das 1. Wort Jesajas
(10.13f.), wihrend das 2. Wort (10.16) erheblich weniger Gewicht erhélt.

Das erste Wort besteht in der Ankiindigung einer kampflosen Niederlage
der Feinde mit schmihlicher Flucht und Untergang. Diesem wird dann (aus
IT Kon 19,7) die Ansage des Geschickes des Sanherib nachgestellt: Dabei
wird das Motiv des Gertichts, wonach der Feind im Anmarsch sei, im Lichte
der als Entsprechung verstandenen Episode aus Herodot 11.141 (10.14-20/
21a) so umformuliert, dass von einem Scheitern der Plidne Sanheribs hinsicht-
lich Agyptens die Rede ist. Dem folgen die Ansagen der Riickkehr nach Hau-
se und des Todes durchs Schwert.

Dem entsprechen dann die Aufnahmen in der Erzdhlung der anschlies-
senden Ereignisse, die teilweise Stichworte der Rede iibernehmen: Die An-
greifer «gehen unter» (StagBeipw): 10.21;"% der Assyrer «verfehlt» (Siopop-
tovo) seine Ziele in Agypten: 10.17; er kehrt nach Hause zuriick: 10.22; er féllt
durch die Hand seiner S6hne: 10.23. D.h. Josephus konzipiert die Erzéahlfolge
neu mit der Intention, das anschliessende Geschehen als Auswirkung des 1.
Jesaja-Wortes hinzustellen.

Dem gegeniiber ist das 2. Wort von geringerer Bedeutung.'* 10.16 kiindet
in zwei Zeitstufen an: in der Gegenwart keine Belagerung durch die Feinde;
in naher Zukunft wird friedliches Leben ohne Furcht moglich sein und man
den eigenen Besitz pflegen konnen." Das greift einige Aspekte aus dem Wort
in IT Kon 19 heraus (V. 32.291.), aber in deutlicher Unterordnung unter das 1.
Wort. Dieses also hat fiir die Konzeption des Geschehens eine erstrangige
Bedeutung: Es nimmt das Wichtigste der Zukunft bereits vorweg.

Dem 2. Wort entspricht dann in der erzdhlerischen Fortsetzung (jenseits
der eingearbeiteten Episode aus Herodot), dass in der 1. Nacht der Belage-
rung die assyrischen Truppen eine Katastrophe ereilte (10.21)."° Damit hat
Josephus zugleich ein Problem gelost, das diesen Eingriff des Assyrers von
anderen Belagerungen unterscheiden ldsst: Eine Belagerung von einem Tag
ist eigentlich keine, und damit unterscheidet sich dieser Vorfall von allem,
was spiter aus der Zeit von 587/6, aus der Zeit des Pompeius, des Herodes

12 Elemente dieser Situationsangabe sind im Josephustext verarbeitet: «er ermunterte
den Ko6nig und die Freunde um ihn»; (der Feind werde das Feld rdumen) «ohne den Uber-
mut/die Kithnheit, mit dem/r sie jetzt agieren».

13 Das Verb kommt allerdings sehr héufig vor, in 10.1ff. vgl. 10.7.14.15.21.24.

4 Nur nebenbei sei erwiihnt, dass Jesaja in 10.16 offensichtlich direkt mit dem Konig
Kontakt hat, vgl. dagegen 11 Kon 19,20.

15 Dabei nimmt das abschliessende Wort des Hiskija in 10.34 (Friedensbitte analog zu
IT K6n 20,19) und 10.36 das Stichwort «Frieden» nochmals auf.

16 Josephus hat die Parallelitiit dieses Eingreifens Gottes iibrigens in den Herodot-
Bericht eingetragen, 10.18f.: Gott sendet eine Plage, der Vorgang spielt nachts.



312 Peter Hoffken

und des Sosius — und natiirlich der Zeit des Titus, BJ — zu berichten sein
wird.!” Gott griff hier selber und direkt ein (10.21), und zwar gleich am An-
fang der geplanten Belagerung. Damit wird die Situation zur Jesajazeit unver-
gleichbar mit allem, was spéter zu sagen sein wird (bzw. im BJ schon gesagt
wurde)."® Und daher kann sie auch so schwungvoll entfaltet werden, denn
Gott verhiess einen «kampflosen» Sieg (10.13), bei dem Hiskija und die Sei-
nen gar nicht militdrisch engagiert waren.!” Insofern kénnen die Berichte in
IT Chr 32,11f. auch ausgespart werden, erwecken sie doch den Anschein krie-
gerischer Aktivitit.*

Der Prophet figuriert hier als Wissender: Er weiss vorweg, was geschehen
wird, bzw. was Gott tun wird. Insofern ist er es, der dem ambivalent gezeich-
neten Konig Hiskija?' den rechten Weg weisen kann. Zugleich ist der Konig
der, der weiss, dass es keine andere Hilfe als die Gottes geben kann
(10.11.16.24). In diesem Leitgedanken fallen dann weitere Aspekte der jesa-
janischen Worte in I Kon 19 dahin,” v.a. jene, die in Richtung auf eine Un-
einnehmbarkeit des Zion auslegbar sind, aber auch Aussage, die die Rettung
der Stadt «um Davids willen» geschehen sein lassen (II Kon 19,34). Die Sze-
nerie ist so gestaltet, dass es einer solchen Mittlergestalt nicht bedarf, denn of-
fensichtlich ist Hiskija so gezeichnet, dass er die Rettung direkt erfahren darf
und kann.

Entsprechend sieht das prophetische Bild in 10.25-29 (Krankheit und Hei-
lung Hiskijas) aus.” Der auf das Gebet des verzweifelten Hiskija hin durch
Gott gesandte Prophet kann das ansagen (10.27), was bei Josephus die wich-
tigsten Aspekte der Zukunft sind: Er wird nach drei Tagen von der Krankheit
genesen, seinem Leben 15 weitere Jahre zufiigen und die Geburt von Kindern

17" Ant 10.116; die Belagerung 586 dauert 18 Monate; 14.66; BJ 1.149: die des Pom-
peius 3 Monate; die von Herodes und Sosius wird unterschiedlich angesetzt. Ant 14.476
nennt fiir die wesentlichen Vorginge 40+15+x Tage, BJ 1.351 spricht vom 5. Monat.

'8 Insofern niitzt die Kategorie der «submissiveness to the superpower», Feldman,
Portrait, 5921f. hier wenig: Die superpower scheitert ja.

1 In diese Richtung ging schon BJ 5.388, nur dass dort im Verein mit anderer Tradi-
tion das Gebetshandeln der Betroffenen und ihre Unbewaffnetheit (zweimal) starker
akzentuiert wurden.

20 Moglicherweise ist die Formulierung in II Chr 32,21 (Abzug mit Schande) von Ein-
fluss auf die Formulierung der 1. Jesaja-Ankiindigung in 10.13 (schimpflicher Abzug), vgl.
C. Begg, Story, 401 Anm. 104. In der Formulierung von 10.32 iiber den Grund von Hiskijas
Verhalten gegeniiber den babylonischen Gesandten kénnte IT Chr 32,25(31) von Einfluss
sein. Auch konnten die Kiirzungen der Rabschage-Rede und des Briefes Sanheribs an
Hiskija durch II Chr 32 beeinflusst sein.

2l Feigheit 10.5, Gottvertrauen 10.16.

2 Von einer «streamlined fashion» der Darbietung der Episode spricht Begg, Story,
4151,

# Dazu C.T. Begg, Hezekiah’s Illness and Visit according to Josephus, EstB 53 (1995)
365-385.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 313

erleben.? Das letztere bildet dann auch eine Briicke zu der weiteren Ankiin-
digung iiber das Geschick der Nachkommen in 10.33. In der Fortsetzung
agiert Jesaja dann als Vermittler der koniglichen Bitte um ein Zeichen, wel-
cher prophetischen Bitte dann Gott entspricht. Interessant ist noch, dass da-
bei die Heilung beschleunigt wird: Sie geschieht nun «sofort», und der Konig
kann in den Tempel gehen, 10.29. Auch hier nimmt die prophetische Rede
das Geschehen vorweg, ja sie setzt es aus sich heraus.

In der Geschichte tiber die babylonische Gesandtschaft agiert Jesaja auf
eine entsprechende Weise, nun freilich so, dass das Angekiindigte iiber die
Lebenszeit des Konigs hinausreicht. Das entspricht natiirlich der biblischen
Vorlage. «Wisse, dass in kurzer Zeit dieser dein Reichtum nach Babel ver-
bracht wird und deine Nachkommen, zu Eunuchen gemacht und die Mann-
heit verlierend, dem babylonischen K6nig dienen werden» (10.33).

Hier gibt es einige Probleme: einerseits, was heisst hier «kurze Zeit»?%
Auf der anderen Seite bereitet die Formulierung die Bitte des Hiskija vor
(10.34), die Dinge mochten sich um seines Volkes willen (!) nicht zu seiner
Lebenszeit abspielen. Insofern muss man die «kurze Zeit» implizit durch die
Bitte des Konigs als hinausgeschoben verstehen,?® was ja auch anderwiirts
Parallelen hat (vgl. 8.362). Schliesslich kann Josephus zu Daniel schreiben,
dass er als einziger Prophet Termine, Daten setzte, was die anderen nicht ta-
ten (10.267). Das kann man so auslegen, dass fiir ihn diese Termine bei ande-
ren Propheten nicht so wichtig waren. — Es herrscht Ubereinstimmung darin,
dass fiir Josephus in der Erzédhlfolge diese Ankiindigung Erfiillung fand, auch
wenn sich Erfiillungsnotizen nicht finden. Fiir die Eunuchen ist an den Ein-
satz seiner Danielerzihlung zu denken: 10.186;* bei der Notiz, wonach der
Besitz des Konigs nach Babel verbracht wurde, mag man an die Manasse-Er-
zdhlung (nach II Chr) in 10.40 denken, wo freilich alles Licht auf das Geschick
des Konigs konzentriert ist. Man kann auch an 10.87 (Jojakim), 10.98ff. (Jo-
jakim und Jojachin) denken, aber natiirlich auch an die Ereignisse von 586.
Und vielleicht sind hier gar keine Alternativen notig. Der Prophet hat eine

2 Josephus folgt der Auffassung, dass Kinderlosigkeit des Konigs der Hauptgrund fiir
dessen Verzweiflung wie fiir das gottliche Einschreiten war. Der Gedanke ist aus IT Kon
21,1 leicht zu deduzieren. Er begegnet daher in rabbinischer Literatur: Feldman, Studies
377 Anm. 3 verweist auf Ber 10a.

% Die Formulierung gab es schon im Nahkontext in 10.23 (Sanherib «kurze Zeit» in
Agypten); 10.26 (Hiskija bittet Gott um «kurze Zeit» fiirs Kinderzeugen; es sind dann 15
Jahre) und anderswo. Die einzige wirkliche Parallele ist die Josephus-Variante der Jona-
Ankiindigung 9.214, Ninive werde in recht kurzer Zeit die Herrschaft iiber Asien verlie-
ren. Hier wire wohl an eine Zeitspanne von der Zeit Jerobeams II. bis zur Zeit des Sanhe-
rib zu denken. Impliziter Massstab fiir die zeitliche Angabe konnte die lingere Dauer
anderer Weltherrschaft (Perser, Romer) sein.

% Vgl. auch die Abschlussnotiz zu Hiskija, 10.36.

27 Dazu Begg, Story, 433 Anm. 64.



314 Peter Hoffken

weit reichende Zukunft im Blick,?® die moglicherweise mehr umspannt als ein
einmaliges Geschehen.

Damit kommen wir nun zum 2. Teil der Prophetenprisentation. Hier ist
zunichst die Notiz von Bedeutung, die das geschichtliche Auftreten Jesajas
damals beschliesst: Er hinterlisst ein Buch (bzw. Biicher).? Diese Biicher
sind Ausdruck des Wissens des Propheten, nichts als Wahrheit gesprochen zu
haben.*® Bzw. wie Josephus es ausdriickt: Er vertraute darauf, war iiberzeugt,
durchaus nichts Falsches gesagt zu haben. Dieses Gesagte legt er vollstindig
schriftlich nieder, um spédteren Menschen die Moglichkeit zu geben, «vom
Ende her» die Wahrheit des Prophetischen zu erkennen. Damit ist auf jeden
Fall gesagt: Die wahre Bedeutung Jesajas geht weit iiber seine Zeitgeschichte
hinaus. Er ist der Zukunft michtig. Denn nur so ist dieser Satz sinnvoll zu in-
terpretieren. Das ist eingebunden in eine Aussage iiber den Status der Pro-
pheten. Er ist onoloyovuevac®! Oetoc. Das ist eine Aussage, die natiirlich im
Zusammenhag mit dem Gedanken des absoluten Wahrheitsgehalts seiner
Ansagen zu sehen ist. Aber eine solche personale Zuspitzung des «Gottli-
chen» ist bei Josephus selten. Wir haben eine entsprechende Aussage iiber
Mose (3.180);* iiber Daniel (10.250)* und iiber den Propheten Jadon (aus I
Ko6n 13) im Munde des Konigs Jerobeam (8.243. «ein wahrhaft gottlicher und
bester Prophet»**), dem diese Aussage dann durch die Arglist des «falschen
Propheten» wieder ausgeredet wird.* D.h. Josephus stellt durch diese Kenn-
zeichnung Jesaja in eine Reihe mit dem Uberpropheten Mose und dem von
ihm dusserst hoch geschétzten Daniel.*® Und diese personale Prizisierung un-
terscheidet auch von der Aussage iiber Micha b. Jimla, ob er «die Macht des

% Als Vorwegnahme zu Jeremias Botschaft interpretiert Begg, Study, 434 Anm. 65
den Satzteil «indem sie dem babylonischen Konig dienen».

¥ Singular (BipAtov) dann 11.5. Biicher «hinterlassen» ist unter anderem Sache von
Propheten, vgl. noch 10.79 (Jeremia, Ezechiel), 10.267.269.277 (Daniel).

¥ Sie driicken auch aus, dass Jesaja alles aufschrieb, was er gesagt hatte — also keine
Anthologie o.4. verfasst hat.

31 In Personencharakterisierungen begegnet dies Wort noch 1.180 (Melchizedek),
2.229 (Mose); 5.276 (Manoah), 7.153 (David), s.a. 2.94 (Josef) und bezeichnet das, was die
jeweilige Mitwelt anerkennen muss.

3 Literarischer Ort: Wiirdigung des mosaischen Werkes des Zeltheiligtums und seines
v.a. priesterlichen Inventars, fiir Josephus also eine dusserst belangreiche Stelle.

3 Dort freilich nur als Annahme der (heidnischen!) Umwelt iiber Daniel formuliert:
Man glaubt, er hitte das Gottliche in sich selber.

3 Zur Kategorie des «besten» (s.a. Mose in 2.229) vgl. noch die Rede vom «besseren
Propheten» (Zedekija in I Kon 22 {iber Elija im Gegensatz zu Micha b. Jimla) 8.408.

% Feldman, Studies, 389, verweist noch auf 18.64, das Testimonium Flavianum. Das
hilft ihm, die Aussage iiber Jesaja zu relativieren. Aber es ist schwierig, das Testimonium so
heranzuziehen.

% Zur Diskussion des Problems D.S. du Toit, Die Verwendung von 6g1og als Attribut
fiir Menschen in den Schriften des Josephus, in: J.U. Kalms / F. Siegert (Hg.), Internationa-
les Josephus-Kolloquium Briissel 1998, Miinster 1999, 53-93.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 315

gottlichen Geistes habe», 8.408, wieder im Munde des falschen Propheten Ze-
dekija. Das ist der Annahme, bei Josephus verliere Jesaja an Bedeutung,
nicht besonders giinstig.”’

Von daher werden nun die expliziten Hinweise auf die Erfiillung von Pro-
phezeiungen wichtig, die der Leser (Josephus) auf Grund des Jesaja-Buches
konstatieren kann. Da ist zunéchst einmal der Ubergang in die Welt jenseits
der Katastrophe von 587/6 (die schon deshalb bedeutsam ist, weil 586 in Ana-
logie zu 70 n.C. steht). 11.1-7 als der Beginn der 2. Hilfte des Gesamtwerkes
stellt eine eigenstdndige Konzeption des Wirkens des Kyros vor, die sich von
I Esr 2 und Esr 1 unterscheidet: Zunéchst betont Josephus, dass mit dem 1.
Jahr des Kyros die 70 Jahre der Jeremia-Ankiindigung voll sind, auf die ei-
gens verwiesen wird (vgl. 10.112-13). Kyros selber bezieht sich in seiner Bot-
schaft (11.3) auf seine Einsetzung durch den hochsten Gott, den die israeliti-
sche Nation verehrt. Dieser Gott habe «durch die Propheten» seinen Na-
men’® vorher gesagt, zugleich aber auch den Auftrag, den Tempel in Jerusa-
lem zu erbauen.

Damit greift der Brief des Kyros vor. Denn von einem weiteren Propheten
neben Jeremia — Jesaja — ist erst anschliessend in 11.5-6 die Rede: Zunéchst
erklédrt Josephus, woher Kyros weiss, was er sagt: Er hat das Buch des Jesaja
gelesen,” das dieser 210 Jahre friiher hinterlassen hatte (Riickbezug auf
10.35). Das Datum ist neben den 70 Jahren wichtig, weil es noch friiher plat-
ziert ist (140+70 Jahre). Dann wird das spezielle Wort eingefiihrt, auf das sich
Kyros stiitzt: Es heisst, es wurde zu Jesaja «<im Geheimen»* gesprochen. Es
wird dann direkt zitiert: «Ich will, dass Kyros, den ich als Konig vieler und
grosser Volker einsetze, mein Volk in sein eigenes Land sende und meinen
Tempel baue». Dieses Zitat*' wird in seiner Bedeutung nochmals unterstri-
chen: 140 Jahre vor der Zerstorung des Tempels gesprochen/geschrieben. So
macht sich dann Kyros zum Werkzeug der gottlichen Vorsehung, versammelt
die vornehmsten Juden Babyloniens und erteilt ihnen den Befehl, nach Hau-
se zu gehen, Stadt und Tempel zu erbauen.

Man sieht, hier wird ganz bewusst gestaltet (etwa, was die Zahlen angeht
—und damit auch die beiden prophetischen Akteure). Wichtig ist, dass in den
Vorlagen (Ende der Chronik; Esr 1; I Esr 2) Jesaja iiberhaupt keine Rolle
spielte. Dieser Aspekt wird also durch Josephus formuliert. Ferner féllt auf,

37 Das sieht auch Feldman, Portrait, 605; Studies, 389, der dennoch auf der These einer
Bedeutungsreduktion fiir Jesaja beharrt.

38 Das ist natiirlich Aufnahme von (Deutero)Jesaja 44,28; 45,1ff. (v.a. 3f.), kein Anhalt
an I Esr / Esr. Das ist tibrigens Interpretation des Josephus in Abweichung von der/den
Vorlage/n des Kyros-Briefes.

% Das hebt ihn wohl iiber Alexander den Grossen: Dem muss vorgelesen werden
(oder liest er das «Gezeigte» selber?), 11.337.

% Vgl. dazu 7.35, dort allerdings als zwischenmenschliches Geschehen.

4 Zu seiner Basis in Jes vgl. 44,28.



316 Peter Hoffken

dass zwar der Tempelbau der cantus firmus der Aussage ist, aber bis auf die
Aussage im Kyros-Brief immer verbunden mit anderen Aussagen begegnet:
Wiederherstellung im Lande, Tempelbau, Geniessen des fritheren Gliicks
(Jeremia); das Volk in das eigene Land schicken; Tempelbau (Jesaja-Wort),
Errichtung von Stadt und Tempel (Kyros-Wort). Das unterscheidet von den
Vorlagen (I Esr 2,1ff.; Esr 1,1ff.) durchaus, wo die Tempelorientierung viel
stérker ist. Insofern ist es kurzschliissig, Josephus eine reine Focussierung sei-
nes Interesses auf den Tempel zu unterstellen, wie dies Feldman® tut. In
Wirklichkeit wird die Bedeutung des Jesaja (gegeniiber Jeremia) hier deut-
lich gesteigert: Er hat schon 210 Jahre friiher geschrieben, was Sache ist und
was die folgenden Abschnitte des Buches bis zur Tempelweihe bestimmt (bis
108). D.h. Jesajas Ankiindigen fiihrt nicht nur ins Exil, es {iberbriickt auch
den Abgrund des Exils — weit mehr, als das bei Jeremia der Fall sein konnte.

Die zweite grosse direkte Ankniipfung bezieht sich auf den Tempelbau
des Onias in Leontopolis, 13.62-72.** Hier wird der Prophet Jesaja in den drei
Teilen der Episode jeweils einmal genannt: in der Exposition (64), im Brief
an das Konigspaar (68), und im Antwortschreiben des Paares (71). Die Tra-
dition ist keineswegs oniaden- oder gar tempelfreundlich.** Die sekundire
Motivation zum Tempelbau (die primére sei, Onias wolle sich ewigen Ruhm
verschaffen, 63) wird mit dem Wort des Jesaja verbunden, der mehr als 600
Jahre® vorher gesagt habe, «dass es durchaus sein muss, dass in Agypten ein
Tempel dem hochsten Gott gebaut werde durch einen judéischen/jiidischen
Mann».*® Ahnlich wie Kyros wird auch Onias durchs Lesen stimuliert, dem
Worte zu folgen (ennpuevog, 64; opun €rapev, 11.6). Beim Schreiben an den
Konig und seine Schwesterfrau wird deutlich, dass das Schreiben dem zu bau-
enden Tempel wenig Kredit gibt, wird er doch an einer Stelle geplant, die fiir
einen Tempel des Gottes Israels denkbar abwegig ist. Auch hier wird am
Schluss des Briefes auf die Vorhersage des Propheten Bezug genommen und
diese nun direkt(er) zitiert: «Es wird sein ein Opferaltar in Agypten fiir den
Herrn, fiir Gott»*” und dann summarisch gerundet durch die Aussage, Jesaja

4 Feldman, Portrait, 607; Studies, 391.

3 Weiterreichende Fragestellungen samt historischen und archiologischen Uberle-
gungen dazu bei J.E. Taylor, A Second Temple in Egypt. The Evidence for the Zadokite
Temple of Onias, JSJ 29 (1998) 297-321. Das literarische Urteil {iber eine oniadenkritische
Haltung des Textes in Ant deckt sich mit dem meinen.

“ Das unterscheidet von dem friitheren Bericht in BJ 7.420-436, der neutraler ist; aber
auch hier nimmt Josephus kritisch Stellung (431).

* Dieselbe Zahl BJ 7.432.

% Vgl. zuvor BJ 7.432: «... dass ein Jude diesen Tempel in Agypten errichten werde.» —
ist dieses del eine kritische Wiirdigung? Im prophetischen Diskurs des Josephus wird
ofters so formuliert, um eine schicksalhafte Setzung Gottes zum Ausdruck zu bringen. Vgl.
die prophetischen Belege 7.322; 8.406; 10.89.142.243.

4 LXXlJes 19,18. Die Formulierung ist also erheblich niher am «Jesaja»-Diktum als
13.64. Statt von einem Buvotaotprov redet 13.72 von einem Popoc.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 317

habe iiber die Ortlichkeit noch viele dhnliche Dinge gesagt (68). In der durch-
aus zuriickhaltenden Antwort des koniglichen Paares (13.69-71), die die Er-
zdhlung noch verstérkt («sie legten die Siinde und die Gesetzesiibertretung
auf das Haupt des Onias»), gilt dann das Jesajawort als ausschlaggebend fiir
die Bauerlaubnis, trotz der Bedenken, ob das in Ubereinstimmung mit dem
Gesetz geschehe. Hier sind die beiden Ptolemier sozusagen als die besseren
Juden dargestellt, gesetzesbewusster als der Hohepriester(sohn) Onias.*

Der Tempel gilt hier nicht als positiv, zweifellos auch nicht in den Augen
des Josephus. Dass er an einem Tempelbau analog zu Jerusalem Interesse
hat, ist auch dann deutlich, wenn er ihn fiir «héretisch» hilt. Das lehrt der
gleich anschliessend berichtete Disput iiber den Garizim-Tempel und den Je-
rusalemer Tempel zwischen Samaritanern und Juden, der auf kéniglichen
Entscheid zugunsten des Jerusalemer Tempels ausgeht (er sei nach den Ge-
setzen des Mose errichtet 13.74-79). D.h. dass Entsprechendes fiir den Onias-
Tempel gilt, der nur durch das Jesaja-Wort als tolerabel hingestellt wird. Der
Leser kann also bewundernd konstatieren, dass ein Jesaja-Wort aus sehr alter
Zeit nun in Erfiillung ging, auch wenn diesem keine positive Bedeutung inne-
wohnt. Vielmehr zeigt sich hier: Gott lenkt im Jesajawort Geschichte, auch
wenn das Faktum selber nicht gut zu nennen ist (entsprechend Daniels Visi-
on, die durch Antiochos Epiphanes erfiillt wird, 10.276; 12.322). Immerhin be-
stimmt es Geschichte bis in die jiingste Vergangenheit von Autor und Lesern
hinein, wie BJ 7.421ff. zeigen kann, wo von der Schliessung des Onias-Tem-
pels (BJ 7.433f.) gesprochen wird, etwas abweichend vom kaiserlichen Befehl
(421).

Das bedeutet: An zwei ausgewihlten Beispielen zeigt Josephus auf, wie
bedeutsam fiir ihn der Prophet als wahrhafter Ankiindiger kommender Din-
ge ist. Er wird zwar in den Schatten des Daniel gestellt, im Zusammenhang
mit der Wiederbegriindung der jiidischen Gemeinschaft in Jerusalem aber
deutlich Jeremia iibergeordnet, wiewohl iber diesen im Kontext des unterge-
henden Jerusalem stofflich gesehen erheblich mehr gesagt worden war: Jesaja
wird also nicht nur in der Interaktion mit Hiskija in seiner Zeit, dort freilich
deutlich als zukunftsbestimmende Figur im irdischen Geschehen, sondern
auch als Prophet eines Buches gewiirdigt, dessen sich spiter auswirkende
Wahrheit zweimal direkt (bei Kyros an entscheidender Stelle) und bei Daniel
indirekt konstatiert wird. So ist Josephus Exponent und Ahn einer konserva-
tiven Prophetenexegese, die sich im Umgang mit dem Jesajabuch bis in die
Gegenwart erhalten hat.* Jesaja kiindet also nicht nur das Ende der assyri-
schen Aspirationen gegen Juda-Jerusalem und das babylonische Exil mit ei-
ner Katastrophe fiir die Davididen an, sondern auch dessen gottgesetztes

# Zu dieser historischen Frage sei kurz auf J.E. Taylor, JSJ 29 (1998) 297ff. verwiesen.
* In dem 2004 erschienenen Band iiber Jesaja habe ich diese Richtung in Abschnitt
I1.C.3 gewiirdigt.



318 Peter Hoffken

Ende durch Kyros samt dem Neubeginn in Palistina und dem neuen Tempel.
Er sagt auch einen Tempel in Agypten voraus, dessen Ende in die Zeitgenos-
senschaft des Josephus gehort. Sieht man das Bild des Jesaja bei Josephus auf
dem Hintergrund mehr oder weniger zeitgenossischer Wertungen in Juden-
und frithestem Christentum,’ so ergibt sich natiirlich eine Umakzentuierung,
die man freilich nicht fiir eine Abwertung halten sollte.

Peter Hoffken, Liineburg/Bonn

0 Einschligiges bei Feldman, Portrait, S83ff.; Studies, 376ff. Dabei sind natiirlich die
v.a. messianisch-nationalistischen Aspekte der Jesaja-Botschaft(en) zu betrachten. Dazu
G.G. Porton, Isaiah and the Kings. The Rabbis on the Prophet Isaiah, in: Broyles / Craig
(Ed.), Writing (0. Anm. 1), IL, 693-716.



	Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates

