
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 4

Artikel: Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rolle Jesajas und seines Buches

bei Josephus in den Antiquitates1

Unverkennbar ist in den letzten Jahrzehnten das Interesse an der
Wirkungsgeschichte generell, des Jesajabuches in besonderem gestiegen. Ein
Zeugnis dafür sind die von C.C. Broyles und C.A. Evans edierten zwei
Sammelbände,2 wo in Band 2 wichtige Aspekte der frühjüdischen und neutesta-
mentlichen Rezeption des Buches Jesaja in den verschiedensten Literatursorten

aufgearbeitet wird. In diesem Band hat L.H. Feldman seine Überlegungen

zum Portrait des Propheten Jesaja vorgetragen.3 Eine Aufarbeitung des

Rezeptionsverhaltens des Josephus hinsichtlich der alttestamentlichen Vorlagen

hat C. Begg4 gegeben, was eine grundlegende Darstellung des Umgangs
des Josephus mit seiner Vorlage ist. Die folgenden Überlegungen wollen das

dadurch gewonnene Bild ergänzen, indem sie nach der literarischen Präsentation

des Jesaja bei Josephus fragen, wofür die Fragen nach dem Rezeptionsverhalten

wichtige Hilfestellungen liefern.
Wer nach einem Portrait des Propheten fragt, fragt wohl an der Intention

des Erzählers (Geschichtsschreibers) Josephus vorbei: Dieser will einerseits
die vorgegebene Erzählfolge aus II Kön 18-20 (Jes 36-39?; auch II Chr 32)
referieren, er will auf der anderen Seite die Auswirkung von Worten des Jesaja
verdeutlichen, die in der folgenden Geschichte eine Rolle spielten.5 Besonders

einschlägig ist hier die Initiative des Kyros zur Rückführung der Judäer
aus Babel und die Neugründung des Tempels; ferner die Begründung des

alternativen Tempels des Onias in Leontopolis, die gleichfalls mit der Botschaft
des Propheten verknüpft ist. Insofern ist für Josephus zunächst einmal wichtig,

was in II Kön über den Propheten erzählt wird (der in II Kön erzählte
Prophet). Dieser agiert in Übereinstimmung mit dem König Hiskija in den mit
Sanheribs Eingreifen in Palästina verknüpften Vorgängen (10.1-23); er handelt

auch in Übereinstimmung mit diesem König im Zusammenhang von

1

Abkürzungen: Ant Antiquitates; BJ de Bello judaico; CAp Contra Apionem.
Zitate nach der Ausgabe in LCL.

2 C.C. Broyles, C.A. Craig (Ed.), Writing and Reading the Scroll of Isaiah. Studies of
an Interpretive Tradition, 2 Bde., Leiden u.a. 1997.

3 L.H. Feldman, Josephus' Portrait of Isaiah, in: C.C. Broyles, C.A. Craig (Ed.), Vol.
II 1997,583-608; wiederabgedruckt in: Ders., Studies in Josephus' Rewritten Bible, Leiden
u.a. 1998, 376-392. Er nennt sieben Gründe, die dafür sprechen sollen, dass Josephus das

Bild des Jesaja «reduziert» habe («downgrade»). In meinen Augen lässt sich nur sagen,
dass Josephus das Bild in bestimmter Hinsicht verändert, etwa, indem er messianische

Implikationen des Buches übergeht.
4 C. Begg, Josephus' Story of the Later Monarchy, Leuven 2000.
5 Eine herausragende Darstellung der Probleme bietet C.T. Begg, The «Classical

Prophets» in Josephus' Antiquities, LS 13 (1988) 341-357, bes. 348-351.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 309

Krankheit und Heilung des Königs (10.24-29). Er handelt aber in
Nichtübereinstimmung mit diesem in der letzten, an den Besuch der Gesandten Mero-
dach-Baladans anknüpfenden Episode (10.30-34). Diese hat dann Folgen, die
mit dem Jesaja-Wort verknüpft sind, ohne dass freilich in der Fortführung der
Erzählung auf dieses Wort Jesajas als erfülltes zurückverwiesen wird.

Man muss zunächst einmal diese verschiedenen Interessen konstatieren,
die die Darstellung jesajanischer Worte und Handlungen in der Erzählfolge
konstituieren.

Diese verschiedenen Aspekte sind dadurch zusammengehalten, dass Jesa-

ja ein Prophet ist, der immer das Wahre gesprochen hat. Dieses soll der Leser
später aufgrund des Erfolges konstatieren können. Dieses Wahre artikuliert
sich in den Erzählungen v.a. in Worten, die nach deren Darstellung mehr oder
weniger schnell in Erfüllung gehen. Nur im Falle des Wortes an Hiskija nach
dem babylonischen Gesandtenbesuch muss man im erzählenden Umgang mit
Jesaja in illo tempore an eine langfristige Wirkung des prophetischen Wortes
denken, das im Auftreten des Daniel und seiner Kollegen in Erfüllung geht.
Insofern ist Jesaja Wort-Täter: sein Wort setzt Taten, Folgen, die später
eintreten. Er ist im Unterschied zu Elischa oder Elija, die vor ihm auftraten,
nicht als Wundertäter verstehbar. Insofern kann man nicht von den «Taten/
Werken» dieses Propheten reden, im Unterschied zu den Taten des Elischa
(9.46,182). Er ist Ankündiger, auch wenn er durch die Rede des König auch
als Opfernder in Anspruch genommen werden kann (10.12). Das lässt als

Möglichkeit zu: Jesaja wird so indirekt als Priester dargestellt, was durch die

engere Verknüpfung von Priester- und Prophetsein bei Josephus gestützt
werden könnte;6 auf der anderen Seite ist auch möglich, dass der Prophet nur
der Veranlasser des Opfers für das Gemeinwohl sein solle, was gleichfalls
Parallelen hat (vgl. wenig später Manasse 10.43), also nicht selber opfert,
sondern opfern lässt. Man muss hier vielleicht gar keine Entscheidung treffen.
Beide Optionen bleiben möglich. Dem entsprechend führt Jesaja in der
Wiedergabe von II Kön 20,Iff. keine Handlung durch, die II Kön 20,7; Jes 38,21
entspräche (Ant 10.25-29). Es ist aber mit Recht aufgefallen, dass die Rolle
des Jesaja in diesem Abschnitt beschnitten wird: Beginnt die Erzählung in II
Kön 20 mit einer Initiative des Propheten, so fehlt diese in Ant 10.25 völlig.
Man kann daran denken, dass damit vermieden wird, Jesaja als Propheten zu
präsentieren, der Falsches vorankündigt. Man kann aber auch fragen, ob
Josephus sich in seiner Erzählfolge nicht an der Notiz in II Chr 32,24 orientiert,
wo die Jesajarolle nur im 2. Teil angedeutet, nicht aber entfaltet wird. Beide
Erwägungen müssen sich gegenseitig gar nicht ausschliessen. Dann hätte
Josephus auf der Basis von II Chr 32,24 II Kön 20,1-11 nacherzählt und unter

6 J. Blenkinsopp, Prophecy and Priesthood in Josephus, JJS 25 (1974) 239-262, s.a.

L.H. Feldman, Prophets and Prophecy in Josephus, JThSt 41 (1990) 386-422, bes. 419-421;
Begg, Classical Prophets, 349 mit Anm. 19.



310 Peter Höffken

Umständen damit die Möglichkeit vermeiden können, dem Jesaja eine erste
«falsche» Botschaft zu unterstellen.7 Im Grunde wertet dieser Verzicht dann
die Rolle des Jesaja nicht ab, sondern auf: Er ist irrt sich nicht, sondern sagt
durchgängig die Wahrheit.

Denn dies ist die durchgängige Struktur der Darstellung: Der Prophet sagt
Wahres, das was eintrifft, voraus. Das wird schon bei der Ersterwähnung in
9.276 betont und wird bei der Letzterwähnung in der geschichtlichen Erzählfolge

nochmals grundsätzlich unterstrichen (10.35). Insofern bilden die beiden

Formulierungen eine Inclusio um die geschichtliche Erzählfolge,8 in der
Jesaja seine Rolle spielt. Während es in 9.276 die Beziehung zu Hiskija ist, die
dadurch präzisiert wird - der Prophet kann von der Zukunft reden und der
König daher Vertrauen haben -, verschiebt sich diese Betonung der
Wahrhaftigkeit in 10.35 auf das vom Propheten hinterlassene Buch (eigentlich
«Bücher»), aus dem Spätere die Wahrheit seines Redens erkennen können. Damit

ist zugleich gesagt, dass sich die eigentliche Bedeutung des Wirkens Jesa-

jas nicht in zeitgeschichtlicher Wirksamkeit ausdrückt, sondern auf fernere
Zeiten zielt.9 Erst so können spätere Menschen ja das Eintreffen des Wortes
verifizieren. Ein wichtiger Zeuge dessen wird der Jesaja-Leser Kyros sein.
D.h. Josephus markiert selber, dass die Zeitgeschichte zwar wichtige
Kostproben des prophetischen «wahren Redens» zum Ausdruck bringt, die
eigentliche Wirksamkeit des prophetischen Redens aber auf spätere Generationen

zielt. Insofern ist es nicht einleuchtend, bei Josephus vorzüglich die
zeitgeschichtliche Bedeutung des Auftretens von Jesaja gewürdigt zu finden.
Sie ist zwar wichtig und aufgrund der biblischen Überlieferung(en)10 gut
erzählbar, aber das eigentliche Wirken des prophetischen Wortes zielt auf
kommende Zeiten.

Interessant ist aber zunächst das zeitgeschichtlich bedingte Wirken des

Propheten." Die folgenden Überlegungen richten das Interesse auf die im
Text dem Jesaja zugeschriebene Rolle. In der Sanherib-Erzählung (10.1-23)
hat Jesaja zwei Auftritte; Josephus orientiert sich dabei an den Vorgaben aus
II Kön 18f. (Jes 36f.). In diesen zeigt sich eine deutliche Umakzentuierung des
Redens: Ist in II Kön der 1. Auftritt bezogen auf ein Gerücht, das den Assyrer
zum Abzug, zu Rückkehr und Tod in Ninive führt (II Kön 19,7, nach V. 6, der
Situationsangabe12 im Heilsorakel), so legt die Erzählfolge in 19,20-34 alles

7 Das betonen Begg, Classical Prophets, 348; Feldman, Portrait, 605f.; bzw. 389f.
8 In diese Richtung geht auch Begg, Story, 435 Anm. 72.
9 Insofern sind die Hinweise auf II Chr 26,22; 32,32 nicht präzise; anders Begg, Classical

Prophets, 350, wohl aber der Hinweis auf Jes 30,8; dazu 8,16.
10 Dass Josephus sich beim Erzählen in 10.1-34 an II Kön 18-20 orientiert, ist klar.

Freilich ist offensichtlich auch II Chr 32 studiert worden, auch wenn sich dies nur in einigen

kleinen Lesefrüchten niederschlägt. Hinweise enthält Anm. 20.
11 Besonders wichtig ist hier: C. Begg, Josephus' Story of the Later Monarchy, Leuven

2000,387ff. - S. a. P. Höffken, Hiskija und Jesaja bei Josephus, JSJ 29 (1998) 37-48.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 311

Gewicht auf den 2. Redegang. Er hat also im vorliegenden Endtext von 18f.

eine steigernde Bedeutung. Blickt man von hier aus auf Josephus, so zeigt sich
ein umgekehrtes Vorgehen: Alles Gewicht bekommt das 1. Wort Jesajas
(10.13f.), während das 2. Wort (10.16) erheblich weniger Gewicht erhält.

Das erste Wort besteht in der Ankündigung einer kampflosen Niederlage
der Feinde mit schmählicher Flucht und Untergang. Diesem wird dann (aus
II Kön 19,7) die Ansage des Geschickes des Sanherib nachgestellt: Dabei
wird das Motiv des Gerüchts, wonach der Feind im Anmarsch sei, im Lichte
der als Entsprechung verstandenen Episode aus Herodot 11.141 (10.14-20/
21a) so umformuliert, dass von einem Scheitern der Pläne Sanheribs hinsichtlich

Ägyptens die Rede ist. Dem folgen die Ansagen der Rückkehr nach Hause

und des Todes durchs Schwert.
Dem entsprechen dann die Aufnahmen in der Erzählung der anschliessenden

Ereignisse, die teilweise Stichworte der Rede übernehmen: Die
Angreifer «gehen unter» (SrapOevpco): 10.21;13 der Assyrer «verfehlt» (Stapap-
ravco) seine Ziele in Ägypten: 10.17; er kehrt nach Hause zurück: 10.22; er fällt
durch die Hand seiner Söhne: 10.23. D.h. Josephus konzipiert die Erzählfolge
neu mit der Intention, das anschliessende Geschehen als Auswirkung des 1.

Jesaja-Wortes hinzustellen.
Dem gegenüber ist das 2. Wort von geringerer Bedeutung.14 10.16 kündet

in zwei Zeitstufen an: in der Gegenwart keine Belagerung durch die Feinde;
in naher Zukunft wird friedliches Leben ohne Furcht möglich sein und man
den eigenen Besitz pflegen können.15 Das greift einige Aspekte aus dem Wort
in II Kön 19 heraus (V. 32.29f.), aber in deutlicher Unterordnung unter das 1.

Wort. Dieses also hat für die Konzeption des Geschehens eine erstrangige
Bedeutung: Es nimmt das Wichtigste der Zukunft bereits vorweg.

Dem 2. Wort entspricht dann in der erzählerischen Fortsetzung (jenseits
der eingearbeiteten Episode aus Herodot), dass in der 1. Nacht der Belagerung

die assyrischen Truppen eine Katastrophe ereilte (10.21).16 Damit hat
Josephus zugleich ein Problem gelöst, das diesen Eingriff des Assyrers von
anderen Belagerungen unterscheiden lässt: Eine Belagerung von einem Tag
ist eigentlich keine, und damit unterscheidet sich dieser Vorfall von allem,
was später aus der Zeit von 587/6, aus der Zeit des Pompeius, des Herodes

12 Elemente dieser Situationsangabe sind im Josephustext verarbeitet: «er ermunterte
den König und die Freunde um ihn»; (der Feind werde das Feld räumen) «ohne den
Übermut/die Kühnheit, mit dem/r sie jetzt agieren».

13 Das Verb kommt allerdings sehr häufig vor, in 10.Iff. vgl. 10.7.14.15.21.24.
14 Nur nebenbei sei erwähnt, dass Jesaja in 10.16 offensichtlich direkt mit dem König

Kontakt hat, vgl. dagegen II Kön 19,20.
15 Dabei nimmt das abschliessende Wort des Hiskija in 10.34 (Friedensbitte analog zu

II Kön 20,19) und 10.36 das Stichwort «Frieden» nochmals auf.
16 Josephus hat die Parallelität dieses Eingreifens Gottes übrigens in den Herodot-

Bericht eingetragen, 10.18f.: Gott sendet eine Plage, der Vorgang spielt nachts.



312 Peter Höffken

und des Sosius - und natürlich der Zeit des Titus, BJ - zu berichten sein
wird.17 Gott griff hier selber und direkt ein (10.21), und zwar gleich am
Anfang der geplanten Belagerung. Damit wird die Situation zur Jesajazeit
unvergleichbar mit allem, was später zu sagen sein wird (bzw. im BJ schon gesagt
wurde).18 Und daher kann sie auch so schwungvoll entfaltet werden, denn
Gott verhiess einen «kampflosen» Sieg (10.13), bei dem Hiskija und die Seinen

gar nicht militärisch engagiert waren.19 Insofern können die Berichte in
II Chr 32,Iff. auch ausgespart werden, erwecken sie doch den Anschein
kriegerischer Aktivität.20

Der Prophet figuriert hier als Wissender: Er weiss vorweg, was geschehen
wird, bzw. was Gott tun wird. Insofern ist er es, der dem ambivalent gezeichneten

König Hiskija21 den rechten Weg weisen kann. Zugleich ist der König
der, der weiss, dass es keine andere Hilfe als die Gottes geben kann
(10.11.16.24). In diesem Leitgedanken fallen dann weitere Aspekte der jesa-
janischen Worte in II Kön 19 dahin,22 v.a. jene, die in Richtung auf eine
Uneinnehmbarkeit des Zion auslegbar sind, aber auch Aussage, die die Rettung
der Stadt «um Davids willen» geschehen sein lassen (II Kön 19,34). Die
Szenerie ist so gestaltet, dass es einer solchen Mittlergestalt nicht bedarf, denn
offensichtlich ist Hiskija so gezeichnet, dass er die Rettung direkt erfahren darf
und kann.

Entsprechend sieht das prophetische Bild in 10.25-29 (Krankheit und Heilung

Hiskijas) aus.23 Der auf das Gebet des verzweifelten Hiskija hin durch
Gott gesandte Prophet kann das ansagen (10.27), was bei Josephus die
wichtigsten Aspekte der Zukunft sind: Er wird nach drei Tagen von der Krankheit
genesen, seinem Leben 15 weitere Jahre zufügen und die Geburt von Kindern

17 Ant 10.116; die Belagerung 586 dauert 18 Monate; 14.66; BJ 1.149: die des Pom-
peius 3 Monate; die von Herodes und Sosius wird unterschiedlich angesetzt. Ant 14.476
nennt für die wesentlichen Vorgänge 40+15+x Tage, BJ 1.351 spricht vom 5. Monat.

18 Insofern nützt die Kategorie der «submissiveness to the superpower», Feldman,
Portrait, 592ff. hier wenig: Die superpower scheitert ja.

19 In diese Richtung ging schon BJ 5.388, nur dass dort im Verein mit anderer Tradition

das Gebetshandeln der Betroffenen und ihre Unbewaffnetheit (zweimal) stärker
akzentuiert wurden.

20 Möglicherweise ist die Formulierung in II Chr 32,21 (Abzug mit Schande) von Ein-
fluss auf die Formulierung der 1. Jesaja-Ankündigung in 10.13 (schimpflicher Abzug), vgl.
C. Begg, Story, 401 Anm. 104. In der Formulierung von 10.32 über den Grund von Hiskijas
Verhalten gegenüber den babylonischen Gesandten könnte II Chr 32,25(31) von Einfluss
sein. Auch könnten die Kürzungen der Rabschaqe-Rede und des Briefes Sanheribs an
Hiskija durch II Chr 32 beeinflusst sein.

21 Feigheit 10.5, Gottvertrauen 10.16.
22 Von einer «streamlined fashion» der Darbietung der Episode spricht Begg, Story,

415f.
23 Dazu C.T. Begg, Hezekiah's Illness and Visit according to Josephus, EstB 53 (1995)

365-385.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 313

erleben.24 Das letztere bildet dann auch eine Brücke zu der weiteren Ankündigung

über das Geschick der Nachkommen in 10.33. In der Fortsetzung
agiert Jesaja dann als Vermittler der königlichen Bitte um ein Zeichen,
welcher prophetischen Bitte dann Gott entspricht. Interessant ist noch, dass dabei

die Heilung beschleunigt wird: Sie geschieht nun «sofort», und der König
kann in den Tempel gehen, 10.29. Auch hier nimmt die prophetische Rede
das Geschehen vorweg, ja sie setzt es aus sich heraus.

In der Geschichte über die babylonische Gesandtschaft agiert Jesaja auf
eine entsprechende Weise, nun freilich so, dass das Angekündigte über die
Lebenszeit des Königs hinausreicht. Das entspricht natürlich der biblischen
Vorlage. «Wisse, dass in kurzer Zeit dieser dein Reichtum nach Babel
verbracht wird und deine Nachkommen, zu Eunuchen gemacht und die Mann-
heit verlierend, dem babylonischen König dienen werden» (10.33).

Hier gibt es einige Probleme: einerseits, was heisst hier «kurze Zeit»?25

Auf der anderen Seite bereitet die Formulierung die Bitte des Hiskija vor
(10.34), die Dinge möchten sich um seines Volkes willen nicht zu seiner
Lebenszeit abspielen. Insofern muss man die «kurze Zeit» implizit durch die
Bitte des Königs als hinausgeschoben verstehen,26 was ja auch anderwärts
Parallelen hat (vgl. 8.362). Schliesslich kann Josephus zu Daniel schreiben,
dass er als einziger Prophet Termine, Daten setzte, was die anderen nicht
taten (10.267). Das kann man so auslegen, dass für ihn diese Termine bei anderen

Propheten nicht so wichtig waren. - Es herrscht Übereinstimmung darin,
dass für Josephus in der Erzählfolge diese Ankündigung Erfüllung fand, auch
wenn sich Erfüllungsnotizen nicht finden. Für die Eunuchen ist an den Einsatz

seiner Danielerzählung zu denken: 10.186;27 bei der Notiz, wonach der
Besitz des Königs nach Babel verbracht wurde, mag man an die Manasse-Er-
zählung (nach II Chr) in 10.40 denken, wo freilich alles Licht auf das Geschick
des Königs konzentriert ist. Man kann auch an 10.87 (Jojakim), 10.98ff. (Jo-
jakim und Jojachin) denken, aber natürlich auch an die Ereignisse von 586.

Und vielleicht sind hier gar keine Alternativen nötig. Der Prophet hat eine

24 Josephus folgt der Auffassung, dass Kinderlosigkeit des Königs der Hauptgrund für
dessen Verzweiflung wie für das göttliche Einschreiten war. Der Gedanke ist aus II Kön
21,1 leicht zu deduzieren. Er begegnet daher in rabbinischer Literatur: Feldman, Studies
377 Anm. 3 verweist auf Ber 10a.

25 Die Formulierung gab es schon im Nahkontext in 10.23 (Sanherib «kurze Zeit» in
Ägypten); 10.26 (Hiskija bittet Gott um «kurze Zeit» fürs Kinderzeugen; es sind dann 15

Jahre) und anderswo. Die einzige wirkliche Parallele ist die Josephus-Variante der Jona-
Ankündigung 9.214, Ninive werde in recht kurzer Zeit die Herrschaft über Asien verlieren.

Hier wäre wohl an eine Zeitspanne von der Zeit Jerobeams II. bis zur Zeit des Sanherib

zu denken. Impliziter Massstab für die zeitliche Angabe könnte die längere Dauer
anderer Weltherrschaft (Perser, Römer) sein.

26 Vgl. auch die Abschlussnotiz zu Hiskija, 10.36.
27 Dazu Begg, Story, 433 Anm. 64.



314 Peter Höffken

weit reichende Zukunft im Blick,28 die möglicherweise mehr umspannt als ein
einmaliges Geschehen.

Damit kommen wir nun zum 2. Teil der Prophetenpräsentation. Hier ist
zunächst die Notiz von Bedeutung, die das geschichtliche Auftreten Jesajas
damals beschliesst: Er hinterlässt ein Buch (bzw. Bücher).29 Diese Bücher
sind Ausdruck des Wissens des Propheten, nichts als Wahrheit gesprochen zu
haben.30 Bzw. wie Josephus es ausdrückt: Er vertraute darauf, war überzeugt,
durchaus nichts Falsches gesagt zu haben. Dieses Gesagte legt er vollständig
schriftlich nieder, um späteren Menschen die Möglichkeit zu geben, «vom
Ende her» die Wahrheit des Prophetischen zu erkennen. Damit ist auf jeden
Fall gesagt: Die wahre Bedeutung Jesajas geht weit über seine Zeitgeschichte
hinaus. Er ist der Zukunft mächtig. Denn nur so ist dieser Satz sinnvoll zu
interpretieren. Das ist eingebunden in eine Aussage über den Status der
Propheten. Er ist opoXoyouirevcoç31 Geioç. Das ist eine Aussage, die natürlich im
Zusammenhag mit dem Gedanken des absoluten Wahrheitsgehalts seiner
Ansagen zu sehen ist. Aber eine solche personale Zuspitzung des «Göttlichen»

ist bei Josephus selten. Wir haben eine entsprechende Aussage über
Mose (3.180);32 über Daniel (10.250)33 und über den Propheten Jadon (aus I
Kön 13) im Munde des Königs Jerobeam (8.243. «ein wahrhaft göttlicher und
bester Prophet»34), dem diese Aussage dann durch die Arglist des «falschen
Propheten» wieder ausgeredet wird.38 D.h. Josephus stellt durch diese
Kennzeichnung Jesaja in eine Reihe mit dem Überpropheten Mose und dem von
ihm äusserst hoch geschätzten Daniel.36 Und diese personale Präzisierung
unterscheidet auch von der Aussage über Micha b. Jimla, ob er «die Macht des

28 Als Vorwegnahme zu Jeremias Botschaft interpretiert Begg, Study, 434 Anm. 65

den Satzteil «indem sie dem babylonischen König dienen».
29 Singular (ßißkiov) dann 11.5. Bücher «hinterlassen» ist unter anderem Sache von

Propheten, vgl. noch 10.79 (Jeremia, Ezechiel), 10.267.269.277 (Daniel).
30 Sie drücken auch aus, dass Jesaja alles aufschrieb, was er gesagt hatte - also keine

Anthologie o.a. verfasst hat.
31 In Personencharakterisierungen begegnet dies Wort noch 1.180 (Melchizedek),

2.229 (Mose); 5.276 (Manoah), 7.153 (David), s.a. 2.94 (Josef) und bezeichnet das, was die
jeweilige Mitwelt anerkennen muss.

32 Literarischer Ort: Würdigung des mosaischen Werkes des Zeltheiligtums und seines
v.a. priesterlichen Inventars, für Josephus also eine äusserst belangreiche Stelle.

33 Dort freilich nur als Annahme der (heidnischen!) Umwelt über Daniel formuliert:
Man glaubt, er hätte das Göttliche in sich selber.

34 Zur Kategorie des «besten» (s.a. Mose in 2.229) vgl. noch die Rede vom «besseren

Propheten» (Zedekija in I Kön 22 über Elija im Gegensatz zu Micha b. Jimla) 8.408.
35 Feldman, Studies, 389, verweist noch auf 18.64, das Testimonium Flavianum. Das

hilft ihm, die Aussage über Jesaja zu relativieren. Aber es ist schwierig, das Testimonium so
heranzuziehen.

36 Zur Diskussion des Problems D.S. du Toit, Die Verwendung von Geioç als Attribut
für Menschen in den Schriften des Josephus, in: J.U. Kalms / F. Siegert (Hg.), Internationales

Josephus-Kolloquium Brüssel 1998, Münster 1999,53-93.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 315

göttlichen Geistes habe», 8.408, wieder im Munde des falschen Propheten Ze-
dekija. Das ist der Annahme, bei Josephus verliere Jesaja an Bedeutung,
nicht besonders günstig.37

Von daher werden nun die expliziten Hinweise auf die Erfüllung von
Prophezeiungen wichtig, die der Leser (Josephus) auf Grund des Jesaja-Buches
konstatieren kann. Da ist zunächst einmal der Übergang in die Welt jenseits
der Katastrophe von 587/6 (die schon deshalb bedeutsam ist, weil 586 in Analogie

zu 70 n.C. steht). 11.1-7 als der Beginn der 2. Hälfte des Gesamtwerkes
stellt eine eigenständige Konzeption des Wirkens des Kyros vor, die sich von
I Esr 2 und Esr 1 unterscheidet: Zunächst betont Josephus, dass mit dem 1.

Jahr des Kyros die 70 Jahre der Jeremia-Ankündigung voll sind, auf die
eigens verwiesen wird (vgl. 10.112-13). Kyros selber bezieht sich in seiner
Botschaft (11.3) auf seine Einsetzung durch den höchsten Gott, den die israelitische

Nation verehrt. Dieser Gott habe «durch die Propheten» seinen
Namen38 vorher gesagt, zugleich aber auch den Auftrag, den Tempel in Jerusalem

zu erbauen.
Damit greift der Brief des Kyros vor. Denn von einem weiteren Propheten

neben Jeremia - Jesaja - ist erst anschliessend in 11.5-6 die Rede: Zunächst
erklärt Josephus, woher Kyros weiss, was er sagt: Er hat das Buch des Jesaja
gelesen,39 das dieser 210 Jahre früher hinterlassen hatte (Rückbezug auf
10.35). Das Datum ist neben den 70 Jahren wichtig, weil es noch früher platziert

ist (140+70 Jahre). Dann wird das spezielle Wort eingeführt, auf das sich

Kyros stützt: Es heisst, es wurde zu Jesaja «im Geheimen»40 gesprochen. Es
wird dann direkt zitiert: «Ich will, dass Kyros, den ich als König vieler und
grosser Völker einsetze, mein Volk in sein eigenes Land sende und meinen
Tempel baue». Dieses Zitat41 wird in seiner Bedeutung nochmals unterstrichen:

140 Jahre vor der Zerstörung des Tempels gesprochen/geschrieben. So
macht sich dann Kyros zum Werkzeug der göttlichen Vorsehung, versammelt
die vornehmsten Juden Babyloniens und erteilt ihnen den Befehl, nach Hause

zu gehen, Stadt und Tempel zu erbauen.
Man sieht, hier wird ganz bewusst gestaltet (etwa, was die Zahlen angeht

- und damit auch die beiden prophetischen Akteure). Wichtig ist, dass in den

Vorlagen (Ende der Chronik; Esr 1; I Esr 2) Jesaja überhaupt keine Rolle
spielte. Dieser Aspekt wird also durch Josephus formuliert. Ferner fällt auf,

37 Das sieht auch Feldman, Portrait, 605; Studies, 389, der dennoch auf der These einer
Bedeutungsreduktion für Jesaja beharrt.

38 Das ist natürlich Aufnahme von (Deutero)Jesaja 44,28; 45,Iff. (v.a. 3f.), kein Anhalt
an I Esr / Esr. Das ist übrigens Interpretation des Josephus in Abweichung von der/den
Vorlage/n des Kyros-Briefes.

39 Das hebt ihn wohl über Alexander den Grossen: Dem muss vorgelesen werden
(oder liest er das «Gezeigte» selber?), 11.337.

40 Vgl. dazu 7.35, dort allerdings als zwischenmenschliches Geschehen.
41 Zu seiner Basis in Jes vgl. 44,28.



316 Peter Höffken

dass zwar der Tempelbau der cantus firmus der Aussage ist, aber bis auf die
Aussage im Kyros-Brief immer verbunden mit anderen Aussagen begegnet:
Wiederherstellung im Lande, Tempelbau, Geniessen des früheren Glücks
(Jeremia); das Volk in das eigene Land schicken; Tempelbau (Jesaja-Wort),
Errichtung von Stadt und Tempel (Kyros-Wort). Das unterscheidet von den
Vorlagen (I Esr 2,Iff.; Esr l,lff.) durchaus, wo die Tempelorientierung viel
stärker ist. Insofern ist es kurzschlüssig, Josephus eine reine Focussierung seines

Interesses auf den Tempel zu unterstellen, wie dies Feldman42 tut. In
Wirklichkeit wird die Bedeutung des Jesaja (gegenüber Jeremia) hier deutlich

gesteigert: Er hat schon 210 Jahre früher geschrieben, was Sache ist und
was die folgenden Abschnitte des Buches bis zur Tempelweihe bestimmt (bis
108). D.h. Jesajas Ankündigen führt nicht nur ins Exil, es überbrückt auch
den Abgrund des Exils - weit mehr, als das bei Jeremia der Fall sein konnte.

Die zweite grosse direkte Anknüpfung bezieht sich auf den Tempelbau
des Onias in Leontopolis, 13.62-72.43 Hier wird der Prophet Jesaja in den drei
Teilen der Episode jeweils einmal genannt: in der Exposition (64), im Brief
an das Königspaar (68), und im Antwortschreiben des Paares (71). Die
Tradition ist keineswegs oniaden- oder gar tempelfreundlich.44 Die sekundäre
Motivation zum Tempelbau (die primäre sei, Onias wolle sich ewigen Ruhm
verschaffen, 63) wird mit dem Wort des Jesaja verbunden, der mehr als 600
Jahre45 vorher gesagt habe, «dass es durchaus sein muss, dass in Ägypten ein
Tempel dem höchsten Gott gebaut werde durch einen judäischen/jüdischen
Mann».46 Ähnlich wie Kyros wird auch Onias durchs Lesen stimuliert, dem
Worte zu folgen (enrippEvoç, 64; opgp eXaßev, 11.6). Beim Schreiben an den

König und seine Schwesterfrau wird deutlich, dass das Schreiben dem zu
bauenden Tempel wenig Kredit gibt, wird er doch an einer Stelle geplant, die für
einen Tempel des Gottes Israels denkbar abwegig ist. Auch hier wird am
Schluss des Briefes auf die Vorhersage des Propheten Bezug genommen und
diese nun direkt(er) zitiert: «Es wird sein ein Opferaltar in Ägypten für den
Herrn, für Gott»47 und dann summarisch gerundet durch die Aussage, Jesaja

42 Feldman, Portrait, 607; Studies, 391.
43 Weiterreichende Fragestellungen samt historischen und archäologischen Überlegungen

dazu bei J.E. Taylor, A Second Temple in Egypt. The Evidence for the Zadokite
Temple of Onias, JSJ 29 (1998) 297-321. Das literarische Urteil über eine oniadenkritische
Haltung des Textes in Ant deckt sich mit dem meinen.

44 Das unterscheidet von dem früheren Bericht in BJ 7.420-436, der neutraler ist; aber
auch hier nimmt Josephus kritisch Stellung (431).

45 Dieselbe Zahl BJ 7.432.
46 Vgl. zuvor BJ 7.432: «... dass ein Jude diesen Tempel in Ägypten errichten werde.» -

ist dieses Sei eine kritische Würdigung? Im prophetischen Diskurs des Josephus wird
öfters so formuliert, um eine schicksalhafte Setzung Gottes zum Ausdruck zu bringen. Vgl.
die prophetischen Belege 7.322; 8.406; 10.89.142.243.

47 LXXJes 19,18. Die Formulierung ist also erheblich näher am «Jesaja»-Diktum als
13.64. Statt von einem SvaiaaTripwv redet 13.72 von einem ßwpoi;.



Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates 317

habe über die Örtlichkeit noch viele ähnliche Dinge gesagt (68). In der durchaus

zurückhaltenden Antwort des königlichen Paares (13.69-71), die die
Erzählung noch verstärkt («sie legten die Sünde und die Gesetzesübertretung
auf das Haupt des Onias»), gilt dann das Jesajawort als ausschlaggebend für
die Bauerlaubnis, trotz der Bedenken, ob das in Übereinstimmung mit dem
Gesetz geschehe. Hier sind die beiden Ptolemäer sozusagen als die besseren
Juden dargestellt, gesetzesbewusster als der Hohepriester(sohn) Onias.48

Der Tempel gilt hier nicht als positiv, zweifellos auch nicht in den Augen
des Josephus. Dass er an einem Tempelbau analog zu Jerusalem Interesse
hat, ist auch dann deutlich, wenn er ihn für «häretisch» hält. Das lehrt der
gleich anschliessend berichtete Disput über den Garizim-Tempel und den
Jerusalemer Tempel zwischen Samaritanern und Juden, der auf königlichen
Entscheid zugunsten des Jerusalemer Tempels ausgeht (er sei nach den
Gesetzen des Mose errichtet 13.74-79). D.h. dass Entsprechendes für den Onias-
Tempel gilt, der nur durch das Jesaja-Wort als tolerabel hingestellt wird. Der
Leser kann also bewundernd konstatieren, dass ein Jesaja-Wort aus sehr alter
Zeit nun in Erfüllung ging, auch wenn diesem keine positive Bedeutung
innewohnt. Vielmehr zeigt sich hier: Gott lenkt im Jesajawort Geschichte, auch
wenn das Faktum selber nicht gut zu nennen ist (entsprechend Daniels Vision,

die durch Antiochos Epiphanes erfüllt wird, 10.276; 12.322). Immerhin
bestimmt es Geschichte bis in die jüngste Vergangenheit von Autor und Lesern
hinein, wie BJ 7.421ff. zeigen kann, wo von der Schliessung des Onias-Tem-
pels (BJ 7.433f.) gesprochen wird, etwas abweichend vom kaiserlichen Befehl
(421).

Das bedeutet: An zwei ausgewählten Beispielen zeigt Josephus auf, wie
bedeutsam für ihn der Prophet als wahrhafter Ankündiger kommender Dinge

ist. Er wird zwar in den Schatten des Daniel gestellt, im Zusammenhang
mit der Wiederbegründung der jüdischen Gemeinschaft in Jerusalem aber
deutlich Jeremia übergeordnet, wiewohl über diesen im Kontext des untergehenden

Jerusalem stofflich gesehen erheblich mehr gesagt worden war: Jesaja
wird also nicht nur in der Interaktion mit Hiskija in seiner Zeit, dort freilich
deutlich als zukunftsbestimmende Figur im irdischen Geschehen, sondern
auch als Prophet eines Buches gewürdigt, dessen sich später auswirkende
Wahrheit zweimal direkt (bei Kyros an entscheidender Stelle) und bei Daniel
indirekt konstatiert wird. So ist Josephus Exponent und Ahn einer konservativen

Prophetenexegese, die sich im Umgang mit dem Jesajabuch bis in die
Gegenwart erhalten hat.49 Jesaja kündet also nicht nur das Ende der assyrischen

Aspirationen gegen Juda-Jerusalem und das babylonische Exil mit
einer Katastrophe für die Davididen an, sondern auch dessen gottgesetztes

48 Zu dieser historischen Frage sei kurz auf J.E. Taylor, JSJ 29 (1998) 297ff. verwiesen.
49 In dem 2004 erschienenen Band über Jesaja habe ich diese Richtung in Abschnitt

II.C.3 gewürdigt.



318 Peter Höffken

Ende durch Kyros samt dem Neubeginn in Palästina und dem neuen Tempel.
Er sagt auch einen Tempel in Ägypten voraus, dessen Ende in die Zeitgenossenschaft

des Josephus gehört. Sieht man das Bild des Jesaja bei Josephus auf
dem Hintergrund mehr oder weniger zeitgenössischer Wertungen in Juden-
und frühestem Christentum,50 so ergibt sich natürlich eine Umakzentuierung,
die man freilich nicht für eine Abwertung halten sollte.

Peter Höffken, Lüneburg/Bonn

50 Einschlägiges bei Feldman, Portrait, 583ff.; Studies, 376ff. Dabei sind natürlich die
v.a. messianisch-nationalistischen Aspekte der Jesaja-Botschaft(en) zu betrachten. Dazu
G.G. Porton, Isaiah and the Kings. The Rabbis on the Prophet Isaiah, in: Broyles / Craig
(Ed.), Writing (o. Anm. 1), II, 693-716.


	Die Rolle Jesajas und seines Buches bei Josephus in den Antiquitates

