
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 4

Artikel: Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung

Autor: Römer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 60 2004 Heft 4

Hauptprobleme der gegenwärtigen
Pentateuchforschung

0. Einleitung: der verlorene und nicht wieder gefundene Konsens

Vor nunmehr fast dreissig Jahren ist der wissenschaftliche Konsens über
die Entstehung der Tora dermassen erschüttert worden, dass die bis in die
siebziger Jahre vorherrschende neuere Urkundenhypothese heutzutage nur
noch von sehr wenigen Forschern in ihrer kanonischen Form vertreten wird.
Als 1975 und 1976 die Untersuchungen von John Van Seters, Hans Heinrich
Schmid und Rolf Rendtorff erschienen1, lösten diese eine seit Wellhausen
nicht mehr gekannte Krise in der Pentateuchforschung aus und zwangen
damit zu einem Überdenken der herkömmlichen Modelle. In der angelsächsischen

und französischsprachigen Forschung wandte man sich verstärkt
synchronen Methoden zu (Strukturalismus, Semiotik, reader-response criticism
usw.) und auch in der deutschsprachigen Forschung finden sich seit einigen
Jahren vermehrt Untersuchungen, die ausschliesslich die so genannte Endgestalt

eines Textes oder Buches zum Untersuchungsgegenstand haben. Diese
holistischen Methoden stellen eine verständliche Reaktion dar gegenüber
einer (insbesondere in der deutschen Exegese weit verbreiteten) Literarkritik,
deren Hauptanliegen die Rekonstruktion eines hypothetischen Urtextes und
der nachfolgenden Redaktionen ist, wobei hermeneutische Fragen oft
ausgeblendet werden oder nur sehr marginal zur Sprache kommen. Jedoch bleibt
m. E. die historisch-kritische Dimension für die Pentateuchforschung wie für
die gesamte biblische Exegese unaufgebbar. Das Heil des Alttestamentiers
oder der Alttestamentlerin kann nicht in der Zuflucht zu synchronen Modellen

liegen, welche die historische Dimension ausblenden. Diese bleibt ein

1
J. Van Seters, Abraham in History and Tradition, New Häven/London 1975; H.H.

Schmid, Der sogenannte Jahwist. Beobachtungen und Fragen zur Pentateuchforschung,
Zürich 1976; R. Rendtorff, Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch
(BZAW 147), Berlin/New York 1976.



290 Thomas Römer

zentrales Element für ein wissenschaftliches Verständnis der hebräischen
Bibel. Allerdings wurde der historische Aspekt im Rahmen der Urkundenhypothese

oft überwiegend literarisch verstanden; die materiellen, soziologischen
und anthropologischen Komponenten fanden in der Pentateuchforschung
meist wenig Beachtung, und es ist insbesondere Rainer Albertz zu verdanken,
dass er diese Fragestellungen in die exegetische Diskussion verstärkt
eingebracht hat (hauptsächlich in seiner Religionsgeschickte des Alten Testaments,
aber auch in vielen anderen wichtigen Veröffentlichungen)2. Die Neuorientierung

der Pentateuchforschung seit den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts hat diese Fragestellungen teilweise integriert. Ende der achtziger,
Anfang der neunziger Jahre konnte man sogar den Eindruck bekommen,
dass sich ein neues konsensfähiges Modell abzeichnete. Mehrere Untersuchungen

legten es nahe, den Pentateuch als Resultat einer Kombination von
priesterlichen und deuteronomistischen (bzw. jahwistischen, den Deuterono-
mismus voraussetzenden) Texten zu verstehen. Besonders einflussreich war
die Theorie von E. Blum3, der die Tora als Kombination zweier Grosskompositionen

betrachtete: die Komposition D und die Komposition P. Den
materiellen und historisch plausiblen Kontext für die Vereinigung der beiden Werke

gab die von Peter Frei erarbeitete Theorie der so genannten Reichsautori-
sation ab4. R. Albertz, F. Crüsemann, E.A. Knauf und andere5 schlugen vor,
den Pentateuch als einen Kompromiss zwischen Vertretern von priesterlichen

und deuteronomistischen Interessen zu verstehen, da die Achaemeni-
den anscheinend ein grosses Interesse daran hatten, lokalen Gesetzestraditionen

einen offiziellen Charakter zu verleihen. Dieses performative und
konsensfähige Modell ist jedoch seit einigen Jahren wieder in Frage gestellt bzw.
erheblichen Modifikationen unterzogen worden, und zwar aus folgenden
Gründen: die priesterlichen Texte, deren Existenz kaum ernsthaft bestritten
wird, sind Objekt einer heftigen Debatte bzgl. des Umfangs der so genannten
Grundschrift. Die Existenz eines Deuteronomistischen Geschichtswerks wird
verstärkt infrage gestellt und seine Kontrahenten machen sich wieder für die

2 R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit (GAT 8), Göttingen

1992; Die Exilszeit. 6. Jahrhundert v. Chr. (Biblische Enzyklopädie 7), Stuttgart/Ber-
lin/Köln 2001.

3 E. Blum, Die Komposition der Vätergeschichte (WMANT 57), Neukirchen-Vluyn
1984; Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189), Berlin/New York 1990.

4 P. Frei, Zentralgewalt und Lokalautonomie im Achämenidenreich, in: P. Frei, K.
Koch, Reichsidee und Reichsorganisation im Perserreich (OBO 55), Freiburg (CH)/
Göttingen 21996,5-131.

5 Albertz, Religionsgeschichte Israels, 495ff.; F. Crüsemann, Die Tora. Theologie und
Sozialgeschichte des alttestamentlichen Gesetzes, München 1992; E.A. Knauf, Audiatur et
altera pars. Zur Logik der Pentateuchredaktion, BiKi 53 (1998) 118-126; J. Blenkinsopp,
The Pentateuch. An Introduction to the First Five Books of the Bible (The Anchor Bible
Reference Library), New York u. a. 1992.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 291

Existenz eines alten Hexateuchs stark; neuere Untersuchungen lassen es weiter

als fraglich erscheinen, ob die meisten nicht-priesterlichen Texte global
unter die Bezeichnung deuteronomistisch oder jahwistisch subsumiert und
derselben Trägergruppe zugeschrieben werden können. Und schliesslich ist
auch die Theorie der Reichsautorisation unter Beschuss geraten. Im Folgenden

sollen diese Punkte in Verbindung mit einer persönlichen Einschätzung
der gegenwärtigen Forschungslage kurz dargestellt werden.

1. Die Debatte um die priesterlichen Texte

Im Rahmen der neueren Urkundenhypothese hatten die priesterlichen
Texte des Penta- bzw. Hexateuchs relativ wenig Aufmerksamkeit erhalten.
Seit M. Noth6 galt es als ausgemacht, dass die priesterliche Grundschrift einen
rein erzählenden Charakter habe, und somit alles rituelle und gesetzliche
Material als sekundär (und damit meistens auch als irrelevant) zu betrachten sei.

Mit der Infragestellung der Quellentheorie rückten die priesterlichen Texte
wieder stärker in das Interesse.

1.1. Quelle oder Redaktion?

R. Rendtorff und J. Van Seters wandten sich vehement gegen die Annahme

einer ursprünglich selbständigen Priesterschrift und sahen in P die letzte
oder eine der letzten Redaktionen des Pentateuchs. Sie wiesen darauf hin,
dass es noch niemandem gelungen sei, die «Quelle P» vollständig zu
rekonstruieren: so muss man in der Jakobsgeschichte Ausfälle postulieren (es fehlen

insbesondere der Aufenthalt bei Laban und seine dortigen Heiraten), und
auch Mose erscheint in Ex 6,2 bei P unvermittelt, ohne jegliche Einführung.
Allerdings stellt jedoch gerade Ex 6,2 eine gute und logisch direkte Folge des

vorhergehenden priesterlichen Textes in Ex 2,23aß-25 dar, und auch in vielen
anderen Texten erhält man recht problemlos eine selbständige P-Version, so
z.B. in der Plagengeschichte oder auch beim Durchzug durch das Meer. E.
Blum hat das Problem so zu lösen versucht, dass er vorschlug, die priesterliche

Komposition weder als Quelle noch als Redaktion zu verstehen7. Einige
priesterliche Texte wären zunächst für sich konzipiert worden, bevor sie von
denselben priesterlichen Kreisen zur Bearbeitung der älteren nicht-priesterlichen

Traditionen verwandt wurden. Dies läuft im Grunde auf eine
Unterscheidung eines oder mehrerer priesterlicher Dokumente und einer oder
mehrerer priesterlichen Bearbeitungen hinaus.

6 M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, Stuttgart 1948.
7 Blum, Studien, 229ff.



292 Thomas Römer

Die Idee einer autonomen priesterlichen Schrift wird heute nach wie vor
mehrheitlich angenommen. Allerdings ist seit einigen Jahren eine neue
Diskussion über das Ende der priesterlichen Grundschrift (Pg) entflammt.

1.2. Die Frage nach dem Umfang der priesterlichen Grundschrift

In den gängigen Einleitungen in das AT wird das Ende von P in der Regel
in Dt 34,1*...7-9 angegeben. Da seit M. Noth P als die literarische Grundlage
des Pentateuchs galt und seine Theorie des DtrG gegen die Existenz eines
Hexateuchs sprach, blieb logischerweise als Abschluss von Pg nur der Bericht
über den Tod Moses in Dt 34. Dieser Konsens wurde 1988 durch einen Artikel

von Lothar Perlitt8 ins Wanken gebracht, in welchem er den Nachweis zu
führen versuchte, dass die priesterlichen Verse in Dt 34, insbesondere V. 7-9,
aus sprachlichen und inhaltlichen Gründen nicht Pg zugeschrieben werden
können: sie setzen sekundär-priesterliche Texte wie Num 27,12-23 voraus und
zeichnen sich durch einen priesterlich-deuteronomistischen Mischstil aus, der
für späte Texte charakteristisch ist. Auch wenn Perlitt nicht auf einhellige
Zustimmung stiess, vergrösserte sich durch seine Überlegungen das Spektrum
der möglichen Kandidaten für das Finale von P8 erheblich.

1.2.1. Dt 34

Die traditionelle Lösung hat nach wie vor ihre Anhänger, insbesondere
Ludwig Schmidt und Christian Frevel9. Nach Schmidt ist der Landbesitz kein
Hauptanliegen für Pg, da dieser nach der Rückkehr der exilierten
Bevölkerungsgruppen kein Problem mehr darstellte. Allerdings fragt sich, ob dieses
Nichtinteresse an der Landnahme mit der Einsetzung Josuas als Nachfolger
Moses in Dt 34,7-9 zu einem passenden Abschluss kommt. Dt 34,9 zielt in der
Tat ziemlich klar auf eine Fortsetzung in Jos 1 ab. Christian Frevel hat dieses
Problem gesehen und vorgeschlagen, Dt 34,8 (das Ende der Trauer der Israeliten

um Mose) als Finale von Pg zu verstehen. Aber auch diese Lösung ist wenig

überzeugend, denn narratologisch wird durch die Bemerkung «die Tage
der Trauer um Mose gingen zu Ende» die Erwartung einer Fortsetzung der
Erzählung geweckt. Somit behalten m. E. die Ausführungen Perlitts zu Dt 34

ihre Pertinenz.

8 L. Perlitt, Priesterschrift im Deuteronomium?, ZAW 100. Supplement (1988) 65-88
Deuteronomium-Studien, Tübingen 1994,123-143.

9 L. Schmidt, Studien zur Priesterschrift (BZAW 214), Berlin/New York 1993; C. Frevel,

Mit Blick auf das Land die Schöpfung erinnern. Zum Ende der Priestergrundschrift
(FIBSt 23), Freiburg u. a. 1999, vgl. auch: Ein vielsagender Abschied. Exegetische Blicke
auf den Tod des Mose in Dtn 34,1-12, BZ 45 (2001) 209-234.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 293

1.2.2. Jos 18,1 bzw. 19,51

Einige Forscher kehren deswegen (aber auch wegen der noch zu
besprechenden Hexateuchrenaissance) zu Nöldeke und Wellhausen zurück, welche
das Ende der Priesterschrift im Buch Josua verorteten. Seebass und Knauf10
denken an 18,1: «Die ganze Gemeinde der Israeliten versammelte sich in Silo
und richtete daselbst das Versammlungszelt auf. Das Land war ihnen
unterworfen». Lohfink und Blenkinsopp fügen noch 19,51 an11: «So vollendeten sie
die Teilung des Landes». Auch diese Lösung ist nicht überzeugend. Die
priesterlichen Texte in Jos haben oft redaktionellen Charakter und weisen
teilweise den von Perlitt bereits bemerkten Mischstil auf. Dazu kommt, dass die
auf den ersten Blick verführerische Inklusion zwischen Gen 1,28 und Jos 18,1
inhaltlich nicht existiert. Gen 1,28 hat die gesamte Menschheit und ihren Auftrag

in der Schöpfung im Blick, und nicht den Landbesitz des Volkes Israel.
Der Auftrag von Gen 1,28 (die Unterwerfung von Erde und Tieren) wird
zunächst pervertiert (Gen 6,11-12), und dann in Gen 9,1-7* korrigiert. Auch die
Gliederung von P in drei Epochen, anhand der Gottesnamen Elohim (für die
Urgeschichte), El Schadday (für die Patriarchen) und Yhwh (für die mosaische

Offenbarung) suggeriert, dass das Ziel von P nicht in der Landnahme,
sondern in der Offenbarung Yhwhs an Israel lag.

1.2.3. Num 27*

Die von Perlitt und Ska erwogene Lösung, Pg in Num 27,12-14 (?)12, wo
Yhwh Moses Tod ansagt, enden zu lassen, ist auf der erzählerischen und
kompositioneilen Ebene kaum verständlich zu machen; die Idee eines Abschlusses

von Pg im Buche Numeri hat zu Recht kaum Anhänger gefunden.

1.2.4. Die Sinaiperikope

Da in den Büchern Num, Dt und Jos kein befriedigender Abschluss für Pg

zu finden ist, erstaunt es kaum, dass in letzter Zeit dieser Abschluss immer
häufiger in der Sinaiperikope gesucht wird. In der Tat hatte bereits M. Noth
bemerkt, dass die Theophanie am Sinai das «eigentliche Ziel» von P darstelle13.

Thomas Pola14 hat daraus gefolgert, dass P8 mit der Errichtung des Hei-

10 H. Seebass, Josua, BN 28 (1985) 53-65; E.A. Knauf, Die Priesterschrift und die
Geschichten der Deuteronomisten, in: The Future of the Deuteronomistic History (BETL
147), hg. von T. Römer, Leuven 2000,101-118.

11 N. Lohfink, Die Priesterschrift und die Geschichte, in: Congress Volume. Göttingen
1977 (VT.S 29), hg. von J.A. Emerton u.a., Leiden 1978,189-225 Studien zum Pentateuch
(SBAB 4), Stuttgart 1988,213-253; Blenkinsopp,The Pentateuch, 237.

12 J.-L. Ska, Introduction à la lecture du Pentateuque. Clés pour l'interprétation des

cinq premiers livres de la Bible (Le livre et le rouleau 5), Bruxelles 2000,210-214.
13 Noth, Überlieferungsgeschichte, 8.



294 Thomas Römer

ligtums in Ex 40 zum Abschluss kommt. In der Tat finden sich am Ende von
Ex klare Rückverweise auf Gen 1. Bekanntlicherweise gehören in der
altorientalischen Mythologie Weltschöpfung und die Errichtung eines Heiligtums
für den Schöpfergott ja oft zusammen. Pola weist auf enge Parallelen
zwischen P und Hesekiel hin, insbesondere auf den Geschichtsrückblick in Ez 20.

Nach Ez 20,40 sei das Ziel der Geschichte zwischen Yhwh und Israel der
Gottesdienst auf dem Zion. Daraus schliesst er, dass das Heiligtum am Sinai
ursprünglich nicht als transportabel konzipiert war, sondern als eine Projektion

des Zions in die Wüste. Demzufolge scheidet Pola alle Verse, die eine
Mobilität des Heiligtums voraussetzen, als sekundär aus, und rekonstruiert
das Ende von P8 in folgenden Texten: Ex 19,1; 24,15b.l6f.l8a; 25,1.8a.9;
29,45f.; 40,16.17a.33b:

«Im dritten Monat nach dem Auszug der Israeliten aus dem Land Ägypten, an diesem
Tag kamen sie in die Wüste Sinai. Die Wolke bedeckte den Berg. Und die Herrlichkeit
Yhwhs thronte auf dem Berge Sinai, und die Wolke bedeckte den Berg sechs Tage lang; am
siebten Tage rief er Mose aus der Wolke heraus. Die Herrlichkeit Yhwhs war für die Israeliten

anzusehen wie ein verzehrendes Feuer auf dem Gipfel des Berges. Da ging Mose mitten

in die Wolke hinein und er stieg auf den Berg. Und Yhwh sprach zu Mose: Macht (LXX:
sing.) mir ein Heiligtum. Nach dem Urbild der Wohnung und nach dem Urbild all ihrer
Geräte, das ich dir zeigen werde, so sollt ihr (LXX: sing.) machen. Ich will inmitten der Israeliten

wohnen, und sie werden erkennen, dass ich Yhwh, ihr Gott bin, der sie aus dem Land
Ägypten herausgeführt hat, um mitten unter ihnen zu wohnen, ich Yhwh, ihr Gott. Und
Mose tat genau wie ihm Yhwh geboten hatte, so tat er, am ersten Monat des zweiten Jahrs,
am ersten Tag des Monats. So vollendete Mose das ganze Werk.»

Diese Rekonstruktion bietet zwar einen verständlichen Text, man muss
sich aber fragen, ob ein solcher Minimaltext (ungefähr zwei Prozent von Ex
19-40) wirklich einen plausiblen Abschluss von P8 darstellt; problematisch ist
dabei, dass die meisten Verse, die auf Gen 1 zurückweisen, als sekundär
bezeichnet werden. Ähnliche Anfragen sind auch an E. Otto zu stellen, der mit
Pola darin übereinstimmt, dass Pg nicht über die Sinaiperikope hinausgeht.
Otto ist allerdings noch radikaler und scheidet den gesamten Baubericht in
Ex 35-40 aus, und zwar aufgrund seiner Differenzen zu den vorhergehenden
Baubefehlen. Das Ende von Pg läge in Ex 29,42b-46 vor, in der Ankündigung
der Einsetzung des aaronidischen Priestergeschlechts15. Damit eliminiert
Otto alle Bezüge zu Gen 1, was schwer verständlich ist. Allerdings ist mit ihm
gegen Pola die Frage zu stellen, ob nicht die Einsetzung des Priestertums ein
konstitutives Element für die Errichtung des Yhwh-Heiligtums und -kultes
darstellt. Dann sollte man aber vielleicht doch E. Zenger folgen, der Lev 9*
als Abschluss von P8 ansieht16. Dort wird (allerdings mit einigen Abweichun-

14 T. Pola, Die ursprüngliche Priesterschrift. Beobachtungen zur Literarkritik und
Traditionsgeschichte von P? (WMANT 70), Neukirchen-Vluyn 1995.

15 E. Otto, Forschungen zur Priesterschrift, ThR 62 (1997) 1-50.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 295

gen zu Ex 29) die Weihe Aarons und seiner Söhne berichtet. Die auf diese

Weihung folgende Freude und Proskynese des Volkes in 9,24 stellten dann
einen passenden Abschluss der Priesterschrift dar. Ein Ende in Lev 9 ermöglicht
auch die Annahme, dass Pg bereits einen Grundstock der Ritualvorschriften
in Lev 1-7* enthielt. Man könnte aber auch mit Kratz annehmen, dass die erste

Ausgabe von P in Ex 40,34 (die Herrlichkeit Yhwhs erfüllt das Heiligtum)
abschloss, und Lev Iff. «Nachträge im Rahmen der noch selbständigen
Priesterschrift» darstellen17.

Selbst wenn die genaue Bestimmung des Endes von P8 noch nicht geklärt
ist, spricht doch einiges dafür, dieses Ende in der Sinaiperikope zu suchen.
Diese Modifikation des Umfanges von Pg hat aber für die gegenwärtige Pen-
tateuchdiskussion entscheidende Konsequenzen. Denn wenn die ursprüngliche

Priesterschrift in Ex 40 oder Lev 9 endet, so kann «keine Rede mehr
davon sein, der Rahmen von Pg habe bei der Schlussredaktion den Umfang des

Pentateuchs festgelegt»18. Darauf wird noch zurückzukommen sein. Zuvor
jedoch noch einige Überlegungen zur Intention eines von Gen 1 bis Ex 40 (oder
Lev 9) reichenden priesterlichen Dokuments.

1.3. Kontext und Intentionen der priesterlichen Grundschrift

Die meisten neuen Veröffentlichungen zur Priesterschrift gehen davon
aus, dass das Land für P keine zentrale Gegebenheit darstellt19. Allerdings
enthält die unbestreitbar priesterliche Gottesrede an Mose in Ex 6,2-8 folgendes

Versprechen: «Ich will euch in das Land bringen, das ich Abraham, Isaak
und Jakob zu geben geschworen habe; das will ich euch zu eigen geben» (v.
8). Man kann natürlich das Problem dadurch lösen, dass man diesen Vers als

späteren Nachtrag bezeichnet (Kohata, Gosse)20, aber wenn man literarkriti-
sche Kriterien anlegt, bleibt dies eine recht willkürliche Annahme. Vielleicht
zielt aber Ex 6 (wie auch Gen 17) auf Ex 29,45-46 («und ich will inmitten der
Israeliten wohnen und ihr Gott sein, damit sie erkennen, dass ich Yhwh, ihr

16 E. Zenger, Die Bücher der Tora/des Pentateuch, in: Einleitung in das Alte Testament

(Studienbücher Theologie 1,1), Stuttgart/Berlin/Köln 52004, 156-175 (164); Priesterschrift

(TRE 27), Berlin/New York 1997,435-446.
17 R. G. Kratz, Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments.

Grundwissen der Bibelkritik (UTB 2157), Göttingen 2000,108-116.
18 Pola, Die ursprüngliche Priesterschrift, 349.
19 Vgl. M. Köckert, Das Land in der priesterlichen Komposition des Pentateuch, in:

Von Gott reden. Beiträge zur Theologie und Exegese des Alten Testaments, FS S. Wagner,
hg. von D. Vieweger und E.-J. Waschke, Neukirchen-Vluyn 1995, 147-162; M. Bauks, Die
Begriffe nOTiQ und in Pg. Überlegungen zur Landkonzeption in der Priestergrundschrift,

ZAW 116 (2004) 171-188.
20 F. Kohata, Jahwist und Priesterschrift in Exodus 3-14 (BZAW 166), Berlin/New

York 1986,31-34; B. Gosse, Exode 6,8 comme réponse à Ezéchiel 33,24, RHPhR 74 (1994)
241-247.



296 Thomas Römer

Gott bin, der sie aus dem Land Ägypten herausgeführt hat, um mitten unter
ihnen zu wohnen, ich, Yhwh, ihr Gott»), und beziehen sich auf den Tempelkult

in Jerusalem. Das heisst, im Gegensatz zur deuteronomistischen Vorstellung

hat das Land für P keine geopolitische bzw. geotheologische Bedeutung.
Es stellt den Rahmen dar, in welchem sich der wahre Gottesdienst realisieren
kann. Die Transposition des Heiligtums in die Wüste liefert aber keinen
zwingenden Grund, P8 vor der Einweihung des wiedererbauten Jerusalemer Tempels

zu datieren. P ist vielmehr daran gelegen, alle wichtigen Elemente der
Yhwh-Verehrung (Sabbat, Beschneidung, Passah, Gottesdienst) in der
Urzeit der Welt und in den Anfängen des Volkes zu verankern. Wenn man gerne
spekuliert, kann man sogar überlegen, ob die Verlegung des Heiligtums in die
Wüste, gewissermassen in ein no man's land, nicht eine gewisse neutrale
Haltung gegenüber anderen wichtigen Yhwh-Heiligtümern, wie z.B. Bethel oder
Samaria darstellt (die Präsenz Yhwhs im Gottesdienst ist wichtiger als die
Lokalisierung des Heiligtums).

P8 ist auf jeden Fall als ein zu Anfang der Perserzeit verfasster Entwurf zu
verstehen, welcher der im Entstehen begriffenen jüdischen Gemeinde eine
Identität durch den priesterlich vermittelten Kult zu geben versucht.

2. Die Rückkehr des Hexateuchs

Schon zu Wellhausens Zeiten stand das Buch Deuteronomium etwas am
Rande der Quellentheorie, und diese Randstellung wurde durch die These

vom DtrG in gewisser Weise noch akzentuiert. Im Grunde war die Penta-
teuchforschung nach Noth in grossen Teilen eine Tetrateuchforschung
geworden, da die Erforschung des Dt im Rahmen des DtrG stattfand. Auch diese

Situation hat sich in den letzten Jahren gewandelt, hauptsächlich aufgrund
der Bestreitung der Existenz des DtrG.

2.1. Das DtrG unter Beschuss

Es scheint inzwischen zur exegetischen Mode zu gehören, der Theorie des

DtrG ablehnend oder zumindest mit grossem Vorbehalt gegenüber zu stehen.
Den Attacken von Westermann und Knauf haben sich inzwischen viele
angeschlossen21. Das Phänomen deuteronomistischer Redaktionen in den Vorde-

21 C. Westermann, Die Geschichtsbücher des Alten Testaments. Gab es ein deuterono-
mistisches Geschichtswerk? (ThB AT 87), Gütersloh 1994; E.A. Knauf, L'«historiographie
deutéronomiste» (DtrG) existe-t-elle?, in: Israël construit son histoire. L'historiographie
deutéronomiste à la lumière des recherches récentes (MoBi 34), hg. von A. de Pury, T.

Römer und J.-D. Macchi, Genève 1996, 409-418; H.N. Rösel, Von Josua bis Jojachin.
Untersuchungen zu den deuteronomistischen Geschichtsbüchern des Alten Testaments
(VT.S 75), Leiden/Boston/Köln 1999; R.G. Kratz, Der vor- und nachpriesterschriftliche
Hexateuch, in: Abschied vom Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in der jüngsten



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 297

ren Propheten bestreitet so weit ich sehe niemand, allerdings ist die ideologische

und kompositioneile Kohärenz dieser Redaktionen infrage gestellt. Das
Aufdröseln von Noths Deuteronomisten in unzählige Redaktionsschichten
verträgt sich in der Tat schlecht mit der Existenz einer planvollen Redaktion.
Man weist wieder darauf hin, dass die deuteronomistischen Redaktionen in
den verschieden Büchern der Vorderen Propheten einen höchst unterschiedlichen

Charakter haben (zyklisch in Ri, sehr diskret in Sam und omnipräsent
in Kön). Meines Erachtens gibt es jedoch nach wie vor Gründe, an der
Existenz eines DtrG festzuhalten, auf welche ich in diesem Beitrag nicht näher
eingehen kann22. Für die Pentateuchforschung ist bezeichnend, dass mit der
Bestreitung des DtrG der Wellhausen'sche Hexateuch reanimiert wird.

Es steht ausser Frage, dass einige Texte im Pentateuch nur in einem He-
xateuch-Kontext Sinn ergeben, wie z.B. der Transport der Gebeine Josephs,
der in Gen 50,25 den Brüdern anbefohlen wird und in Jos 24,32 in Sichern zum
Abschluss kommt, oder die Bemerkung in Ex 16,35 über das Manna als Nahrung

der Wüstenzeit, welche in Jos 5,12 nach der Überquerung des Jordans
als erfüllt bezeichnet wird. Im Rahmen des DtrG wurden solche
Zusammenhänge durch die Annahme einer Ausweitung der deuteronomistischen

Redaktionen auf den Tetrateuch erklärt, oder durch die Idee eines
nachdeuteronomistischen Jahwisten, welcher das DtrG mit einem Prolog
versehen und bis in das Josuabuch überarbeitet habe. Allerdings können diese
Theorien den Einschnitt am Ende des Josuabuches nicht befriedigend erklären.

2.2. Die Theorie eines ursprünglichen Hexateuchs

Einige Forscher sind zu der Annahme eines alten Hexateuchs zurückgekehrt.

Profiliert wird diese These von R.G. Kratz vertreten, der einen vordeu-
teronomischen «Hexateuch» annimmt, der jedoch erst in Ex 2,1 beginnt und
bis Jos 12,la.9-24 reicht. Allerdings erweist sich der von ihm eruierte erzählerische

Zusammenhang als kurz und lakonisch, und seine Intention sowie seine

Trägergruppen bleiben weit gehend im Dunkeln. So postuliert z.B. Kratz
aufgrund der Erwähnung von Schittim in Num 25,1a einen direkten
Anschluss von Jos 2,Iff.*, da Josua dort von Schittim aus Kundschafter nach
Jericho entsendet. Allerdings fehlt durch diesen glatten Übergang der Bericht
über den Tod Moses, und so sieht sich Kratz gezwungen, zwischen beide Texte

Dt 34,5-6 einzufügen23. Eine solche Rekonstruktion ist jedoch wenig über¬

Diskussion (BZAW 315), hg. von J.C. Gertz, K. Schmid und M. Witte, Berlin/New York
2002,295-323 u.a.

22 T. Römer, La fin de l'historiographie deutéronomiste et le retour de l'Hexateuque?,
ThZ 57 (2001) 269-280; The Form-Critical Problem of the So-Called Deuteronomistic
History, in: The Changing Face of Form Criticism for the Twenty-First Century, hg. von
M.A. Sweeney und E. Ben Zvi, Grand Rapids, Michigan/Cambridge, UK 2003,240-252.



298 Thomas Römer

zeugend, der Kratz'sche «Hexateuch» liest sich eher als eine Art Inhaltsangabe
als eine Erzählung. Dass gerade Jos 2 ein vordeuteronomischer Text sein

soll, ist nach den Analysen von J. Van Seters und E. Blum, die gezeigt haben,
dass die Rahab-Erzählung ein post-deuteronomistischer Einschub ist24, kaum
aufrecht zu erhalten. Damit steht die Idee eines alten Hexateuchs auf sehr
unsicheren Füssen.

2.3. Die These eines ephemeren Hexateuchs in der Perserzeit

In der Diskussion um die Existenz eines Hexateuchs kommt dem letzten
Kapitel des Josuabuches, Jos 24, eine entscheidende Bedeutung zu. Bereits
1984 hatte E. Blum diesen Text als Abschluss einer von Gen 35 bis an das
Ende des Josuabuches reichenden «Jos-24-Bearbeitung» beschrieben25. Es
steht ausser Zweifel, dass der Geschichtsrückblick in Jos 24,2-15 einen Hexateuch

beschreibt. Dazu kommt, dass die nachfolgenden Handlungen Josuas
diesen bewusst in Parallele zu Mose setzen. Wie Mose schreibt Josua «diese
Worte» in ein Buch, welches als min "ISO bezeichnet wird. Dieser
Ausdruck, der sich nur noch in Neh 8,8 und 18 wieder findet, war vielleicht
der Name, den man dem Hexateuch geben wollte, im Gegensatz zu min "ISO

TOO, der den Pentateuch bezeichnete. Dass Jos 24 als nachexilischer und
nachdeuteronomistischer Text einzustufen ist, ist von einer beträchtlichen
Anzahl jüngerer Arbeiten m. E. überzeugend bestätigt worden26. Jos 24
unterbricht klar die deuteronomistische Abfolge von Jos 23 und Ri 2,6ff. D.h.
durch diesen Text wird das Buch Josua von den folgenden Büchern
abgetrennt und enger an den vorangehenden Pentateuch angebunden. Der so
entstehende Hexateuch war aber nicht nur eine abstrakte literarische Konstruktion.

Es gab anscheinend den Versuch, in Konkurrenz zum Pentateuch einen
Hexateuch als Gründungsurkunde des entstehenden Judentums zu publizieren.

Als Trägergruppe kann man sich eine Koalition von Dissidenten aus dem
deuteronomistischen und dem priesterlichen Milieu vorstellen, da sich Texte
wie Jos 24 oder Gen 35 durch einen späten Mischstil charakterisieren und das
Buch Josua eine Reihe von Texten enthält, in denen sich priesterlicher und
deuteronomistischer Stil literarkritisch untrennbar vermischen. Anliegen dieser

Hexateuch-Koalition war die explizite Einbeziehung der Samaritaner, der
ehemaligen Nordreichsbewohner in den Yhwh-Kult, verbunden vielleicht mit

23 Kratz, Die Komposition, 221 und 303.
24 J. Van Seters, In Search of History. History in the Ancient World and the Origin of

Biblical History, New Haven/London 1983, 325; E. Blum, Beschneidung und Passa in
Kanaan. Beobachtungen und Mutmaßungen zu Jos 5, in: Freiheit und Recht. FS F. Criise-
mann zum 65. Geburtstag, hg. von C. Hardmeier, R. Kessler und A. Ruwe, Gütersloh
2003,292-322.

25 Blum,Vätergeschichte, 51ff.
26 M. Anbar, Josué et l'alliance de Sichern (Josué 24:1-28) (BET 25), Frankfurt/M. u. a.

1992; J.L. Sicre, Josué, Estella 2002,470ff. mit weiterer Bibliographie.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 299

mehr oder weniger versteckten territorialen Ansprüchen. Der Hexateuch hat
sich gegen die Befürworter einer Mose-Tora nicht durchsetzen können.
Gegenüber der Annäherung von Josua an Mose in Jos 24 stellt Dt 34,10-12,
ein Text, der zweifellos einer Pentateuchredaktion zuzuschreiben ist, fest: «Es
stand hinfort kein Prophet in Israel auf, wie Mose, den Yhwh von Angesicht
zu Angesicht gekannt hatte...». Wie Jos 24 bewirken auch diese Verse einen
Einschnitt. Hier wird das Dt von den Büchern abgetrennt, denen es im Rahmen

des DtrG als Einleitung gedient hatte, und zum Abschluss des Penta-
teuchs umfunktioniert27.

2.4. Hexateuch- und Pentateuchredaktionen

Die These eines perserzeitlichen Hexateuchs ist von E. Otto und R.
Achenbach zu einem umfassenden redaktionsgeschichtlichen Modell ausgebaut

worden28. Für diese Forscher wird der Konflikt zwischen Pentateuch und
Hexateuch der Ausgangspunkt, der es erlaubt, den Grossteil redaktioneller
Texte in Gen - Jos zu verorten. Otto datiert die Aktivität dieser Redaktionsgruppen,

die er beide in zadokidischen Intellektuellenkreisen lokalisiert,
zwischen der Mitte des 5. Jh. und dem frühen 4. Jh. Die Hexateuchredaktion geht
der Pentateuchredaktion voraus, danach kommt es jedoch zu mannigfaltigen
Angleichungen und gegenseitigen Korrekturen, für welche er eine Schule der
Pentateuchredaktion und eine Schule der Hexateuchredaktion ausmacht.
«Die Hexateuchredaktion nimmt Stellung gegen golaorientierte Positionen,
die das Land als mit dem Exil entvölkert darstellen... In der Pentateuchredaktion

setzt sich zur Zeit Esras die rückgewanderte Gola durch, für die nicht
mehr der Landbesitz, sondern die Tora als JHWHs Heilsgabe im Mittelpunkt
des Interesses steht»29. Für die spätesten Texte im Pentateuch postuliert
Achenbach noch eine dreischichtige priesterliche, theokratische Bearbeitung.

Der Ansatz von Otto und Achenbach ist durchaus viel versprechend,
jedoch ist ihre generöse Zuweisung von Texten an die verschiedenen Pentateuch-

und Hexateuchredaktionen nicht immer nachvollziehbar. Es ist ebenfalls

zu fragen, ob die Verwandlung eines Grossteils der Pentateuchstoffe in
späte redaktionelle Texte dem Befund wirklich angemessen ist.

27 Vgl. ausführlich T.C. Römer und M.Z. Brettler, Deuteronomy 34 and the Case for a
Persian Hexateuch, JBL 119 (2000) 401-419.

28 E. Otto, Das Deuteronomium im Pentateuch und Hexateuch. Studien zur
Literaturgeschichte von Pentateuch und Hexateuch im Lichte des Deuteronomiumsrahmens
(FAT 30), Tübingen 2000; R. Achenbach, Die Vollendung der Tora. Studien zur
Redaktionsgeschichte des Numeribuches im Kontext von Hexateuch und Pentateuch (Beihefte
der Zeitschrift für altorientalische und biblische Rechtsgeschichte 3), Wiesbaden 2003; Die
Erzählung von der gescheiterten Landnahme von Kadesch Barnea (Numeri 13-14) als
Schlüsseltext der Redaktionsgeschichte des Pentateuchs, ZAR 9 (2003) 56-123.

29 Otto, Das Deuteronomium im Pentateuch und Hexateuch, 261.



300 Thomas Römer

3. Die nicht- bzw. vorpriesterlichen Texte im Pentateuch: Jahwist, KD oder
Fragmentenhypothese?

3.1. Das Problem der Einheit des Jahwisten

Die Unterscheidung zwischen priesterlichem und nicht-priesterlichem
Material bleibt ein sicherer Ausgangspunkt für die Pentateuchkritik30,
allerdings mit der Einschränkung, dass nicht-priesterlich nicht immer vor-priester-
lich meint. Ist es möglich, die vor-priesterlichen Texte unter ein einheitliches
Sigel zusammenzufassen? Dies ist die Meinung der Forscher, die weiterhin
von einem Jahwisten oder von einer «Komposition D» (so wie Blum sie 1984

definiert hat) sprechen. Allerdings trifft man auf recht verschiedene Konzeptionen

bzgl. J oder KD, wie folgende Beispiele zeigen. Für Van Seters ist J ein
Autor am Ende der Exilszeit, der seine Texte frei als Prolog zum deuterono-
mistischen Werk konzipiert, für Levin hingegen ein zwischen Dt und DtrG
anzusetzender Redaktor, dessen Quellen literarkritisch rekonstruierbar
sind31. Van Seters und Levin sind sich darin einig, J als einen eher liberalen
Theologen zu beschreiben, welcher der deuteronomistischen Ideologie
kritisch gegenübersteht; M. Rose sieht hingegen J als Fortschreiber deuterono-
mistischer Anliegen32. Diese widersprüchlichen Charakterisierungen ergeben
sich daraus, dass unter J sehr unterschiedliche Texte subsumiert werden.
Wenn man von den nicht-priesterlichen Texten in Gen 12ff. ausgeht, kann
man J in der Tat als liberal, universalistisch und am Zusammenleben mit
anderen Völkern interessiert bezeichnen, legt man den Akzent auf Texte aus
der Exodustradition wie z. B. Ex 23,31-33 oder 34,10-13, findet man dieselbe
militaristische Konzeption der Landnahme wie im DtrG. Diese Beobachtung
führt zu einem wichtigen Punkt der aktuellen Pentateuchforschung: die
Wiederentdeckung des kompositioneilen und theologischen Einschnittes
zwischen Gen und Ex.

3.2. Die Verbindung zwischen Erzväter- und Exodusgeschichten

Bereits Staerk, Galling und andere hatten Ende des 19. und Anfang des
20. Jh. die traditionsgeschichtliche Selbstständigkeit der Patriarchen- und der
Exoduserzählungen betont, jedoch die Kombination beider Traditionen
bereits zu Anfang der israelitischen Königszeit angesetzt33. In jüngerer Zeit hat-

30 Die einzige Ausnahme zu dieser Meinung ist G. Fischer, Zur Lage der Pentateuchforschung,

ZAW 2003 (2003) 608-616.
31 J. Van Seters, Prologue to History. The Yahwist as Historian in Genesis, Zürich 1992;

The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-Numbers, Louisville/Kampen
1994; C. Levin, Der Jahwist (FRLANT 157), Göttingen 1993.

32 M. Rose, Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den Berührungspunkten
beider Literaturwerke (AThANT 67), Zürich 1981.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 301

te A. de Pury in mehreren Veröffentlichungen, ausgehend von einer Analyse
von Hos 12, im Jakobszyklus und in der Exodustradition zwei miteinander
konkurrierende Ursprungsmythen ausgemacht34. Dazu fügt sich, dass das

DtrG den Exodus als Ursprung Israels betrachtet und anscheinend die
Patriarchen (bewusst?) ignoriert (Van Seters, Römer)35. Damit stellt sich die Frage

nach der Verknüpfung von Erzvätern und Exodus erneut. Diese hat Konrad

Schmid in seiner beeindruckenden Habilitationsschrift von 1999
aufgenommen36. Er hat darin den Nachweis der hin und wieder geäusserten
Vermutung, P habe als erster die literarische Verbindung zwischen den
Patriarchen und dem Exodus hergestellt (z. B. Winnett, Römer)37, zu führen
versucht. Der Versuch scheint gelungen. Auf jeden Fall mehren sich in letzter
Zeit die Veröffentlichungen, die eine sehr späte Verbindung von Gen und Ex
annehmen (Otto, Kratz, Gertz, Carr, Knauf)38. Es ist sehr bemerkenswert,
dass sich jüngst auch E. Blum dieser Sicht angeschlossen hat39. Auch er stellt
nun fest, dass «auf vorpriesterlicher Ebene eine literarische Verknüpfung
zwischen Gen und Ex bzw. Vätergeschichte und Exodusgeschichte nicht
nachzuweisen ist»40. Deswegen schlägt Blum eine Neubegrenzung der D-
Komposition vor: «Ihr Handlungs- und Darstellungsraum deckt sich mit der
Geschichte Moses zwischen Ex 1 und Dt 34»41.

33 W. Staerk, Studien zur Religions- und Sprachgeschichte des alten Testaments, I. und
II. Heft, Berlin, 1899; K. Galling, Die Erwählungstraditionen Israels (BZAW 48), Giessen
1928.

34 A. de Pury, Le cycle de Jacob comme légende autonome des origines d'Israël, in:
Congress Volume Leuven 1989 (VT.S 43), hg. von J.A. Emerton, Leiden 1991, 78-96;
Hosea 12 und die Auseinandersetzung um die Identität Israels und seines Gottes, in: Ein
Gott allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen

und altorientalischen Religionsgeschichte (OBO 139), hg. von W. Dietrich und M.
Klopfenstein, Freiburg (CH)/Göttingen 1994, 413-439; Le choix de l'ancêtre, ThZ 57

(2001) 105-114.
35 J. Van Seters, Confessional Reformulation in the Exilic Period, VT 22 (1972) 448-

459; T. Römer, Israels Väter. Untersuchungen zur Väterthematik im Deuteronomium und
in der deuteronomistischen Tradition (OBO 99), Freiburg (CH)/Göttingen 1990.

36 K. Schmid, Erzväter und Exodus. Untersuchungen zur doppelten Begründung der
Ursprünge Israels innerhalb der Geschichtsbücher des Alten Testaments (WMANT 81),
Neukirchen-Vluyn 1999.

37 F.V. Winnet, Re-examining the Foundations, JBL 84 (1965) 1-19; Römer, Väter, 574.
38 Kratz, Komposition; Otto, Deuteronomium; J.C. Gertz, Tradition und Redaktion in

der Exoduserzählung. Untersuchungen zur Endredaktion des Pentateuch (FRLANT 186),
Göttingen 1999; E.A. Knauf, Towards an Archaeology of the Hexateuch, in: Abschied vom
Jahwisten, 275-294.

39 E. Blum, Die literarische Verbindung von Erzvätern und Exodus. Ein Gespräch mit
neueren Forschungshypothesen, in: Abschied vom Jahwisten, 119-156.

40 Ebd. 152.
41 Ebd. 155.



302 Thomas Römer

Die erst späte, wohl priesterliche, Verbindung von Gen und Ex bedeutet
jedoch nicht, dass sämtliche vorpriesterlichen Patriarchenerzählungen ohne
jegliche Kenntnis der Exodustradition entstanden sind. Geschichten wie Gen
12,10-20 oder 16 enthalten ironische Anspielungen an die Exodusthematik
und können somit die Annahme einer gewissen Konkurrenz zwischen beiden
Traditionen bestätigen42. Eine in der heutigen Diskussion offene Frage ist, ob
die Josephsgeschichte der Priesterschrift bereits bekannt war, oder ob es sich

um eine nachexilische Diasporanovelle handelt, die erst später in den Übergang

von der Jakobs- zur Mosegeschichte eingefügt wurde. Letztere Sicht
wird in neueren Veröffentlichungen verstärkt vertreten43.

3.3. Zurück zu einer Fragmentenhypothese?

Auch für andere «größere Einheiten» (R. Rendtorff) muss nach neueren
Untersuchungen mit einer gewissen überlieferungsgeschichtlichen Autonomie

gerechnet werden. Diese können im Folgenden nur skizziert werden.

3.3.1. Die Urgeschichte

Schon F. Crüsemann hatte 1981 die literarische Unabhängigkeit der
vorpriesterlichen Urgeschichte vertreten44, und diese Sicht ist jüngst durch M.
Witte bestätigt worden, der nachgewiesen hat, dass es keine vorpriesterliche
Redaktion gibt, die Gen 2-8 mit den anderen Pentateuchtraditionen verbunden

habe45. Es mehren sich jedoch auch Stimmen, die für die Urgeschichte die
priesterlichen Texte als die ältesten ansehen und die jahwistischen Texte in
Gen 2-4 und 6-9* als nachpriesterliche Zusätze verstehen wollen46. Es er-

42 Vgl. dazu T. Römer, Typologie exodique dans les récits patriarcaux, in: Typologie
biblique. De quelques figures vives (LD. HS), hg. von R. Kuntzmann, Paris 2002,49-76.

43 Vgl. bereits A. Meinhold, Die Gattung der Josephsgeschichte und des Estherbuches:

Diasporanovelle I, II, ZAW 87, 88 (1975-1976), 306-324; 72-93; B.J. Diebner, Le
roman de Joseph, ou Israël en Egypte. Un midrash post-exilique de la Tora, in: Le livre de
traverse. De l'exégèse biblique à l'anthropologie (Patrimoines), hg. von O. Abel und E
Smyth, Paris 1992,55-71; T. Römer, Joseph approché. Source du cycle, corpus, unité, in: Le
livre de traverse, 73-85; A. Catastini, Storia di Giuseppe (Genesi 37-50), Venezia 1994; C.

Uehlinger, Fratrie, filiations et paternités dans l'histoire de Joseph (Genèse 37-50*), in:
Jacob. Commentaire à plusieurs voix de Gen. 25-36. Mélanges offerts à Albert de Pury
(MoBi 44), hg. von J.-D. Macchi und T. Römer, Genève 2001, 303-328; A. Kunz, Ägypten
in der Perspektive Israels am Beispiel der Josefsgeschichte (Gen 37-50), BZ 47 (2003) 206-
229. Etwas anders K. Schmid, Die Josephsgeschichte im Pentateuch, in: Abschied vom
Jahwisten, 83-118, der eine ursprünglich selbstständige, P aber unbekannte Josephserzählung

annimmt.
44 F. Crüsemann, Die Eigenständigkeit der Urgeschichte. Ein Beitrag zur Diskussion

um den «Jahwisten», in: Die Botschaft und die Boten, FS H.W. Wolff, hg. von J. Jeremias
und L. Perlitt, Neukirchen-Vluyn 1981,11-29.

45 M. Witte, Die biblische Urgeschichte. Redaktions- und theologiegeschichtliche
Beobachtungen zu Genesis 1,1-11,26 (BZAW 265), Berlin/New York 1998.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 303

scheint mir allerdings wenig überzeugend, das gesamte nicht-priesterliche
Material einer nachexilischen, weisheitlichen Redaktion zuzuschreiben.

3.3.2. Mose und der Exodus

Die ursprüngliche literarische Selbständigkeit von Ex 1-15 ist des Öfteren

angenommen worden (Pedersen, Weimar-Zenger, usw.)47. Albertz hat in diesen

Kapiteln eine alte Mose-Geschichte aus der Zeit Jeroboams I und eine

Plagen- und Auszugsgeschichte aus exilischer Zeit unterschieden48. Nach
Oswald wäre Ex 1-15* in exilischer Zeit zu einer Exodus-Gottesberg-Erzählung
(Ex 1-24*) erweitert worden49. Auch Gertz hat in Ex 1-15 einen vorpriesterli-
chen Erzählfaden rekonstruiert (hauptsächlich in Ex 2-4 und 13-14), aber die
Frage offen gelassen, ob dieser als selbständig zu beurteilen sei oder bereits
auf eine Fortsetzung hin angelegt war50. Es muss in der Tat gefragt werden,
ob die Erzählung des Auszugs aus Ägypten nicht auch den Eintritt in das

Land erhalten müsste (wie dies von den geschichtlichen Credos vorausgesetzt
wird) oder zumindest die Ankunft am Gottesberg. Für die erste Möglichkeit
votieren Forscher, die ein vorpriesterliches Erzählwerk von Mose bis Josua

postulieren (Kratz, Knauf u.a.); für den Abschluss der Mose-Erzählung am
Sinai mit der Gesetzgebung in Ex 34* spricht sich z.B. E. Otto aus, der in
Aufnahme von Überlegungen Blums die Existenz einer vita Mosis in assyrischer

46 J. Blenkinsopp, A Post-exilic lay source in Genesis 1-11, in: Abschied vom Jahwi-
sten, 49-61; J.-L. Ska, El Relato del Diluvio. Un relato sacerdotal y algunos fragmentas
redaccionales posteriores, EstB 52 (1994) 37-62; E. Otto, Die Paradieserzählung Genesis
2-3: Eine nachpriesterliche Lehrerzählung in ihrem religionshistorischen Kontext, in:
«Jedes Ding hat seine Zeit...». Studien zur israelitischen und altorientalischen Weisheit, FS
D. Michel (BZAW 241), hg. von A.A. Diesel u. a., Berlin/New York 1996,167-192; T. Krüger,

Das menschliche Herz und die Weisung Gottes. Elemente einer Diskussion über die
Möglichkeiten und Grenzen der Tora-Rezeption im Alten Testament, in: Rezeption und
Auslegung im Alten Testament und seinem Umfeld. Ein Symposium zum Anlass des 60.

Geburtstags von Odil Hannes Steck (OBO 153), hg. von T. Krüger und R.G. Kratz, Freiburg

(CH)/Göttingen 1997,65-92.
47 J. Pedersen, Passahfest und Passahlegende, ZAW 52 (1934) 161-175; P. Weimar und

E. Zenger, Exodus. Geschichten und Geschichte der Befreiung Israels (SBS 75), Stuttgart
1975.

48 Albertz, Religionsgeschichte, 71f.
49 W. Oswald, Israel am Gottesberg. Eine Untersuchung zur Literaturgeschichte der

vorderen Sinaiperikope Ex 19-24 und deren historischem Hintergrund (OBO 159), Freiburg

(CH)/Göttingen 1998.
50 Gertz, Tradition und Redaktion. In: Mose und die Anfänge der jüdischen Religion,

ZThK 99 (2002) 3-20, schliesst er sich der Idee eines ursprünglichen literarischen
Zusammenhangs zwischen Exodus und Landnahme an.



304 Thomas Römer

Zeit postuliert51. Allerdings müssten die Konturen einer solchen Mosebiographie

aus dem 7. Jh. dringend präzisiert werden.

3.3.3. Die Gesetzessammlungen

Über die ursprüngliche Autonomie des Bundesbuches und seiner Abfassung

in der Königszeit (8. Jh.) besteht (mit Ausnahme von Van Seters52)

weitgehende Übereinstimmung53. Fraglich ist jedoch der Zeitpunkt seiner Einfügung

in die Sinaiperikope: vorexilisch (Blum, Kratz), exilisch (Oswald) oder
nachexilisch (Crüsemann, Otto).

Auch über die Entstehung des deuteronomischen Gesetzes im 7. Jh.
besteht weitgehend Einigkeit. Wahrscheinlich sollten Dt 12-26 das Bundesbuch
ersetzen (Levinson)54. Die redaktionellen Ergänzungen im Rahmen des Dt
wurden in der Regel in Zusammenhang mit den deuteronomistischen Redaktionen

der Vorderen Propheten gebracht. Für die Bestreiter eines DtrG stellt
sich nun die Aufgabe, die geschichtlichen Rückblicke (Dt 1-3 und 9-10) und
die paränetischen Texte im Dt überzeugend zu erklären, was m.E. noch nicht
gelungen ist.

In Bezug auf das Heiligkeitsgesetz hat sich die Diskussionslage in letzter
Zeit erheblich verändert. Mehrere Autoren vertreten nun die Meinung, dass

Lev 17-26 nie als selbständige Sammlung konzipiert waren, sondern als

Ergänzung zur priesterlichen Gesetzgebung in Lev 1-16 (Milgrom, Otto, Ru-
we)55. Anscheinend wollen die Autoren bzw. Redaktoren von Lev 17-26 die
priesterlichen mit den nichtpriesterlichen Gesetzestexten harmonisieren. Der
Festkalender in Lev 23,5-8 übernimmt aus P (Ex 12,6: der 14.1.) das Datum
für das Passahfest, aber er stellt gegen P, jedoch mit D (Dt 16), eine Verbindung

mit dem Wochenfest der ungesäuerten Brote her.

51 E. Otto, Die Tora des Mose. Die Geschichte der literarischen Vermittlung von
Recht, Religion und Politik (Berichte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft
der Wissenschaften 19/2), Göttingen 2001.

52 J. Van Seters, A Law Book for the Diaspora. Revision in the Study of the Covenant
Code, Oxford u. a. 2003.

53 Albertz, Religionsgeschichte, 283-290; Crüsemann, Tora, 132-134; L. Schwienhorst-
Schönberger, Das Bundesbuch (Ex 20,22-23,33). Studien zu seiner Entstehung und Theologie

(BZAW 188), Berlin/New York 1990; Y. Osumi, Die Kompositionsgeschichte des
Bundesbuches Exodus 20,22b-23,33 (OBO 105), Freiburg (CH)/Göttingen 1991; C. Hout-
man, Das Bundesbuch. Ein Kommentar (DMOA 24), Leiden/New York/Köln 1997.

54 B.M. Levinson, Deuteronomy and the Hermeneutics of Legal Innovation, New
York/Oxford 1997.

55 J. Milgrom, Leviticus 17-22 (AB 3A), New York u. a. 2000; E. Otto, Innerbiblische
Exegese im Heiligkeitsgesetz Levitikus 17-26, in: Levitikus als Buch (BBB 119), hg. von
H.-J. Fabry und H.-W. Jüngling, Berlin 1999, 125-196; A. Ruwe, «Heiligkeitsgesetz» und
«Priesterschrift». Literaturgeschichtliche und rechtssystematische Untersuchungen zu
Levitikus 17-26 (FAT 26),Tübingen 1999.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 305

Haben diese Redaktoren ihre Arbeit auf Lev 17-26 beschränkt, oder muss
man eine Heiligkeitsschule annehmen, die im gesamten Pentateuch tätig
geworden ist (Knohl, Milgrom, Nihan)56 und die man vielleicht in Beziehung zu
der von Achenbach postulierten theokratischen Redaktion setzen kann? Bei
der Konstitution einer Tora, die mehrere Gesetzessammlungen enthielt, war
es in der Tat notwendig, diese, zumindest teilweise, miteinander zu harmonisieren.

Damit sind wir bei unserem letzten Punkt angelangt.

4. Die Entstehung des Pentateuch: ältere und neuere Perspektiven

4.1. Der Pentateuch: ein Kompromiss auch ohne Reichsautorisation

Die Theorie einer persischen Reichsautorisation hat sich, wie bereits
angedeutet, als weniger überzeugend als auf den ersten Augenschein erwiesen57.

Es ist höchst unsicher, ob eine solche Autorisation je existiert hat. In
den Beispielen, die von P. Frei angeführt wurden (Trilingue von Letoon, eine
Inschrift aus Sardes, die Gesetzgebung des Dareios in Ägypten usw.), geht es

um recht unterschiedliche Anliegen und Probleme; dazu kommt, dass kein
einziges Dokument bzgl. Umfang und Komplexität mit der Tora verglichen
werden kann. Konsequenterweise wird man zunächst die Publikation des

Pentateuchs als einen internen Prozess verstehen müssen, in welchem die

grossen religiösen Parteien der Perserzeit sich auf eine Gründungsurkunde
einigten. Allerdings bleiben die von Blenkinsopp verzeichneten Parallelen
zwischen der Sendung des Udjahorresnet in persischen Diensten und der
biblischen Darstellung der Mission Esras auffällig58. Man sollte deswegen in
Erwägung ziehen, ob die Herausgeberkommission des Pentateuchs nicht doch,
zumindest theoretisch, eine persische Ratifizierung bzw. Legitimierung der
Tora einholen wollte. So wird man wohl das in seiner Authentizität umstrittene

Dokument in Esr 7 zu verstehen haben, in welchem Esra, Priester und
Schreiber das Gesetz des Himmelsgottes mit dem des persischen Königs

56 I. Knohl, The Sanctuary of Silence. The Priestly Torah and the Holiness School.
Minneapolis 1995; Milgrom, Leviticus; Ch. Nihan, The Institution of the Priesthood and
the Beginning of the Sacrificial Cult: Some Comments on the Relationship between Exodus

29 and Leviticus 8, in: Basel und Bibel. Collected Communications to the XVIIth
Congress of the International Organization for the Study of the Old Testament, Basel 2001

(BEAT 51), hg. von M. Augustin und H.M. Niemann, Frankfurt am Main u. a. 2004,39-53.
57 Vgl. die Diskussion in: Persia and Torah. The Theory of the Imperial Authorization

of the Pentateuch (SBL Symposium Series 17), hg. von J.W. Watts, Atlanta, GA 2001,
sowie U. Rüterswörden, Die persische Reichsautorisation der Thora: fact or fiction, ZAR
1 (1995) 47-61 und J. Wiesehöfer, <Reichsgesetz> oder <Einzelfallgerechtigkeit>. Bemerkungen

zu P. Freis These von der achaemenidischen <Reichsautorisation>, ZAR 1 (1995)
36-46.

58 J. Blenkinsopp, The Mission of Udjahorresnet and Those of Ezra and Nehemia, JBL
106 (1987) 409-421.



306 Thomas Römer

gleichsetzt. Auf jeden Fall bleibt unbestritten, dass der Pentateuch letztendlich

einen Kompromiss zwischen einer (deuteronomistischen) Laien- und
einer Priestergruppe (so anschaulich Albertz59) darstellt. Allerdings wird man
nicht mehr von der gängigen Idee ausgehen können, dass die Priesterschrift
die literarische Grundlage des gesamten Pentateuchs abgegeben hat.

4.2. Der Pentateuch als Kompromiss zwischen einem priesterlichen Trito-
teuch und dem Anfang des DtrG

Wenn man annimmt, dass die priesterliche Grundschrift in Ex 40 zu Ende
ging, ihr jedoch bald Teile der priesterlichen Ritualgesetze aus Lev angefügt
worden, und dass P für die literarische Verbindung von Erzvätern und Exodus

verantwortlich ist (s. o.), wird man für den Zusammenhang von Gen-Lev
priesterliche Redaktoren verantwortlich machen können. Auf der anderen
Seite lässt sich für das Dt kein nennenswerter priesterlicher Einfluss notieren.
M.E. ist weiterhin davon auszugehen, dass das Dt zunächst als Einleitung für
das DtrG ediert und redigiert wurde. Bei der Debatte um den Pentateuch hat
man sich wohl darauf geeinigt, dass die Tora alle durch Mose vermittelten
Gesetzesoffenbarungen enthalten sollte, und so wurde das Dt von den folgenden

Büchern abgetrennt (Dt 34,10-12). In diesem Zusammenhang kam es

wahrscheinlich auch zu der bereits skizzierten Debatte um einen Hexa- oder
Pentateuch, wobei sich die Befürworter eines Pentateuchs durchsetzten.
Beim Zusammenschluss von Gen-Lev und Dt durch die Pentateuchredakto-
ren entstand schliesslich das Buch Numeri60.

4.3. Das Buch Numeri als Brücke zwischen Gen-Lev und Dt

Im Gegensatz zu den vier anderen Büchern der Tora hat Num keine
sogleich erkennbare Struktur. Und schon immer tat man sich schwer, die alten
Pentateuchquellen in Num wieder zu finden. Auch der letzte Versuch von Levin

zum Jahwisten konnte in Num nur einige Verse in Num 10; 11; 20,1 und in
der Bileamperikope ausfindig machen, so dass er konzedieren musste, dass

sich in Numeri die Spuren des Jahwisten verlieren61. Viele Texte in Num sind
deuteronomistisch-priesterliche Mischtexte, in welchen eine literarkritische
Aufteilung kaum mehr zu erreichen ist, wie z.B. Num 16-17; 25 und 32. Dieses
Phänomen erklärt sich vielleicht dadurch, dass durch Num die Symbiose von
deuteronomistischen und priesterlichen Anliegen besonders stark ausgebildet

ist. Weiter finden sich in Num Ergänzungen, die eigentlich besser an an-

59 Albertz, Religionsgeschichte Israels, 495 ff.
60 Vgl. zum folgenden T. Römer, Das Buch Numeri und das Ende des Jahwisten.

Anfragen zur «Quellenscheidung» im vierten Buch des Pentateuch, in: Abschied vom
Jahwisten, 215-231.

61 Levin, Der Jahwist, 50.



Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung 307

deren Stellen des Pentateuchs Platz gehabt hätten, wie z.B. die Passabestim-

mungen in Num 9, die man sinnvoller nach Ex 12 oder Dt 16 hätte integrieren
können, oder die Nachträge zur Einweihung des transportablen Heiligtums in
Num 7, die eigentlich nach Ex 40 gehören (vgl. Num 7,1). Anscheinend konnten

diese Texte nur noch in Num Aufnahme finden, da die anderen Bücher
wohl schon eine Art protokanonischen Status innehatten, welcher vielleicht
noch redaktionelle Eingriffe zuliess, aber wohl nicht mehr die Einfügung neuer

Texte (vgl. auch den Abschluss der Sinaiperikope in Lev 27,34). So offenbart

das Buch Numeri vielleicht am deutlichsten das Wesen der Tora: sie ist
ein Kompromiss und ein Zusammenwohnen verschiedener Theologien. Dieser

Kompromiss ist allerdings nicht statisch: die verschiedenen Fortschreibungen

in Num offenbaren ein kontinuierliches Streben nach adäquater
Auslegung und Aktualisierung der Tora, welches sich in der rabbinischen Diskussion

um den Sinn der Gebote fortsetzt.

Thomas Römer, Lausanne


	Hauptprobleme der gegenwärtigen Pentateuchforschung

