Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 60 (2004)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Klaus-Dietrich Schunck, Altes Testament und Heiliges Land. Gesammelte Studien zum Al-
ten Testament und zur biblischen Landeskunde II, hg.v. H. Michael Niemann u. M. Au-
gustin (Beitrage zur Erforschung des Alten Testaments und des Antiken Judentums Bd.
50), Peter Lang: Frankfurt a.M. 2002, 90 S., CHF 29.00/€ 19.90, ISBN 3-631-50493-4.

Fiinf Jahre nach dem Erscheinen eines ersten, bereits vergriffenen Bandes mit «Gesam-
melten Studien zum Alten Testament und zur biblischen Landeskunde> aus der Feder von
K.-D. Schunck, der bis 1991 als Professor fiir Altes Testament in Rostock wirkte, liegt ein
kleinerer Bruder zu diesem umfangreichen Opus vor. Das Biichlein umfasst mit ausfiihrli-
chem Vorwort (M. Niemann) und Bibelstellenregister gerade 90 durchgezihlte Seiten und
ist wissenschaftsgeschichtlich sowie (universitéts-)politisch mindestens ebenso interessant
wie rein wissenschaftlich.

Dieser Band enthilt zwei im besten Sinne erbauliche Predigten (iiber II Koén 20,1-7 und
Zeph 2.3), die ihn abschliessen. IThnen gehen zwei Gastvortriage voran: <Hoherpriester und
Politiker? Die Stellung der Hohenpriester von Jaddua bis Jonatan zur jiidischen Gemeinde
und zum hellenistischen Staat> (61-71); <Der Makkabaeraufstand — Entstehung, Verlauf,
Bedeutungy (73-79). Diese beiden Arbeiten enthalten nichts inhaltlich Neues, bieten aber
einen ausgezeichneten Uberblick iiber diese politisch bewegte, ereignis- wie personenrei-
che Epoche, in der auch Fachleute die Ubersicht leicht verlieren.

Das Herzstiick dieser «Gesammelten Studien> bilden sechs kiirzere Beitrdge zu alttesta-
mentlichen Themen, die, sieht man von einem kurzen, rein darstellenden wissenschaftsge-
schichtlichen Vortrag ab (<Hebriische Sprache, Israelitische Geschichte und alttestament-
liche Theologie bei Alfred Jepsen>, 13-17), alle auf eine klare These hinauslaufen, die sich
héufig in einem Satz zusammenfassen lésst.

<Falsche Richter im Richterbuch> (19-25): Othniel, Thola, Jair, Elon und Simson sind
«falsche Richter>, d.h. entweder keine <geschichtlichen Personlichkeiten> oder solche, die
nicht das Amt der Richter ausiibten. — <Der Becher Jahwes: Weinbecher — Taumelbecher
— Zornesbecher> (39-45); 45: Wie der zum Gerichtstag umgepolte <Tag JHWHs> ist auch
das <Trinken> aus dem Becher JHWHs fiir die prophetische Verkiindigung charakteri-
stisch. «In der Bezeichnung <Zornesbecher> erfihrt der bildhafte Ausdruck «<Weinbecher»
bzw. <Taumelbecher> dann eine dem Gerichtsgedanken entsprechende Deutung. Nach der
Substanz seines Inhalts ist er am besten als <Rauschmittelbecher> zu charakterisieren.» —
<Juda in der Verkiindigung des Propheten Zefanja> (47-52): Wie die Untersuchung von
Zeph 2,1-3aab; 2,8-9a und 3,8abBvy ergibt, beschiftigte sich der Prophet nicht nur mit Jeru-
salem oder mit Juda in Verbindung mit Jerusalem, sondern auch mit Juda allein. — <Das
Amt des T2 im Alten Testament> (53-60): Es ist umstritten, welches Amt, bzw. welche
Amter dieser Ausdruck bezeichnete. 60: «<Das Wort 718 bezeichnet, am Anfang der Exils-
zeit unter baylonischem Einflu} in den hebréischen Sprachgebrauch eingedrungen, ein
konkretes Amt innerhalb des persischen Weltreiches, ndmlich das des Gouverneurs, wobei
es sich um den Gouverneur einer Provinz oder den Untergouverneur eines Verwaltungs-
bezirks einer Provinz handeln kann.» 520 v.Chr. fithrte Darius I. eine Verwaltungsreform
durch und richtete als Verwaltungseinheiten tiber den Provinzen Satrapien ein. M2 kann
nun auch Satrapen bezeichnen, die allerdings meist 07077WNR (persisches Lehnwort) heis-
sen.

Den wichtigsten und in mehrfacher Hinsicht interessantesten Teil des Sammelbandes
bildet der Aufsatz <Konig Saul — Etappen seines Weges zum Aufbau eines israelitischen
Staates> (27-37). Schunck vertritt darin eine «<maximalistische> These: Der erste Konig in Is-
rael regierte linger und war politisch wie militdrisch wesentlich bedeutender, als der



Rezensionen 277

Grossteil der Alttestamentler anzunehmen geneigt ist. Er bezog auch Juda in sein <Staats-
projekt> ein, und es fand tatsichlich ein Kriegszug gegen die Amalekiter statt (I Sam 15).
Bei seiner Wahl der Hauptstadt leiteten ihn die gleichen Uberlegungen wie spiter David.
Saul war auch kultisch aktiv, wie sich das fiir einen Konig gehort. Er scheiterte schliesslich
an den Philistern, und es war erst David vergonnt, das Konzept seines Vorgangers in die
Praxis umzusetzen. Saul konnte also unter den bedeutenderen Konigen eingereiht werden,
hitte es ihm nicht an Gliick gemangelt (Formulierung des Rez.).

In diesem Aufsatz Schuncks fliesst viel Herzblut — wie auch in der recht langen, wissen-
schaftsgeschichtlichen und -politischen Einleitung aus der Feder seines Schiilers und Nach-
folgers, die eine eigentiimliche Doppelung zum Saul-Aufsatz bildet. H.M. Niemann tragt in
seinem so engagierten wie erfrischend selbstbewussten Pladoyer fiir eine kleine theologi-
sche Fakultit auf dem Gebiete der ehemaligen DDR, an der in Anbetracht der widrigen
Arbeitsverhiltnisse Hervorragendes geleistet worden sei, gleichzeitig eine Dankesschuld
gegeniiber seinem Lehrer ab. Dem Schiiler ist vergénnt durchzufiihren, was Schunck aus
politischen Griinden verwehrt war, namlich archédologische Feldforschung im Heiligen
Land.

Die Lektiire des Biichleins schlug mich stidrker in seinen Bann, als es das vorangegange-
ne Referat erwarten liesse — wohl deshalb, weil es auch eine hochst interessante und auf-
schlussreiche Quelle in Sachen <Befindlichkeit> bildet. Wer Augen hat zu lesen, der lese.
Sie brauchen nicht einmal besonders scharf zu sein, wie folgende Allerweltsaussagen deut-
lich machen, die zugleich mehr sind als dies (61): «Es ist eine in allen Kirchen und Religi-
onsgemeinschaften durch die Jahrhunderte hindurch gemachte Erfahrung: Die in ihnen
vereinten Menschen sind Glieder dieser Welt und damit einer wie auch immer organisier-
ten politischen Gemeinschaft. Dieser Sachverhalt aber 4Bt es von jeher als unumgiénglich
erscheinen, dafl es zwischen den Leitern von Kirchen und Religionsgemeinschaften und
dem politischen Lenker des Staatswesens, in dem diese jeweils leben, bzw. seinen Beauf-
tragten zu Kontakten kommt und dabei beide Seiten einschlidgige Fragen des gegenseitigen
Verhiltnisses zu regeln versuchen.»

Die wichtigste Aussetzung an der vorliegenden Publikation sei in eine Frage gekleidet:
Wer las Korrektur?

Hans-Peter Mathys, Basel

Ulrike Dahm, Opferkult und Priestertum in Alt-Israel. Ein kultur- und religionswissen-
schaftlicher Beitrag (Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 327),
Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 318 S., € 84.—/CHF 134.—, ISBN 3-11-017669-
6.

Zwei Publikationen legte Dahm im Jahre 2003 vor, beide Teil ihrer im Wintersemester
2001 vom Fachbereich Kulturwissenschaften der Universitdt Bremen angenommenen Dis-
sertation: auf 204 Seiten eine Opfer- und Ritentheorie (Opfer und Ritus, diagonal-Verlag,
Marburg) und das im Folgenden zu besprechende Buch. Die Arbeit wurde von Hermann
Schulz, bis Sommer 2002 Professor fiir Religionswissenschaft mit Schwerpunkt Bibelwis-
senschaft, begleitet und beansprucht, den Rahmen der in der atl. Forschung iiblichen Fra-
gestellungen dezidiert zu erweitern. So bezieht Dahm Forschungsergebnisse u.a. aus dem
Bereich der Anthropologie, Ethnologie und Kultursoziologie in ihre Untersuchung mit ein
und orientiert sich an Analysen kommunikationstheoretischer, kultur- und religionsver-
gleichender Art, um der zadokidischen Religionspolitik im alten Israel - speziell des 5. und
4. Jh.s v.Chr. — auf die Spur zu kommen. Mit dieser Schwerpunktsetzung ergénzt die vorlie-
gende Publikation Hermann Schulz’ Buch «Leviten im vorstaatlichen Israel und im Mittle-
ren Osten» (Chr. Kaiser, Miinchen 1987) — zumal in letzterem schon beziiglich des Verhilt-
nisses zwischen Levitismus und Tempelpriestertum Klidrungsbedarf angemeldet wird.



278 Rezensionen

Dahms Arbeit ist zweigeteilt, mit fiinf Anhéngen und einem Literaturverzeichnis und
Stellenregister versehen. In Teil A geht Vi.n der «Aharon-Frage» nach und unterzieht hier-
zu die Heimkehrerlisten in Esr2; 8 und Neh 7, die Listen in Neh 10-12 und die sog. (hohen-)
priesterlichen Genealogien in I Chr 5f.; 9, Esr 7 und Neh 11 einer Analyse. Dahm kommt
u.a. zu dem Ergebnis, dass die Beziechung «Zadok ... ben Aharon», d.h. die fiktive Veran-
kerung der zadokidischen Genealogie im (urspriinglich levitischen) «Exodus-Mythos», im
Kontext des machtpolitischen Umbruchs anldsslich des Beginns des zadokidischen Hohen-
priesteramtes im 4. Jh. v.Chr. zu interpretieren ist.

Teil B des Buches ist einer kultur- und religionsgeschichtlichen Analyse ausgewihlter
atl. Opferriten gewidmet. Fiir Ex 12 und Lev 1-7 hélt Dahm v.a. Fragestellungen inhalts-
analytischer, tendenzkritischer und kulturvergleichender Art fiir geeignet, die religions-
und sozialpolitischen Interessen der Verfasser zu eruieren. Sie differenziert zwischen nar-
rativem Kontext, eigentlichem Ritus und (sekundiren) Ritualanweisungen und postuliert
eine mehrstufige narrative und rituelle Fortschreibung von dlteren ritualsymbolischen Be-
wiltigungsstrategien im Kontext von aufeinander abgestimmten — z.T. gruppenintern kon-
kurrierenden — Programmen levitischer bzw. zadokidischer Provenienz.

Von den Ergebnissen in den Teilen A und B ausgehend formuliert Dahm schliesslich im
ersten Anhang auf 36 Seiten eine neue Verfasserhypothese: im ganzen Alten Testament
sollen sich Mythen, Riten und Gesetze auf zwei unterscheidbare Traditionen und deren
Verfassergruppen aus levitischen und zadokidischen Kreisen von Religionsgelehrten redu-
zieren lassen.

Nach Ansicht der Rezensentin in Bezug auf die geforderte Transparenz wissenschaftli-
cher Titigkeit nicht unproblematisch war der Entscheid, die theoretische Grundlegung
auszulagern (s.0.). Auf die Exegetin etwas befremdend wirkt auch das Fehlen einer expli-
ziten Begriindung des methodischen Umgangs mit den atl. Texten sowie die nur sehr rudi-
mentire Verankerung von Traditionsgut und dessen Bearbeitung(en) in der Geschichte
des alten Israel. Dazu das Gesprich zwischen Theologinnen und Religionswissenschaftler-
innen zu vertiefen (s. das Vorwort), ist es gleichwohl bestens geeignet.

Regine Hunziker-Rodewald, Schaffhausen

Klaus Koenen, Bethel. Geschichte, Kult und Theologie (Orbis Biblicus et Orientalis 192),
Universititsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht: Freiburg (Schweiz)/Gottingen 2003. 251
S. (gebunden), € 62.—, ISBN 3-7278-1432-2/3-525-53049-X.

Diese Studie von Klaus Koenen, Professor fiir Alttestamentliche Wissenschaft an der
Universitit zu Koln, behandelt Bethel ('7R‘n: «Haus Els / Gottes») unter historischem, ar-
chédologischem, exegetischem und theologischem Gesichtspunkt.

Die Monographie umfasst neben Einleitung und Zusammenfassung acht Kapitel. Zu-
nichst erortert Koenen topographische und toponymische Probleme. Er stimmt mit der
meist vertretenen Identifizierung Bethels mit dem heutigen Bérin iberein und weist andere
Lokalisierungsvorschlidge (u.a. el-Bire) zuriick. Im ndchsten Kapitel wird anhand der ar-
chiologischen und biblischen Daten die Geschichte Bethels nachgezeichnet. In der frithen
Eisenzeit (vorstaatliche Zeit im Blick auf Israel) ist Bethel ein Dorf. Fiir die Eisenzeit I1
(Konigszeit) legen die biblischen Angaben — v.a. ab Jerobeam I. (vgl. I Kon 12,25-33), der
das dortige Heiligtum am Siidende des Zehnstimme-Reichs vermutlich zu einem
koniglichen Staatstempel aufgewertet hatte (vgl. auch Am 7,13) — eine bedeutende Stadt
nahe (der aus den bisherigen Grabungen gewonnene Befund kann dies jedoch nicht besti-
tigen). Im 8. Jh. erlebte Israel eine letzte Bliitezeit, bevor das Nordreich von den Assyrern
eingenommen wurde. Koenen nimmt eine Pliinderung und eine Wegfiihrung des Stierbil-
des durch die Assyrer an. Auch nach 722 v. Chr. scheint es in Bethel kultische Aktivitdten
gegeben zu haben. Die Einrichtungen des JHWH-Kultes in Bethel sind dann aber wohl un-



Rezensionen 279

ter dem judédischen Konig Josia im Rahmen seiner Zentralisierungs- und Expansionspolitik
zerstort worden. Die These, dass Bethel nach der Zerstorung Jerusalems (587 v. Chr.) in
exilisch-friihnachexilischer Zeit eine religios bedeutsame Rolle gespielt habe, bestreitet der
Verfasser (trotz Sach 7,2f.). Die Frage, ob Bethel als Entstehungsort biblischer Schriften
gelten konne — diskutiert werden Quellen und Texte wie E, P, DtrG, Asaph-Psalmen, Ps 20
—, beantwortet Koenen dahingehend, dass dies moglich, ja wahrscheinlich sei, sich aber in
keinem Fall mit hinreichender Gewissheit nachweisen lasse. Der Tempelkult in Bethel ging
von einer Verbindung von himmlischer und irdischer Prasenz Gottes aus (vertikale Achse,
«Himmelsleiter»), haftete inbesondere an einer aufgestellten Stierstatuette (Ex 32,1-6
diirfte auf das Betheler Stierbild gemiinzt sein), die urspriinglich den Gott «El» représen-
tierte und mit der Einfiihrung des JHWH-Kultes auf diesen iibertragen wurde. Mit der Ge-
stalt des Jungstiers («Kalb») verbindet sich primar Kraft und Stédrke; der Stier von Bethel
steht fiir die Omnipotenz JHWHS, die sich in der Errettung Israels aus Agypten zeigte. Aa-
ron ist als Ahnvater der Betheler Priesterschaft anzusehen (vgl. Ri 20,27f.; Ex 32,1-6; I Kon
12,29). Ein Bezug der Ortslage zum gleichnamigen Gott «Bethel» ist dagegen nicht anzu-
nehmen. Eine «Betheler Theologie» entnimmt der Verfasser insbesondere Texten (Atio-
logien) wie Gen 12,8;28,10-22; 35,1-7; Ex 32,1-6. Weitere Reflexe dieser Theologie schatten
sich bei den frithen Schriftpropheten Amos und Hosea (vgl. Am 7,7f.; 9,1-4 mit dem fiir die
Prisenztheologie programmatischen Altarnamen «Gott ist in Bethel»; Hos 10,5), ferner
auch in Ri 20f.; I Sam 10 und Jer 48,13 ab. Diese genannten Schriftpropheten sowie die dtr
Bewegung sind dann die treibenden Kriéfte der Kritik an Bethel. Nach dem Untergang des
Heiligtums hat sich die dtr Sicht von Bethel als dem Ort der Siinde durchgesetzt. Eine po-
sitive Rezeption der «Betheler Theologie» war gleichwohl moglich, allerdings nur bei
gleichzeitiger Umwandlung. Dies geschah durch die Verwandlung der Bethel-Uberliefe-
rung in eine Viter-Uberlieferung und durch die Verlegung der Gegenwart Gottes an einen
anderen Ort (Jerusalem). Zwischen den Kulten in Bethel und Jerusalem — die Orte liegen
keine 20 km auseinander — gibt es eine Reihe von Gemeinsamkeiten (z.B. Prasenztheolo-
gie). Der augenfilligste Unterschied liegt in der Beurteilung von Gottesbildern: Handelt es
sich bei den Keruben um Tragtiere des unsichtbar auf ihnen thronenden Gottes, so ist das
Stierbild kein Tragtier, sondern ein Gottesbild (und verstosst damit gegen das Bilderver-
bot).

Ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis, ein Abbildungsverzeichnis — 60 Abbildungen
sind dem Buch beigegeben — sowie ein Sach- und Stellenregister runden das Werk ab.

Die Arbeit Koenens, die mit verschiedenen Zugangsweisen und Perspektiven ein umfas-
sendes Bild von Bethel zeichnet, ist verdienstvoll, zumal eine solche Studie bisher fehlte.
Dass das Unterfangen mit Problemen beladen ist und zu unterschiedlichen Ergebnissen
fiihrt, wird nicht nur im Buch selber immer wieder deutlich, sondern zeigt auch ein Ver-
gleich der Ausfiihrungen Koenens mit denjenigen J.L. Kelsos (NEAEHL 1, 192-194) und
E.A. Knaufs (RGG* 1, 1375f.). Das fingt im Blick auf Bethel damit an, dass bereits die Zu-
ordnung der Ortslage Bethel mit Bérin nicht ganz sicher ist, setzt sich fort in den heutigen
Massstdben nicht geniigenden Ausgrabungen und deren Auswertung und gipfelt in unter-
schiedlichen Beurteilungen und zeitlichen Ansetzungen der biblischen Texte, die von
Bethel berichten. Ein wesentliches Problem liegt darin, dass Bethel schliesslich definitiv
durch Jerusalem ersetzt wurde und alle Uberlieferungen vom ersten Ort durch den «Trich-
terhals» des zweiten gehen mussten. Bethel hatte als Kultort m.E. gegeniiber Jerusalem
nicht nur punkto Anciennitét einen Vorsprung (falls man nicht manche Texte als Retrojek-
tionen der Spitzeit beurteilt), sondern auch aufgrund der Gewichtigkeit des Nordreiches
gegeniiber dem Siidreich im 10.-8. Jh. Die positive Rezeption von «Betheler Theologie» im
Stiden diirfte mehr umfassen, als Koenen einrdumt. Er stellt zwar die enge Verbindung von
Bethel und der Exodustradition dar, erwahnt diese dann aber nicht mehr in seinen Ausfiih-
rungen iiber die positive Aufnahme von Bethel-Uberlieferungen in Jerusalem. Auch im



280 Rezensionen

Blick auf die Asaph-Psalmen (die ihrerseits Exodustraditionen tiberliefern) scheinen mir —
entgegen der Ansicht Koenens — durchaus Indizien vorhanden zu sein, die einen Bezug zu
Bethel nahelegen.

Insgesamt ist Koenens Band ein wichtiger Beitrag fiir die In-Gang-Setzung des Ge-
spriichs iiber die Bedeutung nordisraelitischer Kultorte, ihrer Uberlieferung und Bedeu-
tung. Am Bethel-Buch von Koenen wird man kiinftig bei dieser Thematik nicht vorbei-
kommen, auch wenn das letzte Wort damit sicher nicht gesprochen ist.

Beat Weber, Linden

Dietrich Rusam, Das Alte Testament bei Lukas (Beihefte zur Zeitschrift fiir die neutesta-
mentliche Wissenschaft 112), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 570 S., CHF
205.—, € 128.—, ISBN 3-11-017524-X.

Die umfangreiche und mit ausfiihrlichen Registern versehene Bonner Habilitations-
schrift untersucht die Funktion der alttestamentlichen Zitate im lukanischen Doppelwerk.
Nach einer Einleitung, welche den exegetischen und literaturwissenchaftlichen For-
schungsstand sowie das Ziel der vorliegenden Arbeit umreisst, kommt Rusam in Kapitel I
zu den alttestamentlichen Anspielungen in Luk 1-2. Dabei unterscheidet er zwischen ver-
balen Allusionen und Anspielungen auf ganze Konstellationen wie z.B. Geburts- oder Be-
rufungsgeschichten (diegetische und narrativ-kompositionelle Allusionen). Lk 1-2 haben
Briickenfunktion und verbinden die voraufgegangene mit der nachfolgend geschilderten
Heilsgeschichte. Verbale Allusionen, wie sie hier in den Hymnen begegnen, treten im wei-
tern Verlauf des lukanischen Doppelwerks zugunsten argumentativer Zitate zuriick.

Kapitel II untersucht die Stellung des vopos und kommt zum iiberraschenden Ergebnis,
dass Lukas die Tora fiir die Jesus-Nachfolger als verbindlich betrachtet, wogegen die Juden
durch ihre ganze Geschichte hindurch den vopos nicht einhielten (Apg 7). So sehr viele
Textbeobachtungen Rusams einleuchten, so problematisch erscheint das Resultat. Die Be-
lastungen fiir den christlich-jiidischen Dialog nehmen noch zu, wenn Rusam seine Linie in
Kapitel V weiter auszieht: Am Schluss der Apg soll das Verstockungszitat aus Jes 6 die
fortwihrende Ablehnung der Apostel durch «die Juden» als gottgewollt — zumindest fiir
die lukanische Gegenwart — erkldren. Rusam versteht diese Worte als (resignativen) Trost
fiir Christen, welche die jiidische Ablehnung schmerzt. Es handle sich hier um «keine Aus-
sage iiber das Wesen der Juden»; «de facto werden die gewonnenen Judenchristen von Lu-
kas aus dem Blick verloren.» Rusam deutet (mit G. Wasserberg) die «Hoffnung Israels»
(Apg 28,20) einschrinkend auf die Auferstehungshoffnung.

Die umfangreichen Kapitel I1I und I'V beschéftigen sich mit den proleptischen und ana-
leptischen Konstatierungen der Schrifterfiillung. Haufig findet sich bei Lukas beides zum
selben Thema: So wird z.B. Johannes der Tédufer sowohl vor als auch nach seinem Auftre-
ten mit Schriftzitaten gedeutet (Lk 3,4-6 und 7,27). Zudem weist Rusam ausfiihrlich auf den
lukanischen Ausbau von «zuverlidssigen Erzahlfiguren» hin, denen Schriftzitate in den
Mund gelegt werden.

Kapitel VI unternimmt den interessanten Versuch, die Funktion der Zitate in der Er-
zahlliteratur ausserhalb des Neuen Testaments zu untersuchen. Der Bogen, den Rusam
von Herodot bis zu Josephus und Tacitus schldgt, ist jedoch zu gross, als dass er auf vierzig
Seiten befriedigend dargestellt werden konnte. Im Gegensatz zu den vorlukanischen Au-
toren iiberwiegt bei Lukas das Erzdhlfigurenzitat.

Das Schlusskapitel bringt unter der Uberschrift «Alles muss(te) erfiillt werden» eine Zu-
sammenfassung der Ergebnisse. Der Rezensent gesteht, dass ihm sowohl hier wie auch bei
der Lektiire des ganzen Buches nie recht warm wurde. Wie weit ist dies seine eigene
Schuld? Unter diesem Vorbehalt steht auch das folgende Urteil, dass Rusams Stirken bei
sorgfiltigen und erhellenden Einzelbeobachtungen liegen, wogegen die grossen Linien des



Rezensionen 281

Buches zu wenig Fleisch und Blut zu erkennen geben, sondern allzu oft in (natiirlich mehr-
deutigen) formalen Urteilen stecken bleiben.
Edgar Kellenberger, Liestal

Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalititen, Kontinuititen, Ambivalen-
zen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Verlag Huber: Frauenfeld/Stuttgart/
Wien 1999. 414 S., CHF 58.—, ISBN 3-7193-1160-0.

Nach seinem wichtigen Buch «Katholizismus und Moderne» (1989) widmet sich Urs Al-
termatt, Professor fiir Zeitgeschichte an der Universitit Freiburg (Schweiz), wiederum ei-
nem zentralen Thema und Desiderat der jiingeren Geschichte des schweizerischen Katho-
lizismus. In seiner aufschlussreichen mentalitidts- und kulturgeschichtlichen Studie unter-
sucht Altermatt «judenfeindliche Mentalititen und Sensibilitidten paradigmatisch am Bei-
spiel des Schweizer Katholizismus» und fragt danach, ob es einen spezifisch katholischen
Antisemitismus gab und welche Funktionen dieser im «katholischen Sozialmilieu des vor-
konzilidren Katholizismus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts» hatte. Die Frage nach
den Zusammenhidngen von Antisemitismus und Katholizismus wird seit Olaf Blaschkes
provokativer Deutung, wonach der Antisemitismus einen integralen Bestandteil des katho-
lischen Milieus gebildet habe, kontrovers diskutiert (siche dazu beispielsweise: Katholi-
scher Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationalen
Vergleich, hg. von Olaf Blaschke und Aram Mattioli, 2000). Altermatts Buch, das sich
durch eine klare und differenzierende gut lesbare Darstellung auszeichnet, ist ein bemer-
kenswerter Beitrag in diesem Diskurs. Der Freiburger Historiker geht von der These aus,
dass der katholische Antisemitismus in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts vor allem in
der Tradition des christlichen Antijudaismus wurzelt. Von da aus fragt er nach dem Ver-
hiltnis der Katholiken zum modernen Antisemitismus. Nach einer Einfiihrung (I) iiber den
«schwierigen Umgang mit der Shoah» gliedert Altermatt seine Abhandlung in sieben Ka-
pitel. Zunichst bietet er eine prizise Beschreibung des Forschungsstandes (IT) und kommt
zu dem Ergebnis, dass die Geschichte der Juden und die Geschichte des Antisemitismus in
der schweizerischen Zeitgeschichtsschreibung bis in die 1990er Jahre vernachldssigt wor-
den ist. Erhellend sind Altermatts kurze Skizzen der Antisemitismusforschung und seine
eigene historiographische Verortung. Fiir Altermatt besteht zwischen dem christlichen An-
tijudaismus und dem so genannten «Rassen»-Antisemitismus eine «Kontinuititsbriicke»;
von Identitit konne aber nicht die Rede sein. Konkret heisst das: Die Katholiken distan-
zierten sich zwar vom «Rassen»-Antisemitismus, lehnten aber nicht jeglichen Antisemitis-
mus ab. Vielmehr unterstiitzten sie einen «<besseren> christlichen Antisemitismus».

In den folgenden Kapiteln geht Altermatt vor allem der Frage nach den antijiidischen
Stereotypen nach und legt dabei ein beeindruckend vielschichtiges Quellenmaterial zu-
grunde. Im Kapitel iiber «die langen Schatten des Antisemitismus» untersucht der Verfas-
ser u. a. in liturgiegeschichtlicher Perspektive Karfreitagsliturgien, Passionsspiele und
Volksbriuche, bevor er sich dem «ambivalenten Koordinatensystem des katholischen An-
tisemitismus» zuwendet und die theoretischen sowie ideologischen Orientierungsmuster
anhand von zentralen und einflussreichen Texten analysiert. Diese Untersuchung ldsst ein
recht geschlossenes weltanschauliches und ideologisches Koordinatensystem erkennen,
das in den grossen Handbiichern respektive in Lexika wie dem «Kirchlichen Handlexikon»
(1907), dem «Staatslexikon» (1926) oder im «Lexikon fiir Theologie und Kirche» (1930),
die alle im Herder Verlag erschienen, nachzulesen war. Nach den «Paradigmen im 6ffent-
lichen Diskurs» (V) folgen «Stimmen zum Zeitgeschehen» (VI). In diesem Kapitel werden
die tief verwurzelten antijudaistischen und antisemitischen Kontinuitdten und Diskontinui-
taten des offentlichen innerkatholischen Diskurses im schweizerischen Katholizismus der
Jahre 1918 bis 1945 aufgezeigt und die Frage nach dem katholischen Weltbild beantwortet.



282 Rezensionen

Dieses wird abschliessend auch anhand von katholischen Wochenschriften ermittelt und
die «Mentalitdt der Durchschnittskatholikinnen und -katholiken» indirekt beschrieben.
Diese Wochenzeitschriften wie «Der Sonntag», «Die Woche im Bild» oder die «Katholi-
sche Familie» geben Auskunft dariiber, was in einem durchschnittlichen katholischen
Haushalt gelesen wurde. Durch die relativ hohe Zahl der Abonnenten, die zwischen 30.000
und 80.000 lag, zdhlten diese Veroffentlichungen zu den am meisten gelesenen Zeitschrif-
ten. Ihr Anteil an der Meinungs- und Bewusstseinsbildung innerhalb des Katholizismus
darf darum nicht unterschétzt werden.

In den Schlussbemerkungen «Erinnerung, Scham und kollektives Gedachtnis» fasst Al-
termatt seine Ergebnisse zusammen und verortet sie im historiographischen Erinnerungs-
Diskurs. Mit Blick auf die gesellschaftliche Rolle des katholischen Antisemitismus geht er
davon aus — und dariiber wire m. E. weiter nachzudenken —, dass die katholischen Antise-
miten «oft funktionslos argumentierten. Die Judenfeindschaft war dann nicht Mittel zum
Zweck, sondern Inhalt der Botschaft selbst». Als durchgingige Konstante hilt Altermatt
die fehlende Solidaritdt mit den Juden fest.

Altermatt gelingt es in seinem eindringlichen Buch, differenziert das vielschichtige Ver-
hiltnis von Katholizismus, Judentum und Antisemitismus im frithen 20. Jahrhundert zu be-
schreiben. Dabei iiberzeugen neben den Inhalten vor allem die klare Gliederung sowie sei-
ne ansprechende Darstellung, die sich wohltuend von manchen anderen historiographi-
schen Erzeugnissen abhebt. Seine Analysen regen zudem, und darin sehe ich einen beson-
deren Wert dieser iiberaus lesenswerten Publikation, zu weiteren vertiefenden und
vergleichenden Forschungen — auch im Bereich des Protestantismus — an. Denn am Ende
der Lektiire bleibt zum einen die Frage doch noch recht offen — auch wenn der Verfasser
seiner Darstellung einen iiber die Schweiz hinausweisenden Charakter beimisst —, inwie-
fern die Befunde beziiglich des schweizerischen Katholizismus auch fiir Deutschland und
andere europdische Linder Geltung besitzen. Zum andern erfordert die Komplexitét des
Katholizismus und seiner Antisemitismen mit all seinen Ambivalenzen vertiefende Fallstu-
dien, um diesen historisch gerecht zu werden. So leistet Altermatts Buch zweierlei: Es fiihrt
erstens fundiert in die uniibersichtliche Thematik ein und reisst zweitens Forschungsper-
spektiven auf.

Thomas K. Kuhn, Basel

Friedrich Hermanni, Das Bése und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische Grund-
legung, Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus: Giitersloh 2002. 361 S., CHF 59.—/€ 34.95,
ISBN 3-579-05391-4.

«In der Auseinandersetzung mit den abendldndischen GroBtheorien von der Antike bis
in die Gegenwart entwirft Friedrich Hermanni eine unter Gegenwartsbedingungen iiber-
zeugende Theorie des Bosen und der Theodizee» —so heisst es im riickseitigen Klappentext
des Buches. Im Kern besteht diese Theorie aus einer kritischen Erneuerung des Leib-
niz’schen Optimismus. Sie schliesst von der Vollkommenheit Gottes darauf, dass die von
ihm geschaffene Welt uniibertrefflich gut sein muss. Das bedeutet nicht, dass es in ihr keine
Ubel gibt, wohl aber, dass die bestehenden Ubel notwendig zu ihrem Gutsein gehoren, so
dass ihre Verhinderung durch Gott die Welt nicht besser machen wiirde. Kann eine solche
Metaphysik, die durch logische Deduktionen aus den Vollkommenheitspradikaten des
theistisch gedachten Gottes die Sinnhaftigkeit des Bosen zu erweisen versucht und damit
zu einer Malodizee gerit, unter Gegenwartsbedingungen iiberzeugen?

Die am (katholischen) Forschungsinstitut fiir Philosophie in Hannover entstandene Ha-
bilitationsschrift versucht im ersten ihrer drei Teile eine Ontologie des malum zu entwik-
keln, d.h. hinter die Frage nach seinem Woher und Wozu zuriickzugehen und sein Was zu
bestimmen. Dabei steht die Auseinandersetzung mit der sog. Privationstheorie (das malum



Rezensionen 283

als privatio boni) bei Augustin, Anselm und Thomas im Zentrum. Wenn es sich beim
Schlechten lediglich um ein Defizit an gutem Sein handelt, nicht aber um eine eigene Wirk-
lichkeit, dann kann man an der Uberzeugung festhalten, dass Gott der Urheber allen Seins
ist, ohne ihm die Verantwortung fiir die moralischen und physischen Ubel zuzuschreiben.
Indem der V{. demgegeniiber das Bose als eine eigene, dem Guten real entgegenstehende
Wirklichkeit deutet, muss er nicht nur den Grundsatz der klassischen Ontologie aufgeben,
dass alles Sein gut ist. Er muss auch Gott zum Ursprung des Bosen erkldren — und sei es
auch nur in Form der Unterstellung, dass Gott das Bdse aus guten Griinden zulésst.

Im zweiten Teil untersucht der Vf. die beiden bedeutendsten Versuche, das Ubel teleo-
logisch in die Sinntotalitit der Wirklichkeit zu integrieren und ihm damit eine letzte
Zweckbestimmung zuzuweisen: die kosmologische Teleologisierung, wie sie Leibniz vor-
nimmt, und die geschichtstheologische Hegels. Fiir Leibniz sind die Ubel notwendige Be-
dingungen der optimalen Wertqualitit der Welt. Und Hegel deutet sie als notwendige Ne-
gationen auf dem dialektischen Stufengang des Weltgeistes hin zum Geschichtsziel seiner
Selbstverwirklichung.

In Auseinandersetzung mit der Theologie des leidenden Gottes, die auf das Allmachts-
postulat verzichtet (J. Moltmann, H. Jonas) und mit der sog. «Free-Will-Defense», die in
der Gewihrung menschlicher Freiheit das hohere Gut sieht, um dessentwillen Gott die
Ubel in Kauf nimmt (A. Plantinga, R. Swinburne, A. Kreiner), entwickelt Hermanni seinen
eigenen Losungsvorschlag, den er als «No-Better-World-Defense» bezeichnet. Er unter-
scheidet grundlegend zwischen dem logischen und dem empirischen Theodizeeproblem.
Das logische Problem der Vereinbarkeit der Gott zuzuschreibenden Eigenschaften All-
macht und Allgiite mit der Existenz von leidverursachendem Ubel in der Welt wird mit
dem Hinweis darauf beantwortet, dass der allmichtige und allgiitige Gott moralisch hinrei-
chende Griinde haben muss, die Ubel zuzulassen (269), «weil sie logisch notwendige Ele-
mente der von ihm geschaffenen uniibertrefflich guten Welt sind» (265). Die sich aufdrén-
gende Kritik an dieser Position, die auf die Existenz offensichtlich sinnlosen Ubels ver-
weist, das sich nicht mehr als notwendiger Teil einer wertoptimalen Welt verstehen lasst,
weist der VI. zuriick, weil sie die empirischen Erkenntnisgrenzen iiberschreite. Eine Lo-
sung des empirischen Theodizeeproblems kann es demnach prinzipiell nicht geben, weil
den Menschen keine Globalperspektive zur Verfiigung steht, die es ihnen erlaubt, tiber den
Sinn und die Sinnlosigkeit des Ubels zu urteilen.

Der nicht gering zu schitzende Wert dieses Buchs liegt in der brillanten Rekonstruktion
der Antwortstrategien auf die Theodizeefrage, die in der abendldndischen Philosophie-
und Theologiegeschichte vorgetragen worden sind. Mit bestechender Klarheit und Strin-
genz werden ihre Argumentationsmuster analysiert und auf ihre Voraussetzungen befragt.
Dabei ist auch die in der angloamerikanischen analytischen Philosophie und Theologie ge-
fithrte Debatte im Blick.

Problematisch hingegen erscheint die mit viel Begriindungsaufwand entfaltete These des
Vf.s. Das logische Theodizeeproblem stellt sich nur im Rahmen des ldngst (vor allem im
Blick auf die biblische Gottes- und Jesusiiberlieferung) fragwiirdig gewordenen philoso-
phischen Theismus mit seinen abstrakten Vollkommenheitspradikationen der Allmacht,
Allgiite und Allwissenheit. Es dadurch zu 16sen, dass die Welt als Abspiegelung dieser Per-
fektion aufgefasst wird, mag logisch stringent sein; zu iiberzeugen vermag dieser Schluss
aber nur dann, wenn die Voraussetzungen iibernommen werden. Hermannis Argumenta-
tion besteht in der geistreichen Entfaltung der Implikationen des von ihm unterstellten
theistischen Gottesbegriffs.

Das eigentlich entscheidende empirische Theodizeeproblem aber bleibt offen. Ist eine
solche Auskunft auf eine der brennendsten Fragen der Theologie iiberzeugend? Mutet die-
se «No-Better-World-Defense» im Riickblick auf die Geschichtskatastrophen des 20. Jhs.
nicht geradezu zynisch an? Hat Gott Auschwitz als Teil der uniibertrefflich guten Welt zu-



284 Rezensionen

gelassen — oder gar gewollt und gewirkt zur Erreichung eines hoheren Gutes? Hermanni
spricht stets nur von Gottes Zulassung und moglicher Verhinderung des Ubels, nicht aber
von seinem diesbeziiglichen Wollen und Wirken. Damit vermeidet er, Gott zum auctor
mali erkldren zu miissen, was sich jedoch durchaus aus dem konsequent zu Ende gedachten
und d.h. im Sinne einer Allwirksamkeit ausgelegten Allmachtspostulat ergébe, wie Schlei-
ermacher gesehen hat. Doch auch der Riickzug auf ein bloss zulassendes Handeln Gottes
angesichts des Ubels entschirft die Problematik dieses Optimismus’ nicht. Der V{. entzieht
sich dem Zynismus-Vorwurf dadurch, dass er dem Kritiker die Beweislast zuschiebt. Die-
ser miisste zunichst «auf theoretischer Ebene» nachweisen, «dass es unter den faktischen
Ubeln unbestreitbar solche gibt, die ein theistischer Gott verhindert héitte ...» (26). Es seien
aber bisher kaum ernsthafte Anstrengungen unternommen worden, diesen Nachweis zu er-
bringen. Und dann geht er zum Gegenangriff tiber und bezichtigt die Kritiker seiner Posi-
tion vorab einer «theoriescheuen moralischen Uberheblichkeit» (27). Angesichts einer sol-
chen Theodizee wird man Kants immer wieder zitiertes Diktum bemiihen diirfen: «Diese
Apologie, in welcher die Verantwortung drger ist als die Beschwerde, bedarf keiner Wider-
legung; und kann sicher der Verabscheuung jedes Menschen, der das mindeste Gefiihl fiir
Sittlichkeit hat, frei iiberlassen werden.»

Reinhold Bernhardt, Basel

Anne M. Steinmeier, Schopfungsriume. Auf dem Weg einer praktischen Theologie als
Kunst der Hoffnung. Chr.Kaiser/Giitersloher Verlagshaus: Giitersloh 2003. 262 S.,
€ 29.95/CHF 51.—, ISBN 3-579-05394-9.

Das Stichwort «Crossover» ist in der aktuellen praktisch-theologischen Diskussion ein
viel verwendetes, nahezu inflationir eingesetztes Modewort. Wenn es irgendwo seine Be-
rechtigung hat, dann fiir dieses Werk. Es gelingt der Hallenser praktischen Theologin Anne
Steinmeier in immer wieder iiberraschender Weise, anscheinend weit auseinander liegende
Lebensvollziige miteinander ins Spiel, ja geradezu zum Tanzen zu bringen: bildende Kunst
und Seelsorge, Theater und Gottesdienst (und damit zusammenhidngend: die Rollen von
Schauspielerin und Pfarrer); Dichtung und Predigt; Musik, Tanz und Gebet. Uber die
Grenzen von wissenschaftlichen Disziplinen, von Lebenspraxen, ja selbst Religionen hin-
weg werden Gesprichsfiden gekniipft. Dass fiir die Liturgie des Gottesdienstes vom
Avantgarde-Theatermacher Peter Brook, dass fiir die Gestalt des pfarramtlichen Berufes
vom russischen Schauspieler und Regisseur Konstantin Stanislawski gelernt werden kann,
haben die geneigten Leser und Leserinnen vielleicht schon einmal vernommen, seltener
vielleicht auch, dass der evangelische Theologe Paul Tillich, der jiidische Philosoph Martin
Buber, aber auch Hannah Ahrendt und Emmanuel Lévinas in ein gemeinsames Gesprich
tiber so existenziell wichtige Themen verwickelt werden wie Schuld und Lebensmut, Offen-
barung und Stellvertretung, Ubernahme eigener «Geburtlichkeit» und die Wahrnehmung
einer Hoffnung, die die dunklen Seiten der Ambivalenz des Lebens in sich aufzunehmen
vermag. Aber wer hiitte schon einmal gelesen, dass der — von Anne Steinmeier wunderbar
zum Sprechen, ja zum Klingen gebrachte — verehrungswiirdige Jazz-Bassist und -Kompo-
nist Charles Mingus in ein literarisches Gesprich mit dem systematisch-theologischen (po-
litisch eher verirrten) Neuzeit-Denker Emanuel Hirsch verwickelt worden wire, auf eine
Weise, dass etwas Neues iiber die Kraft des Gebets zu lernen wire?

Dieses Buch bietet keinesfalls ein blosses Nebeneinander von zentralen Gestalten aus
Theologie, Dichtung und bildender Kunst, Philosophie, Tanz und Musik. Was ist die Mitte
in diesen vielfiiltig bunten Beziehungen und Bewegungen zwischen Verschiedenem? Es
handelt sich im Kern um ein dsthetisches Lebensverhiltnis der Individuen zu thren Lebens-
praxen und Beziechungskonstellationen: die uniiberholbare Einsicht, dass sich das Individu-
elle, im Unterschied zum Besonderen, nicht als Einzelfall aus dem Allgemeinen und seinen



Rezensionen 285

Regeln ableiten lidsst, sondern in der Lebendigkeit des gelebten Lebens dem bereits Beste-
henden etwas unableitbar Neues hinzufiigt. Was Anne Steinmeier mit dem Namen «Schop-
fungsriume» bezeichnet, meint den aus dem schon Bestehenden nicht ableitbaren Ort und
Augenblick, in dem ein Mensch sich als kreatiirlich und kreativ wahrnehmen kann: sich we-
der von dem Gewicht seiner bisherigen Lebensgeschichte in aller méglichen Schuldver-
stricktheit und jedem denkbaren Versagen noch durch das Gewicht der gesellschaftlichen
Rollen- und Regelzumutungen im Innersten bestimmen lédsst, sondern sich dem Leben als
Geschenk anvertraut, sich vom ganz Anderen des Geistes Gottes zu eigener Hoffnung und
eigenem Lebensmut anstecken ldsst und beginnt, mit vorgegebenen Regeln, Zumutungen
und Zwingen auf eine Weise zu spielen, die aus ihnen nicht deduzierbar, sondern unvor-
hersehbar offen und neu ist.

Die Kraft und der Charme dieses Buches liegen in den immer wieder neuen, selbst so-
wohl prizisen wie kreativen Rekonstruktionen, Interpretationen und Gespridchen mit
kiinstlerisch arbeitenden Menschen. Wer etwas iiber die Dichtung von Ingeborg Bach-
mann oder Christa Wollf, iiber die Bilder von Paul Klee oder die Inszenierungen von Joseph
Beuys, iiber die Musik von Charles Mingus und den Tanz von John Neumeier — um nur ei-
nige der hier lebendig werdenden Gestalten zu nennen — lernen will, und zwar auf eine
Weise lernen, dass nicht nur zusammengetragen wird, was man aus Feuilletons eh’ schon
weiss, sondern dass Aha-Momente und Lust zu neuem Entdecken aufblitzen, der muss die-
ses Buch lesen. In den ausdriicklich praktisch-theologischen Passagen des Buches —zu Seel-
sorge und Gottesdienst, Predigt und Gebet — ertffnet das Gesprich mit den Kiinstlern und
Kiinstlerinnen, aber vor allem auch die unverstellte und freie Wahrnehmung der Autorin,
aktuelle Gesprichslinien und Positionen miteinander ins Gesprich zu bringen, die sich in
den Fussnotenapparaten der jeweiligen Werke oft eher peripher wahrnehmen. Fiir die At-
mosphire, aber auch den inhaltlichen Gewinn des wissenschaftlichen Gesprachs kann dies
nur gut sein. Studierende sowie Kollegen und Kolleginnen in den Pfarrdmtern und Schulen
gewinnen in diesen Teilen des Buches auf kompetente und zu eigenem Entdecken einla-
dende Weise einen Einblick in die Brennpunkte des gegenwirtigen praktisch-theologi-
schen wissenschaftlichen Gesprichs, aber auch in zentrale Handlungsvollziige der Kirche
und — man lese vor allem die weiterfithrenden Uberlegungen zu einer dialogischen Religi-
onspidagogik im multikulturellen Deutschland — auch in den schulischen Religionsunter-
richt.

Es mag vorab nicht unmittelbar plausibel erscheinen, warum Anne Steinmeier gerade
bildende Kunst mit Seelsorge, Musik und Tanz mit Gebet usw. zum Gesprich einlddt. Auch
andere Konstellationen wiren denkbar. Die Plausibilitdt erschliesst sich im Vollzug der
Lektiire deshalb, weil Anne Steinmeier hier selbst ein &sthetisch gehaltvolles Buch ge-
schrieben hat. Durchgéngig findet der Leser, die Leserin eine bildreiche, kraftvolle, biswei-
len leidenschaftliche Sprache, die im Prozess des Formulierens Neues entstehen ldsst und
ihrem Gegenstand nichts anderes als angemessen ist — wie die Verfasserin im Gespréch mit
Lévinas formuliert: «Gerade weil Rede von Gott als der <Macht des Seins> Rede von dem
bedeutet, was standhélt, was widerstidndige Kraft gegen das Nichts, gegen die Macht der
Zerstorung ist, bedeutet Subjektivitit im Glauben auch und gerade den <Mut zum Sein>,
der im Hindurchgehen durch die Angst fiir das Leben, fiir das eigene und das der anderen,
fiir das fremde Leben — und darin fiir Gott — wachsam ist und eintritt.» (235)

Hans-Martin Gutmann, Hamburg



286 Rezensionen

Bernhard Maier, Die Religion der Kelten. Gotter — Mythen — Weltbild, C.H. Beck: Miin-
chen 2001. 252 S. mit 10 Abbildungen und 3 Karten, CHF 60.80, € 34.90, ISBN 3-406-
48344-1.

Die keltische Religion ist augenblicklich «in». Halloween, das keltische Neujahrsfest am
Vorabend und Tag von Sambhain, ein Fest der Besinnung und des Ubergangs, das Men-
schen iiber ein limen (Schwelle) leiten sollte, breitet sich in sidkularisierter Form aus den
USA kommend in Europa aus. Jakob Wilhelm Hauer, der Tiibinger Indologe und geistige
Vater des «Deutschen Glaubens» der Nationalsozialisten, glaubte, dass die Rettung Euro-
pas durch die Wiederbelebung der alten «Paganisierung» — der altnordisch-arischen Reli-
gion — komme.

Bernhard Maier ist zu danken, dass er in allgemeinverstindlicher Sprache Kult, Riten
und Mythologie der Kelten, eines der édltesten Kulturvolker Mitteleuropas, von der vorro-
mischen Eisenzeit bis zur Christianisierung im Friihmittelalter (5./6. Jh. n. Chr.) dokumen-
tiert und entmythologisiert.

Einer Klarung der Begriffe «Kelten» und «Religion» folgt die Geschichte der Forschung
(11-54). Zum religiosen Weltbild gehoren das Verstindnis von Raum und Zeit, Anthropo-
gonie und Anthropologie sowie Eschatologie. Die erste ausfiithrliche Schilderung der kel-
tischen Kultur schrieb zu Beginn des 1. Jahrhunderts v. Christus der stoische Philosoph Po-
seidonios. Gotter und Gottinnen nahmen zwar in den meisten Darstellungen der keltischen
Religion breiten Raum ein, doch sie folgen eher dem Idealbild des griechisch-romischen
Pantheon (73).

Der sichtbare Beweis fiir die intensiven religiosen Vorstellungen der Kelten, die in Gei-
sterglauben, Talismanen und iibernatiirlichem Symbolismus zum Ausdruck kamen, sind
Totenschiddel, die aus steinernen Tempelmauern starren. Hinzu kommen figiirliche Dar-
stellungen von Tieren, gehornten Gestalten, Mensch-Tieren. Uber die Triaden von
Gottern, Priestern, Menschenkdpfen berichten bereits die romischen Autoren. Die Mytho-
logie (94-107) gibt eher Hinweise auf eine Gotterhierarchie der Griechen und Romer als
auf ein keltisches Weltsystem. Das Ubernatiirliche durchdrang jeden Aspekt ihres Lebens.
Die Geister beherrschten die Welt der Natur, von der der Mensch ein Teil war. Sie mussten
durch Vermittler giinstig gestimmt werden.

In der irischen Literatur tauchen die drei Muttergiottinnen des Krieges Mérrigan, Macha
und Bodb vereint als Morrigan (die grossen Koniginnen) auf. Auch die Gottin Brigit ist
dreigestaltig, so wie auch Lug zusammen mit seinen beiden Briidern erscheint und Dagda
gelegentlich mit zwei weiteren Namen in Verbindung gebracht wird.

Zuweilen werden Gottheiten mit den ihnen zugeordneten Tieren abgebildet. So er-
scheint Epona mit dem Pferd und die Gottin Atrio mit den Béren. Der Eber ist Symbol der
Kraft. Kultische Bedeutung hatten auch Hund, Hirsch und Stier.

Kultstéitten und Opferplitze (108-123) entwickelten sich im Laufe der Zeit zu Heiligtii-
mern. Caesar bemerkte in einer Notiz, dass nach allgemeinem Recht der Kelten alle waf-
fenfahigen Manner aufgefordert worden seien, das Heiligtum aufzusuchen. Der heilige
Hain - enthalten noch im griechischen nemos (Waldung) und lateinischen nemus (Geholz)
—wird zum abgegrenzten Heiligtum. Sakral wird Gegensatz zu profan. Im Irischen bedeu-
tet noib (heilig) wie das altpersische naibas «schon, gut». Frisches, klares aus dem Boden
sprudelndes Wasser hatte meist Heilkraft, die der Mensch nutzen konnte, sofern er die
Quellgottheit giinstig stimmte.

Um ein vollwertiger Mensch zu sein, brauchte der Kelte die Beziehung zu den Goéttern,
die nur durch Opfer und Weihgeschenke hergestellt werden konnte. Als Tieropfer wurden
fast ausschliesslich Haustiere verwendet. Diodor von Sizilien berichtet im Anschluss an Po-
seidonios, dass bei den weiter nérdlich wohnenden Kelten eine grosse Menge den Géttern
geweihtes Gold ausgelegt sei, das keiner der Einheimischen anzugreifen wagte, obwohl die



Rezensionen 287

Kelten iiberaus geldgierig seien. Auf dem alten Kult- und Opferplatz La Téne fanden sich
zahlreiche Schwerter, Pferdegeschirre und Zubehdérteile von Streitwagen.

Eine wichtige Rolle spiclten Gebete und begleitende Handlungen mit ausgebreiteten gen
Himmel gestreckten Hidnden. Bekannt sind auch Zauberspriiche im Zusammenhang von
Krankenheilung. Zum Bift- und Dankopfer kamen das Sithneopfer und das Bauopfer zur
Festigkeit der Fundamente eines Gebdudes. Dabei wurden neben Haustieren auch Kinder
geopfert — wie im Oppidum von Manchin in der Mitte der siidlichen Durchfahrt im Osttor
das Grab eines sechsjdahrigen Middchens und andere Ausgrabungen zeigen. Eine weitere
Form von Opfern ist die so genannte Totenfolge. Ehepartner, Verwandte oder Angehorige
der Dienerschaft folgten freiwillig oder gezwungenermassen einem Verstorbenen in den
Tod, wie Caesar berichtet. Schliesslich gab es das divinatorische Opfer zum Zweck der
Weissagung.

Die Mantik (124-131) spielte bei den Kelten — wie bei allen antiken Religionen — eine
grosse Rolle. Mantiker standen in hohem Ansehen und sagten mit Hilfe des Vogelflugs und
der Opferschau die Zukunft voraus.

Eine Reihe archédologischer Funde zeigen, dass die Jenseitsvorstellungen und die damit
verbundene rituelle Bewiiltigung des Todes zum Zentrum der keltischen Glaubensvorstel-
lung gehorten. Die Grabriten variierten zwar von Region zu Region, aber sie blieben iiber
einen langen Zeitraum hinweg konstant, so dass daraus eine feste Tradition erschlossen
werden kann. Hervorragende Personlichkeiten wurden vor der Bestattung 6ffentlich auf-
gebahrt. Silius Italicus berichtet, dass die Keliberer ihre im Kampf gefallenen Toten den
Geiern zum Frass vorwarfen, damit sie zu den im Himmel wohnenden Géttern gelangen
konnen.

Die Gemeinschaft der Lebenden und der Toten ist gekennzeichnet durch raumliche Tren-
nung der Grabstitten von den Siedlungen der Lebenden. Doch die Verstorbenen bleiben
auch nach dem Tod mit den Lebenden verbunden. Diodor von Sizilien begriindet die
sprichwortlich gewordene Todesverachtung der Kelten mit der auch bei Pythagoras vor-
herrschenden Lehre, dass die Seelen der Menschen unsterblich seien und nach einer be-
stimmten Zahl von Jahren in einem anderen Korper noch einmal lebten.

Die Kultstitten (145-152) sind auf besonders markanten Stellen der Landschaft an ural-
ten Opferplitzen entstanden. Die als Heidentor bezeichnete senkrecht stehende Felswand
auf der Oberburg bei Egesheim im Landkreis Tuttlingen zeigt das sehr eindriicklich. Die
Einberufung des keltischen Landtags war, wie Caesar berichtet, immer mit diesen kelti-
schen Heiligtiimern verbunden. Waffenfahige Ménner legten am Heiligtum den Eid ab.

Das Kultpersonal spielte in der keltischen Religion nach Auskunft der antiken Ethno-
graphie eine wichtige Rolle. Der Kult wurde organisiert mit Hilfe eines differenzierten und
spezialisierten Personals, an dessen Spitze die Druiden standen. Diese Gelehrtenelite war
wegen ihrer Weisheit und ihrer besonderen Rolle als Vermittler zwischen Stamm und
Gottern hoch geachtet. Der Name ist vermutlich von einem Ausdruck abgeleitet, der «Ei-
chenkundiger» oder auch «grosses Wissen» bedeuten konnte. Den Druiden oblagen alle
geistigen Aktivititen, die das Funktionieren der Gemeinschaft sicherten. Caesar be-
schreibt die Pflichten der Druiden sehr genau: Sie «versehen den Gotterdienst, besorgen
die offentlichen und privaten Opfer und legen die Religionssatzungen aus. Bei ihnen finden
sich in grosser Zahl junge Minner zur Unterweisung ein, und sie geniessen hohe Vereh-
rung. Denn bei fast allen 6ffentlichen und privaten Streitigkeiten urteilen und entscheiden
die Druiden.» Als Priester und Magier, Lehrer und Richter gebiihrt ihnen Gehorsam weit
iiber den eigenen Stamm hinaus.

Die Druidin war als Wahrsagerin bekannt und hatte ebenfalls grossen Einfluss. Daneben
gab es noch andere Kultoffizianten wie die Semnotheen, die aus den beiden griechischen
Worten semnds (heilig) und theds (Gott) zusammengesetzt auf Priester hinweisen, weswe-
gen manche vermuten, dass die Semnotheen einen vierten Stand in der keltischen Gesell-



288 Rezensionen

schaft bildeten. Das eigentliche keltische Wort fiir Priester ist gutuater, das sich aus guth
(Stimme) und athir (Vater) als Anrufer der Gottheit zusammensetzt. Die vates sind die in-
spirierten Dichter und Wahrsager. Wie nahe sie den Druiden standen und wodurch sie sich
von diesen unterschieden, kann aus den vorhandenen Quellen nicht erschlossen werden.

Zu den markanten Konstanten der keltischen Geschichte gehoren die sakralen Herr-
schaftsformen (165-173). Die keltische Gesellschaft war hierarchisch gegliedert. Bereits
aus der vorromischen Zeit gibt es Beweise fiir Ahnenkult und Herrschaftslegitimation. Eine
religiose Fundierung sozialer Abhingigkeiten finden wir erstmals bei Diodor von Sizilien.
Die religiése Uberhohung des Konigtums in inselkeltischen Quellen umschreibt der Be-
griff fir flathemon, Gerechtigkeit des Herrschers, und hat zum Inhalt, dass das gerechte
Handeln des Konigs die Grundvoraussetzung fiir Frieden und Wohlstand ist — jedes Fehl-
verhalten des Herrschers, gdu flathemon genannt, ziche unweigerlich Unfruchtbarkeit,
Missernten, Unwetter und Krankheiten nach sich.

Zusammenfassend kommt Maier in seiner Untersuchung zum Ergebnis, dass vieles, was
heute als typisch keltisch ausgegeben werde, ein Produkt neuzeitlicher oder bereits antiker
Keltenideologie sei (178). Deshalb erweise sich die Erforschung der keltischen Religion
weiterhin «als eine Aufgabe, die fiir die interdisziplindre Zusammenarbeit (...) eine Her-
ausforderung darstellen wird» (180).

Bernhard Maier ist zu danken fiir dieses faszinierende Werk, das klar zwischen wissen-
schaftlichen Erkenntnissen und Fiktionen unterscheidet.

Karl W. Rennstich, Reutlingen



	Rezensionen

