
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Klaus-Dietrich Schunck, Altes Testament und Heiliges Land. Gesammelte Studien zum Alten

Testament und zur biblischen Landeskunde II, hg.v. H. Michael Niemann u. M.
Augustin (Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und des Antiken Judentums Bd.
50), Peter Lang: Frankfurt a.M. 2002, 90 S., CHF 29.00/ 19.90, ISBN 3-631-50493-4.

Fünf Jahre nach dem Erscheinen eines ersten, bereits vergriffenen Bandes mit Gesammelten

Studien zum Alten Testament und zur biblischen Landeskunde* aus der Feder von
K.-D. Schunck, der bis 1991 als Professor für Altes Testament in Rostock wirkte, liegt ein
kleinerer Bruder zu diesem umfangreichen Opus vor. Das Büchlein umfasst mit ausführlichem

Vorwort (M. Niemann) und Bibelstellenregister gerade 90 durchgezählte Seiten und
ist wissenschaftsgeschichtlich sowie (universitäts-)politisch mindestens ebenso interessant
wie rein wissenschaftlich.

Dieser Band enthält zwei im besten Sinne erbauliche Predigten (über II Kön 20,1-7 und
Zeph 2,3), die ihn abschliessen. Ihnen gehen zwei Gastvorträge voran: <Hoherpriester und
Politiker? Die Stellung der Hohenpriester von Jaddua bis Jonatan zur jüdischen Gemeinde
und zum hellenistischen Staat* (61-71); <Der Makkabäeraufstand - Entstehung, Verlauf,
Bedeutung* (73-79). Diese beiden Arbeiten enthalten nichts inhaltlich Neues, bieten aber
einen ausgezeichneten Überblick über diese politisch bewegte, ereignis- wie personenreiche

Epoche, in der auch Fachleute die Übersicht leicht verlieren.
Das Herzstück dieser Gesammelten Studien* bilden sechs kürzere Beiträge zu alttesta-

mentlichen Themen, die, sieht man von einem kurzen, rein darstellenden wissenschaftsgeschichtlichen

Vortrag ab (<Hebräische Sprache, Israelitische Geschichte und alttestament-
liche Theologie bei Alfred Jepsen*, 13-17), alle auf eine klare These hinauslaufen, die sich
häufig in einem Satz zusammenfassen lässt.

«Falsche Richter im Richterbuch* (19-25): Othniel, Thola, Jair, Elon und Simson sind
«falsche Richter*, d.h. entweder keine «geschichtlichen Persönlichkeiten* oder solche, die
nicht das Amt der Richter ausübten. - «Der Becher Jahwes: Weinbecher - Taumelbecher

- Zornesbecher* (39-45); 45: Wie der zum Gerichtstag umgepolte «Tag JHWHs* ist auch
das «Trinken* aus dem Becher JHWHs für die prophetische Verkündigung charakteristisch.

«In der Bezeichnung «Zornesbecher* erfährt der bildhafte Ausdruck «Weinbecher*
bzw. «Taumelbecher* dann eine dem Gerichtsgedanken entsprechende Deutung. Nach der
Substanz seines Inhalts ist er am besten als «Rauschmittelbecher* zu charakterisieren.» -
«Juda in der Verkündigung des Propheten Zefanja* (47-52): Wie die Untersuchung von
Zeph 2,l-3aab; 2,8-9a und 3,8abßy ergibt, beschäftigte sich der Prophet nicht nur mit
Jerusalem oder mit Juda in Verbindung mit Jerusalem, sondern auch mit Juda allein. - «Das
Amt des nns im Alten Testament* (53-60): Es ist umstritten, welches Amt, bzw. welche
Ämter dieser Ausdruck bezeichnete. 60: «Das Wort 17173 bezeichnet, am Anfang der Exilszeit

unter baylonischem Einfluß in den hebräischen Sprachgebrauch eingedrungen, ein
konkretes Amt innerhalb des persischen Weltreiches, nämlich das des Gouverneurs, wobei
es sich um den Gouverneur einer Provinz oder den Untergouverneur eines Verwaltungsbezirks

einer Provinz handeln kann.» 520 v.Chr. führte Darius I. eine Verwaltungsreform
durch und richtete als Verwaltungseinheiten über den Provinzen Satrapien ein. nn3 kann
nun auch Satrapen bezeichnen, die allerdings meist ,]377DnK (persisches Lehnwort) heis-
sen.

Den wichtigsten und in mehrfacher Hinsicht interessantesten Teil des Sammelbandes
bildet der Aufsatz «König Saul - Etappen seines Weges zum Aufbau eines israelitischen
Staates* (27-37). Schunck vertritt darin eine «maximalistische* These: Der erste König in
Israel regierte länger und war politisch wie militärisch wesentlich bedeutender, als der



Rezensionen 277

Grossteil der Alttestamentler anzunehmen geneigt ist. Er bezog auch Juda in sein <Staats-

projekt> ein, und es fand tatsächlich ein Kriegszug gegen die Amalekiter statt (I Sam 15).
Bei seiner Wahl der Hauptstadt leiteten ihn die gleichen Überlegungen wie später David.
Saul war auch kultisch aktiv, wie sich das für einen König gehört. Er scheiterte schliesslich
an den Philistern, und es war erst David vergönnt, das Konzept seines Vorgängers in die
Praxis umzusetzen. Saul könnte also unter den bedeutenderen Königen eingereiht werden,
hätte es ihm nicht an Glück gemangelt (Formulierung des Rez.).

In diesem Aufsatz Schuncks fliesst viel Herzblut - wie auch in der recht langen,
wissenschaftsgeschichtlichen und -politischen Einleitung aus der Feder seines Schülers und
Nachfolgers, die eine eigentümliche Doppelung zum Saul-Aufsatz bildet. H.M. Niemann trägt in
seinem so engagierten wie erfrischend selbstbewussten Plädoyer für eine kleine theologische

Fakultät auf dem Gebiete der ehemaligen DDR, an der in Anbetracht der widrigen
Arbeitsverhältnisse Hervorragendes geleistet worden sei, gleichzeitig eine Dankesschuld
gegenüber seinem Lehrer ab. Dem Schüler ist vergönnt durchzuführen, was Schunck aus
politischen Gründen verwehrt war, nämlich archäologische Feldforschung im Heiligen
Land.

Die Lektüre des Büchleins schlug mich stärker in seinen Bann, als es das vorangegangene
Referat erwarten liesse - wohl deshalb, weil es auch eine höchst interessante und

aufschlussreiche Quelle in Sachen <Befindlichkeit> bildet. Wer Augen hat zu lesen, der lese.
Sie brauchen nicht einmal besonders scharf zu sein, wie folgende Allerweltsaussagen deutlich

machen, die zugleich mehr sind als dies (61): «Es ist eine in allen Kirchen und
Religionsgemeinschaften durch die Jahrhunderte hindurch gemachte Erfahrung: Die in ihnen
vereinten Menschen sind Glieder dieser Welt und damit einer wie auch immer organisierten

politischen Gemeinschaft. Dieser Sachverhalt aber läßt es von jeher als unumgänglich
erscheinen, daß es zwischen den Leitern von Kirchen und Religionsgemeinschaften und
dem politischen Lenker des Staatswesens, in dem diese jeweils leben, bzw. seinen
Beauftragten zu Kontakten kommt und dabei beide Seiten einschlägige Fragen des gegenseitigen
Verhältnisses zu regeln versuchen.»

Die wichtigste Aussetzung an der vorliegenden Publikation sei in eine Frage gekleidet:
Wer las Korrektur?

Hans-Peter Mathys, Basel

Ulrike Dahm, Opferkult und Priestertum in Alt-Israel. Ein kultur- und religionswissenschaftlicher

Beitrag (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 327),
Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003.318 S., 84.-/CHF 134.-, ISBN 3-11-017669-
6.

Zwei Publikationen legte Dahm im Jahre 2003 vor, beide Teil ihrer im Wintersemester
2001 vom Fachbereich Kulturwissenschaften der Universität Bremen angenommenen
Dissertation: auf 204 Seiten eine Opfer- und Ritentheorie (Opfer und Ritus, diagonal-Verlag,
Marburg) und das im Folgenden zu besprechende Buch. Die Arbeit wurde von Hermann
Schulz, bis Sommer 2002 Professor für Religionswissenschaft mit Schwerpunkt
Bibelwissenschaft, begleitet und beansprucht, den Rahmen der in der atl. Forschung üblichen
Fragestellungen dezidiert zu erweitern. So bezieht Dahm Forschungsergebnisse u.a. aus dem
Bereich der Anthropologie, Ethnologie und Kullursoziologie in ihre Untersuchung mit ein
und orientiert sich an Analysen kommunikationstheoretischer, kultur- und religionsvergleichender

Art, um der zadokidischen Religionspolitik im alten Israel - speziell des 5. und
4. Jh.s v.Chr. - auf die Spur zu kommen. Mit dieser Schwerpunktsetzung ergänzt die vorliegende

Publikation Hermann Schulz' Buch «Leviten im vorstaatlichen Israel und im Mittleren

Osten» (Chr. Kaiser, München 1987) - zumal in letzterem schon bezüglich des Verhältnisses

zwischen Levitismus und Tempelpriestertum Klärungsbedarf angemeldet wird.



278 Rezensionen

Dahms Arbeit ist zweigeteilt, mit fünf Anhängen und einem Literaturverzeichnis und
Stellenregister versehen. In Teil A geht Vf.n der «Aharon-Frage» nach und unterzieht hierzu

die Heimkehrerlisten in Esr 2; 8 und Neh 7, die Listen in Neh 10-12 und die sog. (hohen-)
priesterlichen Genealogien in I Chr 5f.; 9, Esr 7 und Neh 11 einer Analyse. Dahm kommt
u.a. zu dem Ergebnis, dass die Beziehung «Zadok ben Aharon», d.h. die fiktive
Verankerung der zadokidischen Genealogie im (ursprünglich levitischen) «Exodus-Mythos», im
Kontext des machtpolitischen Umbruchs anlässlich des Beginns des zadokidischen
Hohenpriesteramtes im 4. Jh. v.Chr. zu interpretieren ist.

Teil B des Buches ist einer kultur- und religionsgeschichtlichen Analyse ausgewählter
atl. Opferriten gewidmet. Für Ex 12 und Lev 1-7 hält Dahm v.a. Fragestellungen
inhaltsanalytischer, tendenzkritischer und kulturvergleichender Art für geeignet, die religions-
und sozialpolitischen Interessen der Verfasser zu eruieren. Sie differenziert zwischen nar-
rativem Kontext, eigentlichem Ritus und (sekundären) Ritualanweisungen und postuliert
eine mehrstufige narrative und rituelle Fortschreibung von älteren ritualsymbolischen
Bewältigungsstrategien im Kontext von aufeinander abgestimmten - z.T. gruppenintern
konkurrierenden - Programmen levitischer bzw. zadokidischer Provenienz.

Von den Ergebnissen in den Teilen A und B ausgehend formuliert Dahm schliesslich im
ersten Anhang auf 36 Seiten eine neue Verfasserhypothese: im ganzen Alten Testament
sollen sich Mythen, Riten und Gesetze auf zwei unterscheidbare Traditionen und deren
Verfassergruppen aus levitischen und zadokidischen Kreisen von Religionsgelehrten
reduzieren lassen.

Nach Ansicht der Rezensentin in Bezug auf die geforderte Transparenz wissenschaftlicher

Tätigkeit nicht unproblematisch war der Entscheid, die theoretische Grundlegung
auszulagern (s.o.). Auf die Exegetin etwas befremdend wirkt auch das Fehlen einer expliziten

Begründung des methodischen Umgangs mit den atl. Texten sowie die nur sehr
rudimentäre Verankerung von Traditionsgut und dessen Bearbeitung(en) in der Geschichte
des alten Israel. Dazu das Gespräch zwischen Theologinnen und Religionswissenschaftler-
innen zu vertiefen (s. das Vorwort), ist es gleichwohl bestens geeignet.

Regine Hunziker-Rodewald., Schaffhausen

Klaus Koenen. Bethel. Geschichte, Kult und Theologie (Orbis Biblicus et Orientalis 192),
Universitätsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht: Freiburg (Schweiz)/Göttingen 2003. 251

S. (gebunden), 62.-, ISBN 3-7278-1432-2/3-525-53049-X.

Diese Studie von Klaus Koenen, Professor für Alttestamentliche Wissenschaft an der
Universität zu Köln, behandelt Bethel ('PKTU «Haus Eis / Gottes») unter historischem,
archäologischem, exegetischem und theologischem Gesichtspunkt.

Die Monographie umfasst neben Einleitung und Zusammenfassung acht Kapitel.
Zunächst erörtert Koenen topographische und toponymische Probleme. Er stimmt mit der
meist vertretenen Identifizierung Bethels mit dem heutigen Bëtîn überein und weist andere
Lokalisierungsvorschläge (u.a. el-Blre) zurück. Im nächsten Kapitel wird anhand der
archäologischen und biblischen Daten die Geschichte Bethels nachgezeichnet. In der frühen
Eisenzeit (vorstaatliche Zeit im Blick auf Israel) ist Bethel ein Dorf. Für die Eisenzeit II
(Königszeit) legen die biblischen Angaben - v.a. ab Jerobeam I. (vgl. I Kön 12,25-33), der
das dortige Heiligtum am Südende des Zehnstämme-Reichs vermutlich zu einem
königlichen Staatstempel aufgewertet hatte (vgl. auch Am 7,13) - eine bedeutende Stadt
nahe (der aus den bisherigen Grabungen gewonnene Befund kann dies jedoch nicht
bestätigen). Im 8. Jh. erlebte Israel eine letzte Blütezeit, bevor das Nordreich von den Assyrern
eingenommen wurde. Koenen nimmt eine Plünderung und eine Wegführung des Stierbildes

durch die Assyrer an. Auch nach 722 v. Chr. scheint es in Bethel kultische Aktivitäten
gegeben zu haben. Die Einrichtungen des JHWH-Kultes in Bethel sind dann aber wohl un-



Rezensionen 279

ter dem judäischen König Josia im Rahmen seiner Zentralisierungs- und Expansionspolitik
zerstört worden. Die These, dass Bethel nach der Zerstörung Jerusalems (587 v. Chr.) in
exilisch-frühnachexilischer Zeit eine religiös bedeutsame Rolle gespielt habe, bestreitet der
Verfasser (trotz Sach 7,2f.). Die Frage, ob Bethel als Entstehungsort biblischer Schriften
gelten könne - diskutiert werden Quellen und Texte wie E, P, DtrG, Asaph-Psalmen, Ps 20

-, beantwortet Koenen dahingehend, dass dies möglich, ja wahrscheinlich sei, sich aber in
keinem Fall mit hinreichender Gewissheit nachweisen lasse. Der Tempelkult in Bethel ging
von einer Verbindung von himmlischer und irdischer Präsenz Gottes aus (vertikale Achse,
«Himmelsleiter»), haftete inbesondere an einer aufgestellten Stierstatuette (Ex 32,1-6
dürfte auf das Betheler Stierbild gemünzt sein), die ursprünglich den Gott «El» repräsentierte

und mit der Einführung des JHWH-Kultes auf diesen übertragen wurde. Mit der
Gestalt des Jungstiers («Kalb») verbindet sich primär Kraft und Stärke; der Stier von Bethel
steht für die Omnipotenz JHWHs, die sich in der Errettung Israels aus Ägypten zeigte. Aaron

ist als Ahnvater der Betheler Priesterschaft anzusehen (vgl. Ri 20,27f.; Ex 32,1-6; I Kön
12,29). Ein Bezug der Ortslage zum gleichnamigen Gott «Bethel» ist dagegen nicht
anzunehmen. Eine «Betheler Theologie» entnimmt der Verfasser insbesondere Texten
(Ätiologien) wie Gen 12,8; 28,10-22; 35,1-7; Ex 32,1-6. Weitere Reflexe dieser Theologie schatten
sich bei den frühen Schriftpropheten Arnos und Hosea (vgl. Am 7,7f.; 9,1-4 mit dem für die
Präsenztheologie programmatischen Altarnamen «Gott ist in Bethel»; Hos 10,5), ferner
auch in Ri 20f.; I Sam 10 und Jer 48,13 ab. Diese genannten Schriftpropheten sowie die dtr
Bewegung sind dann die treibenden Kräfte der Kritik an Bethel. Nach dem Untergang des

Heiligtums hat sich die dtr Sicht von Bethel als dem Ort der Sünde durchgesetzt. Eine
positive Rezeption der «Betheler Theologie» war gleichwohl möglich, allerdings nur bei
gleichzeitiger Umwandlung. Dies geschah durch die Verwandlung der Bethel-Überlieferung

in eine Väter-Überlieferung und durch die Verlegung der Gegenwart Gottes an einen
anderen Ort (Jerusalem). Zwischen den Kulten in Bethel und Jerusalem - die Orte liegen
keine 20 km auseinander - gibt es eine Reihe von Gemeinsamkeiten (z.B. Präsenztheologie).

Der augenfälligste Unterschied liegt in der Beurteilung von Gottesbildern: Handelt es
sich bei den Keruben um Tragtiere des unsichtbar auf ihnen thronenden Gottes, so ist das
Stierbild kein Tragtier, sondern ein Gottesbild (und verstösst damit gegen das Bilderverbot).

Ein ausführliches Literaturverzeichnis, ein Abbildungsverzeichnis - 60 Abbildungen
sind dem Buch beigegeben - sowie ein Sach- und Stellenregister runden das Werk ab.

Die Arbeit Koenens, die mit verschiedenen Zugangsweisen und Perspektiven ein umfassendes

Bild von Bethel zeichnet, ist verdienstvoll, zumal eine solche Studie bisher fehlte.
Dass das Unterfangen mit Problemen beladen ist und zu unterschiedlichen Ergebnissen
führt, wird nicht nur im Buch selber immer wieder deutlich, sondern zeigt auch ein
Vergleich der Ausführungen Koenens mit denjenigen J.L. Kelsos (NEAEHL 1,192-194) und
E.A. Knaufs (RGG4 1,1375f.). Das fängt im Blick auf Bethel damit an, dass bereits die
Zuordnung der Ortslage Bethel mit Bëtïn nicht ganz sicher ist, setzt sich fort in den heutigen
Massstäben nicht genügenden Ausgrabungen und deren Auswertung und gipfelt in
unterschiedlichen Beurteilungen und zeitlichen Ansetzungen der biblischen Texte, die von
Bethel berichten. Ein wesentliches Problem liegt darin, dass Bethel schliesslich definitiv
durch Jerusalem ersetzt wurde und alle Überlieferungen vom ersten Ort durch den
«Trichterhals» des zweiten gehen mussten. Bethel hatte als Kultort m.E. gegenüber Jerusalem
nicht nur punkto Anciennität einen Vorsprung (falls man nicht manche Texte als Retrojek-
tionen der Spätzeit beurteilt), sondern auch aufgrund der Gewichtigkeit des Nordreiches
gegenüber dem Südreich im 10.-8. Jh. Die positive Rezeption von «Betheler Theologie» im
Süden dürfte mehr umfassen, als Koenen einräumt. Er stellt zwar die enge Verbindung von
Bethel und der Exodustradition dar, erwähnt diese dann aber nicht mehr in seinen Ausführungen

über die positive Aufnahme von Bethel-Überlieferungen in Jerusalem. Auch im



280 Rezensionen

Blick auf die Asaph-Psalmen (die ihrerseits Exodustraditionen überliefern) scheinen mir -
entgegen der Ansicht Koenens - durchaus Indizien vorhanden zu sein, die einen Bezug zu
Bethel nahelegen.

Insgesamt ist Koenens Band ein wichtiger Beitrag für die In-Gang-Setzung des
Gesprächs über die Bedeutung nordisraelitischer Kultorte, ihrer Überlieferung und Bedeutung.

Am Bethel-Buch von Koenen wird man künftig bei dieser Thematik nicht
vorbeikommen, auch wenn das letzte Wort damit sicher nicht gesprochen ist.

Beat Weber, Linden

Dietrich Rusam, Das Alte Testament bei Lukas (Beihefte zur Zeitschrift für die neutesta-
mentliche Wissenschaft 112), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 570 S., CHF
205.-, 128.-, ISBN 3-11-017524-X.

Die umfangreiche und mit ausführlichen Registern versehene Bonner Habilitationsschrift

untersucht die Funktion der alttestamentlichen Zitate im lukanischen Doppelwerk.
Nach einer Einleitung, welche den exegetischen und literaturwissenchaftlichen
Forschungsstand sowie das Ziel der vorliegenden Arbeit umreisst, kommt Rusam in Kapitel I
zu den alttestamentlichen Anspielungen in Luk 1-2. Dabei unterscheidet er zwischen
verbalen Allusionen und Anspielungen auf ganze Konstellationen wie z.B. Geburts- oder
Berufungsgeschichten (diegetische und narrativ-kompositionelle Allusionen). Lk 1-2 haben
Brückenfunktion und verbinden die voraufgegangene mit der nachfolgend geschilderten
Heilsgeschichte. Verbale Allusionen, wie sie hier in den Hymnen begegnen, treten im weitern

Verlauf des lukanischen Doppelwerks zugunsten argumentativer Zitate zurück.
Kapitel II untersucht die Stellung des vogoç und kommt zum überraschenden Ergebnis,

dass Lukas die Tora für die Jesus-Nachfolger als verbindlich betrachtet, wogegen die Juden
durch ihre ganze Geschichte hindurch den vogoç nicht einhielten (Apg 7). So sehr viele
Textbeobachtungen Rusams einleuchten, so problematisch erscheint das Resultat. Die
Belastungen für den christlich-jüdischen Dialog nehmen noch zu, wenn Rusam seine Linie in
Kapitel V weiter auszieht: Am Schluss der Apg soll das Verstockungszitat aus Jes 6 die
fortwährende Ablehnung der Apostel durch «die Juden» als gottgewollt - zumindest für
die lukanische Gegenwart - erklären. Rusam versteht diese Worte als (resignativen) Trost
für Christen, welche die jüdische Ablehnung schmerzt. Es handle sich hier um «keine Aussage

über das Wesen der Juden»; «de facto werden die gewonnenen Judenchristen von Lukas

aus dem Blick verloren.» Rusam deutet (mit G. Wasserberg) die «Hoffnung Israels»
(Apg 28,20) einschränkend auf die Auferstehungshoffnung.

Die umfangreichen Kapitel III und IV beschäftigen sich mit den proleptischen und ana-
leptischen Konstatierungen der Schrifterfüllung. Häufig findet sich bei Lukas beides zum
selben Thema: So wird z.B. Johannes der Täufer sowohl vor als auch nach seinem Auftreten

mit Schriftzitaten gedeutet (Lk 3,4-6 und 7,27). Zudem weist Rusam ausführlich auf den
lukanischen Ausbau von «zuverlässigen Erzählfiguren» hin, denen Schriftzitate in den
Mund gelegt werden.

Kapitel VI unternimmt den interessanten Versuch, die Funktion der Zitate in der
Erzählliteratur ausserhalb des Neuen Testaments zu untersuchen. Der Bogen, den Rusam
von Herodot bis zu Josephus und Tacitus schlägt, ist jedoch zu gross, als dass er auf vierzig
Seiten befriedigend dargestellt werden könnte. Im Gegensatz zu den vorlukanischen
Autoren überwiegt bei Lukas das Erzählfigurenzitat.

Das Schlusskapitel bringt unter der Überschrift «Alles muss(te) erfüllt werden» eine
Zusammenfassung der Ergebnisse. Der Rezensent gesteht, dass ihm sowohl hier wie auch bei
der Lektüre des ganzen Buches nie recht warm wurde. Wie weit ist dies seine eigene
Schuld? Unter diesem Vorbehalt steht auch das folgende Urteil, dass Rusams Stärken bei
sorgfältigen und erhellenden Einzelbeobachtungen liegen, wogegen die grossen Linien des



Rezensionen 281

Buches zu wenig Fleisch und Blut zu erkennen geben, sondern allzu oft in (natürlich
mehrdeutigen) formalen Urteilen stecken bleiben.

Edgar Kellenberger, Liestal

Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten, Ambivalenzen.

Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Verlag Fluber: Frauenfeld/Stuttgart/
Wien 1999. 414 S., CHF 58.-, ISBN 3-7193-1160-0.

Nach seinem wichtigen Buch «Katholizismus und Moderne» (1989) widmet sich Urs
Altermatt, Professor für Zeitgeschichte an der Universität Freiburg (Schweiz), wiederum
einem zentralen Thema und Desiderat der jüngeren Geschichte des schweizerischen
Katholizismus. In seiner aufschlussreichen mentalitäts- und kulturgeschichtlichen Studie untersucht

Altermatt «judenfeindliche Mentalitäten und Sensibilitäten paradigmatisch am
Beispiel des Schweizer Katholizismus» und fragt danach, ob es einen spezifisch katholischen
Antisemitismus gab und welche Funktionen dieser im «katholischen Sozialmilieu des vor-
konziliären Katholizismus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts» hatte. Die Frage nach
den Zusammenhängen von Antisemitismus und Katholizismus wird seit Olaf Blaschkes
provokativer Deutung, wonach der Antisemitismus einen integralen Bestandteil des
katholischen Milieus gebildet habe, kontrovers diskutiert (siehe dazu beispielsweise: Katholischer

Antisemitismus im 19. Jahrhundert. Ursachen und Traditionen im internationalen
Vergleich, hg. von Olaf Blaschke und Aram Mattioli, 2000). Altermatts Buch, das sich
durch eine klare und differenzierende gut lesbare Darstellung auszeichnet, ist ein
bemerkenswerter Beitrag in diesem Diskurs. Der Freiburger Historiker geht von der These aus,
dass der katholische Antisemitismus in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vor allem in
der Tradition des christlichen Antijudaismus wurzelt. Von da aus fragt er nach dem
Verhältnis der Katholiken zum modernen Antisemitismus. Nach einer Einführung (I) über den

«schwierigen Umgang mit der Shoah» gliedert Altermatt seine Abhandlung in sieben
Kapitel. Zunächst bietet er eine präzise Beschreibung des Forschungsstandes (II) und kommt
zu dem Ergebnis, dass die Geschichte der Juden und die Geschichte des Antisemitismus in
der schweizerischen Zeitgeschichtsschreibung bis in die 1990er Jahre vernachlässigt worden

ist. Erhellend sind Altermatts kurze Skizzen der Antisemitismusforschung und seine
eigene historiographische Verortung. Für Altermatt besteht zwischen dem christlichen
Antijudaismus und dem so genannten «Rassen»-Antisemitismus eine «Kontinuitätsbrücke»;
von Identität könne aber nicht die Rede sein. Konkret heisst das: Die Katholiken
distanzierten sich zwar vom «Rassen»-Antisemitismus, lehnten aber nicht jeglichen Antisemitismus

ab. Vielmehr unterstützten sie einen «<besseren> christlichen Antisemitismus».
In den folgenden Kapiteln geht Altermatt vor allem der Frage nach den antijüdischen

Stereotypen nach und legt dabei ein beeindruckend vielschichtiges Quellenmaterial
zugrunde. Im Kapitel über «die langen Schatten des Antisemitismus» untersucht der Verfasser

u. a. in liturgiegeschichtlicher Perspektive Karfreitagsliturgien, Passionsspiele und
Volksbräuche, bevor er sich dem «ambivalenten Koordinatensystem des katholischen
Antisemitismus» zuwendet und die theoretischen sowie ideologischen Orientierungsmuster
anhand von zentralen und einflussreichen Texten analysiert. Diese Untersuchung lässt ein
recht geschlossenes weltanschauliches und ideologisches Koordinatensystem erkennen,
das in den grossen Handbüchern respektive in Lexika wie dem «Kirchlichen Handlexikon»
(1907), dem «Staatslexikon» (1926) oder im «Lexikon für Theologie und Kirche» (1930),
die alle im Herder Verlag erschienen, nachzulesen war. Nach den «Paradigmen im öffentlichen

Diskurs» (V) folgen «Stimmen zum Zeitgeschehen» (VI). In diesem Kapitel werden
die tief verwurzelten antijudaistischen und antisemitischen Kontinuitäten und Diskontinuitäten

des öffentlichen innerkatholischen Diskurses im schweizerischen Katholizismus der
Jahre 1918 bis 1945 aufgezeigt und die Frage nach dem katholischen Weltbild beantwortet.



282 Rezensionen

Dieses wird abschliessend auch anhand von katholischen Wochenschriften ermittelt und
die «Mentalität der Durchschnittskatholikinnen und -katholiken» indirekt beschrieben.
Diese Wochenzeitschriften wie «Der Sonntag», «Die Woche im Bild» oder die «Katholische

Familie» geben Auskunft darüber, was in einem durchschnittlichen katholischen
Haushalt gelesen wurde. Durch die relativ hohe Zahl der Abonnenten, die zwischen 30.000
und 80.000 lag, zählten diese Veröffentlichungen zu den am meisten gelesenen Zeitschriften.

Ihr Anteil an der Meinungs- und Bewusstseinsbildung innerhalb des Katholizismus
darf darum nicht unterschätzt werden.

In den Schlussbemerkungen «Erinnerung, Scham und kollektives Gedächtnis» fasst
Altermatt seine Ergebnisse zusammen und verortet sie im historiographischen Erinnerungs-
Diskurs. Mit Blick auf die gesellschaftliche Rolle des katholischen Antisemitismus geht er
davon aus - und darüber wäre m. E. weiter nachzudenken -, dass die katholischen Antisemiten

«oft funktionslos argumentierten. Die Judenfeindschaft war dann nicht Mittel zum
Zweck, sondern Inhalt der Botschaft selbst». Als durchgängige Konstante hält Altermatt
die fehlende Solidarität mit den Juden fest.

Altermatt gelingt es in seinem eindringlichen Buch, differenziert das vielschichtige
Verhältnis von Katholizismus, Judentum und Antisemitismus im frühen 20. Jahrhundert zu
beschreiben. Dabei überzeugen neben den Inhalten vor allem die klare Gliederung sowie seine

ansprechende Darstellung, die sich wohltuend von manchen anderen historiographischen

Erzeugnissen abhebt. Seine Analysen regen zudem, und darin sehe ich einen besonderen

Wert dieser überaus lesenswerten Publikation, zu weiteren vertiefenden und
vergleichenden Forschungen - auch im Bereich des Protestantismus - an. Denn am Ende
der Lektüre bleibt zum einen die Frage doch noch recht offen - auch wenn der Verfasser
seiner Darstellung einen über die Schweiz hinausweisenden Charakter beimisst -, inwiefern

die Befunde bezüglich des schweizerischen Katholizismus auch für Deutschland und
andere europäische Länder Geltung besitzen. Zum andern erfordert die Komplexität des
Katholizismus und seiner Antisemitismen mit all seinen Ambivalenzen vertiefende Fallstudien,

um diesen historisch gerecht zu werden. So leistet Altermatts Buch zweierlei: Es führt
erstens fundiert in die unübersichtliche Thematik ein und reisst zweitens Forschungsperspektiven

auf.
Thomas K. Kuhn, Basel

Friedrich Hermanni, Das Böse und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische Grundlegung,

Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2002. 361 S., CHF 59.-/ 34.95,
ISBN 3-579-05391-4.

«In der Auseinandersetzung mit den abendländischen Großtheorien von der Antike bis
in die Gegenwart entwirft Friedrich Hermanni eine unter Gegenwartsbedingungen
überzeugende Theorie des Bösen und der Theodizee» - so heisst es im rückseitigen Klappentext
des Buches. Im Kern besteht diese Theorie aus einer kritischen Erneuerung des Leib-
niz'schen Optimismus. Sie schliesst von der Vollkommenheit Gottes darauf, dass die von
ihm geschaffene Welt unübertrefflich gut sein muss. Das bedeutet nicht, dass es in ihr keine
Übel gibt, wohl aber, dass die bestehenden Übel notwendig zu ihrem Gutsein gehören, so
dass ihre Verhinderung durch Gott die Welt nicht besser machen würde. Kann eine solche
Metaphysik, die durch logische Deduktionen aus den Vollkommenheitsprädikaten des
theistisch gedachten Gottes die Sinnhaftigkeit des Bösen zu erweisen versucht und damit
zu einer Malodizee gerät, unter Gegenwartsbedingungen überzeugen?

Die am (katholischen) Forschungsinstitut für Philosophie in Hannover entstandene
Habilitationsschrift versucht im ersten ihrer drei Teile eine Ontologie des malum zu entwik-
keln, d.h. hinter die Frage nach seinem Woher und Wozu zurückzugehen und sein Was zu
bestimmen. Dabei steht die Auseinandersetzung mit der sog. Privationstheorie (das malum



Rezensionen 283

als privatio boni) bei Augustin, Anselm und Thomas im Zentrum. Wenn es sich beim
Schlechten lediglich um ein Defizit an gutem Sein handelt, nicht aber um eine eigene
Wirklichkeit, dann kann man an der Überzeugung festhalten, dass Gott der Urheber allen Seins
ist, ohne ihm die Verantwortung für die moralischen und physischen Übel zuzuschreiben.
Indem der Vf. demgegenüber das Böse als eine eigene, dem Guten real entgegenstehende
Wirklichkeit deutet, muss er nicht nur den Grundsatz der klassischen Ontologie aufgeben,
dass alles Sein gut ist. Er muss auch Gott zum Ursprung des Bösen erklären - und sei es

auch nur in Form der Unterstellung, dass Gott das Böse aus guten Gründen zulässt.
Im zweiten Teil untersucht der Vf. die beiden bedeutendsten Versuche, das Übel

teleologisch in die Sinntotalität der Wirklichkeit zu integrieren und ihm damit eine letzte
Zweckbestimmung zuzuweisen: die kosmologische Teleologisierung, wie sie Leibniz
vornimmt, und die geschichtstheologische Hegels. Für Leibniz sind die Übel notwendige
Bedingungen der optimalen Wertqualität der Welt. Und Hegel deutet sie als notwendige
Negationen auf dem dialektischen Stufengang des Weltgeistes hin zum Geschichtsziel seiner
Selbstverwirklichung.

In Auseinandersetzung mit der Theologie des leidenden Gottes, die auf das Allmachtspostulat

verzichtet (J. Moltmann, H. Jonas) und mit der sog. «Free-Will-Defense», die in
der Gewährung menschlicher Freiheit das höhere Gut sieht, um dessentwillen Gott die
Übel in Kauf nimmt (A. Plantinga, R. Swinburne, A. Kreiner), entwickelt Hermanni seinen
eigenen Lösungsvorschlag, den er als «No-Better-World-Defense» bezeichnet. Er
unterscheidet grundlegend zwischen dem logischen und dem empirischen Theodizeeproblem.
Das logische Problem der Vereinbarkeit der Gott zuzuschreibenden Eigenschaften
Allmacht und Allgüte mit der Existenz von leidverursachendem Übel in der Welt wird mit
dem Hinweis darauf beantwortet, dass der allmächtige und allgütige Gott moralisch
hinreichende Gründe haben muss, die Übel zuzulassen (269), «weil sie logisch notwendige
Elemente der von ihm geschaffenen unübertrefflich guten Welt sind» (265). Die sich aufdrängende

Kritik an dieser Position, die auf die Existenz offensichtlich sinnlosen Übels
verweist, das sich nicht mehr als notwendiger Teil einer wertoptimalen Welt verstehen lässt,
weist der Vf. zurück, weil sie die empirischen Erkenntnisgrenzen überschreite. Eine
Lösung des empirischen Theodizeeproblems kann es demnach prinzipiell nicht geben, weil
den Menschen keine Globalperspektive zur Verfügung steht, die es ihnen erlaubt, über den
Sinn und die Sinnlosigkeit des Übels zu urteilen.

Der nicht gering zu schätzende Wert dieses Buchs liegt in der brillanten Rekonstruktion
der Antwortstrategien auf die Theodizeefrage, die in der abendländischen Philosophie-
und Theologiegeschichte vorgetragen worden sind. Mit bestechender Klarheit und Strin-
genz werden ihre Argumentationsmuster analysiert und auf ihre Voraussetzungen befragt.
Dabei ist auch die in der angloamerikanischen analytischen Philosophie und Theologie
geführte Debatte im Blick.

Problematisch hingegen erscheint die mit viel Begründungsaufwand entfaltete These des
Vf.s. Das logische Theodizeeproblem stellt sich nur im Rahmen des längst (vor allem im
Blick auf die biblische Gottes- und Jesusüberlieferung) fragwürdig gewordenen
philosophischen Theismus mit seinen abstrakten Vollkommenheitsprädikationen der Allmacht.
Allgüte und Allwissenheit. Es dadurch zu lösen, dass die Welt als Abspiegelung dieser
Perfektion aufgefasst wird, mag logisch stringent sein; zu überzeugen vermag dieser Schluss
aber nur dann, wenn die Voraussetzungen übernommen werden. Hermannis Argumentation

besteht in der geistreichen Entfaltung der Implikationen des von ihm unterstellten
theistischen Gottesbegriffs.

Das eigentlich entscheidende empirische Theodizeeproblem aber bleibt offen. Ist eine
solche Auskunft auf eine der brennendsten Fragen der Theologie überzeugend? Mutet diese

«No-Better-World-Defense» im Rückblick auf die Geschichtskatastrophen des 20. Jhs.

nicht geradezu zynisch an? Hat Gott Auschwitz als Teil der unübertrefflich guten Welt zu-



284 Rezensionen

gelassen - oder gar gewollt und gewirkt zur Erreichung eines höheren Gutes? Hermanni
spricht stets nur von Gottes Zulassung und möglicher Verhinderung des Übels, nicht aber
von seinem diesbezüglichen Wollen und Wirken. Damit vermeidet er, Gott zum auctor
mali erklären zu müssen, was sich jedoch durchaus aus dem konsequent zu Ende gedachten
und d.h. im Sinne einer Allwirksamkeit ausgelegten Allmachtspostulat ergäbe, wie
Schleiermacher gesehen hat. Doch auch der Rückzug auf ein bloss zulassendes Handeln Gottes
angesichts des Übels entschärft die Problematik dieses Optimismus' nicht. Der Vf. entzieht
sich dem Zynismus-Vorwurf dadurch, dass er dem Kritiker die Beweislast zuschiebt. Dieser

müsste zunächst «auf theoretischer Ebene» nachweisen, «dass es unter den faktischen
Übeln unbestreitbar solche gibt, die ein theistischer Gott verhindert hätte ...» (26). Es seien
aber bisher kaum ernsthafte Anstrengungen unternommen worden, diesen Nachweis zu
erbringen. Und dann geht er zum Gegenangriff über und bezichtigt die Kritiker seiner Position

vorab einer «theoriescheuen moralischen Überheblichkeit» (27). Angesichts einer
solchen Theodizee wird man Kants immer wieder zitiertes Diktum bemühen dürfen: «Diese
Apologie, in welcher die Verantwortung ärger ist als die Beschwerde, bedarf keiner
Widerlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedes Menschen, der das mindeste Gefühl für
Sittlichkeit hat, frei überlassen werden.»

Reinhold Bernhardt, Basel

Anne M. Steinmeier, Schöpfungsräume. Auf dem Weg einer praktischen Theologie als

Kunst der Hoffnung. Chr.Kaiser/Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2003. 262 S.,

29.95/CHF 51.-, ISBN 3-579-05394-9.

Das Stichwort «Crossover» ist in der aktuellen praktisch-theologischen Diskussion ein
viel verwendetes, nahezu inflationär eingesetztes Modewort. Wenn es irgendwo seine

Berechtigung hat, dann für dieses Werk. Es gelingt der Hallenser praktischen Theologin Anne
Steinmeier in immer wieder überraschender Weise, anscheinend weit auseinander liegende
Lebensvollzüge miteinander ins Spiel, ja geradezu zum Tanzen zu bringen: bildende Kunst
und Seelsorge, Theater und Gottesdienst (und damit zusammenhängend: die Rollen von
Schauspielerin und Pfarrer); Dichtung und Predigt; Musik, Tanz und Gebet. Über die
Grenzen von wissenschaftlichen Disziplinen, von Lebenspraxen, ja selbst Religionen
hinweg werden Gesprächsfäden geknüpft. Dass für die Liturgie des Gottesdienstes vom
Avantgarde-Theatermacher Peter Brook, dass für die Gestalt des pfarramtlichen Berufes
vom russischen Schauspieler und Regisseur Konstantin Stanislawski gelernt werden kann,
haben die geneigten Leser und Leserinnen vielleicht schon einmal vernommen, seltener
vielleicht auch, dass der evangelische Theologe Paul Tillich, der jüdische Philosoph Martin
Buber, aber auch Hannah Ahrendt und Emmanuel Lévinas in ein gemeinsames Gespräch
über so existenziell wichtige Themen verwickelt werden wie Schuld und Lebensmut,
Offenbarung und Stellvertretung, Übernahme eigener «Geburtlichkeit» und die Wahrnehmung
einer Hoffnung, die die dunklen Seiten der Ambivalenz des Lebens in sich aufzunehmen

vermag. Aber wer hätte schon einmal gelesen, dass der - von Anne Steinmeier wunderbar
zum Sprechen, ja zum Klingen gebrachte - verehrungswürdige Jazz-Bassist und -Komponist

Charles Mingus in ein literarisches Gespräch mit dem systematisch-theologischen
(politisch eher verirrten) Neuzeit-Denker Emanuel Hirsch verwickelt worden wäre, auf eine
Weise, dass etwas Neues über die Kraft des Gebets zu lernen wäre?

Dieses Buch bietet keinesfalls ein blosses Nebeneinander von zentralen Gestalten aus
Theologie, Dichtung und bildender Kunst, Philosophie, Tanz und Musik. Was ist die Mitte
in diesen vielfältig bunten Beziehungen und Bewegungen zwischen Verschiedenem? Es
handelt sich im Kern um ein ästhetisches Lebensverhältnis der Individuen zu ihren Lebenspraxen

und Beziehungskonstellationen: die unüberholbare Einsicht, dass sich das Individuelle,

im Unterschied zum Besonderen, nicht als Einzelfall aus dem Allgemeinen und seinen



Rezensionen 285

Regeln ableiten lässt, sondern in der Lebendigkeit des gelebten Lebens dem bereits
Bestehenden etwas unableitbar Neues hinzufügt. Was Anne Steinmeier mit dem Namen
«Schöpfungsräume» bezeichnet, meint den aus dem schon Bestehenden nicht ableitbaren Ort und
Augenblick, in dem ein Mensch sich als kreatürlich und kreativ wahrnehmen kann: sich weder

von dem Gewicht seiner bisherigen Lebensgeschichte in aller möglichen Schuldver-
stricktheit und jedem denkbaren Versagen noch durch das Gewicht der gesellschaftlichen
Rollen- und Regelzumutungen im Innersten bestimmen lässt, sondern sich dem Leben als
Geschenk anvertraut, sich vom ganz Anderen des Geistes Gottes zu eigener Hoffnung und
eigenem Lebensmut anstecken lässt und beginnt, mit vorgegebenen Regeln, Zumutungen
und Zwängen auf eine Weise zu spielen, die aus ihnen nicht deduzierbar, sondern
unvorhersehbar offen und neu ist.

Die Kraft und der Charme dieses Buches liegen in den immer wieder neuen, selbst
sowohl präzisen wie kreativen Rekonstruktionen, Interpretationen und Gesprächen mit
künstlerisch arbeitenden Menschen. Wer etwas über die Dichtung von Ingeborg Bachmann

oder Christa Wolf, über die Bilder von Paul Klee oder die Inszenierungen von Joseph
Beuys, über die Musik von Charles Mingus und den Tanz von John Neumeier - um nur
einige der hier lebendig werdenden Gestalten zu nennen - lernen will, und zwar auf eine
Weise lernen, dass nicht nur zusammengetragen wird, was man aus Feuilletons eh' schon
weiss, sondern dass Aha-Momente und Lust zu neuem Entdecken aufblitzen, der muss dieses

Buch lesen. In den ausdrücklich praktisch-theologischen Passagen des Buches - zu
Seelsorge und Gottesdienst, Predigt und Gebet - eröffnet das Gespräch mit den Künstlern und
Künstlerinnen, aber vor allem auch die unverstellte und freie Wahrnehmung der Autorin,
aktuelle Gesprächslinien und Positionen miteinander ins Gespräch zu bringen, die sich in
den Fussnotenapparaten der jeweiligen Werke oft eher peripher wahrnehmen. Für die
Atmosphäre, aber auch den inhaltlichen Gewinn des wissenschaftlichen Gesprächs kann dies

nur gut sein. Studierende sowie Kollegen und Kolleginnen in den Pfarrämtern und Schulen
gewinnen in diesen Teilen des Buches auf kompetente und zu eigenem Entdecken
einladende Weise einen Einblick in die Brennpunkte des gegenwärtigen praktisch-theologischen

wissenschaftlichen Gesprächs, aber auch in zentrale Handlungsvollzüge der Kirche
und - man lese vor allem die weiterführenden Überlegungen zu einer dialogischen
Religionspädagogik im multikulturellen Deutschland - auch in den schulischen Religionsunterricht.

Es mag vorab nicht unmittelbar plausibel erscheinen, warum Anne Steinmeier gerade
bildende Kunst mit Seelsorge, Musik und Tanz mit Gebet usw. zum Gespräch einlädt. Auch
andere Konstellationen wären denkbar. Die Plausibilität erschliesst sich im Vollzug der
Lektüre deshalb, weil Anne Steinmeier hier selbst ein ästhetisch gehaltvolles Buch
geschrieben hat. Durchgängig findet der Leser, die Leserin eine bildreiche, kraftvolle, bisweilen

leidenschaftliche Sprache, die im Prozess des Formulierens Neues entstehen lässt und
ihrem Gegenstand nichts anderes als angemessen ist - wie die Verfasserin im Gespräch mit
Lévinas formuliert: «Gerade weil Rede von Gott als der <Macht des Seins> Rede von dem
bedeutet, was standhält, was widerständige Kraft gegen das Nichts, gegen die Macht der
Zerstörung ist, bedeutet Subjektivität im Glauben auch und gerade den <Mut zum Sein>,
der im Hindurchgehen durch die Angst für das Leben, für das eigene und das der anderen,
für das fremde Leben - und darin für Gott - wachsam ist und eintritt.» (235)

Hans-Martin Gutmann, Hamburg



286 Rezensionen

Bernhard Maier, Die Religion der Kelten. Götter - Mythen - Weltbild, C.H. Beck: München

2001. 252 S. mit 10 Abbildungen und 3 Karten, CHF 60.80, 34.90, ISBN 3-406-
48344-1.

Die keltische Religion ist augenblicklich «in». Halloween, das keltische Neujahrsfest am
Vorabend und Tag von Samhain, ein Fest der Besinnung und des Übergangs, das
Menschen über ein limen (Schwelle) leiten sollte, breitet sich in säkularisierter Form aus den
USA kommend in Europa aus. Jakob Wilhelm Hauer, der Tübinger Indologe und geistige
Vater des «Deutschen Glaubens» der Nationalsozialisten, glaubte, dass die Rettung Europas

durch die Wiederbelebung der alten «Paganisierung» - der altnordisch-arischen Religion

- komme.
Bernhard Maier ist zu danken, dass er in allgemeinverständlicher Sprache Kult, Riten

und Mythologie der Kelten, eines der ältesten Kulturvölker Mitteleuropas, von der
vorrömischen Eisenzeit bis zur Christianisierung im Frühmittelalter (5./6. Jh. n. Chr.) dokumentiert

und entmythologisiert.
Einer Klärung der Begriffe «Kelten» und «Religion» folgt die Geschichte der Forschung

(11-54). Zum religiösen Weltbild gehören das Verständnis von Raum und Zeit, Anthropo-
gonie und Anthropologie sowie Eschatologie. Die erste ausführliche Schilderung der
keltischen Kultur schrieb zu Beginn des 1. Jahrhunderts v. Christus der stoische Philosoph Po-
seidonios. Götter und Göttinnen nahmen zwar in den meisten Darstellungen der keltischen
Religion breiten Raum ein, doch sie folgen eher dem Idealbild des griechisch-römischen
Pantheon (73).

Der sichtbare Beweis für die intensiven religiösen Vorstellungen der Kelten, die in
Geisterglauben, Talismanen und übernatürlichem Symbolismus zum Ausdruck kamen, sind
Totenschädel, die aus steinernen Tempelmauern starren. Hinzu kommen figürliche
Darstellungen von Tieren, gehörnten Gestalten, Mensch-Tieren. Über die Triaden von
Göttern, Priestern, Menschenköpfen berichten bereits die römischen Autoren. Die Mythologie

(94-107) gibt eher Hinweise auf eine Götterhierarchie der Griechen und Römer als
auf ein keltisches Weltsystem. Das Übernatürliche durchdrang jeden Aspekt ihres Lebens.
Die Geister beherrschten die Welt der Natur, von der der Mensch ein Teil war. Sie mussten
durch Vermittler günstig gestimmt werden.

In der irischen Literatur tauchen die drei Muttergöttinnen des Krieges Môrrigan, Macha
und Bodb vereint als Môrrigan (die grossen Königinnen) auf. Auch die Göttin Brigit ist
dreigestaltig, so wie auch Lug zusammen mit seinen beiden Brüdern erscheint und Dagda
gelegentlich mit zwei weiteren Namen in Verbindung gebracht wird.

Zuweilen werden Gottheiten mit den ihnen zugeordneten Tieren abgebildet. So
erscheint Epona mit dem Pferd und die Göttin Atrio mit den Bären. Der Eber ist Symbol der
Kraft. Kultische Bedeutung hatten auch Hund, Hirsch und Stier.

Kultstätten und Opferplätze (108-123) entwickelten sich im Laufe der Zeit zu Heiligtümern.

Caesar bemerkte in einer Notiz, dass nach allgemeinem Recht der Kelten alle
waffenfähigen Männer aufgefordert worden seien, das Heiligtum aufzusuchen. Der heilige
Hain - enthalten noch im griechischen nemos (Waldung) und lateinischen nemus (Gehölz)
- wird zum abgegrenzten Heiligtum. Sakral wird Gegensatz zu profan. Im Irischen bedeutet

noib (heilig) wie das altpersische naibas «schön, gut». Frisches, klares aus dem Boden
sprudelndes Wasser hatte meist Heilkraft, die der Mensch nutzen konnte, sofern er die
Quellgottheit günstig stimmte.

Um ein vollwertiger Mensch zu sein, brauchte der Kelte die Beziehung zu den Göttern,
die nur durch Opfer und Weihgeschenke hergestellt werden konnte. Als Tieropfer wurden
fast ausschliesslich Haustiere verwendet. Diodor von Sizilien berichtet im Anschluss an Po-
seidonios, dass bei den weiter nördlich wohnenden Kelten eine grosse Menge den Göttern
geweihtes Gold ausgelegt sei, das keiner der Einheimischen anzugreifen wagte, obwohl die



Rezensionen 287

Kelten überaus geldgierig seien. Auf dem alten Kult- und Opferplatz La Tène fanden sich
zahlreiche Schwerter, Pferdegeschirre und Zubehörteile von Streitwagen.

Eine wichtige Rolle spielten Gebete und begleitende Handlungen mit ausgebreiteten gen
Himmel gestreckten Händen. Bekannt sind auch Zaubersprüche im Zusammenhang von
Krankenheilung. Zum Bitt- und Dankopfer kamen das Sühneopfer und das Bauopfer zur
Festigkeit der Fundamente eines Gebäudes. Dabei wurden neben Haustieren auch Kinder
geopfert - wie im Oppidum von Manchin in der Mitte der südlichen Durchfahrt im Osttor
das Grab eines sechsjährigen Mädchens und andere Ausgrabungen zeigen. Eine weitere
Form von Opfern ist die so genannte Totenfolge. Ehepartner, Verwandte oder Angehörige
der Dienerschaft folgten freiwillig oder gezwungenermassen einem Verstorbenen in den
Tod, wie Caesar berichtet. Schliesslich gab es das divinatorische Opfer zum Zweck der
Weissagung.

Die Mantik (124-131) spielte bei den Kelten - wie bei allen antiken Religionen - eine
grosse Rolle. Mantiker standen in hohem Ansehen und sagten mit Hilfe des Vogelflugs und
der Opferschau die Zukunft voraus.

Eine Reihe archäologischer Funde zeigen, dass die Jenseitsvorstellungen und die damit
verbundene rituelle Bewältigung des Todes zum Zentrum der keltischen Glaubensvorstellung

gehörten. Die Grabriten variierten zwar von Region zu Region, aber sie blieben über
einen langen Zeitraum hinweg konstant, so dass daraus eine feste Tradition erschlossen
werden kann. Hervorragende Persönlichkeiten wurden vor der Bestattung öffentlich
aufgebahrt. Silius Italicus berichtet, dass die Keliberer ihre im Kampf gefallenen Toten den
Geiern zum Frass vorwarfen, damit sie zu den im Himmel wohnenden Göttern gelangen
können.

Die Gemeinschaft der Lebenden und der Toten ist gekennzeichnet durch räumliche Trennung

der Grabstätten von den Siedlungen der Lebenden. Doch die Verstorbenen bleiben
auch nach dem Tod mit den Lebenden verbunden. Diodor von Sizilien begründet die
sprichwörtlich gewordene Todesverachtung der Kelten mit der auch bei Pythagoras
vorherrschenden Lehre, dass die Seelen der Menschen unsterblich seien und nach einer
bestimmten Zahl von Jahren in einem anderen Körper noch einmal lebten.

Die Kultstätten (145-152) sind auf besonders markanten Stellen der Landschaft an uralten

Opferplätzen entstanden. Die als Heidentor bezeichnete senkrecht stehende Felswand
auf der Oberburg bei Egesheim im Landkreis Tuttlingen zeigt das sehr eindrücklich. Die
Einberufung des keltischen Landtags war, wie Caesar berichtet, immer mit diesen
keltischen Heiligtümern verbunden. Waffenfähige Männer legten am Heiligtum den Eid ab.

Das Kultpersonal spielte in der keltischen Religion nach Auskunft der antiken
Ethnographie eine wichtige Rolle. Der Kult wurde organisiert mit Hilfe eines differenzierten und
spezialisierten Personals, an dessen Spitze die Druiden standen. Diese Gelehrtenelite war
wegen ihrer Weisheit und ihrer besonderen Rolle als Vermittler zwischen Stamm und
Göttern hoch geachtet. Der Name ist vermutlich von einem Ausdruck abgeleitet, der
«Eichenkundiger» oder auch «grosses Wissen» bedeuten könnte. Den Druiden oblagen alle
geistigen Aktivitäten, die das Funktionieren der Gemeinschaft sicherten. Caesar
beschreibt die Pflichten der Druiden sehr genau: Sie «versehen den Götterdienst, besorgen
die öffentlichen und privaten Opfer und legen die Religionssatzungen aus. Bei ihnen finden
sich in grosser Zahl junge Männer zur Unterweisung ein, und sie gemessen hohe Verehrung.

Denn bei fast allen öffentlichen und privaten Streitigkeiten urteilen und entscheiden
die Druiden.» Als Priester und Magier, Lehrer und Richter gebührt ihnen Gehorsam weit
über den eigenen Stamm hinaus.

Die Druidin war als Wahrsagerin bekannt und hatte ebenfalls grossen Einfluss. Daneben
gab es noch andere Kultoffizianten wie die Semnotheen, die aus den beiden griechischen
Worten semnôs (heilig) und theös (Gott) zusammengesetzt auf Priester hinweisen, weswegen

manche vermuten, dass die Semnotheen einen vierten Stand in der keltischen Gesell-



288 Rezensionen

schaft bildeten. Das eigentliche keltische Wort für Priester ist gutuater, das sich aus guth
(Stimme) und athir (Vater) als Anrufer der Gottheit zusammensetzt. Die vates sind die
inspirierten Dichter und Wahrsager. Wie nahe sie den Druiden standen und wodurch sie sich
von diesen unterschieden, kann aus den vorhandenen Quellen nicht erschlossen werden.

Zu den markanten Konstanten der keltischen Geschichte gehören die sakralen
Herrschaftsformen (165-173). Die keltische Gesellschaft war hierarchisch gegliedert. Bereits
aus der vorrömischen Zeit gibt es Beweise für Ahnenkult und Herrschaftslegitimation. Eine
religiöse Fundierung sozialer Abhängigkeiten finden wir erstmals bei Diodor von Sizilien.
Die religiöse Überhöhung des Königtums in inselkeltischen Quellen umschreibt der
Begriff fir flathemon, Gerechtigkeit des Herrschers, und hat zum Inhalt, dass das gerechte
Handeln des Königs die Grundvoraussetzung für Frieden und Wohlstand ist - jedes
Fehlverhalten des Herrschers, gäu flathemon genannt, ziehe unweigerlich Unfruchtbarkeit,
Missernten, Unwetter und Krankheiten nach sich.

Zusammenfassend kommt Maier in seiner Untersuchung zum Ergebnis, dass vieles, was
heute als typisch keltisch ausgegeben werde, ein Produkt neuzeitlicher oder bereits antiker
Keltenideologie sei (178). Deshalb erweise sich die Erforschung der keltischen Religion
weiterhin «als eine Aufgabe, die für die interdisziplinäre Zusammenarbeit eine
Herausforderung darstellen wird» (180).

Bernhard Maier ist zu danken für dieses faszinierende Werk, das klar zwischen
wissenschaftlichen Erkenntnissen und Fiktionen unterscheidet.

Karl W. Rennstich, Reutlingen


	Rezensionen

