
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Artikel: "Er hängt die Erde über dem Nichts auf" : wider die Verhunzung des
Nichts

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Er hängt die Erde über dem Nichts auf»1

Wider die Verhunzung des Nichts

Intention des folgenden Aufsatzes ist es, einen Gesprächsbeitrag zur
philosophisch-theologischen Ehrenrettung des Nichts zu leisten. (1.) Ausgehend
von der durch Ludger Lütkehaus urgierten und diagnostizierten abendländischen

Ontokratie und Nichtsvergessenheit werden (2.) systematisch-anamne-
tisch profilierte Protagonisten der neueren Philosophie- und Theologiegeschichte

hinsichtlich ihrer Wertung des Nichts befragt, um schliesslich (3.)
theologisch-philosophische Grunddaten des Nichts (fundamenta nihili) -
mehr exemplarisch - vorzulegen.

1. Nihilophobie und Ontozentrismus.
Lütkehaus' nihilozentristische Diagnose von Philosophie und Theologie

In seinem 1999 in Zürich erschienenen stattlichen Buch zum Nichts bietet
Lütkehaus quasi eine philosophische (und z. T. theologische) Revue der
Nichtsvergessenheit2. Er konstatiert pathetisch allgemeine Nichtsvergessen-
heit. Die Philosophie ist für ihn letztlich durchgängig, wenn auch unterschiedlich,

«von Nichtsvergessenheit bestimmt». Ja sogar «eine vergessene
Nichtsvergessenheit» sei philosophisch zu konstatieren (Lü, 599). Denn Ontomor-
phie sei die abendländische Philosophie (Lü, 600). Die westliche abendländische

Zivilisation, ihre Metaphysik, ihr «ontologische(r) Glaube», ihre
«Apotheose des Schaffens», «ihre Basisideologie», ist für Lütkehaus ontolo-
gischer Positivismus: «die Identifikation des Seins mit dem Guten und des
Guten mit dem seienderen Sein, des Nichtsein mit dem Schlechten mit dem
weniger, wenn überhaupt seienden Sein» (Lü, 20f.).

Der ontologische Positivismus sei wesentlich Resultat der christlichen
Theologie. Dieser gehe einher mit nihilophobem Denken, dessen Kehrseite
Ontozentrismus, Ontomorphismus und Ontophilismus seien (Lü, 29). Durch
das Christentum geschähe eine zweifache Verhunzung, deren eine als Ergeb-

1 Hi 26,7: «kremazon gen epi oudenos». (LXX) «adpendit terram super nihili». (Vul-
gata).

2 L. Lütkehaus, Nichts. Abschied vom Sein. Ende der Angst, Zürich 1999 (zit. Lü),
718. Lütkehaus' gut lesbares und teilweise brillant formulierendes Buch ist keine
philosophisch-systematische oder philosophiegeschichtliche Aufarbeitung des Nichts (diese
stehen immer noch aus), sondern eine weitgehend mehr essayistische philosophische
(philosophiehistorisch angereicherte) Problematisierung des Nichts. Das Verdienst dieser
Arbeit ist darin zu sehen, nachdrücklich und überzeugend die philosophische Vernachlässigung

der Nichts-Problematik zu artikulieren und zu diskutieren.



Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 229

nis den Ontozentrismus bzw. die Nihilophobie zeitige. Das Christentum habe
«nicht nur seine Liebesbotschaft an die Macht und die Herrlichkeit verraten,
sondern zwei lebens- und sterbenswichtige Dimensionen des Menschlichen
auf lange Zeit verhunzt...: die Liebe und den Tod» (Lü, 32f.) Der christliche
Schöpferglaube sei eindeutig ontozentristisch und nihilophobistisch bzw.

Verdrängung des Nichts, denn die «Geschöpfe(n) des allmächtigen Schöpfergottes»,

diese «Sklavenseelen des Seins», «diskriminieren» das Nichts (Lü,
601). Theologisch substantiell sei für sie die Theologie Ontologie. Identifizierung

zwischen Sein und Theologie sei ihr (ontologisches) Programm. Theologie

existiere essentiell als Ontologie. Proskynese vor Gott inkludiere die vor
dem Sein. «Metaphysik ist für sie Ontologie, und Ontologie Ontotheologie:
der zweifache Kniefall vor Gott und dem Sein. Die Nichtswissenschaft aber
wird zum Stoff der Diabologie» (Lü, 601). Die Fundamentaltheologie generell

generiere «das Nichts zum Platzhalter des Seins» (Lü, 721).
Höchste Wertung im Christentum gibt Lütkehaus dem Theologoumenon

vom leidenden Gottes- und Menschensohn. Deren Nichtsdimensionen würden

jedoch therapeutisch zur Zähmung des schöpfungsideologischen
Ontozentrismus bzw. der creatio-ideologischen Ontokratie verbraucht, so dass von
den produktiven Nichtspotenzen des theologischen Gedankens des leidenden
Gottes- und Menschensohns wenig bzw. gar nichts übrig bleibe hinsichtlich
des Nichts3.

Auf dem Boden der philosophischen und theologischen Nichtsvergessenheit
stehe auch der Seinsdanker Martin Heidegger. Nichtsdestrukteur und

Ontozentrist sei dieser Seinsdanker. Er nutze bei seiner Interpretation des
Nihilismus mitnichten dessen Nichtspotential zu Gunsten des Nichts, sondern
inkorporiere dieses ontokratisch ins Sein4. Bei Heidegger, der «in der Tiefe
seines Denkens ein Seinsdanker» sei, komme es zur Seinsermächtigung5. «Indes,

wenn das Denken Danken wird, so hat es auch schon abgedankt» (Lü,
430). Also auf Seinsermächtigung sei Heidegger aus, gerade auch bei seiner
Nihilismusinterpretation. Dem korrelierend sei die berühmt-berüchtigte
Rektorratsrede Heideggers «Seinsermächtigungsgesetz» (Lü, 431).

3 Lütkehaus schreibt: «Die Idee eines leidenden Gottes- und Menschensohns ist die
vielleicht größte Idee des Christentums, die Identifikation des Schöpfers mit der Kreatur,
die Erlösung vom Leiden durch Leiden das homöopathische Mittel gegen das, was es sich
mit seiner Schöpfungsideologie einhandelte.» (Lü, 34).

4 «Keineswegs lässt Heidegger den Nihilismus das sein, was er womöglich ist: eine
andere Geschichte, die mit der Seinsgeschichte bricht. Mit dem Sein darf es (sc. gemäß
Heidegger) im Nihilismus nur insoweit nichts sein, als noch das Nichts dank seiner ontolo-
gischen Indifferenz dem Sein eingemeindet ist. Heidegger ordnet sich in die
Gemeinde der Nihilismusüberwinder ein.» (Lü, 427f.).

5 Lütkehaus (Lü, 430) verweist auf Martin Heidegger, Was ist Metaphysik, Frankfurt/
M. 121981,49f.



230 Udo Kern

Ebenso verorte Sartre das Nichts innerhalb des Seins (Lti, 450). Für ihn
nichtet sich das Nichts «nicht selber, sondern das Für-sich: Dieses ist der <Ur-

sprung des Nichts>» (Fü, 450). Das Sartresche Nichts sei demzufolge
«Infragestellung des Seins durch das Sein also, ein fortdauernder <ontologischer
Akt>, der aus dem Sein kommt, noch indem er seine massive Positivität
bricht» (Lü, 450). Hinsichtlich des Existentialismus und seinem Nichts gelte
generell, dass dieses ein geseintes Nichts sei. «Der Existenzialismus markiert

mit Schärfe die Grenze zwischen Sein und Nichts als Abgrund der Freiheit.
Aber auch sein Nichts ist eines, das nach Sein verlangt und so vom Sein
abhängig ist, dass es nur als <geseintes> ist.» (Lü, 721)

Ohne Vorbehalte feiere dagegen «den neuen Gottesdienst des Nichts»
Büchners Drama Dantons Tod, diese «Tragödie des revolutionären Nihilismus»

(Lü, 75). In Dantons Tod sei «(d)ie zentrale Szene für die finale Krisis
des schöpferischen <Logos>... ein philosophisches Gespräch, das eine atheistische

Ausgangsthese und ein felsenfestes atheistisches Resultat hat. Der Ort
ist ein Gefängnis, nur der Geist ist so frei wie vorher nie» (Lü, 75).

Auch Schopenhauer öffne sich weitgehend dem Nichts. Gegen die
Gleichsetzung von Sein und Gutem wende er sich (vgl. Lü, 112). Totalisierung des

relativen Nichts betreibe Schopenhauer. Die Bestimmung des Nichts ergäbe
sich aus der Relation zum andern. Das vorausgesetzte andere sei für Schopenhauer

die Voraussetzung des Nichts (vgl. Lü, 630). Allerdings münde
Schopenhauers bemerkenswerte negative Ontologie6 «in eine Apotheose des als

Nichts vernichteten Nichts», und so erliege auch er «der abendländischen
Nichtsvergessenheit» (Lü, 222) und bleibe «ein Sklave des Seins» (Lü, 634).

Lütkehaus zufolge werden ebenfalls Formen, die eine Positivierung des

Nichts (und damit verbunden anscheinend eine emphatische Bejahung des

Nichts) verfolgen, dem schlichten Nichts nicht gerecht. Mystik, dialektische
Philosophie und die Fundamental- bzw. Existentialontologie subsumiert
Lütkehaus als Formen der Positivierung des Nichts, die sozusagen Nichts-orien-
tiert dem Nichts letztlich nicht gerecht werden. Die Mystik mache «aus Allem
Nichts um aus dem Nichts Alles zu gewinnen: Sie vergöttlicht das Nichts»
(Lü, 642, vgl. 718). Das «schöpferische Nichts» kreiert dialektische Philosophie,

indem sie «aus dem Nichts das Vehikel des Werdens werden lässt»7. Das
Nichts werde durch die Fundamental- und Existentialontologie «<verseit>»

(Lü, 642). Sie benutze das Nichts «für die Lichtung des Seins», zur «Selbstgewinnung

des Für-sich-seins» (Lü, 642f.). Lütkehaus' philosophisches Urteil

6 «Der Begriff Nichts bezeichnet nur die Negation des <Seienden> als des <allgemein
als positiv Angenommenem (I 526), das in Wahrheit leer und nicht ist, während das für uns
Leere und Nichtige die Fülle birgt.» Schopenhauers Nichts ist «so negativ dann doch
nicht» (Lü, 531).

7 Lü, 642. «In der dialektischen Philosophie wird das Nichts im trauten Verein mit
dem Sein zum coproduktiven Vehikel des Werdens.» (ebd., 720).



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 231

gegenüber diesen Formen der Positivierung des Nichts lautet: «Mit höchsten
Gehalten gefüllt, wird das Nichts scheinbar emphatisch bejaht. Doch gerade

so wird es verneint, sein schlichtes Wesen, nichts als nichts zu sein, verleugnet.»

(Lü, 643)
Aufstehen will Lütkehaus gegen die Nichtsvergessenheit und damit eine

Revision des ontozentrischen, ontomorphen, ontophilen Denkens und die
Beendigung der Nihilophobie endlich einläuten (Lü, 29).

2. Die Bedeutung des Nichts in ausgewählten signifikanten neueren
philosophischen und theologischen Entwürfen

2.1. Kants Kategorisierung des Nichts

Geradezu klassisch ist die Kategorisierung des Nichts in Kants «Tafel» der
«Einteilung des Begriffs von (sie!) Nichts»8. In der transzendentalen Analytik
seiner Kritik der reinen Vernunft unterscheidet Kant hinsichtlich des Begriffes
vom Nichts: 1. ens rationis, 2. nihilprivativum, 3. ens imaginarium und 4. nihil
negativum9. 1. «Leerer Begriff ohne Gegenstand» ist das Nichts als ens rationis.

Dem Gegenstand korrespondiert keine Anschauung. Das trifft auf die
Noumena und gewisse neue ohne Widerspruch und ohne Empirie zu denkende

«Grundkräfte» zu. 2. «Leerer Gegenstand eines Begriffs» ist das Nichts als

nihilprivativum, denn «Realität ist etwas, Negation ist nichts, nämlich, ein
Begriff von dem Mangel eines Gegenstandes». 3. «Leere Anschauung ohne
Gegenstand» ist das Nichts als ens imaginarium. Gegenstand an sich ist die blosse
Form der Anschauung nicht. Sie ist nur dessen formale Bedingung (als
Erscheinung), so wie reiner Raum und reine Zeit. «Leerer Gegenstand ohne
Begriff» ist das Nichts als nihil negativum: «Der Gegenstand eines Begriffs, der
sich selbst widerspricht, ist nichts, weil der Begriff nichts ist, das Unmögliche,
wie etwa die geradlinige Figur von zwei Seiten». Das «Gedankending» ens
rationis und das von ihm différente «Unding» nihil negativum sind beide «leere
Begriffe». Das sind das nihil privativum und das ens imaginarium nicht,
sondern vielmehr «leere Data zu Begriffen». - Die Kantische Bestimmung des

Nichts enthält Wichtiges. Jedoch genügt sie nicht.

2.2. Das reine und das bestimmte endliche Nichts Hegels

Hegel bezieht das reine Nichts auf das reine Sein. «Das reine Sein und das
reine Nichts ist... dasselbe.»10 Es ist als reines Sein «ohne alle weitere Bestimmung»

(L I, 66). Das gleiche gilt vom reinen Nichts. Es «ist einfache Gleich-

8 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 291.
9 Vgl. zum Folgenden (auch die Zitate) I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 292.
10 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, hg. v. G. Lasson, I, II, Leipzig 1951 (zit. L I

bzw. L II), hier: 1,67.



232 Udo Kern

heit mit sich selbst, vollkommene Leerheit, Bestimmungs- und Inhaltslosigkeit»,

ununterschieden in sich selbst (L1,67). Leeres, reines Anschauen ihrer
selbst zeichnen reines Sein und reines Nichts aus (L I, 67). «Sein und Nichtsein

ist dasselbe; also ist es dasselbe», jedoch nicht bestimmtes Sein und
bestimmtes Nichts (L I, 70). «Hätte Sein und Nichts irgendeine Bestimmtheit,
wodurch sie sich unterschieden, so wären sie bestimmtes Sein und bestimmtes

Nichts, nicht das reine Sein und das reine Nichts» (L I, 77f.). Da das reine
Sein und das reine Nichts Unbestimmte sind, ist ihr «Unterschied völlig
leer», so dass dieses und jenes «auf gleiche Weise das Unbestimmte» sind (L
I, 78). Wenn man das Sein metaphorisch als reines Licht und das Nichts als
absolute Finsternis versteht, so gilt: «Reines Licht und reine Finsternis sind
zwei Leeren, welche dasselbe sind.» (L I, 79)

Geht es dagegen um ein bestimmtes Nichts, dann gilt nicht der leere
Unterschied zwischen Sein und Nichts, denn dieser ist nur auszusagen von dem
reinen unbestimmten Nichts und dem reinen unbestimmten Sein. Ist jedoch
das Nichts ein bestimmtes, dann ist es nicht mehr ein reines Nichts und damit
mit dem reinen Sein identisches, sondern als bestimmtes negatives Nichts. Ein
negatives Nichts jedoch «ist etwas Affirmatives» (L I, 89). Reines Nichts und
bestimmtes Nichts müssen strikt unterschieden werden. «Ein bestimmtes, ein
endliches Sein ist ein solches, das sich auf anderes bezieht»11. Ebenso muss
das bestimmte Nichts definiert werden. Hegel wendet sich gegen die skeptizi-
stische absolute Konstruktion des reinen Nichts (Ph, 68), die diese Differenzierung

von reinem und bestimmtem Nichts nicht kennt. Der Skeptizismus
mit seinem leeren reinen Nichts irrt, da er die Bestimmtheit des Nichts ausser
Acht lässt. Er vergisst das generische a quo des Nichts, übersieht, dass das

Nichts das bestimmte Resultat «dessen ist, woraus es resultiert» (Ph, 68). Er
läuft sich fest an seinem Konstrukt des reinen Nichts und verfehlt, indem er
des wahrhaften generischen a quo des Nichts nicht ansichtig wird, das Nichts;
denn für Hegel gilt hinsichtlich des Nichts, dass dieses nur philosophisch
exakt begriffen werden kann als Resultat seines a quo. «Das Nichts ist... als das
Nichts dessen, woraus es herkommt, in der Tat das wahrhafte Resultat; es ist

selbst ein bestimmtes und hat einen Inhalt.» (Ph, 68) Es kann nicht als leeres,

sondern nur als bestimmtes bestimmt begriffen werden.
Nun muss nach Hegel das Verhältnis von Sein und Nichts jedoch über die

Einheit des reinen Seins und des reinen Nichts hinaus durch ein Drittes
vermittelt werden, um philosophisch suffizient Sein und Nichts begreifen zu können.

Das geschieht durch das Werden bzw. Übergehenu. «Die Einheit, deren

11 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. v. J. Hoffmeister, Berlin 1967 (zit.
Ph),71.

12 «Übergehen ist dasselbe als Werden, nur dass in jenem die beiden (sc. Sein und
Nichts), von deren Einem zum Andern übergegangen wird, mehr als außer einander
ruhend und das Übergehen als zwischen ihnen vorgestellt wird.» (L 1,79).



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 233

Momente, Sein und Nichts, als untrennbare sind, ist von ihnen selbst zugleich
verschieden, so ein Drittes gegen sie, welches in seiner eigentümlichsten Form
das Werden ist.» (L I, 79) Dieses Werden ist unverzichtbar. Es muss bei dem
Diskurs hinsichtlich des Seins und Nichts «vorhanden sein», denn Sein und
Nichts «bestehen nicht für sich, sondern nur im Werden, in diesem Dritten»
(L 1,79). Das Werden als Vermittlung von Sein und Nichts hat «vielfache
empirische Gestalten», die von der Abstraktion übergangen werden, obwohl die
Abstraktion ihrerseits nur ein Etwas der empirischen Existenz ist (L I, 79). -
Das Werden überlässt das Nichts nicht (bei) sich selbst, es hebt in Bezug auf
das Dasein das blosse Nichts auf: Es «enthält, dass Nichts nicht Nichts bleibe,
sondern in sein Anderes, in das Sein übergehe» (L I, 68f.). Das kann
grundsätzlicher gefasst werden. Es existiert im Dasein nichts, das nicht Sein und
Nichts besitzt13. Das Verhältnis von Sein und Nichts ist hier auf ein Bestimmtes,

«irgend Etwas und Wirkliche(m)s», ausgestellt (L I, 69). Das Werden
jedoch ist «nicht bloß die einseitige oder abstrakte Einheit des Sein und
Nichts», «(s)ondern es besteht in dieser Bewegung, dass das reine Sein unmittelbar

und einfach ist, dass es darum ebenso das reine Nichts ist, dass der
Unterschied derselben (sc. Sein und Nichts) ist, aber ebenso sehr sich aufhebt
und nicht ist» (L I, 77). Im Werden werden der Satz: Sein und Nichts ist
dasselbe und der gegenteilige: Sein und Nichts ist nicht dasselbe produktiv
zusammengehalten (vgl. L I, 76f.). Im Werden sind Sein und Nichts als bestimmte
Einheit als noch unterschieden zugleich aufgehoben (L I, 92). In ihrer Unter-
schiedenheit sind Sein und Nichts je in derselben Unterschiedenheit «als Einheit

mit dem Anderen» (L I, 92). «Das Werden enthält also Sein und Nichts
als zwei solche Einheiten, deren jede selbst Einheit des Seins und Nichts ist;
die eine das Sein als unmittelbar und als Beziehung auf das Nichts; die andere
das Nichts als unmittelbar und als Beziehung auf das Sein» (L 1,92). Von hieraus

sind Entstehen und Vergehen als Grundmomente des Werdens gegeben.
In verschiedener Richtung artikuliert sich in beiden dasselbe Werden (L I,
92). Als unterschiedene Richtungen desselben Werdens «durchdringen und
paralysieren» Sein und Nichts «sich gegenseitig» (L I, 92f.). Vergehen ist die
eine Richtung: «Sein geht in Nichts über». Es gilt jedoch auch die andere
Richtung: «Nichts ist eben sosehr das Gegenteil seiner selbst, Übergehen in
Sein, Entstehen» (L I, 93). «Nichts geht in Sein über, aber Sein hebt ebenso
sehr sich selbst auf und ist vielmehr das Übergehen in Nichts, ist Vergehen. -
Sie heben sich nicht gegenseitig, nicht das Eine äusserlich das Andere auf;
sondern jedes hebt sich an sich selbst auf und ist an ihm selbst das Gegenteil

13 Hegel sagt, «dass es nirgends im Himmel und auf Erden Etwas gebe, was nicht beides,

Sein und Nichts, in sich enthielte» (L I, 69). «So in Gott selbst enthält die Qualität,
Tätigkeit, Schöpfung, Macht usf. wesentlich die Bestimmung des Negativen, - sie sind ein
Hervorbringen eines Andern.» (L 1,70).



234 Udo Kern

seiner.» (L I, 93) Das Werden ist in der doppelten Bedeutung des Wortes in
der Einheit von Sein und Nichts aufgehoben.

Im Werden und im Dasein, deren Grundlage die Einheit von Sein und
Nichts ist, tritt diese Einheit als bestimmte nicht heraus in eine abstrakte
unbestimmte Einheit von Sein und Nichts (L 1,95). Genetisch verdankt sich das
Dasein dem Werden: «Aus dem Werden geht das Dasein hervor.» (L I, 96)
Das Dasein «als das einfache Einssein des Sein und Nichts» hat «die Form von
einem Unmittelbaren», das das Werden als seine Vermittlung aufgehoben
hinter sich hat (L 1,96). «Dasein ist, nach seinem Werden, überhaupt Sein mit
einem Nichtsein» (L I, 96). Aufgenommen in das Sein ist das Nichtsein in der
Unmittelbarkeit des Daseins, womit die Bestimmtheit an sich gegeben ist (L
I, 96).

Hegel vindiziert dem sich selbst von sich selbst zu sich selbst bewegenden
Nichts grundlegende Bedeutung für die reine absolute Reflexion (L II, 13f.).
Aufhebung des Werdens ereignet sich als «die Bewegung von Nichts zu
Nichts und dadurch zu sich selbst zurück». Das ist «(d)as Werden im Wesen»

(L II, 13). Die reine sich selbst bestimmende absolute Reflexion ist «die

Bewegung von Nichts zu Nichts» (L II, 14). Das heisst hinsichtlich der Definition
des Wesens: «Das Sein ist nur als die Bewegung des Nichts zu Nichts, so ist es
das Wesen» (L II, 14). «Das Wesen ist nur diese seine Negativität, welche die
reine Reflexion ist.» (L II, 63) Nicht in sich hat das Wesen diese Bewegung,
vielmehr ist es sie «als der absolute Schein selbst, die reine Negativität, die
nichts außer ihr hat, das sie negierte, sondern die nur ihr Negatives selbst
negiert, das nur in diesem Negieren ist» (L II, 14).

Grund und Wesen hängen nicht nur miteinander zusammen, sondern sind
als Bewegung des Nichts zu definieren. «Das Wesen bestimmt sich selbst als
Grund.» (L II, 63) Als das Nichtbestimmte bestimmt sich das sich selbst als

Grund bestimmende Wesen (L II, 63). Jedoch allein «das Aufheben seines
Bestimmtseins ist sein Bestimmen» (L II, 63). In dem sich selbst aufhebenden
Bestimmtsein erweist sich das Wesen «in seiner Negativität (sc. als) mit sich
identisches Wesen» (L II, 63). Das sich selbst als Grund setzende Wesen ist
das sich in seinem Bestimmen sich selbst aufhebende und gerade so durch seine

Negativität das Setzen des Grundes.

2.3. Das Nichts ist eben nichts und doch ontologisch notwendig.

Emphatisch und apodiktisch sagt Ludwig Feuerbach in seiner Abhandlung

Zur Kritik der Hegeischen Philosophie: «Das Nichts ist eben nichts ...;
weiter lässt sich darüber nichts sagen»14, und in der Tat heisst es in Hegels
Wissenschaft der Logik: «Nichts ist nur Nichts.» (L I, 90) Nun könnte man

14 L. Feuerbach, Gesammelte Werke, hg. v. W. Schuffenhauer, Berlin 1967ff. (zit.
FGW), IX, 59.



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 235

vordergründig Feuerbach entgegenhalten, dass er selbst nicht Nichts zum
Nichts zu sagen hat, sondern eine ganze Menge dazu schreibt15. Jedoch trüge
das wenig aus und man würde ihm letztlich damit auch nicht gerecht.

Das Nichtdenken des Nichts ergibt sich für Feuerbach mit Berufung auf
Hegel daraus, dass das Denken als Denken bestimmtes und nicht unbestimmtes

Nichts ist: «Das Nichts kann nicht gedacht werden, denn Denken ist
Bestimmen, wie Hegel selbst sagt; würde also das Nichts gedacht, so würde es

bestimmt, also wäre es nicht mehr nichts.»16 Prädikatslos, unbestimmt,
unterschiedslos ist das Nichts, also keine das wirkliche Sein bestimmende Differenz
kennt das Nichts17. «Die Bestimmtheit ohne Sein ist Nichts, wie das Sein ohne
Bestimmtheit Nichts ist.» (FGW XIV, 65)

Was aber ist das Nichts, wenn es nichts ist? Wie kommen wir überhaupt
dazu, über das Nichts zu räsonieren? Das Nichts ist für Feuerbach ein Kon-
strukt der spekulativen Imagination: «Und was ist... das Nichts anders als ein
Spektrum, ein Gespenst der spekulativen Imagination? Eine Vorstellung, die
keine Vorstellung, ein Gedanke, der kein Gedanke» (FGW IX, 57). Aus der
Perspektive des Denkens erweist sich der Gedanke des Nichts strikt als «eine

Denkunmöglichkeit», als unwahr und fatale Gedankenlosigkeit (FGW IX,
56). Er ist «ein gar nicht zu Denkendes» (FGW IX, 56). «(D)as absolut
Gedanken- und Vernunftlose» (FGW IX, 54) ist das Nichts. Das Nichts ist ge-
danken- und vernunftlos, weil es nicht der analytischen Affirmativität des

Denkens entspricht. Die «schlechthin determinierte», «affirmative Tätigkeit»,
das ist die Vernünftigkeit des Denkens, verträgt sich nicht mit der negativen
Unvernunft des Nichts (FGW IX, 56), die «selbst... seiende Tätigkeit» (FGW
IX, 54) des Denkens nicht mit dem nichttätigem Nichtseienden des Nichts.
Wo und wann und von wem auch immer gedacht wird, zeigt sich «eben als das

absolut Vernunftlose» des Nichts (FGW IX, 56).
Feuerbach destruiert das Nichts ontologisch und moralisch. Analytisch

trägt das Nichts Lügencharakter. «Das Nichts ist eine absolute Selbsttäuschung,

das proton pseudos, die absolute Lüge in sich selbst. Das Denken des
Nichts ist ein sich selbst widerlegendes Denken. Wer nichts denkt, denkt eben

15 Vgl. FGW, IX, 54ff. So äussert sich auch z. B. der Erlanger Privatdozent L. Feuerbach

nicht nur gelegentlich, sondern verhältnismässig häufig zum Nichts: vgl. die in den
Bänden FGW XIII, 368 und FGW XIV, 546 angegebenen diesbezüglichen Stellen. Siehe
auch U. Kern, Der andere Feuerbach. Sinnlichkeit, Konkretheit und Praxis der «neuen
Religion» Ludwig Feuerbachs, Mainz 1998,123-125.

16 FGW IX, 54. «... das Nichts ist nicht Etwas, nichts, das an sich selbst eine Bestimmtheit

und einen Unterschied hätte» (FGW XIV, 43).
17 «Das Prädikat des me-on [des Nichtseienden] des Nichts ist also die Prädikatslosig-

keit, seine Bestimmung die Unbestimmtheit, die Unterschiedslosigkeit, welches weder an
sich selber noch in Bezug auf Andres einen Unterschied an sich hat. Wo Nichts ist, da ist
kein Unterschied, keine Differenz, es selbst ist Verschwinden aller Bestimmungen, durch
die wir Etwas als ein Seiendes fassen.» (FGW XIV, 58f.).



236 Udo Kern

nicht. Das Nichts ist die Negation des Denkens; es kann daher nur dadurch
gedacht werden, dass es zu etwas gemacht wird. Es wird also in demselben
Momente, wo es gedacht wird, nicht gedacht, denn ich denke immer das

Gegenteil des Nichts.» (FGW IX, 55) Das Nichts ist die Lüge der Wirklichkeit
(genetivus obiectivus). Ihm ist die Konstruktion der spekulativen Imagination

das, was es an die Stelle der Wirklichkeit setzt, dort, wo es selbst nicht sein
kann. Als Gespenst der spekulativen Imagination (FGW IX, 57) jedoch ist das

Nichts leeres Konstrukt, wie das kein Wesen und Körper habende Gespenst
(FGW IX, 57). Das Nichts ist eine Metamorphose der Phantasie. Jenes wird
durch diese zu einem Substantiv. Das Nichts ist also metamorphosiertes
Substantiv der Einbildungskraft. «Nur die Phantasie macht das Nichts zu einem
Substantiv, aber nur so, dass sie das Nichts selbst in gespenstisches, wesenloses

Wesen metamorphosiert.» (FGW IX, 59)
Wo das Gespenst der spekulativen Imagination, also das so generierte

zum Etwas konstruierte Nichts regiert, stellen sich die «natürlichen
Konsequenzen» desselben, d. i. deren absurde Möglichkeiten ein: «die sinnlosesten
Phantastereien» und «die abgeschmacktesten Mirakelpossen» (FGW IX, 56).
Das dokumentiert nach Feuerbach evident die Schöpfung aus dem Nichts
(FGW IX, 56). Das als Gegensatz zum Sein begriffene Nichts «ist ein Produkt
der orientalischen Einbildungskraft» (FGW IX, 58). Deren Destruktion
besteht darin, dass es das Essentielle nicht nur verfehlt, sondern durch das dem
Wesen Widersprechende ersetzt. Es gibt «das Wesenlose selbst als Wesen» aus
und etabliert sich als «ein selbständiges Vernichtungsprinzip», das den Tod
nicht nur dem Leben vorzieht, sondern als ein selbständiges Vernichtungsprinzip

den Tod etabliert und das Leben eliminiert (FGW IX, 58).
Seinen tiefen genetischen Grund verdankt das Nichts der nichtsuffizienten

Unterscheidung zwischen Subjektivem und Objektivem. Der Mensch macht
hinsichtlich des Nichts «seine subjektiven Eindrücke und Empfindungen zu
objektiven Eigenschaften», «versubstantialisiert» seine psychischen Nichts-
Empfindungen zum objektiven Nichts und zwar dort, «wo der Mensch... nicht
zwischen dem Subjektiven und Objektiven unterscheidet, wo er seine subjektiven

Eindrücke und Empfindungen zu objektiven Eigenschaften macht»
(FGW IX, 58). Das geschieht da, «wo der Horizont seines Vorstellungskreises

ein höchst beschränkter ist, wo ihm sein lokaler Standpunkt für den Standpunkt

der Welt, des Universums selbst gilt» (FGW IX, 58). Es zeigt sich auch
hier die Beschränktheit des Nichts, so dass gilt: «Das Nichts ist nur eine
Schranke menschlicher Vorstellungsweise; es stammt nicht aus dem Denken,
sondern dem Nicht-Denken.» (FGW IX, 59) Damit erweist sich das Nichts als

von der Vernunft totaliter aliter Abgegrenztes. Es hat in der Vernunft nicht
Raum, da die Vernunft als Vernunft eine Grenze setzt, die vom Nichts als
Nichts nicht überschritten werden kann, wenn denn die Vernunft Vernunft
bleibt, vernünftig agiert. «Das Nichts ist die Grenze der Vernunft.... eine
vernünftige Grenze, eine Grenze, die sich die Vernunft selbst setzt, die der Aus-



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 237

druck ihrer Wesenhaftigkeit und Realität ist, weil das Nichts eben das absolut
Vernunftlose ist. Könnte sie das Nichts denken, so würde sie sich als Vernunft
aufgeben.» (FGW IX, 56)

Obwohl Feuerbach nachdrücklich das Nichtsein des Nichts betont und
dem Nichts vermeintlich keinen «Ort» lässt, so dass sich das Nichts in Nichts
aufzulösen scheint, verortet er doch das Nichts antizipatorisch im Verhältnis
von Sein und Nichts. Für ihn ist «der Gegensatz von Sein und Nichts kein
«universaler, metaphysischer», ontologischer (FGW IX, 59). Er hat seinen

begrenzten, funktionalen antizipatorischen Ort in dem «Verhältnis des
Individuums zur Gattung, und zwar nur des vorstellenden und reflektierenden
Individuums» (FGW IX, 60). In der Sicht des sich reflektierenden Einzelseins,
sprich: Individuums, hat das Nichts als Gattungsbewusstsein seinen Ort,
indem hier das wirkliche Sein transzendiert wird. Das Nichts ist nicht, es artikuliert

sich als nichtontologische Qualität habendes Gattungsbewusstsein des
vorstellenden und reflektierenden Individuums. «Die Gattung ist die Indifferenz

gegen das einzelne Individuum. Das reflektierende Individuum hat das
Bewusstsein der Gattung in sich; es kann also über sein wirkliches Sein
hinausgehen, dasselbe als gleichgiltig setzen und sein Nichtsein in der Vorstellung

und im Gegensatz zu seinem wirklichen Sein - als welcher, aber nur
vorgestellter, Gegensatz auch allein das Nichtsein Bedeutung hat - antizipieren.»
(FGW IX, 60) Feuerbach redet von der positiven Bedeutung hinsichtlich der
Einheit von Sein und Nichts. Diese Einheit «hat ihre positive Bedeutung
nur als Indifferenz der Gattung oder des Bewusstseins der Gattung gegen das

Einzelsein» (FGW IX, 60). Jedoch besteht der Gegensatz von Sein und Nichts
ausschliesslich in der antizipatorischen Vorstellung des reflektierenden
Individuums: «(D)er Gegensatz selbst... von Sein und Nichts existiert nur in der
Vorstellung» (FGW IX, 60); die ihrerseits im «tiefen Grunde des Nichts»18

gründet. Das vorstellende Individuum setzt durch Reflexion «sein wirkliches
Sein als gleichgültig» und antizipiert qua Gattungsbewusstsein «im Gegensatz

zu seinem wirklichen Sein» «sein Nichtsein in der Vorstellung», nicht in
der «Wirklichkeit» (FGW IX, 60). Das bedeutet: «Sein existiert in der
Wirklichkeit», präziser: «ist vielmehr selbst das Wirkliche, aber Nichts, Nichtsein

existiert nur in der Vorstellung und Reflexion» (FGW IX, 60).
Neben der positiven Bedeutung des Nichts als antizipatorische Vorstellung

des reflektierenden Subjekts in dem Verhältnis von Sein und Nichts
braucht Feuerbach das Nichts in einer zweiten positiven Bedeutung. Er benötigt

das Nichts, um Bewegung, Veränderung und Vergehen des Seienden
erklären zu können. «Es wäre nun aber unmöglich, dass sich Etwas bewegte,

18 «Vorstellung kann nur sein innerhalb des tiefen Grundes des Nichts, der Nichtigkeit,
der Negativität sinnlichen Daseins und [sinnlicher] Realität; sie ist als diese Nichtigkeit
das Grundprinzip aller Vorstellungen, in welchen verschwinden und vergehen die nur
empirischen Einzelheiten» (FGW XIII, 52).



238 Udo Kern

veränderte, unterginge, es wäre unmöglich, dass bestimmtes Sein, einzelne,
wirkliche Dinge untergingen, wenn nicht ursprünglich, an sich, seiner Natur
nach das Sein als solches vom Nichts nicht unterschieden wäre» (FGW XIV,
45). Das bringt Feuerbach zu der Annahme, dass das Sein das Nichts in sich

birgt, denn «wenn im Begriff des Seins nicht das Nichts enthalten wäre, wie
könnte Seiendes vergehen?» (FGW XIV, 45) Das Ende, das Vergehen, der
Tod des Seienden setzt in dieser Hinsicht die Einheit von Sein und Nichts voraus,

obwohl von dem endlichen Menschen das Ende, der Tod des Seienden
atomisiert wird und nicht, wie es wirklich ist - und so auch von Gott gesehen
wird -, erkannt wird, dass zum Sein das Nichts, zum Leben der Tod gehört19.

Dem abstrakten unbestimmten blossen Sein als solchem, dem kein Wert,
keine Wesenhaftigkeit, keine Realität zukommt, das also selbst Nichts ist,
entspricht das Nichts20. Die Bestimmungslosigkeit hat das Nichts mit dem
abstrakten Sein, dem Sein als solchem, das durch seine Bestimmungslosigkeit
nichts ist, gemein. Der Begriff des Seins als solcher in seiner Allgemeinheit
ist, weil bestimmungslos, als Position der Einheit in seiner Unterschiedslosig-
keit, ununterscheidbar von dem des Nichts21.

Die Philosophie «erkennt im Sein das Negative des Seins» (FGW XIV, 70).
Sie begreift dieses als das bestimmungslose Nichts. Das Sein als solches, «das
Sein in sich selbst (ist) mit dem absolut Bestimmungslosen, Negativen eins, ist

für sich selbst und in sich selbst Nichts; ist... das sich selbst in sich Wider-

19 «Gott weiß alle Dinge, und er weiß sie, ehe sie geschehen, er weiß [sie] auf nichtzeitliche

Weise; Gott sieht also den Tod nicht vom Leben getrennt, in seinem Wissen ist das
Sein nicht vom Nichts getrennt, vor ihm verschwinden zeitliche, endliche Unterschiede,
nur vor Endlichem ist Tod und Leben unterschieden, ist es aber in Gottes Wissen nicht
getrennt, so muss es auch an sich eins sein; und diese an sich seiende Einheit ist eben die
Einheit des Seins und Nichts» (FGW XIV,46).

20
«... das bloße Sein als solches, abstrahiert von allen Bestimmungen und Beschaffenheiten,

das Sein als solches, nur in dieser Leerheit und Abstraktion von aller Bestimmung
gedacht, hat keinen Wert in sich, ist keine Realität, keine Wesenheit und Wahrhaftigkeit, es
ist gleich nichts zu schätzen, es vom Nichts nicht zu unterscheiden. Es ist nur die
Bestimmtheit, die das Sein zum Sein macht, aber ohne alle Bestimmtheit ist es sein eignes
Gegenteil, ist es nicht, was es sein soll, widerspricht es sich selbst, ist es Nichts.» (FGW
XIV, 60).

21
«... das Sein als solches, das abstrakte Sein ist als Ununterschiedenheit, als die einfache

Gleichheit und Einheit aller Dinge das Nichts aller Bestimmtheit; es hat also mit
dem Nichts diese eine Bestimmung, die der Bestimmungslosigkeit gemein. Es ist hierin
eines mit ihm. Insofern das Sein die Position der Einheit ist, ist es Sein, Bejahung; insofern
es aber als die Position der einfachen, unterschiedslosen Einheit die Auflösung, die Verneinung

alles Unterschieds [ist], der das Prinzip der Möglichkeit ist, dass bestimmtes Dasein
ist, unterschiedene, bestimmte Wesen existieren, ist es Nichts, nicht Etwas, keine
bestimmte Wirklichkeit, keine Realität. Das Sein ist entgegengesetzt dem Nichts, das
Nichts entgegengesetzt dem Sein, aber der Gegensatz drückt Beziehung, Gemeinschaftlichkeit

[aus]; diese gemeinschaftliche Bestimmung ist die des Bestimmtheitsmangels.
Überhaupt hebt die Einheit nicht den Unterschied auf.» (FGW XIV, 61f.).



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 239

sprechende, dass das, was seine Positivität ausmacht, die Schranken und Be-
stimmungslosigkeit, in einem seine Negativität ist» (FGW XIV, 70). Das Sein
enthält seinen Gegensatz, das Nichts, in sich. Es bedarf seines Gegensatzes in
sich, um sich selbst bestimmend zu bewegen. Im Nichts definiert sich das dem
Sein notwendige Prinzip des Gegensatzes und der Schranke. «(D)as Prinzip
des Gegensatzes und der Schranke ist ein Prinzip, durch seine Schranke erst
setzt sich Etwas einem Andern gegenüber; wir hätten gar keinen Gedanken,
keine Vorstellung vom Sein, hätte es nicht das Prinzip in sich.» (FGW XIV,
71) Das Prinzip der Bestimmtheit bestimmt das Sein (FGW XIV, 71) - Jede

Bestimmung jedoch ist Verneinung, «jede determinatio negatio, Schranke,
Negation, und das Sein enthält daher das Prinzip der Negation in sich, d. h.

das absolut Negative, das Nichts» (FGW XIV, 71, hvg. v. U.K.). Die determinierte

Schranke des Seins hat als unerlässliche Voraussetzung «eine schlechthin

unbestimmte, allgemeine, unendliche Negation, das reine Negative»
(FGW XIV, 71). Das muss nun aber präzise verstanden und nicht missinterpretiert

werden als negativer Positivismus, will sagen: positive Kondeszendenz

des Negativen im Sein. Das Prinzip der Schranke, der Grenze «als eines
Positiven in dem Sein» enthält auch das Negative, das dem bestimmten Sein
schlechthin entgegengesetzte Unbestimmte, die schrankenlose Negation. Diese

Negation ist insofern eine schrankenlose, als sie Ausdruck eines Noch-
nicht-Wirklichen ist.22

Metaphysische Relevanz gewinnt das Nichts in der theologischen Lehre
von der creatio ex nihilo. «Das Nichts, woraus Gott... die Welt geschaffen hat,
ist nichts andres als die Macht Gottes, sie aber besonders für sich vorgestellt»
(FGW XIV, 68f.). Diese metaphysische Interpretation des Nichts besagt, dass

das unbestimmte unbegrenzte nichtige Negative als nichtiges Nichts unter die
metaphysische Macht eines vermögenden Willens, sprich: des die Macht
innehabenden Schöpfergottes gestellt ist (vgl. FGW XIV, 69).

2.4. Noch-nicht und Nicht-mehr des Tillichschen Nichtseins

Unterscheidung, Kritik, d. i. Urteilsfähigkeit, sind nach Paulus (für den die
christliche Gemeinde als solche charismatische Gemeinde ist23) charismati-

22 «(D)ie bestimmte Schranke, die bestimmte Negation setzt notwendig voraus eine
schlechthin unbestimmte, allgemeine, unendliche Negation, das reine Negative, und wie in
der Schranke unmittelbar verknüpft ist Negatives und Reales, denn die Schranke ist Negation,

aber die Schranke ist es, wodurch Etwas ist, so muss in dem Prinzip der Schranke als
eines Positiven in dem Sein unmittelbar auch beides enthalten sein; das Sein aber enthält,
als das schlechthin Unbestimmte, die Negation nur der Möglichkeit, dem Prinzip nach, d.
h. die Negation, die selbst noch nicht Wirkliches ausdrückt, die reine schrankenlose Negation.»

(FGW XIV, 71).
23 F. Flahn, Grundfragen von Charisma und Amt in der gegenwärtigen neutestament-

lichen Forschung. Fragestellungen aus evangelischer Sicht, in: T. Rendtorff (Hg.),
Charisma und Institution, Gütersloh 1985,335-349 (339).



240 Udo Kern

sehe Gaben. Die Charismen benötigen die Unterscheidung der Geister, der
diakriseis pneiimâton (I Kor 12,10). Die Urteilsfähigkeit des Menschen hängt
für Tillich mit dessen Partizipation am Nichtsein zusammen. «Wenn der
Mensch nicht am Nichtsein partizipierte, wären Urteile nicht
möglich.»24 Dialektisch ist das «Mysterium des Nichtseins» zu behandeln (TSy I,
220). Tillich beruft sich auf die geläufige Unterscheidung im Griechischen
zwischen me on und ouk on.25 Verworfen hat nach Tillich das Christentum mit
seiner Lehre von der creatio ex nihilo «den Begriff der meontischen Materie»
und damit die Deutung der Materie als eines «zweite(s)n Prinzip neben Gott»
(TSy 1,220). Die christliche Lehre von der Schöpfung aus dem Nichts bezieht
sich eindeutig auf das ouk on und nicht auf das me on. «Das nihil, aus dem
Gott schafft, ist ouk on, die undialektische Negation des Seins.» (TSy I, 220)

Jedoch, so behauptet Tillich andererseits, ist die Auseinandersetzung mit
dem dialektischen Problem des Nichtseins in der Theologie dennoch virulent
gegeben: 1. Wenn die Sünde als Nichtsein, als Mangel an Sein verstanden
wird (Augustin, Mystiker u.a.), erfordert das dialektisches Bedenken (TSy I,
220f.). 2. Dialektisch werde das Nichts auch hinsichtlich der Geschöpflichkeit
des Menschen theologisch interpretiert: «Aus Nichts geschaffen sein bedeutet,

zum Nichts zurückkehren zu müssen. Das Stigma des aus dem Nichts
Hervorgegangenseins ist jedem Geschöpf aufgedrückt.» (TSy I, 221) 3. Das
Problem des Nichtseins habe auch im engeren theologischen Sinne Relevanz, also
hinsichtlich der Lehre von Gott. Mit «dem Sein-Selbst und folglich mit Gott»
ist das Nichtsein dialektisch «in Beziehung zu setzen. Böhmes <Ungrund>,
Schellings <erste Potenz>, Hegels <Antithese>, das <Kontingente> und das

begebene in Gott>, Berdjajews <meontische Freiheit) - all das sind Beispiele für
den Einfluss, den das Problem des dialektischen Nichtseins auf die christliche
Lehre von Gott ausgeübt hat.» (TSy I, 221)

Durch Nichtsein begrenztes Sein ist nach Tillich Endlichkeit.26 «Nichtsein
erscheint als das <Noch nicht) des Seins und als das <Nicht mehr> des Seins.»

(TSy I, 222) Alles Seiende, also alles, das nicht Sein-selbst Seiendes ist,
sondern an diesem partizipiert, ist als endliches bedroht vom Nichtsein mit dem
Ende des Seins. Ausser dem Sein-selbst also, das weder dem Noch-nicht noch
dem Nicht-mehr unterworfen ist, ist alles Seiende durch Nichtsein begrenzt,
endlich. Es steht unter der Bedrohung des Nichtseins. «Es kommt vom
Nichts, und es geht zum Nichts. Es ist endlich.» (TSy I, 222)

24 P. Tillich, Systematische Theologie, Bd. 1, Stuttgart21956 (zit.TSy I),220.
25 «Ouk on ist das <Nichts>, das überhaupt keine Beziehung zum Sein hat; me on ist

das Nichts, das eine dialektische Beziehung zum Sein hat. Die platonische Schule identifizierte

me on mit dem, was noch kein Sein hat, aber was Sein werden kann ...» (TSy 1,220).
26 TSy 1,222. Vgl. ebd. auch das Folgende.



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 241

Auf das Nichtsein weist nach Tillich die ontologische Angst.27 «Die Angst
wird erfahren in der Beengung durch das drohende Nichts.»28 «Angst ist das

Gewahrwerden des drohenden Nicht-Seins als solchen.»29 Da zeigt sich das
Feld des Glaubens, denn «um die Frage von Sein oder Nichtsein» geht es für
Tillich beim Glauben (TGW VIII, 135). Tillich versteht theologisch das

Nichtsein als integralen, präsenten, wenn auch stets überwundenen «Faktor»
im Sein verortet. Ja, die Überwindung des ewigen eigenen Nichtseins des
schaffenden Gottes sei schaffende Bejahung seiner selbst und damit ontologische

Seinsgründung alles Seins und Grunddatum allen Mutes zum Sein.
«Das Sein hat das Nichtsein in sich als das, was im Prozess des göttlichen
Lebens ewig gegenwärtig und ewig überwunden ist. Schaffend bejaht er sich
selbst, indem er ewig sein eigenes Nichtsein überwindet. Das macht den
Grund des Seins zum Urbild der Selbstbejahung alles Seienden und zur Quelle

des Mutes zum Sein.» (TGW XI, 34) Das Neue Sein ist als das göttliche Sein
«die Seinsmacht, die das Nichtsein überwindet» (TGW VIII, 274).

2.5. Das Nichtige als opus alienum dei, als gnadenloses Sein und wirkliche
Privation

Barth behandelt die theologische Relevanz des Nichts unter der Chiffre
des Nichtigen30. Was Barth damit sagen will, formuliert er präzise im Leitsatz
des mit Gott und das Nichtige überschriebenen Paragraphen 50 seiner Kirchlichen

Dogmatik Band 111,3: «Unter Gottes Verfügung ereignet sich auch die
Bedrohung und tatsächliche Verderbnis des Weltgeschehens durch das dem
Willen des Schöpfers und darum auch der guten Natur seines Geschöpfes
feindselig entgegengesetzte Nichtige. Indem er es durch seine in Jesus Christus
erschienene Barmherzigkeit gerichtet hat, entscheidet er darüber, in
welchem Umfange und in welchem dienenden Verhältnis zu seinem Wort und
Werk... auch es noch immer zur Geltung kommen darf.» (KD III/3, 327)

Zwei abgrenzende Aussagen macht Barth hinsichtlich dessen, was das

Nichtige nicht ist: 1. Das Nichtige «ist kein zweiter Gott» (KD III/3, 405). 2.

Das Nichtige ist nicht identisch mit der Schattenseite der Geschöpfwelt (KD
III/3, 335). Denn «auch in ihrem negativen Aspekt» ist die Schöpfung Gottes
«gute Schöpfung» (KD III/3, 337). Weder dem creator noch der creatura sei
das Nichtige einseitig zuzuordnen. (KD III/3, 330) Dennoch müsse die
Wirksamkeit des Nichtigen bei Gott und Mensch theologisch konstatiert werden.
Das Nichtige ist ein bei Schöpfer und Geschöpf « Wirkendes..., das weder vom

27 «Angst ist ontologisch, Furcht psychologisch.» (TSy 1,224).
28 TSy 1,225 Anm. 2.
29 P. Tillich, Gesammelte Werke, hg. von R. Albrecht, Stuttgart 1959ff. (zit. TGW), Bd.

IV, 179.
30 Zum Nichtigen bei K. Barth vgl. W. Krötke, Sünde und Nichtiges bei Karl Barth,

21983.



242 Udo Kern

Schöpfer noch vom Geschöpf her zu erklären und doch nicht zu übersehen

oder zu leugnen, sondern in Rechnung zu stellen ist» (KD III/3, 330).
Das Nichtige ist weder so wie Gott noch so wie das Geschöpf (KD III/3,402).
Jedoch es ist nicht Nichts. (KD III/3, 402)

Barth geht es um die Wirklichkeit des Nichtigen, mit der es Gott und
Geschöpf zu tun haben (KD III/3,402). Das «wirklich Nichtige»31 ist nach Barth
durch folgende Daten charakterisiert: 1. Eigentliches Sein kann vom Nichtigen

nicht ausgesagt werden, denn es ist weder Geschöpf noch ist es Gott, von
denen ist nur ausgesagt werden könne (KD III/3, 402). 2. Das Nichtige ist
nicht zu identifizieren «mit dem, was nicht ist: was Gott nicht ist, was das

Geschöpf nicht ist» (KD III/3, 403). 3. Denn die Relation zwischen Gott und
Mensch inkludiert ein für diese Beziehung notwendiges, zu seiner Vollkommenheit

erforderliches Nicht. Es gehört «zur Natur des Menschen» ein
doppeltes Nicht: a) dass er Nicht-Gott und b) Nicht-anderes-Geschöpf ist, «als seine

innere Unterscheidung» (KD III/3, 403). 4. Das Nichtige, das weder vom
creator noch von der creatura her ist, ist «in einer dritten Weise tatsächlich»
(KD III/3, 402). 5. Das Geschöpf kann von sich aus natürlich das Nichtige
nicht erkennen, obwohl es ihm «objektiv» begegnet (KD III/3,404). Indem
jedoch der Mensch Gott erkennt, versteht er das Nichtige. «Das Geschöpf
erkennt» das Nichtige «damit, dass es Gott, nämlich Gott in seinem Sein und
Verhalten gegen das Nichtige, erkennt» (KD III/3, 404). Das konkretisiert
Barth christologisch: Jesus Christus ist «der Erkenntnisgrund auch der Sünde
und des Nichtigen» (KD III/3, 351). 6. Ontisch bringt Barth das Nichtige zur
Realisation, indem er auf das erwählende Handeln Gottes abhebt. «Der onti-
sche Zusammenhang, in welchem das Nichtige wirklich ist, ist das auf Erwählung

begründete Handeln Gottes Gott ist immer auch heilig, sein Sein und
Tun geschieht immer auch in einem bestimmten Gegensatz, immer auch in
realer Negation, Defensive und Aggression. Das Andere, von dem sich Gott
trennt, demgegenüber er sich selbst behauptet..., ist das Nichtige.» (KD III/3,
405) 7. Das Nichtige ist das Böse als opus dei alienum. Das Nichtige ist
«substanzlos und leer. So hat es Sein, Gestalt und Raum zu Gottes linker Hand als

Gegenstand seines opus alienum» (KD III/3, 417). «Was Gott nicht will, und
also verneint und verwirft, was also nur Gegenstand seines opus alienum, seines

Eiferns, Zürnens und Richtens sein kann, ist ein seiner Gnade sich
entziehendes und widerstehendes und also ihrer entbehrendes Sein. Dieses gnadenfremde,

gnadenwidrige, gnadenlose Sein ist das Sein des Nichtigen.» (KD III/
3,407) Das Nichtige ist das von Gott bei der Schöpfung Übergangene,
Hintersich-gelassene, das Ewig-Vergangene, wirkliche Privation, nämlich: «Raub an
Gottes Ehre und Recht und zugleich Raub am Heil und am Recht des

Geschöpfes» (KD III/3,407f.). 8. «Das Nichtige ist die Lüge! Als solche existiert

31 K. Barth, KD III/3, 402. Vgl. zum Folgenden den Abschnitt «4. DIE WIRKLICHKEIT

DES NICHTIGEN», KD III/3,402-425.



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 243

es, hat es so etwas wie Substanz und Person, Vitalität und Spontaneität,
Gestalt, Macht und Tendenz. Als Sünde begründet und organisiert es sein
Reich.» (KD III/3, 618). 9. Überwindung des Nichtigen ist zuerst «Gottes

eigene Sache» (KD III/3, 408). 10. Gottes opus proprium, Gottes «kräftige
Barmherzigkeit» (KD III/3, 423) macht «sein opus alienum» und damit das

Nichtige als dessen Gegenstand «gegenstandslos und überflüssig» (KD III/
3, 410). 11. Dieses opus alienum Dei (d. i. das Nichtige) ist «kein unendlicher
Prozess, sondern es treibt seinem bestimmten Ziel und Ende entgegen» (KD
III/3, 417). Es kommt zu Ende im opus proprium. Es wird gegenstandslos, es

hört auf, kommt in Wegfall (KD III/3, 417). 12. Der Ort des Gegenstandslosseins

des Nichtigen ist das Kreuz Jesu Christi. Im Gekreuzigten hat «das Nichtige

keinen Bestand» (KD III/3, 416). «(I)n der Person des Menschen Jesus»
als «Träger der geschöpflichen Schuld» ereignet sich Gottes ihn selbst treffendes

«gerechtes Gericht über das Nichtige» (KD III/3,418). Das Nichtige, dieses

opus alienum dei, das im Tode Jesu «in seiner schrecklichsten Fülle
geschieht», wird zugleich in diesem «ein für allemal vollzogen und vollbracht
und damit gegenstandslos», hat «keinen Bestand» (KD III/3,418).

Durch die Auferstehung Jesu Christi ist das Nichtige als das reaktionäre
Alte eschatologisch erledigt, werden wir freigemacht von dem Dritten, dem
Nichtigen, hört es auf. «Was ist das Nichtige? In der Erkenntnis und im
Bekenntnis des christlichen Glaubens, das heisst im Rückblick auf Jesu Christi
Auferstehung und im Ausblick auf seine Wiederkunft kann hier nur eine Antwort

gegeben werden: Es ist das Alte, nämlich die alte Drohung und Gefahr
und Verderbnis, das alte, Gottes Schöpfung verfinsternde und verwüstende
Unwesen, das in Jesus Christus vergangen», das mit Jesu Tod «zunichte
gemacht wurde» (KD III/3, 419f.). «Es ist das, was in diesem Einen (sc. Jesus

Christus), der wahrer Gott und wahrer Mensch war, nicht nur Gott, sondern
in der Einheit mit ihm auch der Mensch und also das Geschöpf schlechterdings

hinter sich gebracht hat. Es ist das Dritte, von dessen Einfluss, Geltung
und Macht die Beziehung zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf in
diesem Einen schlechterdings frei gemacht ist» (KD III/3, 420).

2.6. Christus crucifixus ist nihil negativum Gottes.

Bonhoeffer betont einerseits das Nichtsein des Nichts im Sinne des
tatsächlichen Nichts: «das Nichts - das Ende»32. Dieses Nichts bestimme das
«sich selbst absolut, als Selbstzweck setzende» Leben33. Das absolut
selbstzweckliche Leben definiere sich durch Selbstvernichtung ins Nichts. «Das
Leben an sich - im konsequentesten Sinne - ist ein Nichts, ein Abgrund, ein

32 D. Bonhoeffer, Zettelnotizen für eine «Ethik» (D. Bonhoeffer, Werke, hg v. E.
Bethge u.a., Ergänzungsband zu Bd. 6), Gütersloh 1993,82.

33 D. Bonhoeffer, Ethik, in: D. Bonhoeffer (Werke, Bd. 6), München 1992 (zit: BE),
171.



244 Udo Kern

Sturz; es ist Bewegung ohne Ende, ohne Ziel, Bewegung ins Nichts hinein.»
(BE, 171)

Andererseits vindiziert Bonhoeffer dem Nichts eminente theologische
Bedeutung als schöpfungstheologische Differenzchiffre und doxologisches
Theologoumenon. «Schöpfer und Geschöpf können keinesfalls im Verhältnis
von Ursache und Wirkung interpretiert werden; Zwischen Schöpfer und
Geschöpf ist schlechthin das Nichts,»34 Das Nichts der Schöpfung ist für
Bonhoeffer Ausdruck dessen, dass der Schöpfer als der ganz Freie in der Schöpfung

handelt35. «Denn Freiheit vollzieht sich in und aus dem Nichts.» (BSF,
31) Das Nichts der Schöpfung wird bei Bonhoeffer affirmativ verstanden. Es

bringt das In-der-Freiheit-Gottes-Stehen der Welt zum Ausdruck: «Die Welt
steht im Nichts, das heißt im Anfang, und das heißt nichts anderes als die Welt
steht ganz in der Freiheit Gottes.» (BSF, 33) Nicht Furcht und Angst besetzt
das Nichts der ersten Schöpfung, sondern «der ewige Lobpreis des Schöpfers,
der aus (N)ichts die Welt schuf» (BSF, 33). Das Nichts ist hier ein doxologisches

Nichts.
Nun hat für Bonhoeffer das Nichts vor allem auch christologische Relevanz.

Es gibt ein christologisches Wissen des Nichts, denn «der Gott der
Schöpfung, des schlechthinnigen Anfangs, ist der Gott der Auferstehung. Die
Welt steht von Anfang an im Zeichen der Auferstehung Christi von den
Toten.» (BSF, 33) Wir erkennen als Kreuz und Auferstehung Wissende die
Schöpfung Gottes aus dem Nichts. Bonhoeffer verknüpft Kreuz und
Auferstehung und Schöpfung Gottes aus dem Nichts36 fundamental kausal, und
zwar epistemologisch und ontologisch. «... weil wir um die Auferstehung wissen,

darum wissen wir um die Schöpfung Gottes am Anfang, um das Schaffen
Gottes aus dem Nichts. Der tote Jesus Christus des Karfreitags - und der
auferstandene kyrios des Ostersonntags, das ist Schöpfung aus dem Nichts,
Schöpfung vom Anfang her.» (BSF, 33) Das «nihil negativum» erhält in dem
toten Jesus Christus stärkste Relevanz. Der tote Christus «war das Nichts
selbst,... das nihil negativum» (BSF, 33). «... mit dem Tode Christi am Kreuz
(ist) das nihil negativum in Gott selbst hineingebrochen - oh große Not, Gott
selbst ist tot - aber er, der der Anfang ist, lebt, vernichtet das Nichts und
schafft die neue Schöpfung in seiner Auferstehung.» (BSF, 33f.) «Schöpfung
heißt dem Nichtsein entreißen» (BSF, 44). Einerseits wissen wir um die
Schöpfung aus dem Nichts durch die Auferstehung, andererseits wissen wir

34 D. Bonhoeffer, Schöpfung und Fall (D. Bonhoeffer, Werke, Bd. 3) (zit. BSF), München

1989,31.
35 BSF, 31. «Am Anfang, d. h. aus Freiheit, d. h. aus Nichts schuf Gott Flimmel und

Erde.» (BSF, 34).
36 E. Käsemann (An die Römer, Tübingen 1973, 115) sagt: «Auferweckung von den

Toten» ist nach Paulus (Rom 4,17) «wie kein anderes Ereignis creatio ex nihilo».



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf>; 245

um «die Kraft seines Auferstehens» darum, weil Gott «der Herr [des Nichts]
bleibt»37.

2.7. Das Nichts als von Gott in Gott eröffneter gottverlassener Raum

Eine dezidiert Geologische Ermöglichung und christologische Relevanz
des Nichts vertritt Moltmann. Die «Selbstverschränkung Gottes aus sich
selbst in sich selbst» ist für ihn, der sich auf Gershom Scholem beruft38, die
Geologische Basis, von der auch das Nichts theologisch zu denken ist. «In der
Selbstverschränkung des göttlichen Wesens, das, anstatt in seinem ersten Akt
nach außen zu wirken, sich vielmehr zu sich selbst wendet, tritt das Nichts
zutage. Hier haben wir einen Akt, in dem das Nichts hervorgerufen wird.»39 Die
Inversion Gottes, seine Einkehr in sich selbst, ist die Voraussetzung für die
Schöpfung und damit auch vom Nichts, denn diese ist theologisch creatio ex
nihilo (MTR, 124). Der aus der jüdischen Mystik herkommende Gedanke des
Zimzum40 ist Moltmann Grundlage, um theologisch das Nichts zu denken:
Gott macht durch Selbstkontraktion in sich selbst Raum für das Nichts. Isaak
Luria, auf den sich Moltmann bezieht, löst so mit seiner Lehre vom Zimzum
das Problem, wie Gott, der alles ist, aus dem Nichts, da es dieses doch so gar
nicht geben könne, schafft: Gott hat in sich selbst durch Kontraktion dem
Nichts Raum gegeben (vgl. MTR, 124f., MGS, 99). Durch Gottes
Selbstverschränkung entsteht tatsächlich ein gottverlassener Raum (MGS, 100). «Gott
macht seiner Schöpfung Platz, indem er seine Gegenwart zurücknimmt. Es
entsteht ein nihil, das nicht die Negation geschöpflichen Seins enthält, weil
Schöpfung noch nicht da ist, sondern das die partielle Negation des Seins
darstellt, sofern Gott noch nicht Schöpfer ist. Der Raum, der durch Gottes
Selbstverschränkung entsteht und frei wird, ist im wörtlichen Sinne ein
gottverlassener Raum.» (MGS, 100) Die christlich-dogmatische Aussage der creatio

ex nihilo ist erst dank der Gewährung des nihil durch die Selbstbeschränkung

Gottes als creatio ex nihilo denkbar. Nur indem Gott ein extra einräumt
und damit ein nihil, ist eine operatio Dei ad extra, d. h. nach aussen gerichtete

37 «Aus seiner Auferstehung wissen wir um die Schöpfung, - denn wäre er nicht
auferstanden, so wäre der Schöpfer tot und bezeugte sich nicht; aus seiner Schöpfung aber wissen

wir dann wieder um die Kraft seines Auferstehens; weil er der Herr [des Nichts]
bleibt.» (BSF, 34).

38 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, München 1980 (zit.
MTR), 125.

39 G. Scholem, Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes, Eranos 1956,
118, zit. Moltmann, Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre, München 31987

(zit. MGS) 100.
40 «Zimzum heißt eigentlich <Konzentration> oder <Kontraktion>, ein Zurückziehen in

sich selbst. (Isaak) Luria verwandelte die alte Lehre von der Konzentration Gottes auf
den einen Punkt seiner Schechinah im Tempel zur Lehre von Gottes konzentrierter Inversion

zum Zwecke der Weltschöpfung.» (MTR, 124).



246 Udo Kern

Schöpfung, möglich41. Dieses extra, dieses nihil, diese «Wirklichkeit außerhalb

Gottes», als von Gott freigesetzter und konstruierter Raum, bleibt «in
Gott», in dem das Aussen, das Nichts42 selbst einräumenden Gott (MGS, 101).
Dieses vor der Schöpfung durch Gott als Ermöglichung der Schöpfung
eingeräumte nihil trägt noch nicht «vernichtenden Charakter» (MGS, lOOf.). Zwar
gilt: «Das Nichts verneint nicht nur die Schöpfung, sondern auch Gott, sofern
er ihr Schöpfer ist. Seine Verneinungen führen in jenen Urraum, den Gott vor
der Schöpfung in sich selbst eingeräumt hat», jedoch als «Ermöglichung der
Schöpfung durch Selbstbeschränkung hat das nihil diesen vernichtenden
Charakter noch nicht» (MGS, lOOf.).

Moltmann verbindet das Nichts mit der Theologie des Kreuzes. Die
Gottverlassenheit am Kreuz des von Gott hingegebenen Sohnes ist «der Eingang
des ewigen Gottes in jenes Nichts, aus dem er die Welt geschaffen hat» (MGS,
103). Der «Raum der Gottverlassenheit» wird von Gottesgegenwart
durchdrungen, das Nichts zur vita aeterna: «Es ist die Gegenwart seiner sich-er-
niedrigenden, leidenden und den Tod erfahrenden Liebe zur Schöpfung. Darum

gibt diese Gegenwart Gottes im gekreuzigten Christus der Schöpfung das

ewige Leben und vernichtet sie nicht. Im Weg des Sohnes in die Entäußerung
und in die Knechtschaft bis in diesen Tod hinein und im Weg seiner Erhöhung
und Verherrlichung durch die ganze Schöpfung wird Gott allgegenwärtig.
Gott macht die Gottverlassenheit der Sünde und des Todes, also das Nichts,
zum Teil seines ewigen Lebens, indem er in sie eingeht und sie dadurch
überwindet: <Auch in der Hölle bist du da> (Ps. 139,8).» (MGS, 103)

Das destruierende Gepräge des Nichts muss bedacht werden. Als solches
bedroht es die von Gott kreierte Schöpfung, ist es «die Gottverlassenheit, die
Hölle, der absolute Tod», «dämonische Macht» (MGS, 100). Ursache des de-
struierenden Charakters des Nichts ist «die Selbstabschließung der Geschöpfe»,

d. h. «die Sünde und Gottlosigkeit» (MGS, 100). Dieses die Schöpfung
vernichtende Nichts kann nicht durch die Kreatur, durch den Menschen
aufgehoben werden. Annihilatio nihili ist keine kreatürliche Möglichkeit. Nur
der deus crucifixus, allein der sich in seinem Sohn am Kreuz dem destruieren-
den Nichts aussetzende Gott, leistet diese, führt vom Tod ins Leben, hebt das

41 MGS, 101.
42 Der jüdische Neukantianer H. Cohen (Religion der Vernunft aus den Quellen des

Judentums, Wiesbaden 31995,76) versteht das Nichts innerhalb des göttlichen Seins: «Der
Begriff des Ursprungs für das göttliche Sein erledigt auch das Nichts, welches den
logischen Anstoß bildet im Gedanken der Schöpfung. Das hebräische Wort, welches dem
Nichts zu entsprechen scheint (j"X), bedeutet keineswegs das Nichts schlechthin, sondern
vielmehr das relativ Unendliche der Privation. Dieses aber liegt nicht innerhalb des
Werdens, bei der Materie, bei dem Desiderat des Urstoffs, sondern vielmehr nur innerhalb des

göttlichen einzigen Seins. Aus diesem Begriffe heraus, aus der Einheit dieser Begriffe des

einzigen Seins und des unendlichen, privativen Ursprungs findet das gedankliche Problem
der Schöpfung seine vollständige Lösung.»



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 247

Nichts im ewigen Sein auf.43 «Creatio ex nihilo am Anfang ist die Vorbereitung

und Verheißung der erlösenden annihilatio nihili, aus der das ewige Sein
der Schöpfung hervorgeht.» (MGS, 103) - Das Nichts wird bei Moltmann
ermöglicht durch die Selbstverschränkung Gottes. «Aufgehoben» wird es im
gekreuzigten Christus und ins ewige Sein gesetzt.

3. Fundamenta nihili

Aus dem philosophischen und theologischen Bedenken des Nichts ergeben

sich fundamenta nihili, Grunddaten hinsichtlich des Nichts, von denen
einige im Folgenden angeführt werden.

3.1. Der Mensch ist das Wesen, das Nein sagen kann.

Für die spezifische Weise seines In-der-Welt-seins ist es dem Menschen
essentiell, die Fähigkeit der Negation zu haben. Die Partizipation des
Menschen am Nichtsein - für Tillich ein ontologisches Faktum - schafft überhaupt
erst die Urteilsfähigkeit des Menschen (TSy, 1,219f.), lässt den Menschen
kritisch mit sich und der Welt umgehen. Der Mensch käme mit der Welt nicht
zurecht, wäre ihm diese Fähigkeit nicht zuhanden. Das sich dem Nichts
aussetzende und ausgesetzte Wesen Mensch ist das in der Welt seiende Wesen.
Fehlte ihm die Qualifikation der Negation, wäre er disqualifiziert für das In-
der-Welt-sein44. Deswegen ist der Mensch jedoch nicht, wie Lütkehaus meint,
das «neinsagende(n) Tier» (Lü, 126, hvgh. U.K.). Der Mensch kann nur als

Mensch nein sagen. Es gehört zum Spezifikum seines Menschseins dieses zu
können. Auch ist Lütkehaus zu widersprechen, wenn er schreibt: «Mit dem
Menschen als dem neinsagenden Tier kommt die Negation in die Welt.» (Lü,
126) Das Nichts ist schon in der Welt, bevor der Mensch in die Welt kommt.
Das Neinsagen des Menschen, seine Negationsfähigkeit partizipiert an dem
vor ihm in der Welt existierenden Nichts. Nur weil dieses da ist, ermöglicht
sich jenes. Das Nichts ist also nicht hinreichend beschrieben, wenn es lediglich
als anthropologisches Produkt angesehen wird. Es ist dieses auch, aber nur
weil es in ein ihm Vorgängiges gestellt ist.

43 Vgl. MGS, 103.
44 Das beschreibt emphatisch Lütkehaus: «Und erst mit der Fähigkeit zur Negation

kommt der Mensch als solcher zur Welt und nicht wie ein Gott will er nötigenfalls auch
wieder aus ihr heraus. In der Negation geht der Mensch am weitesten auf Distanz zu sich
und zur Welt, macht er den radikalsten Gebrauch von der Wahlfreiheit, die seine prekäre
Auszeichnung, von dem Wahlzwang, der sein konstitutiver Defekt ist. Das Nein und das

Nichts, das er dem Ja und dem Sein entgegenstellen kann, reißt einen Raum auf, der so
weit reicht wie der von Goethes <Faust>: <Vom Flimmel durch die Welt zur Hölle.»> (Lü,
126).



248 Udo Kern

3.2. Der Zusammenhang von Sein und Nichts

Hegel ist zuzustimmen, wenn er urgiert, dass es weder irdisch noch himmlisch

etwas Wirkliches gibt, was nicht Sein und Nichts enthält (LI, 69). Allerdings

muss hier auch Hegels Differenzierung von reinem und bestimmtem
Sein bzw. Nichts als sozusagen ontologische Realisation in Anschlag gebracht
werden. Sie bewahrt Nichts und Sein vor bestimmungslosem Vergehen. Das
bestimmte Nichts und das bestimmte Sein werden durch das Dritte, durch das

Werden in Relation zueinander gebracht. Das Werden lässt das Nichts nicht
bei sich selbst, sondern ermöglicht dessen ontologische Realisation als
Aufhebung im Sein. Ein negatives Nichts jedoch «ist etwas Affirmatives» (L I,
89). Das Nichts wird so in die ontologische Pflicht genommen. Von hier aus
könnte Hegel dem Lütkehausschen Axiom: «Das Sein hat keinerlei Vorrang
vor Nichts» (Lü, 751) nicht beipflichten. Das Nichts wird teleologisch auf das
Sein verwiesen. Diese seine ontologische Verwiesenheit, die das Nichts nicht
in oder aus sich hat, sondern ihm sozusagen funktional im Werden durch das

Werden ermöglicht wird, bedeutet nicht Nivellierung des Nichts, denn als

Nichts wird das Nichts ontologisch verwiesen. An dieser werdenden Verwiesenheit

des Nichts ist festzuhalten. Entbehrte das Nichts dieser, dann wäre
eine «Zusammenarbeit» im Werden ontologisch nicht denkbar und realisierbar.

Allerdings ist diese Zuordnung des Nichts auf das Sein nur das eine
Datum, dem ein zweites hinzugesetzt werden muss. Erst dann ist das Verhältnis
Sein - Nichts recht bedacht. Es gilt 1. das Übergehen des Nichts ins Sein und
2. das des Seins ins Nichts (vgl. L I, 93). Das heisst nicht eine wechselseitige
äußerliche Aufhebung des je Andern, sondern eine solche an ihm selber als

Gegenteil seiner selbst. Jedoch dürfen diese zwei Übergänge nicht als ein
Grund-Verhältnis angesehen werden. «(J)enes Übergehen ist noch kein
Verhältnis.» Nicht erlaubt ist es «zu sagen: Das Nichts ist der Grund vom Sein
oder Sein ist der Grund von Nichts» (L I, 90). Bonhoeffers theologische
Option entspricht dem, wenn er das Nichts schlechthin als das notwendige
Dazwischen von creator und creatura definiert und sagt: «Die Schöpfung kommt
aus diesem Nichts.» (BSF, 31)

3.3. Die axiologische Differenz zwischen Sein und Nichts

Für Hans Jonas gilt die axiologische Differenz zwischen Sein und Nichts,
die zu Gunsten des Seins ausschlägt: Die «bloße(n) Zusprechbarkeit von Wert
an Seiendes» erweist den Vorrang des Seins über dem «schlechterdings gar
nichts, weder Wert noch Unwert» zusprechbaren Nichts45. Wertfähigkeit
kommt dem Nichts nicht zu. Das ist die Differenz zum Sein.46 Das Sein ist

45 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische
Zivilisation, Frankfurt/Main 51986, (zit. JPV) 100.

46 «Die Fähigkeit zu Wert ist selber ein Wert, der Wert aller Werte, damit sogar auch



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 249

«nicht indifferent gegen sich selbst»47. Diese «bloße Tatsache macht seine
Differenz vom Nichtsein zum Grundwert aller Werte» (JPV, 155). Der Unterschied

zwischen Sein und Nichts ist der «Unterschied eines Zweckinteresses»,
das dem Sein zukommt (in ihm ist eine «Anwesenheit von Zwecken»), nicht
aber dem Nichts, das als absolute Form der Indifferenz zu begreifen ist (JPV,
156). Daraus ergibt sich für Jonas verpflichtend geboten: «das Nein zum
Nichtsein» und das «Ja zum Sein» (JPV, 250).

3.4. Determinatio negationis und variatio et finis essendi

Feuerbachs moralischer und ontologischer Dekonstruktion des Nichts als
das proton pseudos ist zu widersprechen, da in ihr der Zusammenhang von
Sein und Nichts, an dem philosophisch festzuhalten ist, ontologisch ausgehebelt

wird. Die Philosophie bedarf nach Feuerbach nicht der metaphysischen
Form des Nichts, wie sie z. B. dem christlichen Gott in der creatio ex nihilo
vindiziert wird (FGW XIV, 68f.), denn «sie erkennt im Sein selbst das Negative

des Seins» (FGW XIV, 70). - Dagegen kann Feuerbachs Verlegung des

Nichts auf die Ebene des reflektierenden Individuums als deren vorstellendes
Gattungsbewusstsein durchaus Plausibilität zuerkannt werden. Es kommt so

zu einer die Wirklichkeit ersetzenden Vorstellung, eben der des Nichts. Das
Nichts wird antizipatorisch und zur Erklärung von Veränderung und Vergehen

des Seins gebraucht. Dem ist ausdrücklich beizustimmen, denn philosophisch

wäre sonst nicht verständlich, wie variatio und finis essendi gedacht
werden könnten. Allerdings ist diese Erklärung zwar notwendig, aber nicht
hinreichend. Das Gleiche gilt von der Auffassung, das Nichts als jedem
Seienden innenwohnende determinatio negationis anzusehen. Das Prinzip der
Schranke und des Gegensatzes, das sich hier artikuliert, ist dem Seienden zur
Darstellung gegenüber dem anderen notwendig hinsichtlich des eigenen
wirklichen Seins. Das ist also nicht schrankenlose Negation. Diese tritt nur
ein, wenn das Seiende ein noch nicht Wirkliches ist.

3.5. Tod und Endlichkeit sind virulente Phänomene des Nichts.

Es stimmt, dass die Fähigkeit zum Nichts sich am nachhaltigsten und
sozusagen unübersehbar darin zeigt, dass der Mensch dem Tod ausgeliefert ist.48

die Fähigkeit zu Unwert, insofern die bloße Zugänglichkeit für den Unterschied von Wert
und Unwert allein schon dem Sein die absolute Wählbarkeit über das Nichts sichern
würde.» (JPV, 100).

47 JPV, 155. «Ein indifferentes Sein wäre nur eine unvollkommenere, weil mit dem
Makel der Sinnlosigkeit behaftete, Form des Nichts und eigentlich unvorstellbar.» (JPV,
156).

48 «Die Negationsfähigkeit des Menschen aber betrifft am radikalsten seine spezifische

Mitgift: dass menschliches Leben nicht bloß entstehendes und vergehendes, sondern
bewusst geschaffenes, gezeugtes, geborenes und sterbliches, tötbares Leben ist.» (Lü, 126).



250 Udo Kern

Jedoch darf das Nichts anthropologisch nicht thanatologisch begrenzt werden.

Der thanatologischen Engführung des Nichts muss vielmehr nachdrücklich

widerstanden werden, weil diese Begrenzung dem Horizont des Nichts
nicht adäquat korreliert. Menschliches Leben verweist ubiquitär, also in
Anfang, Mitte und Ende, auf das Nichts.49 Auch die Freiheit des Menschen
verdankt sich, wenn auch nicht nur, dem Nichts.50

Die Partizipation des Seienden an der Macht des Seins enthält im In-der-
Welt-sein Anteil am Nichts.51 Nichtsdimensioniert ist das Endliche. Es ist so
in seinem a-quo und ad-quem nicht zu abstrahieren vom Nichts. Das Noch-
Nicht und das Nicht-Mehr des Seienden zeigen sich als Nichtsein. «Bedrohtheit

des Seins» wird als Nichtsein erfahren. (TSy 1,222) Dabei stellt sich nicht
immer existentiell Furcht, wohl aber existential ontologisch Angst ein. Die
ontologische Angst wird erfahren als angustiae, als «Beengung» des Seienden

qua drohendes Nichts (TSy I, 224 Anm. 2). Es geht hier tatsächlich um Sein
oder Nichtsein. Das aber heisst für Tillich um Glauben (TGW VIII, 135).
Authentischer Glaube artikuliert sich in der Bedrohung durch das Nichtsein als

Überwindung der Absolutsetzung desselben. In der relationalen Fundierung
des Glaubens zu Gott, in dem aktuale ewige Überwindung des Nichtsseins
seinsmächtig geschieht, wird die Überwindung von Nichtssein zu Gunsten
von Sein in Mitten von Nichtsein im Neuen Sein, das die Macht des Seins im
Angesicht des Nichtsseins ist, realisiert (vgl. TGW XI, 34, VIII, 274).

49 «Wenn die Menschen geboren werden, dann «kommen sie aus dem Nichts>, ohne
dass da Etwas gewesen wäre, das «noch nicht* gewesen wäre. Wenn die Menschen «im
Nichts* bleiben, dann bleiben «sie* nichts, ohne dass da Etwas irgendworin bliebe. Wenn
die Menschen leben, dann sind sie «nicht mehr nichts*. Wenn die Menschen leben wollen,
dann wollen sie nichts weniger als «ins Nichts*. Wenn die Menschen unsterblich leben wollen,

dann wollen sie nie mehr «ins Nichts*. Wenn die Menschen nicht mehr leben wollen,
dann wollen einige «hier* nicht mehr leben, andere wollen «ins Nichts*. Wenn die
Menschen sterben, dann «gehen sie ins Nichts*, ohne dass da noch Etwas wäre, das «nicht mehr
wäre*. Das Entstehen, Bestehen und Vergehen menschlichen Lebens verweist auf «das

Nichts* Es ist der Grenzbegriff und die Gegenmöglichkeit eines Lebens, das geboren
wird und stirbt, nicht anders als alle Natur, das als menschliches aber nicht «von Natur aus*
ist. Das Sein der Menschen ist problematisch, gerade weil es für sie etwas gibt, das es «an
sich* nicht gibt: das Nichts. Ob sie wollen oder nicht, «aus dem Nichts kommend*, «ins

Nichts gehend* ist ihr prekärer Ort zwischen Sein und Nichts. Keine bewusste Lebensbejahung

ohne die Negation des Nichts». (Lü, 579f.).
50 So kann man Lülkehaus einerseits zustimmen, muss ihm aber andererseits

widersprechen, wenn er schreibt: «Allein von Gnaden des Nichts kann das Dasein eine Sache
der Freiheit sein.» Das «Allein» ist falsch, es urgiert monokausal Freiheit von Gnaden des
Nichts (Lü, 598).

51 Vgl. - auch zum Folgenden - TSy 1,222.



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 251

3.6. Der Mensch ist Kind Gottes und Kind des Nichts.

Nikolai Berdiajew, der die Idee des Gottmenschentums als zentral für seine

Anthropologie ansieht, schreibt: «Die paradoxale und widerspruchsvolle
Natur des Menschen wird aber noch tiefer dadurch bedingt, dass er in seinem
Wesen ein Kind Gottes, zugleich aber auch ein Kind des Nichts, der meonti-
schen Freiheit ist.»52 Theologisch muss das festgehalten, jedoch zugleich
rektifiziert und präzisiert werden. Theologisch-anthropologisch ist der Mensch
imago dei. Das ist das eine diesbezügliche theologische Grunddatum. Jedoch
gilt postlapsarisch die Entfremdungsgefahr, das Sündersein im konkreten In-
der-Welt-sein. Insofern ist der Mensch Kind des Nichts.

3.7. Destruktion des Nichts

Das Zerstörerische des Nichts ist ein Grunddatum für theologisches und
philosophisches Verständnis des Nichts. Es darf nicht übersehen und
verharmlost werden. Theologisch ist hier die nihil-Produktion der Sünde
einzubringen. Dieses Nichts, das Meister Eckhart53 mit der Sünde identifiziert54, ist
stets neu da: «<(D)as Nichts> selbst ist <neu unter der Sonne>, <neu>, das heißt
jeweils neu, weil ununterbrochen in dieser Welt Übel entstehen, aufsprießen
und zunehmen: <die ganze Welt liegt im Argem (1. Joh. 5,19).»55

3.8. Das Nichts ist nicht Nichts.

Barth ist theologisch im Recht, wenn er nachdrücklich das Verdrängen des

Wirkenden (KD III/3, 330) des Nichts ablehnt. Nicht Verdrängen der
Wirklichkeit des Nichts ist angesagt, sondern dessen realistische Verortung. Diese
kann nur qua profilierter Unterscheidung, die Barth leistet, geschehen, d. h.

die Wirklichkeit des Nichtigen kann weder t/zeologisch noch anthropologisch
ontologisiert werden. Sie ist, wie Barth sagt, «in einer dritten Weise tatsächlich»

(KD III/3, 402). Die Beziehung des Menschen zu Gott kann ohne diese
dritte Weise nicht angemessen gedacht werden. In der Gotteserkenntnis des

glaubenden Menschen wird die Wirklichkeit, die Objektivität des Nichts
erkannt. Diese Erkenntnis des Nichts ist durch das erwählende Handeln Gottes
theologisch lociert und christologisch fundiert. Das Nichts wird von Barth als

substanzlose Leere verstanden, das theologisch korrekt als Gegenstand des

opus dei alienum «Sein, Gestalt und Raum zu Gottes linker Hand» hat (KD

52 N. Berdiajew, Von der Bestimmung des Menschen, Bern/Leipzig 1935, 69, zit. nach
TGW XII, 295.

53 Zum Nichts bei Eckhart vgl. U. Kern, Gottes Sein ist mein Leben. Philosophische
Brocken bei Meister Eckhart, Berlin/New York 2003,137-211.

54
«... die Sünde im eigentlichen Sinne, die ist das Nichts (peccatum proprie, quod est

nihil)». (Meister Eckhart, Sermo XV,2: In novitate vitae ambulemus, n. 154, LW IV, 147,6).
55 Sermo XV,2: In novitate vitae ambulemus, n. 154, LW IV, 147,3-5.



252 Udo Kern

III/3,417). Das Nichtige ist das von Gott verworfene gnadenlose Sein, also die
Gnade «entbehrendes Sein» (KD III/3, 407) und damit privatio dei gloriae
(KD III/3, 408).

3.9. «Das Leben an sich - im konsequentesten Sinne - ist ein Nichts» (BE,
171).

Bonhoeffer bestimmt das Leben als «eine Bewegung ins Nichts hinein»
(BE, 171). Für das Leben im In-der-Welt-sein gilt dieser motus nihilitatis;
präziser: das sich selbst gänzlich selbstverzweckliche Leben bestimmt diesen in
seinem abgründigen endlosen Sturz. Theologisch wird das sich total
selbstverzweckliche Leben in seinem Nichtssturz als Sünde gefasst; das ist das augusti-
nisch-lutherische incurvatus in se ipso. Christologisch betrachtet ist der Christus

crucifixus das nihil negativum als das in Gott selbst hineingebrochene
Nichts. Dieses nihil negativum wird aufgehoben durch die Kraft der Auferstehung.

3.10. Gott ermöglicht das Nichts als Gottverlassenen Raum.

Lütkehaus urgiert: Das Nichts «ist weder der leere Raum der Angst noch
das Loch des Seins. Es ist weder nichtend noch lichtend. Es ist vielmehr -
nichts» (Lü, 722). «(D)as Nichts ist weder eine Macht der Verneinung noch
der Vernichtung. Es ist vielmehr - nichts» (Lü, 723). Hier ist philosophisch
und auch theologisch gesehen Richtiges mit undifferenziert Nichtzutreffendem

hinsichtlich des Nichts vermischt. Es stimmt schon: (1) Das Nichts ist
Nichts. Aber das andere gilt auch: (2) die Negation und Destruktion des
Nichts. Beides muss zusammengehalten werden. Das erreicht Moltmann
theologisch.

Moltmanns entsprechendes theologisches, der jüdischen Zimzumtradition
wesentlich sich verdankendes Argument überzeugt m. E. theologisch56. Es
gelingt ihm, die Allmacht Gottes und die Eigenständigkeit des Nichts ge- und
begründet zusammen zu denken. Das ist nicht das Nichts «als Schwundstufe,
als <defizienter Modus> des Seins im Rahmen göttlicher Seinsordnung», nicht
das «beraubte Nichts» (Lü, 723f.). Hier geschieht keine Diskriminierung des

Nichts als «<defiziente(n)r Modus> des wahren Seins» (Lü, 617). Das Nichts
hat nicht, auch nicht niedere, göttliche ontologische Qualität. Es wird ihm
eigener Raum eröffnet, aus dem Gott sich zurückzieht. Gottverlassener Raum
ist das Nichts. Diesen in keiner Weise göttlichen, sondern durch und durch
gottverlassenen, gottlosen, gottleeren, gottfernen Raum des Nichts, der auch
der Raum der Sünde ist, durchdringt der Menschen- und Gottessohn Jesus

56 W. Pannenberg (Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen 1991, 29) desavouiert
Moltmanns theologische Interpretation des Nichts als «eine sachlich unbegründete
Mystifikation des Nichts».



«Er hängt die Erde über dem Nichts auf» 253

Christus in der Gottverlassenheit des Kreuzes. Und indem er ihn durchdringt,
macht er das gottlose Nichts «zum Teil des ewigen Lebens» (MGS, 103).

3.11. «Freiheit vollzieht sich in und aus dem Nichts.» (BSF, 31)

Wer die Freiheit denken will, muss das Nichts denken, also: ohne Nichts
keine Freiheit. Theologisch heisst das mit Bonhoeffer: Die im Nichts, die im
Anfang stehende Welt «steht ganz in der Freiheit Gottes» (BSF, 32). Das
Nichts hat theologisch gesehen doxologischen Charakter: «Das Nichts hat für
die erste Schöpfung nichts Ängstendes, es ist vielmehr selbst der ewige
Lobpreis des Schöpfers, der aus nichts die Welt schuf.» (BSF, 33) Zwischen dem
creator und der creatura «ist schlechthin das Nichts. Denn Freiheit vollzieht
sich in und aus dem Nichts.» (BSF, 31) Der Ort der Freiheit und der des

Nichts lassen sich nicht voneinander trennen. Insofern ist Plädoyer für die
Freiheit verbunden mit dem hinsichtlich des Nichts. Die Verbundenheit der
Freiheit mit dem Nichts begründet auch Glanz und Elend der Freiheit im In-
der-Welt-sein.

Wer wie Bonhoeffer den doxologischen Charakter des Nichts theologisch
als konstitutiv ansieht, den trifft Lütkehaus' Charakterisierung der Theologie
als Nihilophobie nicht. Zwar ist für die Theologie - und das hat Lütkehaus
richtig diagnostiziert - das Nichts nicht als Nichts das Letztgültige, und die

Schöpfung aus dem Nichts ist durch den Seinsgebenden Gott auf das Sein
orientiert, jedoch wird die Realität des Nichts nicht verkannt und verdrängt.
Zugegeben: es gibt philosophische und theologische Interpretationen des

Nichts, die ontokratisch das Nichts weitgehend eliminieren. Diesen muss
theologisch und philosophisch widersprochen werden. Auch Lütkehaus'
Mahnung hinsichtlich der Vergeudung des theologischen Potentials adäquater

Nichtinterpretation, das qua theologia crucis aus dem deus crucifixus west,
sollte nicht überhört werden. Tiefste theologische Begegnung mit dem Nichts
eröffnet sich hier. Das ist der theologicus locus nihili, aus dem alle theologische

Interpretation des Nichts letztlich ermöglicht wird. Doch gerade dieser
Ort garantiert, theologisch das Nichts nicht vordergründig zu erledigen,
sondern sich ihm produktiv zu stellen. Dem mögen auch die von mir herausgestellten

11 fundamenta nihili dienen. Doch sollte bei allen Überlegungen zum
Nichts Diderots Erkenntnis nicht vergessen werden: Nach «allen erdenklichen

Anstrengungen, um das Nichts zu begreifen», können wir «doch nicht
damit fertig werden»57, und zwar epistemologisch, ontologisch und ethisch.
Das Nichts ist ein Pfahl im Fleisch des Seienden.

Udo Kern, Rostock

57 M. Naumann (Hg.), Artikel aus der von Diderot und D'Alembert herausgegebenen
Enzyklopädie, Leipzig 1972,819.


	"Er hängt die Erde über dem Nichts auf" : wider die Verhunzung des Nichts

