Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Artikel: "Er hangt die Erde Gber dem Nichts auf" : wider die Verhunzung des
Nichts

Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Er hiingt die Erde iiber dem Nichts auf»'
Wider die Verhunzung des Nichts

Intention des folgenden Aufsatzes ist es, einen Gespréchsbeitrag zur phi-
losophisch-theologischen Ehrenrettung des Nichts zu leisten. (1.) Ausgehend
von der durch Ludger Liitkehaus urgierten und diagnostizierten abendlédndi-
schen Ontokratie und Nichtsvergessenheit werden (2.) systematisch-anamne-
tisch profilierte Protagonisten der neueren Philosophie- und Theologiege-
schichte hinsichtlich ihrer Wertung des Nichts befragt, um schliesslich (3.)
theologisch-philosophische Grunddaten des Nichts (fundamenta nihili) —
mehr exemplarisch — vorzulegen.

1. Nihilophobie und Ontozentrismus.
Liitkehaus’ nihilozentristische Diagnose von Philosophie und Theologie

In seinem 1999 in Ziirich erschienenen stattlichen Buch zum Nichts bietet
Liitkehaus quasi eine philosophische (und z. T. theologische) Revue der
Nichtsvergessenheif’. Er konstatiert pathetisch allgemeine Nichtsvergessen-
heit. Die Philosophie ist fiir ihn letztlich durchgingig, wenn auch unterschied-
lich, «von Nichtsvergessenheit bestimmt». Ja sogar «eine vergessene Nichts-
vergessenheit» sei philosophisch zu konstatieren (L, 599). Denn Ontomor-
phie sei die abendléndische Philosophie (Lii, 600). Die westliche abendléndi-
sche Zivilisation, ihre Metaphysik, ihr «ontologische(r) Glaube», ihre
«Apotheose des Schaffens», «ihre Basisideologie», ist fiir Liitkehaus ontolo-
gischer Positivismus: «die Identifikation des Seins mit dem Guten und des
Guten mit dem seienderen Sein, des Nichtsein mit dem Schlechten mit dem
weniger, wenn iiberhaupt seienden Sein» (Lii, 20f.).

Der ontologische Positivismus sei wesentlich Resultat der christlichen
Theologie. Dieser gehe einher mit nihilophobem Denken, dessen Kehrseite
Ontozentrismus, Ontomorphismus und Ontophilismus seien (Li, 29). Durch
das Christentum geschihe eine zweifache Verhunzung, deren eine als Ergeb-

1

gata).

2 L. Liitkehaus, Nichts. Abschied vom Sein. Ende der Angst, Ziirich 1999 (zit. Lii),
718. Liitkehaus’ gut lesbares und teilweise brillant formulierendes Buch ist keine philoso-
phisch-systematische oder philosophiegeschichtliche Aufarbeitung des Nichts (diese ste-
hen immer noch aus), sondern eine weitgehend mehr essayistische philosophische
(philosophiehistorisch angereicherte) Problematisierung des Nichts. Das Verdienst dieser
Arbeit ist darin zu sehen, nachdriicklich und iiberzeugend die philosophische Vernachlis-
sigung der Nichts-Problematik zu artikulieren und zu diskutieren.

Hi 26,7: «kremazon gen epi oudenos». (LXX) «adpendit terram super nihili». (Vul-



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 229

nis den Ontozentrismus bzw. die Nihilophobie zeitige. Das Christentum habe
«nicht nur seine Liebesbotschaft an die Macht und die Herrlichkeit verraten,
sondern zwei lebens- und sterbenswichtige Dimensionen des Menschlichen
auf lange Zeit verhunzt ...: die Liebe und den Tod» (Lii, 32f.) Der christliche
Schopferglaube sei eindeutig ontozentristisch und nihilophobistisch bzw.
Verdringung des Nichts, denn die «Geschopfe(n) des allmédchtigen Schopfer-
gottes», diese «Sklavenseelen des Seins», «diskriminieren» das Nichts (Lii,
601). Theologisch substantiell sei fiir sie die Theologie Ontologie. Identifizie-
rung zwischen Sein und Theologie sei ihr (ontologisches) Programm. Theolo-
gie existiere essentiell als Ontologie. Proskynese vor Gott inkludiere die vor
dem Sein. «Metaphysik ist fiir sie Ontologie, und Ontologie Ontotheologie:
der zweifache Kniefall vor Gott und dem Sein. Die Nichtswissenschaft aber
wird zum Stoff der Diabologie» (Lii, 601). Die Fundamentaltheologie gene-
rell generiere «das Nichts zum Platzhalter des Seins» (Lii, 721).

Ho6chste Wertung im Christentum gibt Liitkehaus dem Theologoumenon
vom leidenden Gottes- und Menschensohn. Deren Nichtsdimensionen wiir-
den jedoch therapeutisch zur Zihmung des schopfungsideologischen Onto-
zentrismus bzw. der creatio-ideologischen Ontokratie verbraucht, so dass von
den produktiven Nichtspotenzen des theologischen Gedankens des leidenden
Gottes- und Menschensohns wenig bzw. gar nichts iibrig bleibe hinsichtlich
des Nichts’.

Auf dem Boden der philosophischen und theologischen Nichtsvergessen-
heit stehe auch der Seinsdanker Martin Heidegger. Nichtsdestrukteur und
Ontozentrist sei dieser Seinsdanker. Er nutze bei seiner Interpretation des
Nihilismus mitnichten dessen Nichtspotential zu Gunsten des Nichts, sondern
inkorporiere dieses ontokratisch ins Sein*. Bei Heidegger, der «in der Tiefe
seines Denkens ein Seinsdanker» sei, komme es zur Seinserméchtigung’. «In-
des, wenn das Denken Danken wird, so hat es auch schon abgedankt» (Lii,
430). Also auf Seinsermichtigung sei Heidegger aus, gerade auch bei seiner
Nihilismusinterpretation. Dem korrelierend sei die beriihmt-beriichtigte
Rektorratsrede Heideggers «Seinserméchtigungsgesetz» (L, 431).

3 Liitkehaus schreibt: «Die Idee eines leidenden Gottes- und Menschensohns ist die

vielleicht grofite Idee des Christentums, die Identifikation des Schopfers mit der Kreatur,
die Erlosung vom Leiden durch Leiden das homdopathische Mittel gegen das, was es sich
mit seiner Schopfungsideologie einhandelte.» (Lii, 34).

4 «Keineswegs lisst Heidegger den Nihilismus das sein, was er womoglich ist: eine
andere Geschichte, die mit der Seinsgeschichte bricht. Mit dem Sein darf es (sc. geméf
Heidegger) im Nihilismus nur insoweit nichts sein, als noch das Nichts dank seiner ontolo-
gischen Indifferenz dem Sein eingemeindet ist. ... Heidegger ... ordnet sich in die
Gemeinde der Nihilismusiiberwinder ein.» (L, 4271.).

3 Liitkehaus (Lii, 430) verweist auf Martin Heidegger, Was ist Metaphysik, Frankfurt/
M. 121981, 49f.



230 Udo Kern

Ebenso verorte Sartre das Nichts innerhalb des Seins (Lii, 450). Fiir ihn
nichtet sich das Nichts «nicht selber, sondern das Fiir-sich: Dieses ist der <Ur-
sprung des Nichts>» (L, 450). Das Sartresche Nichts sei demzufolge «Infra-
gestellung des Seins durch das Sein also, ein fortdauernder <ontologischer
Akt>, der aus dem Sein kommt, noch indem er seine massive Positivitét
bricht» (Lii, 450). Hinsichtlich des Existentialismus und seinem Nichts gelte
generell, dass dieses ein geseintes Nichts sei. «Der Existenzialismus markiert
... mit Schirfe die Grenze zwischen Sein und Nichts als Abgrund der Freiheit.
Aber auch sein Nichts ist eines, das nach Sein verlangt und so vom Sein ab-
hingig ist, dass es nur als <geseintes> ist.» (L, 721)

Ohne Vorbehalte feiere dagegen «den neuen Gottesdienst des Nichts»
Biichners Drama Dantons Tod, diese «Tragddie des revolutionidren Nihilis-
mus» (L, 75). In Dantons Tod sei «(d)ie zentrale Szene fiir die finale Krisis
des schopferischen <Logos> ... ein philosophisches Gesprich, das eine atheisti-
sche Ausgangsthese und ein felsenfestes atheistisches Resultat hat. Der Ort
ist ein Gefangnis, nur der Geist ist so frei wie vorher nie» (Li, 75).

Auch Schopenhauer 6ffne sich weitgehend dem Nichts. Gegen die Gleich-
setzung von Sein und Gutem wende er sich (vgl. Lii, 112). Totalisierung des
relativen Nichts betreibe Schopenhauer. Die Bestimmung des Nichts ergidbe
sich aus der Relation zum andern. Das vorausgesetzte andere sei fiir Schopen-
hauer die Voraussetzung des Nichts (vgl. Lii, 630). Allerdings miinde Scho-
penhauers bemerkenswerte negative Ontologie® «in eine Apotheose des als
Nichts vernichteten Nichts», und so erliege auch er «der abendldandischen
Nichtsvergessenheit» (Lii, 222) und bleibe «ein Sklave des Seins» (L, 634).

Liitkehaus zufolge werden ebenfalls Formen, die eine Positivierung des
Nichts (und damit verbunden anscheinend eine emphatische Bejahung des
Nichts) verfolgen, dem schlichten Nichts nicht gerecht. Mystik, dialektische
Philosophie und die Fundamental- bzw. Existentialontologie subsumiert Liit-
kehaus als Formen der Positivierung des Nichts, die sozusagen Nichts-orien-
tiert dem Nichts letztlich nicht gerecht werden. Die Mystik mache «aus Allem
Nichts ..., um aus dem Nichts Alles zu gewinnen: Sie vergottlicht das Nichts»
(Li, 642, vgl. 718). Das «schopferische Nichts» kreiert dialektische Philoso-
phie, indem sie «aus dem Nichts das Vehikel des Werdens werden liisst»’. Das
Nichts werde durch die Fundamental- und Existentialontologie «<verseit>»
(L, 642). Sie benutze das Nichts «fiir die Lichtung des Seins», zur «Selbstge-
winnung des Fiir-sich-seins» (Lii, 642f.). Liitkehaus’ philosophisches Urteil

® «Der Begriff Nichts ... bezeichnet nur die Negation des <Seienden> als des <allgemein

als positiv Angenommenen> (I 526), das in Wahrheit leer und nicht ist, wihrend das fiir uns
Leere und Nichtige die Fiille birgt.» Schopenhauers Nichts ist «so negativ dann doch
nicht» (L, 531).

" Lii, 642. «In der dialektischen Philosophie wird das Nichts im trauten Verein mit
dem Sein zum coproduktiven Vehikel des Werdens.» (ebd., 720).



«Er hangt die Erde iiber dem Nichts auf> 231

gegeniiber diesen Formen der Positivierung des Nichts lautet: «Mit hochsten
Gehalten gefiillt, wird das Nichts ... scheinbar emphatisch bejaht. Doch gera-
de so wird es verneint, sein schlichtes Wesen, nichts als nichts zu sein, verleug-
net.» (Lii, 643)

Aufstehen will Liitkehaus gegen die Nichtsvergessenheit und damit eine
Revision des ontozentrischen, ontomorphen, ontophilen Denkens und die Be-
endigung der Nihilophobie endlich einlduten (Lii, 29).

2. Die Bedeutung des Nichts in ausgewdhlten signifikanten neueren
philosophischen und theologischen Entwiirfen

2.1. Kants Kategorisierung des Nichts

Geradezu klassisch ist die Kategorisierung des Nichts in Kants «Tafel» der
«Einteilung des Begriffs von (sic!) Nichts»®. In der transzendentalen Analytik
seiner Kritik der reinen Vernunft unterscheidet Kant hinsichtlich des Begriffes
vom Nichts: 1. ens rationis, 2. nihil privativum, 3. ens imaginarium und 4. nihil
negativum’. 1. «Leerer Begriff ohne Gegenstand» ist das Nichts als ens ratio-
nis. Dem Gegenstand korrespondiert keine Anschauung. Das trifft auf die
Noumena und gewisse neue ohne Widerspruch und ohne Empirie zu denken-
de «Grundkrifte» zu. 2. «Leerer Gegenstand eines Begriffs» ist das Nichts als
nihil privativum, denn «Realitit ist etwas, Negation ist nichts, namlich, ein Be-
griff von dem Mangel eines Gegenstandes». 3. «<Leere Anschauung ohne Ge-
genstand» ist das Nichts als ens imaginarium. Gegenstand an sich ist die blosse
Form der Anschauung nicht. Sie ist nur dessen formale Bedingung (als Er-
scheinung), so wie reiner Raum und reine Zeit. «LL.eerer Gegenstand ohne Be-
griff» ist das Nichts als nihil negativum: «Der Gegenstand eines Begriffs, der
sich selbst widerspricht, ist nichts, weil der Begriff nichts ist, das Unmogliche,
wie etwa die geradlinige Figur von zwei Seiten». Das «Gedankending» ens ra-
tionis und das von ihm differente «Unding» nihil negativum sind beide «leere
Begriffe». Das sind das nihil privativum und das ens imaginarium nicht, son-
dern vielmehr «leere Data zu Begriffen». — Die Kantische Bestimmung des
Nichts enthilt Wichtiges. Jedoch geniigt sie nicht.

2.2. Das reine und das bestimmte endliche Nichts Hegels

Hegel bezieht das reine Nichts auf das reine Sein. «Das reine Sein und das
reine Nichts ist ... dasselbe.»'° Es ist als reines Sein «ohne alle weitere Bestim-
mung» (L I, 66). Das gleiche gilt vom reinen Nichts. Es «ist einfache Gleich-

8 I.Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 291.

 Vgl. zum Folgenden (auch die Zitate) I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 292.

1" G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, hg. v. G. Lasson, 1, II, Leipzig 1951 (zit. L I
bzw. L II), hier: I, 67.



232 Udo Kern

heit mit sich selbst, vollkommene Leerheit, Bestimmungs- und Inhaltslosig-
keit», ununterschieden in sich selbst (L I, 67). Leeres, reines Anschauen ihrer
selbst zeichnen reines Sein und reines Nichts aus (L I, 67). «Sein und Nicht-
sein ist dasselbe; also ist es dasselbe», jedoch nicht bestimmtes Sein und be-
stimmtes Nichts (L I, 70). «Hitte Sein und Nichts irgendeine Bestimmtheit,
wodurch sie sich unterschieden, so wiren sie ... bestimmtes Sein und bestimm-
tes Nichts, nicht das reine Sein und das reine Nichts» (L I, 77f.). Da das reine
Sein und das reine Nichts Unbestimmte sind, ist ihr «Unterschied ... vollig
leer», so dass dieses und jenes «auf gleiche Weise das Unbestimmte» sind (L
I, 78). Wenn man das Sein metaphorisch als reines Licht und das Nichts als
absolute Finsternis versteht, so gilt: «Reines Licht und reine Finsternis sind
zwei Leeren, welche dasselbe sind.» (L I, 79)

Geht es dagegen um ein bestimmtes Nichts, dann gilt nicht der leere Un-
terschied zwischen Sein und Nichts, denn dieser ist nur auszusagen von dem
reinen unbestimmten Nichts und dem reinen unbestimmten Sein. Ist jedoch
das Nichts ein bestimmtes, dann ist es nicht mehr ein reines Nichts und damit
mit dem reinen Sein identisches, sondern als bestimmtes negatives Nichts. Ein
negatives Nichts jedoch «ist etwas Affirmatives» (L I, 89). Reines Nichts und
bestimmtes Nichts miissen strikt unterschieden werden. «Ein bestimmtes, ein
endliches Sein ist ein solches, das sich auf anderes bezieht»!'. Ebenso muss
das bestimmte Nichts definiert werden. Hegel wendet sich gegen die skeptizi-
stische absolute Konstruktion des reinen Nichts (Ph, 68), die diese Differen-
zierung von reinem und bestimmtem Nichts nicht kennt. Der Skeptizismus
mit seinem leeren reinen Nichts irrt, da er die Bestimmtheit des Nichts ausser
Acht lasst. Er vergisst das generische a quo des Nichts, iibersiecht, dass das
Nichts das bestimmte Resultat «dessen ist, woraus es resultiert» (Ph, 68). Er
lauft sich fest an seinem Konstrukt des reinen Nichts und verfehlt, indem er
des wahrhaften generischen a quo des Nichts nicht ansichtig wird, das Nichts;
denn fiir Hegel gilt hinsichtlich des Nichts, dass dieses nur philosophisch ex-
akt begriffen werden kann als Resultat seines a quo. «Das Nichts ist ... als das
Nichts dessen, woraus es herkommt, in der Tat das wahrhafte Resultat; es ist
... selbst ein bestimmtes und hat einen Inhalt.» (Ph, 68) Es kann nicht als lee-
res, sondern nur als bestimmtes bestimmt begriffen werden.

Nun muss nach Hegel das Verhiltnis von Sein und Nichts jedoch iiber die
Einheit des reinen Seins und des reinen Nichts hinaus durch ein Drittes ver-
mittelt werden, um philosophisch suffizient Sein und Nichts begreifen zu kon-
nen. Das geschieht durch das Werden bzw. Ubergehen'®. «Die Einheit, deren

" G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, hg. v. J. Hoffmeister, Berlin 1967 (zit.
Ph), 71.

12 «Ubergehen ist dasselbe als Werden, nur dass in jenem die beiden (sc. Sein und
Nichts), von deren Einem zum Andern tibergegangen wird, mehr als auBer einander
ruhend und das Ubergehen als zwischen ihnen vorgestellt wird.» (L 1, 79).



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 233

Momente, Sein und Nichts, als untrennbare sind, ist von ihnen selbst zugleich
verschieden, so ein Drittes gegen sie, welches in seiner eigentiimlichsten Form
das Werden ist.» (L 1, 79) Dieses Werden ist unverzichtbar. Es muss bei dem
Diskurs hinsichtlich des Seins und Nichts «vorhanden sein», denn Sein und
Nichts «bestehen nicht fiir sich, sondern nur im Werden, in diesem Dritten»
(L1,79). Das Werden als Vermittlung von Sein und Nichts hat «vielfache em-
pirische Gestalten», die von der Abstraktion tibergangen werden, obwohl die
Abstraktion ihrerseits nur ein Etwas der empirischen Existenz ist (L 1, 79). —
Das Werden iiberldsst das Nichts nicht (bei) sich selbst, es hebt in Bezug auf
das Dasein das blosse Nichts auf: Es «enthilt, dass Nichts nicht Nichts bleibe,
sondern in sein Anderes, in das Sein iibergehe» (L I, 68f.). Das kann grund-
sdtzlicher gefasst werden. Es existiert im Dasein nichts, das nicht Sein und
Nichts besitzt"?. Das Verhiltnis von Sein und Nichts ist hier auf ein Bestimm-
tes, «irgend Etwas und Wirkliche(m)s», ausgestellt (L I, 69). Das Werden je-
doch ist «nicht bloB die einseitige oder abstrakte Einheit des Sein und
Nichts», «(s)ondern es besteht in dieser Bewegung, dass das reine Sein unmit-
telbar und einfach ist, dass es darum ebenso das reine Nichts ist, dass der Un-
terschied derselben (sc. Sein und Nichts) ist, aber ebenso sehr sich aufhebt
und nicht ist» (L I, 77). Im Werden werden der Satz: Sein und Nichts ist das-
selbe und der gegenteilige: Sein und Nichts ist nicht dasselbe produktiv zusam-
mengehalten (vgl. L I, 76f.). Im Werden sind Sein und Nichts als bestimmte
Einheit als noch unterschieden zugleich aufgehoben (L 1, 92). In ihrer Unter-
schiedenheit sind Sein und Nichts je in derselben Unterschiedenheit «als Ein-
heit mit dem Anderen» (L I, 92). «<Das Werden enthélt also Sein und Nichts
als zwei solche Einheiten, deren jede selbst Einheit des Seins und Nichts ist;
die eine das Sein als unmittelbar und als Beziehung auf das Nichts; die andere
das Nichts als unmittelbar und als Beziechung auf das Sein» (L I, 92). Von hier-
aus sind Entstehen und Vergehen als Grundmomente des Werdens gegeben.
In verschiedener Richtung artikuliert sich in beiden dasselbe Werden (L 1,
92). Als unterschiedene Richtungen desselben Werdens «durchdringen und
paralysieren» Sein und Nichts «sich gegenseitig» (L I, 92f.). Vergehen ist die
eine Richtung: «Sein geht in Nichts iiber». Es gilt jedoch auch die andere
Richtung: «Nichts ist eben sosehr das Gegenteil seiner selbst, Ubergehen in
Sein, Entstehen» (L I, 93). «Nichts geht in Sein iiber, aber Sein hebt ebenso
sehr sich selbst auf und ist vielmehr das Ubergehen in Nichts, ist Vergehen. —
Sie heben sich nicht gegenseitig, nicht das Eine dusserlich das Andere auf;
sondern jedes hebt sich an sich selbst auf und ist an ihm selbst das Gegenteil

13 Hegel sagt, «dass es nirgends im Himmel und auf Erden Etwas gebe, was nicht bei-
des, Sein und Nichts, in sich enthielte» (L 1, 69). «So in Gott selbst enthilt die Qualitat,
Titigkeit, Schopfung, Macht usf. wesentlich die Bestimmung des Negativen, — sie sind ein
Hervorbringen eines Andern.» (L 1,70).



234 Udo Kern

seiner.» (L I, 93) Das Werden ist in der doppelten Bedeutung des Wortes in
der Einheit von Sein und Nichts aufgehoben.

Im Werden und im Dasein, deren Grundlage die Einheit von Sein und
Nichts ist, tritt diese Einheit als bestimmte nicht heraus in eine abstrakte un-
bestimmte Einheit von Sein und Nichts (L I, 95). Genetisch verdankt sich das
Dasein dem Werden: «Aus dem Werden geht das Dasein hervor.» (L I, 96)
Das Dasein «als das einfache Einssein des Sein und Nichts» hat «die Form von
einem Unmittelbaren», das das Werden als seine Vermittlung aufgehoben
hinter sich hat (L I, 96). «Dasein ist, nach seinem Werden, iiberhaupt Sein mit
einem Nichitsein» (L I, 96). Aufgenommen in das Sein ist das Nichtsein in der
Unmittelbarkeit des Daseins, womit die Bestimmtheit an sich gegeben ist (L
I, 96).

Hegel vindiziert dem sich selbst von sich selbst zu sich selbst bewegenden
Nichts grundlegende Bedeutung fiir die reine absolute Reflexion (L 11, 13f.).
Aufhebung des Werdens ereignet sich als «die Bewegung von Nichts zu
Nichts und dadurch zu sich selbst zuriick». Das ist «(d)as Werden im Wesen»
(L II, 13). Die reine sich selbst bestimmende absolute Reflexion ist «die Be-
wegung von Nichts zu Nichts» (L II, 14). Das heisst hinsichtlich der Definition
des Wesens: «Das Sein ist nur als die Bewegung des Nichts zu Nichts, so ist es
das Wesen» (L I1, 14). «Das Wesen ist nur diese seine Negativitit, welche die
reine Reflexion ist.» (L II, 63) Nicht in sich hat das Wesen diese Bewegung,
vielmehr ist es sie «als der absolute Schein selbst, die reine Negativitit, die
nichts auBler ihr hat, das sie negierte, sondern die nur ihr Negatives selbst ne-
giert, das nur in diesem Negieren ist» (L 11, 14).

Grund und Wesen héngen nicht nur miteinander zusammen, sondern sind
als Bewegung des Nichts zu definieren. «Das Wesen bestimmt sich selbst als
Grund.» (L 11, 63) Als das Nichtbestimmte bestimmt sich das sich selbst als
Grund bestimmende Wesen (L II, 63). Jedoch allein «das Aufheben seines
Bestimmtseins ist sein Bestimmen» (L II, 63). In dem sich selbst aufhebenden
Bestimmtsein erweist sich das Wesen «in seiner Negativitéat (sc. als) mit sich
identisches Wesen» (L II, 63). Das sich selbst als Grund setzende Wesen ist
das sich in seinem Bestimmen sich selbst aufhebende und gerade so durch sei-
ne Negativitidt das Setzen des Grundes.

2.3. Das Nichts ist eben nichts und doch ontologisch notwendig.

Emphatisch und apodiktisch sagt Ludwig Feuerbach in seiner Abhand-
lung Zur Kritik der Hegelschen Philosophie: «Das Nichts ist eben nichts ...;
weiter lisst sich dariiber nichts sagen»'?, und in der Tat heisst es in Hegels
Wissenschaft der Logik: «Nichts ist nur Nichts.» (L I, 90) Nun konnte man

4 L. Feuerbach, Gesammelte Werke, hg. v. W. Schuffenhauer, Berlin 1967ff. (zit.
FGW), IX, 59.



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 235

vordergriindig Feuerbach entgegenhalten, dass er selbst nicht Nichts zum
Nichts zu sagen hat, sondern eine ganze Menge dazu schreibt'®. Jedoch triige
das wenig aus und man wiirde ihm letztlich damit auch nicht gerecht.

Das Nichtdenken des Nichts ergibt sich fiir Feuerbach mit Berufung auf
Hegel daraus, dass das Denken als Denken bestimmtes und nicht unbestimm-
tes Nichts ist: «Das Nichts kann nicht gedacht werden, denn Denken ist Be-
stimmen, wie Hegel selbst sagt; wiirde also das Nichts gedacht, so wiirde es be-
stimmt, also wire es nicht mehr nichts.»'® Pridikatslos, unbestimmt, unter-
schiedslos ist das Nichts, also keine das wirkliche Sein bestimmende Differenz
kennt das Nichts'”. «<Die Bestimmtheit ohne Sein ist Nichts, wie das Sein ohne
Bestimmtheit Nichts ist.» (FGW XIV, 65)

Was aber ist das Nichts, wenn es nichts ist? Wie kommen wir iiberhaupt
dazu, iiber das Nichts zu rdsonieren? Das Nichts ist fiir Feuerbach ein Kon-
strukt der spekulativen Imagination: «Und was ist ... das Nichts anders als ein
Spektrum, ein Gespenst der spekulativen Imagination? Eine Vorstellung, die
keine Vorstellung, ein Gedanke, der kein Gedanke» (FGW IX, 57). Aus der
Perspektive des Denkens erweist sich der Gedanke des Nichts strikt als «eine
Denkunmoglichkeit», als unwahr und fatale Gedankenlosigkeit (FGW 1X,
56). Er ist «ein gar nicht zu Denkendes» (FGW IX, 56). «(D)as absolut Ge-
danken- und Vernunftlose» (FGW IX, 54) ist das Nichts. Das Nichts ist ge-
danken- und vernunftlos, weil es nicht der analytischen Affirmativitit des
Denkens entspricht. Die «schlechthin determinierte», «affirmative Tatigkeit»,
das ist die Verniinftigkeit des Denkens, vertrégt sich nicht mit der negativen
Unvernunft des Nichts (FGW IX, 56), die «selbst ... seiende Tatigkeit» (FGW
IX, 54) des Denkens nicht mit dem nichttidtigem Nichtseienden des Nichts.
Wo und wann und von wem auch immer gedacht wird, zeigt sich «eben als das
absolut Vernunftlose» des Nichts (FGW IX, 56).

Feuerbach destruiert das Nichts ontologisch und moralisch. Analytisch
tragt das Nichts Liigencharakter. «Das Nichts ist eine absolute Selbsttiu-
schung, das proton pseudos, die absolute Liige in sich selbst. Das Denken des
Nichts ist ein sich selbst widerlegendes Denken. Wer nichts denkt, denkt eben

> Vgl. FGW, IX, 54ff. So dussert sich auch z. B. der Erlanger Privatdozent L. Feuer-
bach nicht nur gelegentlich, sondern verhéltnismaissig hdufig zum Nichts: vgl. die in den
Banden FGW XIII, 368 und FGW XIV, 546 angegebenen diesbeziiglichen Stellen. Siehe
auch U. Kern, Der andere Feuerbach. Sinnlichkeit, Konkretheit und Praxis der «neuen
Religion» Ludwig Feuerbachs, Mainz 1998, 123-125.

16 FGW IX, 54. «... das Nichts ist nicht Etwas, nichts, das an sich selbst eine Bestimmt-
heit und einen Unterschied hitte» (FGW XIV, 43).

17 «Das Pridikat des me-on [des Nichtseienden] des Nichts ist also die Préidikatslosig-
keit, seine Bestimmung die Unbestimmtheit, die Unterschiedslosigkeit, welches weder an
sich selber noch in Bezug auf Andres einen Unterschied an sich hat. Wo Nichts ist, da ist
kein Unterschied, keine Differenz, es selbst ist Verschwinden ... aller Bestimmungen, durch
die wir Etwas als ein Seiendes fassen.» (FGW XIV, 58f.).



236 Udo Kern

nicht. Das Nichts ist die Negation des Denkens; es kann daher nur dadurch
gedacht werden, dass es zu etwas gemacht wird. Es wird also in demselben
Momente, wo es gedacht wird, nicht gedacht, denn ich denke immer das Ge-
genteil des Nichts.» (FGW IX, 55) Das Nichts ist die Liige der Wirklichkeit
(genetivus obiectivus). Ihm ist die Konstruktion der spekulativen Imaginati-
on das, was es an die Stelle der Wirklichkeit setzt, dort, wo es selbst nicht sein
kann. Als Gespenst der spekulativen Imagination (FGW IX, 57) jedoch ist das
Nichts leeres Konstrukt, wie das kein Wesen und Korper habende Gespenst
(FGW IX, 57). Das Nichts ist eine Metamorphose der Phantasie. Jenes wird
durch diese zu einem Substantiv. Das Nichts ist also metamorphosiertes Sub-
stantiv der Einbildungskraft. «Nur die Phantasie macht das Nichts zu einem
Substantiv, aber nur so, dass sie das Nichts selbst in gespenstisches, wesenlo-
ses Wesen metamorphosiert.» (FGW IX, 59)

Wo das Gespenst der spekulativen Imagination, also das so generierte
zum Etwas konstruierte Nichts regiert, stellen sich die «natiirlichen Konse-
quenzen» desselben, d. i. deren absurde Mdoglichkeiten ein: «die sinnlosesten
Phantastereien» und «die abgeschmacktesten Mirakelpossen» (FGW IX, 56).
Das dokumentiert nach Feuerbach evident die Schopfung aus dem Nichts
(FGW IX, 56). Das als Gegensatz zum Sein begriffene Nichts «ist ein Produkt
der orientalischen Einbildungskraft» (FGW IX, 58). Deren Destruktion be-
steht darin, dass es das Essentielle nicht nur verfehlt, sondern durch das dem
Wesen Widersprechende ersetzt. Es gibt «das Wesenlose selbst als Wesen» aus
und etabliert sich als «ein selbstindiges Vernichtungsprinzip», das den Tod
nicht nur dem Leben vorzieht, sondern als ein selbstindiges Vernichtungsprin-
zip den Tod etabliert und das Leben eliminiert (FGW IX, 58).

Seinen tiefen genetischen Grund verdankt das Nichts der nichtsuffizienten
Unterscheidung zwischen Subjektivem und Objektivem. Der Mensch macht
hinsichtlich des Nichts «seine subjektiven Eindriicke und Empfindungen zu
objektiven Eigenschaften», «versubstantialisiert» seine psychischen Nichts-
Empfindungen zum objektiven Nichts und zwar dort, «<wo der Mensch ... nicht
zwischen dem Subjektiven und Objektiven unterscheidet, wo er seine subjek-
tiven Eindriicke und Empfindungen zu objektiven Eigenschaften macht»
(FGW IX, 58). Das geschieht da, «wo der Horizont seines Vorstellungskreises
... ein hochst beschrinkter ist, wo ihm sein lokaler Standpunkt fiir den Stand-
punkt der Welt, des Universums selbst gilt» (FGW IX, 58). Es zeigt sich auch
hier die Beschridnktheit des Nichts, so dass gilt: «Das Nichts ist nur eine
Schranke menschlicher Vorstellungsweise; es stammt nicht aus dem Denken,
sondern dem Nicht-Denken.» (FGW IX, 59) Damit erweist sich das Nichts als
von der Vernunft totaliter aliter Abgegrenztes. Es hat in der Vernunft nicht
Raum, da die Vernunft als Vernunft eine Grenze setzt, die vom Nichts als
Nichts nicht iiberschritten werden kann, wenn denn die Vernunft Vernunft
bleibt, verniinftig agiert. «<Das Nichts ist die Grenze der Vernunft. ... eine ver-
niinftige Grenze, eine Grenze, die sich die Vernunft selbst setzt, die der Aus-



«Er hiingt die Erde iiber dem Nichts auf» 237

druck ihrer Wesenhaftigkeit und Realitét ist, weil das Nichts eben das absolut
Vernunftlose ist. Konnte sie das Nichts denken, so wiirde sie sich als Vernunft
aufgeben.» (FGW IX, 56)

Obwohl Feuerbach nachdriicklich das Nichtsein des Nichts betont und
dem Nichts vermeintlich keinen «Ort» ldsst, so dass sich das Nichts in Nichts
aufzulGsen scheint, verortet er doch das Nichts antizipatorisch im Verhiltnis
von Sein und Nichts. Fiir ihn ist «der Gegensatz von Sein und Nichts kein
«universaler, metaphysischer», ontologischer (FGW IX, 59). Er hat seinen
begrenzten, funktionalen antizipatorischen Ort in dem «Verhiltnis ... des In-
dividuums zur Gattung, und zwar nur des vorstellenden und reflektierenden
Individuums» (FGW IX, 60). In der Sicht des sich reflektierenden Einzelseins,
sprich: Individuums, hat das Nichts als Gattungsbewusstsein seinen Ort, in-
dem hier das wirkliche Sein transzendiert wird. Das Nichts ist nicht, es artiku-
liert sich als nichtontologische Qualitdt habendes Gattungsbewusstsein des
vorstellenden und reflektierenden Individuums. «Die Gattung ist die Indiffe-
renz gegen das einzelne Individuum. Das reflektierende Individuum hat das
Bewusstsein der Gattung in sich; es kann also iiber sein wirkliches Sein hin-
ausgehen, dasselbe als gleichgiltig setzen und sein Nichtsein in der Vorstel-
lung und im Gegensatz zu seinem wirklichen Sein — als welcher, aber nur vor-
gestellter, Gegensatz auch allein das Nichtsein Bedeutung hat — antizipieren.»
(FGW IX, 60) Feuerbach redet von der positiven Bedeutung hinsichtlich der
Einheit von Sein und Nichts. Diese Einheit «hat ... ihre positive Bedeutung
nur als Indifferenz der Gattung oder des Bewusstseins der Gattung gegen das
Einzelsein» (FGW IX, 60). Jedoch besteht der Gegensatz von Sein und Nichts
ausschliesslich in der antizipatorischen Vorstellung des reflektierenden Indi-
viduums: «(D)er Gegensatz selbst ... von Sein und Nichts existiert nur in der
Vorstellung» (FGW IX, 60); die ihrerseits im «tiefen Grunde des Nichits»'®
griindet. Das vorstellende Individuum setzt durch Reflexion «sein wirkliches
Sein ... als gleichgiiltig» und antizipiert qua Gattungsbewusstsein «im Gegen-
satz zu seinem wirklichen Sein» «sein Nichtsein in der Vorstellung», nicht in
der «Wirklichkeit» (FGW IX, 60). Das bedeutet: «Sein existiert ... in der
Wirklichkeit», priziser: «ist vielmehr selbst das Wirkliche, aber Nichts, Nicht-
sein existiert nur in der Vorstellung und Reflexion» (FGW IX, 60).

Neben der positiven Bedeutung des Nichts als antizipatorische Vorstel-
lung des reflektierenden Subjekts in dem Verhéltnis von Sein und Nichts
braucht Feuerbach das Nichts in einer zweiten positiven Bedeutung. Er beno-
tigt das Nichts, um Bewegung, Verdnderung und Vergehen des Seienden er-
kldren zu konnen. «Es wiére nun aber unmaoglich, dass sich Etwas bewegte,

18 «Vorstellung kann nur sein innerhalb des tiefen Grundes des Nichis, der Nichtigkeit,
der Negativitit sinnlichen Daseins und [sinnlicher| Realitit; sie ist als diese Nichtigkeit
das Grundprinzip aller Vorstellungen, in welchen verschwinden und vergehen die nur
empirischen Einzelheiten» (FGW XI11, 52).



238 Udo Kern

verdnderte, unterginge, es wiare unmoglich, dass bestimmtes Sein, einzelne,
wirkliche Dinge untergingen, wenn nicht urspriinglich, an sich, seiner Natur
nach das Sein als solches vom Nichts nicht unterschieden wire» (FGW XIV,
45). Das bringt Feuerbach zu der Annahme, dass das Sein das Nichts in sich
birgt, denn «wenn im Begriff des Seins nicht das Nichts enthalten wire, wie
konnte Seiendes vergehen?» (FGW XIV, 45) Das Ende, das Vergehen, der
Tod des Seienden setzt in dieser Hinsicht die Einheit von Sein und Nichts vor-
aus, obwohl von dem endlichen Menschen das Ende, der Tod des Seienden
atomisiert wird und nicht, wie es wirklich ist — und so auch von Gott gesehen
wird —, erkannt wird, dass zum Sein das Nichts, zum Leben der Tod gehort'?.

Dem abstrakten unbestimmten blossen Sein als solchem, dem kein Wert,
keine Wesenhaftigkeit, keine Realitdt zukommt, das also selbst Nichts ist,
entspricht das Nichts®. Die Bestimmungslosigkeit hat das Nichts mit dem ab-
strakten Sein, dem Sein als solchem, das durch seine Bestimmungslosigkeit
nichts ist, gemein. Der Begriff des Seins als solcher in seiner Allgemeinheit
ist, weil bestimmungslos, als Position der Einheit in seiner Unterschiedslosig-
keit, ununterscheidbar von dem des Nichts?!.

Die Philosophie «erkennt im Sein das Negative des Seins» (FGW X1V, 70).
Sie begreift dieses als das bestimmungslose Nichts. Das Sein als solches, «das
Sein in sich selbst (ist) mit dem absolut Bestimmungslosen, Negativen eins, ist
... fiir sich selbst und in sich selbst Nichts; ist ... das sich selbst in sich Wider-

1 «Gott weiB alle Dinge, und er weiB sie, ehe sie geschehen, er weil3 [sie] auf nichtzeit-
liche Weise; Gott sieht also den Tod nicht vom Leben getrennt, in seinem Wissen ist das
Sein nicht vom Nichts getrennt, vor ihm verschwinden zeitliche, endliche Unterschiede,
nur vor Endlichem ist Tod und Leben unterschieden, ist es aber in Gottes Wissen nicht ...
getrennt, so muss es auch an sich eins sein; und diese an sich seiende Einheit ist eben die
Einheit des Seins und Nichts» (FGW X1V 46).

20 «...das blofle Sein als solches, abstrahiert von allen Bestimmungen und Beschaffen-
heiten, das Sein als solches, nur in dieser Leerheit und Abstraktion von aller Bestimmung
gedacht, hat keinen Wert in sich, ist keine Realitit, keine Wesenheit und Wahrhaftigkeit, es
ist gleich nichts zu schitzen, es vom Nichts nicht zu unterscheiden. Es ist nur die
Bestimmtheit, die das Sein zum Sein macht, aber ohne alle Bestimmtheit ist es sein eignes
Gegenteil, ist es nicht, was es sein soll, widerspricht es sich selbst, ist es Nichts.» (FGW
X1V, 60).

2 «... das Sein als solches, das abstrakte Sein ist als Ununterschiedenheit, als die einfa-
che Gleichheit und Einheit aller Dinge ... das Nichts aller Bestimmtheit; es hat also mit
dem Nichts diese eine Bestimmung, die der Bestimmungslosigkeit gemein. Es ist hierin
eines mit ihm. Insofern das Sein die Position der Einheit ist, ist es Sein, Bejahung; insofern
es aber als die Position der einfachen, unterschiedslosen Einheit die Auflosung, die Vernei-
nung alles Unterschieds [ist], der das Prinzip der Moglichkeit ist, dass bestimmtes Dasein
ist, unterschiedene, bestimmte Wesen existieren, ist es Nichts, nicht Etwas, keine
bestimmte Wirklichkeit, keine Realitit. Das Sein ist entgegengesetzt dem Nichts, das
Nichts entgegengesetzt dem Sein, aber der Gegensatz driickt Beziehung, Gemeinschaft-
lichkeit [aus]; diese gemeinschaftliche Bestimmung ist die des Bestimmtheitsmangels.
Uberhaupt hebt die Einheit nicht den Unterschied auf.» (FGW XIV, 61f.).



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 239

sprechende, dass das, was seine Positivitdt ausmacht, die Schranken und Be-
stimmungslosigkeit, in einem seine Negativitit ist» (FGW XIV, 70). Das Sein
enthilt seinen Gegensatz, das Nichts, in sich. Es bedarf seines Gegensatzes in
sich, um sich selbst bestimmend zu bewegen. Im Nichts definiert sich das dem
Sein notwendige Prinzip des Gegensatzes und der Schranke. «(D)as Prinzip
des Gegensatzes und der Schranke ist ein Prinzip, durch seine Schranke erst
setzt sich Etwas einem Andern gegeniiber; wir hitten gar keinen Gedanken,
keine Vorstellung vom Sein, hitte es nicht das Prinzip in sich.» (FGW XIV,
71) Das Prinzip der Bestimmtheit bestimmt das Sein (FGW XIV, 71) — Jede
Bestimmung jedoch ist Verneinung, «jede determinatio negatio, Schranke,
Negation, und das Sein enthilt daher das Prinzip der Negation in sich, d. h.
das absolut Negative, das Nichts» (FGW XIV, 71, hvg. v. U.K.). Die determi-
nierte Schranke des Seins hat als unerlédssliche Voraussetzung «eine schlecht-
hin unbestimmte, allgemeine, unendliche Negation, das reine Negative»
(FGW X1V, 71). Das muss nun aber prizise verstanden und nicht missinter-
pretiert werden als negativer Positivismus, will sagen: positive Kondeszen-
denz des Negativen im Sein. Das Prinzip der Schranke, der Grenze «als eines
Positiven in dem Sein» enthélt auch das Negative, das dem bestimmten Sein
schlechthin entgegengesetzte Unbestimmte, die schrankenlose Negation. Die-
se Negation ist insofern eine schrankenlose, als sie Ausdruck eines Noch-
nicht-Wirklichen ist.”

Metaphysische Relevanz gewinnt das Nichts in der theologischen Lehre
von der creatio ex nihilo. «Das Nichts, woraus Gott ... die Welt geschaffen hat,
ist nichts andres als die Macht Goites, sie aber besonders fiir sich vorgestellt»
(FGW X1V, 68f.). Diese metaphysische Interpretation des Nichts besagt, dass
das unbestimmte unbegrenzte nichtige Negative als nichtiges Nichts unter die
metaphysische Macht eines vermogenden Willens, sprich: des die Macht in-
nehabenden Schopfergottes gestellt ist (vgl. FGW X1V, 69).

2.4. Noch-nicht und Nicht-mehr des Tillichschen Nichtseins

Unterscheidung, Kritik, d. i. Urteilsfdhigkeit, sind nach Paulus (fiir den die
christliche Gemeinde als solche charismatische Gemeinde ist**) charismati-

22 «(D)ie bestimmte Schranke, die bestimmte Negation setzt notwendig voraus eine
schlechthin unbestimmte, allgemeine, unendliche Negation, das reine Negative, und wie in
der Schranke unmittelbar verkniipft ist Negatives und Reales, denn die Schranke ist Nega-
tion, aber die Schranke ist es, wodurch Etwas ist, so muss in dem Prinzip der Schranke als
eines Positiven in dem Sein unmittelbar auch beides enthalten sein; das Sein aber enthilt,
als das schlechthin Unbestimmte, die Negation nur der Moglichkeit, dem Prinzip nach, d.
h. die Negation, die selbst noch nicht Wirkliches ausdriickt, die reine schrankenlose Nega-
tion.» (FGW XIV,71).

# F. Hahn, Grundfragen von Charisma und Amt in der gegenwiirtigen neutestament-
lichen Forschung. Fragestellungen aus evangelischer Sicht, in: T. Rendtorff (Hg.), Cha-
risma und Institution, Giitersloh 1985, 335-349 (339).



240 Udo Kern

sche Gaben. Die Charismen benétigen die Unterscheidung der Geister, der
diakriseis pneumadaton (1 Kor 12,10). Die Urteilsfahigkeit des Menschen héngt
fiir Tillich mit dessen Partizipation am Nichtsein zusammen. «Wenn der
Mensch nicht am Nichtsein partizipierte, ... wéren ... Urteile ... nicht mog-
lich.»** Dialektisch ist das «Mysterium des Nichtseins» zu behandeln (TSy I,
220). Tillich beruft sich auf die geldaufige Unterscheidung im Griechischen
zwischen me on und ouk on.” Verworfen hat nach Tillich das Christentum mit
seiner Lehre von der creatio ex nihilo «den Begriff der meontischen Materie»
und damit die Deutung der Materie als eines «zweite(s)n Prinzip neben Gott»
(TSy I, 220). Die christliche Lehre von der Schopfung aus dem Nichts bezieht
sich eindeutig auf das ouk on und nicht auf das me on. «Das nihil, aus dem
Gott schafft, ist ouk on, die undialektische Negation des Seins.» (TSy I, 220)

Jedoch, so behauptet Tillich andererseits, ist die Auseinandersetzung mit
dem dialektischen Problem des Nichtseins in der Theologie dennoch virulent
gegeben: 1. Wenn die Siinde als Nichtsein, als Mangel an Sein verstanden
wird (Augustin, Mystiker u.a.), erfordert das dialektisches Bedenken (TSy I,
220f.). 2. Dialektisch werde das Nichts auch hinsichtlich der Geschopflichkeit
des Menschen theologisch interpretiert: «Aus Nichts geschaffen sein bedeu-
tet, zum Nichts zuriickkehren zu miissen. Das Stigma des aus dem Nichts Her-
vorgegangenseins ist jedem Geschopf aufgedriickt.» (TSy I, 221) 3. Das Pro-
blem des Nichtseins habe auch im engeren theologischen Sinne Relevanz, also
hinsichtlich der Lehre von Gott. Mit «dem Sein-Selbst und folglich mit Gott»
ist das Nichtsein dialektisch «in Beziehung zu setzen. Bohmes <Ungrund>,
Schellings <erste Potenz>, Hegels <Antithese>, das <Kontingente> und das <«Ge-
gebene in Gott>, Berdjajews <meontische Freiheit> — all das sind Beispiele fiir
den Einfluss, den das Problem des dialektischen Nichtseins auf die christliche
Lehre von Gott ausgeiibt hat.» (TSy I, 221)

Durch Nichtsein begrenztes Sein ist nach Tillich Endlichkeit.”® «Nichtsein
erscheint als das <Noch nicht> des Seins und als das <Nicht mehr> des Seins.»
(TSy I, 222) Alles Seiende, also alles, das nicht Sein-selbst Seiendes ist, son-
dern an diesem partizipiert, ist als endliches bedroht vom Nichtsein mit dem
Ende des Seins. Ausser dem Sein-selbst also, das weder dem Noch-nicht noch
dem Nicht-mehr unterworfen ist, ist alles Seiende durch Nichtsein begrenzt,
endlich. Es steht unter der Bedrohung des Nichtseins. «Es kommt vom
Nichts, und es geht zum Nichts. Es ist endlich.» (TSy I, 222)

24 P. Tillich, Systematische Theologie, Bd. 1, Stuttgart *1956 (zit. TSy 1), 220.

% «Quk on ist das <Nichts>, das iiberhaupt keine Bezichung zum Sein hat; me on ist
das Nichts, das eine dialektische Beziehung zum Sein hat. Die platonische Schule identifi-
zierte me on mit dem, was noch kein Sein hat, aber was Sein werden kann ...» (TSy I, 220).

% TSy I,222. Vgl. ebd. auch das Folgende.



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 241

Auf das Nichtsein weist nach Tillich die ontologische Angst.?’ «Die Angst
wird erfahren in der Beengung durch das drohende Nichts.»*® «Angst ist das
Gewahrwerden des drohenden Nicht-Seins als solchen.»” Da zeigt sich das
Feld des Glaubens, denn «um die Frage von Sein oder Nichtsein» geht es fiir
Tillich beim Glauben (TGW VIII, 135). Tillich versteht theologisch das
Nichtsein als integralen, priasenten, wenn auch stets iiberwundenen «Faktor»
im Sein verortet. Ja, die Uberwindung des ewigen eigenen Nichtseins des
schaffenden Gottes sei schaffende Bejahung seiner selbst und damit ontolo-
gische Seinsgriindung alles Seins und Grunddatum allen Mutes zum Sein.
«Das Sein hat das Nichtsein in sich als das, was im Prozess des gottlichen Le-
bens ewig gegenwirtig und ewig iiberwunden ist. (...) Schaffend bejaht er sich
selbst, indem er ewig sein eigenes Nichtsein iiberwindet. Das macht den
Grund des Seins zum Urbild der Selbstbejahung alles Seienden und zur Quel-
le des Mutes zum Sein.» (TGW XI, 34) Das Neue Sein ist als das gottliche Sein
«die Seinsmacht, die das Nichtsein iiberwindet» (TGW VIII, 274).

2.5. Das Nichtige als opus alienum dei, als gnadenloses Sein und wirkliche
Privation

Barth behandelt die theologische Relevanz des Nichts unter der Chiffre
des Nichtigen™. Was Barth damit sagen will, formuliert er prizise im Leitsatz
des mit Gotf und das Nichtige iiberschriebenen Paragraphen 50 seiner Kirch-
lichen Dogmatik Band I11,3: «Unter Gottes Verfiigung ereignet sich auch die
Bedrohung und tatsichliche Verderbnis des Weltgeschehens durch das dem
Willen des Schopfers und darum auch der guten Natur seines Geschipfes
feindselig entgegengesetzte Nichtige. Indem er es durch seine in Jesus Christus
erschienene ... Barmherzigkeit gerichtet hat, entscheidet er dariiber, ... in wel-
chem Umfange und in welchem dienenden Verhiltnis zu seinem Wort und
Werk ... auch es noch immer zur Geltung kommen darf.» (KD 111/3, 327)

Zwei abgrenzende Aussagen macht Barth hinsichtlich dessen, was das
Nichtige nicht ist: 1. Das Nichtige «ist kein zweiter Gott» (KD II1/3, 405). 2.
Das Nichtige ist nicht identisch mit der Schattenseite der Geschopfwelt (KD
I11/3, 335). Denn «auch in ihrem negativen Aspekt» ist die Schopfung Gottes
«gute Schopfung» (KD I11/3, 337). Weder dem creator noch der creatura sei
das Nichtige einseitig zuzuordnen. (KD I11/3, 330) Dennoch miisse die Wirk-
samkeit des Nichtigen bei Gott und Mensch theologisch konstatiert werden.
Das Nichtige ist ein bei Schopfer und Geschopf «Wirkendes ..., das weder vom

27 «Angst ist ontologisch, Furcht psychologisch.» (TSy I, 224).

2 TSy 1,225 Anm. 2.

# P.Tillich, Gesammelte Werke, hg. von R. Albrecht, Stuttgart 1959ff. (zit. TGW), Bd.
1V, 179.

30 Zum Nichtigen bei K. Barth vgl. W. Krotke, Siinde und Nichtiges bei Karl Barth,
21983.



242 Udo Kern

Schoptfer noch vom Geschopf her ... zu erkldren und ... doch nicht zu liberse-
hen oder zu leugnen, sondern ... in Rechnung zu stellen ist» (KD I11/3, 330).
Das Nichtige ist weder so wie Gott noch so wie das Geschopf (KD 11173, 402).
Jedoch es ist nicht Nichts. (KD II1/3, 402)

Barth geht es um die Wirklichkeit des Nichtigen, mit der es Gott und Ge-
schopf zu tun haben (KD I11/3, 402). Das «wirklich Nichtige»®! ist nach Barth
durch folgende Daten charakterisiert: 1. Eigentliches Sein kann vom Nichti-
gen nicht ausgesagt werden, denn es ist weder Geschopf noch ist es Gott, von
denen ist nur ausgesagt werden konne (KD 111/3, 402). 2. Das Nichtige ist
nicht zu identifizieren «mit dem, was nicht ist: was Gott nicht ist, was das Ge-
schopf nicht ist» (KD I11/3, 403). 3. Denn die Relation zwischen Gott und
Mensch inkludiert ein fiir diese Beziehung notwendiges, zu seiner Vollkom-
menheit erforderliches Nicht. Es gehort «zur Natur des Menschen» ein dop-
peltes Nicht: a) dass er Nicht-Gott und b) Nicht-anderes-Geschopfist, «als sei-
ne innere Unterscheidung» (KD I11/3, 403). 4. Das Nichtige, das weder vom
creator noch von der creatura her ist, ist «in einer dritten Weise tatsdchlich»
(KD I11/3, 402). 5. Das Geschopf kann von sich aus natiirlich das Nichtige
nicht erkennen, obwohl es ihm «objektiv» begegnet (KD I11/3, 404). Indem je-
doch der Mensch Gott erkennt, versteht er das Nichtige. «Das Geschopf er-
kennt» das Nichtige «damit, dass es Gott, ndmlich Gott in seinem Sein und
Verhalten gegen das Nichtige, erkennt» (KD II1/3, 404). Das konkretisiert
Barth christologisch: Jesus Christus ist «der Erkenntnisgrund auch der Siinde
und des Nichtigen» (KD III/3, 351). 6. Ontisch bringt Barth das Nichtige zur
Realisation, indem er auf das erwidhlende Handeln Gottes abhebt. «Der onti-
sche Zusammenhang, in welchem das Nichtige wirklich ist, ist das auf Erwdih-
lung begriindete Handeln Gottes ... Gott ist immer auch heilig, sein Sein und
Tun geschieht immer auch in einem bestimmten Gegensatz, immer auch in
realer Negation, Defensive und Aggression. Das Andere, von dem sich Gott
trennt, demgegeniiber er sich selbst behauptet ..., ist das Nichtige.» (KD II1/3,
405) 7. Das Nichtige ist das Bose als opus dei alienum. Das Nichtige ist «sub-
stanzlos und leer. So hat es Sein, Gestalt und Raum zu Gottes linker Hand als
Gegenstand seines opus alienum» (KD 111/3, 417). «Was Gott nicht will, und
also verneint und verwirft, was also nur Gegenstand seines opus alienum, sei-
nes Eiferns, Ziirnens und Richtens sein kann, ist ein seiner Gnade sich entzie-
hendes und widerstehendes und also ihrer entbehrendes Sein. Dieses gnaden-
fremde, gnadenwidrige, gnadenlose Sein ist das Sein des Nichtigen.» (KD III/
3,407) Das Nichtige ist das von Gott bei der Schopfung Ubergangene, Hinter-
sich-gelassene, das Ewig-Vergangene, wirkliche Privation, nimlich: «<Raub an
Gottes Ehre und Recht und zugleich Raub am Heil und am Recht des Ge-
schopfes» (KD I11/3, 407f.). 8. «<Das Nichtige ist die Liige! Als solche existiert

31 K. Barth, KD II1/3, 402. Vgl. zum Folgenden den Abschnitt «4. DIE WIRKLICH-
KEIT DES NICHTIGEN», KD II1/3, 402-425.



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 243

es, hat es so etwas wie Substanz und Person, Vitalitidt und Spontaneitit, Ge-
stalt, Macht und Tendenz. Als Siinde begriindet und organisiert es sein
Reich.» (KD I11/3, 618). 9. Uberwindung des Nichtigen ist zuerst «Gottes ei-
gene Sache» (KD III/3, 408). 10. Gottes opus proprium, Gottes «kriftige
Barmherzigkeit» (KD II1/3, 423) macht «sein opus alienum» und damit das
Nichtige als dessen Gegenstand «gegenstandslos und ... iiberfliissig» (KD II1/
3, 410). 11. Dieses opus alienum Dei (d. i. das Nichtige) ist «kein unendlicher
Prozess, sondern es treibt seinem bestimmten Ziel und Ende entgegen» (KD
I11/3, 417). Es kommt zu Ende im opus proprium. Es wird gegenstandslos, es
hort auf, kommt in Wegfall (KD I11/3, 417). 12. Der Ort des Gegenstandslos-
seins des Nichtigen ist das Kreuz Jesu Christi. Im Gekreuzigten hat «das Nich-
tige keinen Bestand» (KD 1I1/3, 416). «(I)n der Person des Menschen Jesus»
als «Trager der geschopflichen Schuld» ereignet sich Gottes ihn selbst treffen-
des «gerechtes Gericht iiber das Nichtige» (KD II1/3, 418). Das Nichtige, die-
ses opus alienum dei, das im Tode Jesu «in seiner ... schrecklichsten Fiille ge-
schieht», wird zugleich in diesem «ein fiir allemal vollzogen und vollbracht
und damit gegenstandslos», hat «keinen Bestand» (KD III/3, 418).

Durch die Auferstehung Jesu Christi ist das Nichtige als das reaktionére
Alte eschatologisch erledigt, werden wir freigemacht von dem Dritten, dem
Nichtigen, hort es auf. «Was ist das Nichtige? In der Erkenntnis und im Be-
kenntnis des christlichen Glaubens, das heisst im Riickblick auf Jesu Christi
Auferstehung und im Ausblick auf seine Wiederkunft kann hier nur eine Ant-
wort gegeben werden: Es ist das Alte, nimlich die alte Drohung und Gefahr
und Verderbnis, das alte, Gottes Schopfung verfinsternde und verwiistende
Unwesen, das in Jesus Christus vergangen», das mit Jesu Tod «zunichte ge-
macht wurde» (KD III/3, 419f.). «Es ist das, was in diesem Einen (sc. Jesus
Christus), der wahrer Gott und wahrer Mensch war, nicht nur Gott, sondern
in der Einheit mit ihm auch der Mensch und also das Geschopf schlechter-
dings hinter sich gebracht hat. Es ist das Dritte, von dessen Einfluss, Geltung
und Macht die Beziehung zwischen dem Schopfer und dem Geschépf in die-
sem Einen schlechterdings frei gemacht ist» (KD I11/3, 420).

2.6. Christus crucifixus ist nihil negativum Gottes.

Bonhoeffer betont einerseits das Nichtsein des Nichts im Sinne des tat-
sachlichen Nichts: «das Nichts — das Ende»*?. Dieses Nichts bestimme das
«sich selbst absolut, als Selbstzweck setzende» Leben®. Das absolut selbst-
zweckliche Leben definiere sich durch Selbstvernichtung ins Nichts. «Das Le-
ben an sich — im konsequentesten Sinne — ist ein Nichts, ein Abgrund, ein

32 D. Bonhoeffer, Zettelnotizen fiir eine «Ethik» (D. Bonhoeffer, Werke, hg v. E.
Bethge u.a., Ergianzungsband zu Bd. 6), Giitersloh 1993, 82.

3 D. Bonhoeffer, Ethik, in: D. Bonhoeffer (Werke, Bd. 6), Miinchen 1992 (zit: BE),
171.



244 Udo Kern

Sturz; es ist Bewegung ohne Ende, ohne Ziel, Bewegung ins Nichts hinein.»
(BE, 171)

Andererseits vindiziert Bonhoeffer dem Nichts eminente theologische
Bedeutung als schopfungstheologische Differenzchiffre und doxologisches
Theologoumenon. «Schopfer und Geschopf konnen keinesfalls im Verhéltnis
von Ursache und Wirkung interpretiert werden; (...) Zwischen Schopfer und
Geschopf ist schlechthin das Nichts.»** Das Nichts der Schépfung ist fiir Bon-
hoeffer Ausdruck dessen, dass der Schopfer als der ganz Freie in der Schop-
fung handelt®. «Denn Freiheit vollzieht sich in und aus dem Nichts.» (BSF,
31) Das Nichts der Schopfung wird bei Bonhoeffer affirmativ verstanden. Es
bringt das In-der-Freiheit-Gottes-Stehen der Welt zum Ausdruck: «Die Welt
steht im Nichts, das heiflt im Anfang, und das hei3t nichts anderes als die Welt
steht ganz in der Freiheit Gottes.» (BSF, 33) Nicht Furcht und Angst besetzt
das Nichts der ersten Schépfung, sondern «der ewige Lobpreis des Schopfers,
der aus (N)ichts die Welt schuf» (BSF, 33). Das Nichts ist hier ein doxologi-
sches Nichts.

Nun hat fiir Bonhoeffer das Nichts vor allem auch christologische Rele-
vanz. Es gibt ein christologisches Wissen des Nichts, denn «der Gott der
Schopfung, des schlechthinnigen Anfangs, ist der Gott der Auferstehung. Die
Welt steht von Anfang an im Zeichen der Auferstehung Christi von den To-
ten.» (BSF, 33) Wir erkennen als Kreuz und Auferstehung Wissende die
Schopfung Gottes aus dem Nichts. Bonhoeffer verkniipft Kreuz und Aufer-
stehung und Schopfung Gottes aus dem Nichts*® fundamental kausal, und
zwar epistemologisch und ontologisch. «... weil wir um die Auferstehung wis-
sen, darum wissen wir um die Schopfung Gottes am Anfang, um das Schaffen
Gottes aus dem Nichts. Der tote Jesus Christus des Karfreitags — und der auf-
erstandene kyrios des Ostersonntags, das ist Schopfung aus dem Nichts,
Schopfung vom Anfang her.» (BSF, 33) Das «nihil negativum» erhélt in dem
toten Jesus Christus stdrkste Relevanz. Der tote Christus «war das Nichts
selbst, ... das nihil negativum» (BSF, 33). «... mit dem Tode Christi am Kreuz
(ist) das nihil negativum in Gott selbst hineingebrochen — oh grof3e Not, Gott
selbst ist tot — aber er, der der Anfang ist, lebt, vernichtet das Nichts und
schafft die neue Schopfung in seiner Auferstehung.» (BSF, 33f.) «Schipfung
heilt dem Nichtsein entreiBen» (BSF, 44). Einerseits wissen wir um die
Schopfung aus dem Nichts durch die Auferstehung, andererseits wissen wir

3 D. Bonhoeffer, Schopfung und Fall (D. Bonhoeffer, Werke, Bd. 3) (zit. BSF), Miin-
chen 1989, 31.

3 BSF, 31. «<Am Anfang, d. h. aus Freiheit, d. h. aus Nichts schuf Gott Himmel und
Erde.» (BSF, 34).

% E. Kdsemann (An die Romer, Tiibingen 1973, 115) sagt: «Auferweckung von den
Toten» ist nach Paulus (R6m 4,17) «wie kein anderes Ereignis creatio ex nihilo».



«Er hingt die Erde tiber dem Nichts auf» 245

um «die Kraft seines Auferstehens» darum, weil Gott «der Herr [des Nichts]
bleibt»*’,

2.7. Das Nichts als von Gott in Gott eroffneter gottverlassener Raum

Eine dezidiert theologische Ermoglichung und christologische Relevanz
des Nichts vertritt Moltmann. Die «Selbstverschrinkung Gottes aus sich
selbst in sich selbst» ist fiir ihn, der sich auf Gershom Scholem beruft®®, die
theologische Basis, von der auch das Nichts theologisch zu denken ist. «In der
Selbstverschriankung des gottlichen Wesens, das, anstatt in seinem ersten Akt
nach auBBen zu wirken, sich vielmehr zu sich selbst wendet, tritt das Nichts zu-
tage. Hier haben wir einen Akt, in dem das Nichts hervorgerufen wird.»* Die
Inversion Gottes, seine Einkehr in sich selbst, ist die Voraussetzung fiir die
Schopfung und damit auch vom Nichts, denn diese ist theologisch creatio ex
nihilo (MTR, 124). Der aus der jiidischen Mystik herkommende Gedanke des
Zimzum® ist Moltmann Grundlage, um theologisch das Nichts zu denken:
Gott macht durch Selbstkontraktion in sich selbst Raum fiir das Nichts. Isaak
Luria, auf den sich Moltmann bezieht, 16st so mit seiner Lehre vom Zimzum
das Problem, wie Gott, der alles ist, aus dem Nichts, da es dieses doch so gar
nicht geben konne, schafft: Gott hat in sich selbst durch Kontraktion dem
Nichts Raum gegeben (vgl. MTR, 124f., MGS, 99). Durch Gottes Selbstver-
schriankung entsteht tatsichlich ein gottverlassener Raum (MGS, 100). «Gott
macht seiner Schopfung Platz, indem er seine Gegenwart zuriicknimmt. Es
entsteht ein nihil, das nicht die Negation geschopflichen Seins enthilt, weil
Schopfung noch nicht da ist, sondern das die partielle Negation des Seins dar-
stellt, sofern Gott noch nicht Schopfer ist. Der Raum, der durch Gottes
Selbstverschriankung entsteht und frei wird, ist im wortlichen Sinne ein gott-
verlassener Raum.» (MGS, 100) Die christlich-dogmatische Aussage der crea-
tio ex nihilo ist erst dank der Gewédhrung des nihil durch die Selbstbeschrin-
kung Gottes als creatio ex nihilo denkbar. Nur indem Gott ein extra einrdumt
und damit ein nihil, ist eine operatio Dei ad extra, d. h. nach aussen gerichtete

7 «Aus seiner Auferstehung wissen wir um die Schopfung, — denn wiire er nicht aufer-
standen, so wire der Schopfer tot und bezeugte sich nicht; aus seiner Schopfung aber wis-
sen wir dann wieder um die Kraft seines Auferstehens; weil er der Herr [des Nichts]
bleibt.» (BSF, 34).

3 J. Moltmann, Trinitit und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Miinchen 1980 (zit.
MTR), 125.

¥ G. Scholem, Schépfung aus Nichts und Selbstverschrinkung Gottes, Eranos 1956,
118, zit. Moltmann, Gott in der Schépfung. Okologische Schopfungslehre, Miinchen #1987
(zit. MGS) 100.

4 «Zimzum heiBt eigentlich <Konzentration> oder <Kontraktions, ein Zuriickziehen in
sich selbst. (Isaak) Luria verwandelte die alte Lehre von der Konzentration Gottes auf
den einen Punkt seiner Schechinah im Tempel zur Lehre von Gottes konzentrierter Inver-
sion zum Zwecke der Weltschopfung.» (MTR, 124).



246 Udo Kern

Schopfung, moglich?!. Dieses extra, dieses nihil, diese «Wirklichkeit aufler-
halb Gottes», als von Gott freigesetzter und konstruierter Raum, bleibt «in
Gott»,in dem das Aussen, das Nichts* selbst einriumenden Gott (MGS, 101).
Dieses vor der Schépfung durch Gott als Ermoglichung der Schopfung einge-
raumte nihil tragt noch nicht «vernichtenden Charakter» (MGS, 100f.). Zwar
gilt: «Das Nichts verneint nicht nur die Schopfung, sondern auch Gott, sofern
er ihr Schopfer ist. Seine Verneinungen fithren in jenen Urraum, den Gott vor
der Schopfung in sich selbst eingerdumt hat», jedoch als «Ermoglichung der
Schopfung durch Selbstbeschriankung hat das nihil diesen vernichtenden
Charakter noch nicht» (MGS, 100f.).

Moltmann verbindet das Nichts mit der Theologie des Kreuzes. Die Gott-
verlassenheit am Kreuz des von Gott hingegebenen Sohnes ist «der Eingang
des ewigen Gottes in jenes Nichts, aus dem er die Welt geschaffen hat» (MGS,
103). Der «Raum der Gottverlassenheit» wird von Gottesgegenwart durch-
drungen, das Nichts zur vita aeterna: «Es ist die Gegenwart seiner sich-er-
niedrigenden, leidenden und den Tod erfahrenden Liebe zur Schopfung. Dar-
um gibt diese Gegenwart Gottes im gekreuzigten Christus der Schopfung das
ewige Leben und vernichtet sie nicht. Im Weg des Sohnes in die EntduBBerung
und in die Knechtschaft bis in diesen Tod hinein und im Weg seiner Erhéhung
und Verherrlichung durch die ganze Schopfung wird Gott allgegenwirtig.
Gott macht die Gottverlassenheit der Siinde und des Todes, also das Nichts,
zum Teil seines ewigen Lebens, indem er in sie eingeht und sie dadurch iiber-
windet: <Auch in der Hoélle bist du da> (Ps. 139,8).» (MGS, 103)

Das destruierende Geprige des Nichts muss bedacht werden. Als solches
bedroht es die von Gott kreierte Schopfung, ist es «die Gottverlassenheit, die
Holle, der absolute Tod», «ddmonische Macht» (MGS, 100). Ursache des de-
struierenden Charakters des Nichts ist «die SelbstabschlieBung der Geschop-
fe», d. h. «die Siinde und Gottlosigkeit» (MGS, 100). Dieses die Schopfung
vernichtende Nichts kann nicht durch die Kreatur, durch den Menschen auf-
gehoben werden. Annihilatio nihili ist keine kreatiirliche Moglichkeit. Nur
der deus crucifixus, allein der sich in seinem Sohn am Kreuz dem destruieren-
den Nichts aussetzende Gott, leistet diese, fithrt vom Tod ins Leben, hebt das

M MGS, 101.

* Der jiidische Neukantianer H. Cohen (Religion der Vernunft aus den Quellen des
Judentums, Wiesbaden 1995, 76) versteht das Nichts innerhalb des gottlichen Seins: «Der
Begriff des Ursprungs fiir das gottliche Sein erledigt auch das Nichts, welches den logi-
schen AnstoB3 bildet im Gedanken der Schopfung. Das hebriische Wort, welches dem
Nichts zu entsprechen scheint (°"X), bedeutet keineswegs das Nichts schlechthin, sondern
vielmehr das relativ Unendliche der Privation. Dieses aber liegt nicht innerhalb des Wer-
dens, bei der Materie, bei dem Desiderat des Urstoffs, sondern vielmehr nur innerhalb des
gottlichen einzigen Seins. Aus diesem Begriffe heraus, aus der Einheit dieser Begriffe des
einzigen Seins und des unendlichen, privativen Ursprungs findet das gedankliche Problem
der Schopfung seine vollstindige Losung.»



«Er hiingt die Erde iiber dem Nichts auf» 247

Nichts im ewigen Sein auf.** «Creatio ex nihilo am Anfang ist die Vorberei-

tung und Verheiung der erlésenden annihilatio nihili, aus der das ewige Sein
der Schopfung hervorgeht.» (MGS, 103) — Das Nichts wird bei Moltmann er-
moglicht durch die Selbstverschrinkung Gottes. «Aufgehoben» wird es im
gekreuzigten Christus und ins ewige Sein gesetzt.

3. Fundamenta nihili

Aus dem philosophischen und theologischen Bedenken des Nichts erge-
ben sich fundamenta nihili, Grunddaten hinsichtlich des Nichts, von denen ei-
nige im Folgenden angefiihrt werden.

3.1. Der Mensch ist das Wesen, das Nein sagen kann.

Fiir die spezifische Weise seines In-der-Welt-seins ist es dem Menschen
essentiell, die Fihigkeit der Negation zu haben. Die Partizipation des Men-
schen am Nichtsein — fiir Tillich ein ontologisches Faktum — schafft tiberhaupt
erst die Urteilsfahigkeit des Menschen (TSy, I, 219f.), lasst den Menschen kri-
tisch mit sich und der Welt umgehen. Der Mensch kéime mit der Welt nicht
zurecht, wire ihm diese Fiahigkeit nicht zuhanden. Das sich dem Nichts aus-
setzende und ausgesetzte Wesen Mensch ist das in der Welt seiende Wesen.
Fehlte ihm die Qualifikation der Negation, wire er disqualifiziert fiir das In-
der-Welt-sein*. Deswegen ist der Mensch jedoch nicht, wie Liitkehaus meint,
das «neinsagende(n) Tier» (Lii, 126, hvgh. U.K.). Der Mensch kann nur als
Mensch nein sagen. Es gehort zum Spezifikum seines Menschseins dieses zu
konnen. Auch ist Liitkehaus zu widersprechen, wenn er schreibt: «Mit dem
Menschen als dem neinsagenden Tier kommt die Negation in die Welt.» (Lii,
126) Das Nichts ist schon in der Welt, bevor der Mensch in die Welt kommt.
Das Neinsagen des Menschen, seine Negationsfiahigkeit partizipiert an dem
vor ihm in der Welt existierenden Nichts. Nur weil dieses da ist, ermoglicht
sich jenes. Das Nichts ist also nicht hinreichend beschrieben, wenn es lediglich
als anthropologisches Produkt angesehen wird. Es ist dieses auch, aber nur
weil es in ein ihm Vorgingiges gestellt ist.

B vgl. MGS, 103.

# Das beschreibt emphatisch Liitkehaus: «Und erst mit der Fihigkeit zur Negation
kommt der Mensch als solcher zur Welt und nicht wie ein Gott will er nétigenfalls auch
wieder aus ihr heraus. In der Negation geht der Mensch am weitesten auf Distanz zu sich
und zur Welt, macht er den radikalsten Gebrauch von der Wahlfreiheit, die seine prekiire
Auszeichnung, von dem Wahlzwang, der sein konstitutiver Defekt ist. Das Nein und das
Nichts, das er dem Ja und dem Sein entgegenstellen kann, reif3it einen Raum auf, der so
weit reicht wie der von Goethes <Faust>: <Vom Himmel durch die Welt zur Holle.>» (L,
126).



248 Udo Kern

3.2. Der Zusammenhang von Sein und Nichts

Hegel ist zuzustimmen, wenn er urgiert, dass es weder irdisch noch himm-
lisch etwas Wirkliches gibt, was nicht Sein und Nichts enthélt (L I, 69). Aller-
dings muss hier auch Hegels Differenzierung von reinem und bestimmtem
Sein bzw. Nichts als sozusagen ontologische Realisation in Anschlag gebracht
werden. Sie bewahrt Nichts und Sein vor bestimmungslosem Vergehen. Das
bestimmte Nichts und das bestimmte Sein werden durch das Dritte, durch das
Werden in Relation zueinander gebracht. Das Werden ldsst das Nichts nicht
bei sich selbst, sondern ermoglicht dessen ontologische Realisation als Auf-
hebung im Sein. Ein negatives Nichts jedoch «ist etwas Affirmatives» (L I,
89). Das Nichts wird so in die ontologische Pflicht genommen. Von hier aus
konnte Hegel dem Liitkehausschen Axiom: «Das Sein hat keinerlei Vorrang
vor Nichts» (Lii, 751) nicht beipflichten. Das Nichts wird teleologisch auf das
Sein verwiesen. Diese seine ontologische Verwiesenheit, die das Nichts nicht
in oder aus sich hat, sondern ihm sozusagen funktional im Werden durch das
Werden ermoglicht wird, bedeutet nicht Nivellierung des Nichts, denn als
Nichts wird das Nichts ontologisch verwiesen. An dieser werdenden Verwie-
senheit des Nichts ist festzuhalten. Entbehrte das Nichts dieser, dann wire
eine «Zusammenarbeit» im Werden ontologisch nicht denkbar und realisier-
bar. Allerdings ist diese Zuordnung des Nichts auf das Sein nur das eine Da-
tum, dem ein zweites hinzugesetzt werden muss. Erst dann ist das Verhéltnis
Sein — Nichts recht bedacht. Es gilt 1. das Ubergehen des Nichts ins Sein und
2. das des Seins ins Nichts (vgl. L 1, 93). Das heisst nicht eine wechselseitige
duBerliche Aufhebung des je Andern, sondern eine solche an ihm selber als
Gegenteil seiner selbst. Jedoch diirfen diese zwei Uberginge nicht als ein
Grund-Verhiiltnis angesehen werden. «(J)enes Ubergehen ist noch kein Ver-
héltnis.» Nicht erlaubt ist es «zu sagen: Das Nichts ist der Grund vom Sein
oder Sein ist der Grund von Nichts» (L I, 90). Bonhoeffers theologische Op-
tion entspricht dem, wenn er das Nichts schlechthin als das notwendige Da-
zwischen von creator und creatura definiert und sagt: «Die Schopfung kommt
aus diesem Nichts.» (BSF, 31)

3.3. Die axiologische Differenz zwischen Sein und Nichts

Fiir Hans Jonas gilt die axiologische Differenz zwischen Sein und Nichts,
die zu Gunsten des Seins ausschligt: Die «bloBe(n) Zusprechbarkeit von Wert
an Seiendes» erweist den Vorrang des Seins iiber dem «schlechterdings gar
nichts, weder Wert noch Unwert» zusprechbaren Nichts®. Wertfihigkeit
kommt dem Nichts nicht zu. Das ist die Differenz zum Sein.* Das Sein ist

% H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation, Frankfurt/Main 1986, (zit. JPV) 100.
% «Die Fihigkeit zu Wert ist selber ein Wert, der Wert aller Werte, damit sogar auch



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 249

«nicht indifferent gegen sich selbst»*’. Diese «bloBe Tatsache ... macht seine
Differenz vom Nichtsein zum Grundwert aller Werte» (JPV, 155). Der Unter-
schied zwischen Sein und Nichts ist der «Unterschied eines Zweckinteresses»,
das dem Sein zukommt (in ihm ist eine «Anwesenheit von Zwecken»), nicht
aber dem Nichts, das als absolute Form der Indifferenz zu begreifen ist (JPV,
156). Daraus ergibt sich fiir Jonas verpflichtend geboten: «das Nein zum
Nichtsein» und das «Ja zum Sein» (JPV, 250).

3.4. Determinatio negationis und variatio et finis essendi

Feuerbachs moralischer und ontologischer Dekonstruktion des Nichts als
das proton pseudos ist zu widersprechen, da in ihr der Zusammenhang von
Sein und Nichts, an dem philosophisch festzuhalten ist, ontologisch ausgehe-
belt wird. Die Philosophie bedarf nach Feuerbach nicht der metaphysischen
Form des Nichts, wie sie z. B. dem christlichen Gott in der creatio ex nihilo
vindiziert wird (FGW X1V, 68f.), denn «sie erkennt im Sein selbst das Nega-
tive des Seins» (FGW XIV, 70). — Dagegen kann Feuerbachs Verlegung des
Nichts auf die Ebene des reflektierenden Individuums als deren vorstellendes
Gattungsbewusstsein durchaus Plausibilitidt zuerkannt werden. Es kommt so
zu einer die Wirklichkeit ersetzenden Vorstellung, eben der des Nichts. Das
Nichts wird antizipatorisch und zur Erkldrung von Verdnderung und Verge-
hen des Seins gebraucht. Dem ist ausdriicklich beizustimmen, denn philoso-
phisch wire sonst nicht verstéindlich, wie variatio und finis essendi gedacht
werden konnten. Allerdings ist diese Erkldarung zwar notwendig, aber nicht
hinreichend. Das Gleiche gilt von der Auffassung, das Nichts als jedem Sei-
enden innenwohnende determinatio negationis anzusehen. Das Prinzip der
Schranke und des Gegensatzes, das sich hier artikuliert, ist dem Seienden zur
Darstellung gegeniiber dem anderen notwendig hinsichtlich des eigenen
wirklichen Seins. Das ist also nicht schrankenlose Negation. Diese tritt nur
ein, wenn das Seiende ein noch nicht Wirkliches ist.

3.5. Tod und Endlichkeit sind virulente Phinomene des Nichts.

Es stimmt, dass die Fahigkeit zum Nichts sich am nachhaltigsten und sozu-
sagen uniibersehbar darin zeigt, dass der Mensch dem Tod ausgeliefert ist.*®

die Fihigkeit zu Unwert, insofern die bloBe Zuginglichkeit fiir den Unterschied von Wert
und Unwert allein schon dem Sein die absolute Wéhlbarkeit iiber das Nichts sichern
wiirde.» (JPV, 100).

47 JPV, 155. «Ein indifferentes Sein wire nur eine unvollkommenere, weil mit dem
Makel der Sinnlosigkeit behaftete, Form des Nichts und eigentlich unvorstellbar.» (JPV,
156).

¥ «Die Negationsfihigkeit des Menschen aber betrifft am radikalsten seine spezifi-
sche Mitgift: dass menschliches Leben nicht bloB entstehendes und vergehendes, sondern
bewusst geschaffenes, gezeugtes, geborenes und sterbliches, totbares Leben ist.» (L, 126).



250 Udo Kern

Jedoch darf das Nichts anthropologisch nicht thanatologisch begrenzt wer-
den. Der thanatologischen Engfithrung des Nichts muss vielmehr nachdriick-
lich widerstanden werden, weil diese Begrenzung dem Horizont des Nichts
nicht adédquat korreliert. Menschliches Leben verweist ubiquitér, also in An-
fang, Mitte und Ende, auf das Nichts.* Auch die Freiheit des Menschen ver-
dankt sich, wenn auch nicht nur, dem Nichts.”

Die Partizipation des Seienden an der Macht des Seins enthélt im In-der-
Welt-sein Anteil am Nichts. >! Nichtsdimensioniert ist das Endliche. Es ist so
in seinem a-quo und ad-quem nicht zu abstrahieren vom Nichts. Das Noch-
Nicht und das Nicht-Mehr des Seienden zeigen sich als Nichtsein. «Bedroht-
heit des Seins» wird als Nichtsein erfahren. (TSy I, 222) Dabei stellt sich nicht
immer existentiell Furcht, wohl aber existential ontologisch Angst ein. Die
ontologische Angst wird erfahren als angustiae, als «Beengung» des Seienden
qua drohendes Nichts (TSy I, 224 Anm. 2). Es geht hier tatséchlich um Sein
oder Nichtsein. Das aber heisst fiir Tillich um Glauben (TGW VIII, 135). Au-
thentischer Glaube artikuliert sich in der Bedrohung durch das Nichtsein als
Uberwindung der Absolutsetzung desselben. In der relationalen Fundierung
des Glaubens zu Gott, in dem aktuale ewige Uberwindung des Nichtsseins
seinsmichtig geschieht, wird die Uberwindung von Nichtssein zu Gunsten
von Sein in Mitten von Nichtsein im Neuen Sein, das die Macht des Seins im
Angesicht des Nichtsseins ist, realisiert (vgl. TGW XI, 34, VIII, 274).

4 «Wenn die Menschen geboren werden, dann <kommen sie aus dem Nichts>, ohne
dass da Etwas gewesen wire, das <noch nicht> gewesen wire. Wenn die Menschen «<im
Nichts> bleiben, dann bleiben <sie> nichts, ohne dass da Etwas irgendworin bliebe. Wenn
die Menschen leben, dann sind sie <nicht mehr nichts>. Wenn die Menschen leben wollen,
dann wollen sie nichts weniger als <ins Nichts>. Wenn die Menschen unsterblich leben wol-
len, dann wollen sie nie mehr <ins Nichts>. Wenn die Menschen nicht mehr leben wollen,
dann wollen einige <hier> nicht mehr leben, andere wollen <ins Nichts>». Wenn die Men-
schen sterben, dann <gehen sie ins Nichts>, ohne dass da noch Etwas wire, das <nicht mehr
wire>. Das Entstehen, Bestehen und Vergehen menschlichen Lebens verweist ... auf «das
Nichts> ... Es ist der Grenzbegriff und die Gegenmoglichkeit eines Lebens, das geboren
wird und stirbt, nicht anders als alle Natur, das als menschliches aber nicht <von Natur aus>
ist. Das Sein der Menschen ist problematisch, gerade weil es fiir sie etwas gibt, das es <an
sich> nicht gibt: das Nichts. Ob sie wollen oder nicht, <aus dem Nichts kommend>, <ins
Nichts gehend> ist ihr prekédrer Ort zwischen Sein und Nichts. Keine bewusste Lebensbeja-
hung ohne die Negation des Nichts». (Lii, 579f.).

% S0 kann man Liitkehaus einerseits zustimmen, muss ihm aber andererseits wider-
sprechen, wenn er schreibt: «Allein von Gnaden des Nichts kann das Dasein eine Sache
der Freiheit sein.» Das «Allein» ist falsch, es urgiert monokausal Freiheit von Gnaden des
Nichts (Lii, 598).

51 Vgl. - auch zum Folgenden — TSy I, 222.



«Er hingt die Erde iiber dem Nichts auf» 251

3.6. Der Mensch ist Kind Gottes und Kind des Nichts.

Nikolai Berdiajew, der die Idee des Gottmenschentums als zentral fiir sei-
ne Anthropologie ansieht, schreibt: «Die paradoxale und widerspruchsvolle
Natur des Menschen wird aber noch tiefer dadurch bedingt, dass er in seinem
Wesen ein Kind Gottes, zugleich aber auch ein Kind des Nichts, der meonti-
schen Freiheit ist.»** Theologisch muss das festgehalten, jedoch zugleich rek-
tifiziert und prézisiert werden. Theologisch-anthropologisch ist der Mensch
imago dei. Das ist das eine diesbeziigliche theologische Grunddatum. Jedoch
gilt postlapsarisch die Entfremdungsgefahr, das Siindersein im konkreten In-
der-Welt-sein. Insofern ist der Mensch Kind des Nichis.

3.7. Destruktion des Nichts

Das Zerstorerische des Nichts ist ein Grunddatum fiir theologisches und
philosophisches Verstidndnis des Nichts. Es darf nicht tibersehen und ver-
harmlost werden. Theologisch ist hier die nihil-Produktion der Siinde einzu-
bringen. Dieses Nichts, das Meister Eckhart™ mit der Siinde identifiziert™, ist
stets neu da: ««(D)as Nichts> selbst ist <neu unter der Sonne», <neuw>, das heilit
jeweils neu, weil ununterbrochen in dieser Welt Ubel entstehen, aufsprieen
und zunehmen: «die ganze Welt liegt im Argen> (1. Joh. 5,19).»%

3.8. Das Nichts ist nicht Nichts.

Barth ist theologisch im Recht, wenn er nachdriicklich das Verdréngen des
Wirkenden (KD 111/3, 330) des Nichts ablehnt. Nicht Verdriangen der Wirk-
lichkeit des Nichts ist angesagt, sondern dessen realistische Verortung. Diese
kann nur qua profilierter Unterscheidung, die Barth leistet, geschehen, d. h.
die Wirklichkeit des Nichtigen kann weder theologisch noch anthropologisch
ontologisiert werden. Sie ist, wie Barth sagt, «in einer dritten Weise tatséch-
lich» (KD II1/3, 402). Die Beziehung des Menschen zu Gott kann ohne diese
dritte Weise nicht angemessen gedacht werden. In der Gotteserkenntnis des
glaubenden Menschen wird die Wirklichkeit, die Objektivitit des Nichts er-
kannt. Diese Erkenntnis des Nichts ist durch das erwidhlende Handeln Gottes
theologisch lociert und christologisch fundiert. Das Nichts wird von Barth als
substanzlose Leere verstanden, das theologisch korrekt als Gegenstand des
opus dei alienum «Sein, Gestalt und Raum zu Gottes linker Hand» hat (KD

52 N. Berdiajew, Von der Bestimmung des Menschen, Bern/Leipzig 1935, 69, zit. nach
TGW XI1, 295.

53 Zum Nichts bei Eckhart vgl. U. Kern, Gottes Sein ist mein Leben. Philosophische
Brocken bei Meister Eckhart, Berlin/New York 2003, 137-211.

3% «... die Siinde im eigentlichen Sinne, die ist das Nichts (peccatum proprie, quod est
nihil)». (Meister Eckhart, Sermo XV,2: In novitate vitae ambulemus, n. 154, LW 1V, 147.6).

% Sermo XV,2: In novitate vitae ambulemus, n. 154, LW 1V, 147 3-5.



252 Udo Kern

I11/3,417). Das Nichtige ist das von Gott verworfene gnadenlose Sein, also die
Gnade «entbehrendes Sein» (KD II1/3, 407) und damit privatio dei gloriae
(KD I11/3, 408).

3.9. «<Das Leben an sich — im konsequentesten Sinne — ist ein Nichts» (BE,
171).

Bonhoeffer bestimmt das Leben als «eine Bewegung ins Nichts hinein»
(BE, 171). Fiir das Leben im In-der-Welt-sein gilt dieser motus nihilitatis; pra-
ziser: das sich selbst gidnzlich selbstverzweckliche Leben bestimmt diesen in
seinem abgriindigen endlosen Sturz. Theologisch wird das sich total selbstver-
zweckliche Leben in seinem Nichtssturz als Siinde gefasst; das ist das augusti-
nisch-lutherische incurvatus in se ipso. Christologisch betrachtet ist der Chri-
stus crucifixus das nihil negativum als das in Gott selbst hineingebrochene
Nichts. Dieses nihil negativum wird aufgehoben durch die Kraft der Auferste-
hung.

3.10. Gott ermdglicht das Nichts als Gottverlassenen Raum.

Litkehaus urgiert: Das Nichts «ist weder der leere Raum der Angst noch
das Loch des Seins. Es ist weder nichtend noch lichtend. Es ist vielmehr —
nichts» (Lii, 722). «(D)as Nichts ist weder eine Macht der Verneinung noch
der Vernichtung. Es ist vielmehr — nichts» (Lii, 723). Hier ist philosophisch
und auch theologisch gesehen Richtiges mit undifferenziert Nichtzutreffen-
dem hinsichtlich des Nichts vermischt. Es stimmt schon: (1) Das Nichts ist
Nichts. Aber das andere gilt auch: (2) die Negation und Destruktion des
Nichts. Beides muss zusammengehalten werden. Das erreicht Moltmann
theologisch.

Moltmanns entsprechendes theologisches, der jiidischen Zimzumtradition
wesentlich sich verdankendes Argument iiberzeugt m. E. theologisch®®. Es ge-
lingt ihm, die Allmacht Gottes und die Eigenstidndigkeit des Nichts ge- und
begriindet zusammen zu denken. Das ist nicht das Nichts «als Schwundstufe,
als «defizienter Modus> des Seins im Rahmen gottlicher Seinsordnung», nicht
das «beraubte Nichts» (L, 723f.). Hier geschieht keine Diskriminierung des
Nichts als ««defiziente(n)r Modus> des wahren Seins» (Lii, 617). Das Nichts
hat nicht, auch nicht niedere, gottliche ontologische Qualitét. Es wird ihm ei-
gener Raum eroffnet, aus dem Gott sich zuriickzieht. Gottverlassener Raum
ist das Nichts. Diesen in keiner Weise gottlichen, sondern durch und durch
gottverlassenen, gottlosen, gottleeren, gottfernen Raum des Nichts, der auch
der Raum der Siinde ist, durchdringt der Menschen- und Gottessohn Jesus

% W. Pannenberg (Systematische Theologie, Bd. 2, Géttingen 1991, 29) desavouiert
Moltmanns theologische Interpretation des Nichts als «eine sachlich unbegriindete Mysti-
fikation des Nichts».



«Er hingt die Erde tiber dem Nichts auf» 253

Christus in der Gottverlassenheit des Kreuzes. Und indem er ihn durchdringt,
macht er das gottlose Nichts «<zum Teil des ewigen Lebens» (MGS, 103).

3.11. «Freiheit vollzieht sich in und aus dem Nichts.» (BSF, 31)

Wer die Freiheit denken will, muss das Nichts denken, also: ohne Nichts
keine Freiheit. Theologisch heisst das mit Bonhoeffer: Die im Nichts, die im
Anfang stehende Welt «steht ganz in der Freiheit Gottes» (BSF, 32). Das
Nichts hat theologisch gesehen doxologischen Charakter: «Das Nichts hat fiir
die erste Schopfung nichts Angstendes, es ist vielmehr selbst der ewige Lob-
preis des Schopfers, der aus nichts die Welt schuf.» (BSF, 33) Zwischen dem
creator und der creatura «ist schlechthin das Nichts. Denn Freiheit vollzieht
sich in und aus dem Nichts.» (BSF, 31) Der Ort der Freiheit und der des
Nichts lassen sich nicht voneinander trennen. Insofern ist Plidoyer fiir die
Freiheit verbunden mit dem hinsichtlich des Nichts. Die Verbundenheit der
Freiheit mit dem Nichts begriindet auch Glanz und Elend der Freiheit im In-
der-Welt-sein.

Wer wie Bonhoeffer den doxologischen Charakter des Nichts theologisch
als konstitutiv ansieht, den trifft Liitkehaus’ Charakterisierung der Theologie
als Nihilophobie nicht. Zwar ist fiir die Theologie — und das hat Liitkehaus
richtig diagnostiziert — das Nichts nicht als Nichts das Letztgiiltige, und die
Schopfung aus dem Nichts ist durch den Seinsgebenden Gott auf das Sein ori-
entiert, jedoch wird die Realitédt des Nichts nicht verkannt und verdréngt. Zu-
gegeben: es gibt philosophische und theologische Interpretationen des
Nichts, die ontokratisch das Nichts weitgehend eliminieren. Diesen muss
theologisch und philosophisch widersprochen werden. Auch Liitkehaus’
Mahnung hinsichtlich der Vergeudung des theologischen Potentials adédqua-
ter Nichtinterpretation, das qua theologia crucis aus dem deus crucifixus west,
sollte nicht tiberhort werden. Tiefste theologische Begegnung mit dem Nichts
erodffnet sich hier. Das ist der theologicus locus nihili, aus dem alle theologi-
sche Interpretation des Nichts letztlich ermoglicht wird. Doch gerade dieser
Ort garantiert, theologisch das Nichts nicht vordergriindig zu erledigen, son-
dern sich ihm produktiv zu stellen. Dem mégen auch die von mir herausge-
stellten 11 fundamenta nihili dienen. Doch sollte bei allen Uberlegungen zum
Nichts Diderots Erkenntnis nicht vergessen werden: Nach «allen erdenkli-
chen Anstrengungen, um das Nichts zu begreifen», konnen wir «doch nicht
damit fertig werden»”’, und zwar epistemologisch, ontologisch und ethisch.
Das Nichts ist ein Pfahl im Fleisch des Seienden.

Udo Kern, Rostock

7 M. Naumann (Hg.), Artikel aus der von Diderot und D’Alembert herausgegebenen
Enzyklopadie, Leipzig 1972, 819.



	"Er hängt die Erde über dem Nichts auf" : wider die Verhunzung des Nichts

