
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Artikel: Eigenart und Aktualität der Basler Reformation

Autor: Strohm, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eigenart und Aktualität der Basler Reformation1

Richten wir unsere Augen auf die Stadt Basel am Vorabend der Reformation,

tut sich uns ein erstaunlicher Anblick auf. In der für heutige Verhältnisse
kleinen Stadt sehen wir nicht weniger als 10 Klöster, sechs Männerklöster, das
St. Alban-, St. Leonhard-, Barfüsser-, Prediger-, Augustiner- und Karthäuserkloster,

sowie vier Frauenklöster, das Kloster Gnadental in der Spalenvor-
stadt, das Magdalenenkloster in der Steinen, das Kloster St. Clara und das

Kloster Klingental. Gehen wir nun in die Kirchen der Stadt, zeigt sich uns ein
weiterer auffälliger Sachverhalt. Eine schier unübersehbare Zahl von Klerikern

bzw. priesterlichen Personen ist hier am Werke. Wir sehen sie in den
Winkeln der Kirchen stehen und an irgendeinem Altar Messe lesen oder
sonst etwas tun, allerdings zum geringsten Teil das, was nach unserem
Verständnis eigentlich die Hauptaufgaben eines katholischen Priesters oder eines

evangelischen Pfarrers sind, nämlich Predigt und Seelsorge. Allein am Münster

wirken als Geistliche 24 Domherren und ungefähr 72 Kapläne. Am
Petersstift amtieren 10 Chorherren sowie ungefähr 40 Kapläne und an der
Pfarrkirche von St. Theodor ein Priester, zwei Diakone und sieben Kapläne.2

Sehen wir also diese gewaltige Zahl von Klöstern und kirchlichen
Amtsträgern, müssten wir - gerade mit unseren Erfahrungen erodierender Volks-
kirchlichkeit - auf ein überaus aktives, blühendes kirchliches Leben schlies-
sen. Die unzähligen Messen, die in der Stadt Basel täglich gelesen wurden,
sollten Gottes Selbsthingabe durch priesterlichen Vollzug gleichsam wiederholen

und gegenwärtig machen, so dass den Gläubigen das Heil geradezu
handgreiflich zuströmen konnte. Die Klöster sollten nicht nur ein Ort sein,
wo Christsein mit besonderem Ernst und Format gelebt wurde, sondern sie

waren ja auch ein Zeugnis reicher Schenkungen und umfassender Unterstützung

durch die Bürger und Bürgerinnen der Stadt. Immer neue Möglichkeiten,

an dem von den kirchlichen Amtsträgern verwalteten göttlichen Heil Anteil

zu bekommen, wurden aufgetan. So musste man schliesslich nicht einmal
mehr nach Rom pilgern, um grosse Ablässe zu erlangen, sondern konnte sie

vielmehr in Basel vor der Haustür kaufen.
All diese stolze Kirchlichkeit brach innerhalb weniger Jahre zusammen.

Die Klöster verschwanden und die Zahl der kirchlichen Amtsträger wurde
drastisch reduziert. Die Basler Reformationsordnung vom 1. April 1529,3 der

1

Vortrag bei der Feier zur 475jährigen Wiederkehr des Erlasses der Basler
Reformationsordnung am 1. April 2004 im Münster. - Dieser Vortrag erscheint zusammen mit S.

Burghartz' Vortrag zu Vibrandis Rosenblatt gleichzeitig als selbständige Broschüre.
2 Vgl. Ernst Staehelin, Oekolampad und die Reformation in Basel, in: Zum Gedächtnis

der Reformation. Vier Vorträge, gehalten auf Veranstaltung des Kirchenrats von Basel-
Stadt, Basel 1917, 61-84 (63); vgl. auch die detailreiche Darstellung in: Rudolf Wackernagel,

Geschichte der Stadt Basel, Bd. 2/2, Basel 1916,621-716.



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 215

wir heute gedenken, markiert den vorläufigen Höhepunkt dieser tiefgreifenden

Umwälzung. An die Stelle der spätmittelalterlichen Frömmigkeit und des

römisch-papistischen Kirchenwesens trat ein erneuertes Christentum -
nebenbei gesagt: auch innerhalb der römisch-katholischen Kirche -, das die
westliche Zivilisation und vielfach auch unser persönliches Leben bis heute
fundamental geprägt hat.

Wie lässt sich nun die Eigenart der Basler Reformation im Vergleich zu
den Reformationen in Wittenberg, Zürich, Genf und anderswo beschreiben?
Gibt es hier etwas besonderes, das gerade die Basler Reformation auszeichnet

und das es heute wieder in Erinnerung zu rufen gilt? Wenn wir heute der
Basler Reformation gedenken, können wir gar nicht anders, als das im Kontext

und auf dem Hintergrund unserer gegenwärtigen Fragen und Herausforderungen

zu tun. Was sind unsere besonderen Fragen am Beginn des 21.

Jahrhunderts, im Jahre 2004, wenn wir der Reformation vor 475 Jahren gedenken?

Was beschäftigt und bedrängt uns heute, so dass wir Antworten im
Gespräch mit den Vätern und Müttern der Reformation in Basel suchen? Was
ist das Spezifische unserer Fragen und Interessen im Vergleich zum Beispiel
mit dem grossen Jubiläum von 1929?

Ich will versuchen, mich in drei Gedankengängen einer Antwort auf die
gestellten Fragen anzunähern. Ein erster Gedankengang ist dem Thema
«Reformation und Staat» gewidmet, ein zweiter wird das Verhältnis von
reformatorischem Christentum und Kultur behandeln und ein dritter schliesslich wird
sich der Frage zuwenden, was die Basler Reformation für die Neuformulierung

des persönlichen Glaubens leisten konnte und kann.

1. Reformation und Staat

Im Basler Bekenntnis vom 21. Januar 1534 ist unter der Überschrift «Von
der Obrigkeit» folgendes zu lesen: «Deshalb soll jede christliche Obrigkeit, zu
deren Zahl wir auch zu gehören wünschen, ihre ganze Macht darauf richten,
daß bei ihren Untertanen der Name Gottes geheiligt, sein Reich erweitert
und seinem Willen durch ernsthafte Ausrottung der Laster nachgelebt werde.»

Hier wird deutlich, dass die weltliche Obrigkeit Basels selbstverständlich
das Basler Bekenntnis wie auch die Reformationsordnung vom 1. April 1529
erlassen und ihren Bürgern und Bürgerinnen verpflichtend gemacht hat. Dar-

3 Ordnung so ain ersame statt Basel den ersten tag Apprilis in irer Statt vnd Landt-
schafft fürohin zehalten erkann. Darinnen / wie die verworffene myßbreüch / mit warem
Gottesdienst ersetzt. Auch wie die Laster / so Christlicher dapfferkait vnertraeglich / Gott
zu0 lob /abgestelt /vnnd gestrafft werden sollen / vergriffen ist, s.l. [Basel] 1529; gekürzt
wiederabgedr. in: Ernst Staehelin (Hg.), Das Buch der Basler Reformation. Zu ihrem
vierhundertjährigen Jubiläum im Namen der evangelischen Kirchen von Stadt und Landschaft
Basel, Basel 1929,192-213.



216 Christoph Strohm

über hinaus betonen die Herren des Rates ausdrücklich und ebenso selbstverständlich

ihren Wunsch und Anspruch, als christliche Obrigkeit zur Ausbreitung

des Reiches Gottes beizutragen. Im Zweifelsfalle konnte das bedeuten,
dass man gegen andersgläubige Bürger mit den Mitteln staatlicher Gewalt
vorging. In Basel geschah dies vor allem zwischen Herbst 1529 und Frühjahr
1531, als man die sich ausbreitende Täuferbewegung als elementare Bedrohung

des Gemeinwesens wahrnahm und mit allen Mitteln - auch dem der
Hinrichtung - bekämpfte.

Die Basler Obrigkeit und ebenso der Reformator Johannes Oekolampad
haben - insgesamt gesehen - eine im Vergleich zu anderen Gemeinwesen des
16. Jahrhunderts eher zurückhaltende Politik im Umgang mit Andersgläubigen

verfolgt. Aber wir können diese Dimension der Reformation heute, am
Beginn des 21. Jahrhunderts, nicht wahrnehmen, ohne zugleich der Parallelen
zu der sich ausbreitenden Dominanz von Politik und Staat durch Religion in
der islamisch geprägten Welt innezuwerden.

Der Blick auf die mangelnde Toleranz auch der reformatorisch gesinnten
Obrigkeiten im Umgang mit Andersgläubigen kann leicht die Wahrnehmung
der fundamentalen Errungenschaft der Reformation für die politische Kultur
der westlichen Zivilisation versperren. Diese jedoch gilt es heute - gerade
auch im Gespräch der verschiedenen Kulturen dieser Welt - bewusst wahrzunehmen

und auch selbstbewusst einzubringen. Denn die Reformation hat
einen beträchtlichen Anteil an der Ausbildung der Vorstellung eines sich auf
innerweltliche Aufgaben beschränkenden und von religiösen Zielsetzungen
emanzipierenden Staates. Unsere gegenwärtige Erfahrung lehrt uns, dass die
Trennung von Kirche bzw. Religion und Staat, die Dissoziierung von Religion
und Justiz, eben überhaupt nicht selbstverständlich, sondern eine in konkreten

geschichtlichen Entwicklungen gewordene und teilweise gegen heftige
Widerstände gewonnene Errungenschaft politischer Kultur ist.

Man kann dies besonders gut an der Basler Reformation studieren. Der
Erfolg der Basler Reformation lässt sich nicht verstehen, ohne sie als Teil
eines langandauernden Emanzipationsbestrebens der Bürgerschaft gegenüber
einer klerikal-kirchlichen Vorherrschaft zu sehen. Wir brauchen uns nur der
eingangs erwähnten Beobachtungen zur übergrossen Präsenz von Klöstern
und Klerikern in Basel zu erinnern. Unmittelbar vor Beginn der Reformation
hatte die Rivalität zwischen dem Rat und dem Bischof von Basel ihren Höhepunkt

erreicht, und ein Ratsbeschluss vom 12. März 1521 schloss den ehemaligen

Stadtherrn von allem Einfluss auf die Bestellung der weltlichen
Regierungsbehörden aus.4 Trotz einer insgesamt konservativen, angesichts der

4 Vgl. Hans Berner, Ulrich Gabler, Hans R. Guggisberg, Schweiz, in: Anton Schind-
ling, Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 5: Der Südwesten (KLK 53),
Münster 1993,278-323 (290-294).



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 217

durch die Reformation hervorgerufenen Konflikte eher lavierenden Haltung
zog der Rat bald die Entscheidungsgewalt über den Weg der Reform des
kirchlichen Lebens an sich und wies die bischöfliche Kompetenz in dieser
Sache klar zurück. Im Frühsommer 1523 erliess er ein Mandat, das allen Pfarrern

befahl, ihre Predigten einzig auf die Bibel und nicht auf die Schriften
Martin Luthers «und der anderen Doktoren» zu begründen.5 Im Jahre 1525

begann der Rat mit der Säkularisierung der Klöster.6 Zum Emanzipations-
prozess der Bürgerschaft gegenüber klerikal-kirchlicher Vorherrschaft
gehörte auch, dass sich vor allem in den Zünften der Druck verstärkte, nun endlich

die mittelalterlich-päpstlichen Missbräuche abzuschaffen und den
Gottesdienst im biblisch-evangelischen Sinne durchzusetzen. Am 23. Dezember
1528 versammelten sich 500 evangelisch Gesinnte und forderten in einer
Eingabe an den Rat die sofortige Abschaffung der Messe und der unevangelischen

Predigt. Als sich daraufhin die Altgläubigen formierten, konnte der Rat
nur mit Mühe den Ausbruch eines Bürgerkriegs verhindern. Am 6. Januar
1529 wurde eine Übereinkunft erzielt, die drei Beschlüsse umfasste: eine
Disputation am 30. Mai 1529, eine Abstimmung auf den Zünften, zu welchem
Kultus die Stadt Basel sich bekennen wolle, und schliesslich eine enge
Begrenzung der Zahl der täglichen Messen. Weil sich die Altgläubigen nicht an
die Übereinkunft hielten, kam es bereits einen Monat später, am 8. Februar
1529, zu einer erneuten Zuspitzung. 800 Bürger taten sich beim Barfüsserklo-
ster zusammen und verlangten den Rücktritt von zwölf katholischen
Ratsmitgliedern. Eine erneute Versammlung von jetzt 2000 Leuten eskalierte zu
einem unkontrollierten Bildersturm, so dass der Rat nun endgültig nachgab
und die altgläubigen Ratsmitglieder zurücktreten bzw. die Stadt verlassen
mussten.

Bereits die Inanspruchnahme des Rechts, unabhängig von der bischöflichen

Autorität durch die Veranstaltung von öffentlichen Disputationen über
Glaubenssachen zu entscheiden, war Ausdruck einer Emanzipation der
Bürgerschaft von geistlicher Vorherrschaft. Auch die sich zu einem Volksaufstand

gegen den Rat ausweitenden Forderungen aus den Zünften, für die
Abschaffung der widergöttlichen Messe und die Einrichtung der evangelischen
Predigt zu sorgen, sind Ausdruck eines Emanzipationsprozesses gegenüber
der priesterlichen Hierarchie. Man nahm die von Luther in seiner Schrift An
den christlichen Adel von des christlichen Standes Besserung entfaltete Auf-

5 Vgl. Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 56-58.
6 Um 1527 und 1528 erliess der Rat zwei weitere Mandate, «die praktisch die

Glaubensfreiheit für jedermann proklamierten» (Hans R. Guggisberg, Johannes Oekolampad,
in: Martin Greschat [Hg.], Die Reformationszeit I [Gestalten der Kirchengeschichte, 5],
Stuttgart/Berlin/Köln 1984; ND 1993,117-128 [123]). Dahinter stand keineswegs ein Konzept

der Toleranz, vielmehr waren die Mandate Ausdruck der verzweifelten Hoffnung,
dass die eskalierenden Konflikte sich beruhigten.



218 Christoph Strohm

fassung vom Priestertum aller Glaubenden ernst. Jeder und jede, die - wie
Luther sagt - aus der Taufe gekrochen ist, ist ein Geistlicher und damit ein
Bischof oder gar Papst. Durch den Geist hat er oder sie alles, auch den Schlüssel

zum selbständigen Verstehen des Wortes Gottes. Es lag nahe, dass man aus
der starken Aufwertung des einzelnen in Glaubenssachen auch entsprechende

Konsequenzen für seine Aufwertung als Subjekt politischen Handelns zog.
Oekolampad hat jedoch wie Luther diese «politische» und nur zu leicht mit
ordnungsgefährdenden Gestaltungsansprüchen verbundene Interpretation
der Lehre vom Priestertum aller Glaubenden strikt abgelehnt. Beide sahen
durch solches ungeduldige Handeln das Vertrauen auf die Macht des Wortes
Gottes beschädigt.

Auch wenn man Unterschiede im Verständnis der Aufgaben der weltlichen

Obrigkeit zwischen Luther und Oekolampad feststellen kann, waren sie
sich im Entscheidenden einig. Beide haben gegen die Vermischung von
geistlicher und weltlicher Obrigkeit deren unterschiedliche Aufgaben und Würde
betont. Und sie haben wider die Abwertung der weltlichen gegenüber der
geistlichen Obrigkeit deren Gleichrangigkeit betont. Ihr gottgewollter und
von jeder Bevormundung durch geistliche Herren oder den Papst freier Auftrag

sei es, für Ordnung, Recht und Frieden in einer vom Egoismus
beherrschten Welt zu sorgen. Luther hat ferner in aller Schärfe die weltlichen
Machtansprüche geistlicher Fürsten zurückgewiesen. Und Oekolampad ist
ihm darin uneingeschränkt gefolgt.

Oekolampads besonderes Profil wird deutlich, wenn man zum Vergleich
den Zürcher Reformator Huldrych Zwingli heranzieht. Bei diesem finden wir
die gleichen Frontstellungen wie bei Luther, jedoch hat er weniger stark die
Unterschiedenheit von geistlichem und weltlichem Regiment betont. Die
weltliche Obrigkeit wird bei Zwingli weniger klar als bei Luther auf ihre
Ordnungsaufgabe beschränkt. Vielmehr kommt ihr eine wichtige Aufgabe auch
bei der christlichen Durchdringung des Gemeinwesens und der Gestaltung
des kirchlichen Lebens zu. Konkret wurde das in der Frage der Zuständigkeit
für die sog. Kirchenzucht. Ausgangspunkt war die neutestamentliche Praxis
der gegenseitigen Ermahnung der Brüder und Schwestern im Falle eines
Verstosses gegen die Regeln der Gemeinde. Zwingli hat die Kirchenzucht als Teil
der allgemeinen Sittenzucht, deren Subjekt die weltliche Obrigkeit ist und
deren Geltungsbereich bis in den - für unsere heutige Wahrnehmung - privatesten

Bereich reichte, behandelt. Oekolampad hingegen wollte die Kirchenzucht

nicht der weltlichen Obrigkeit überlassen, sondern sah sie als Aufgabe
der Gemeinde, die durch die Pfarrer und Laien zu handhaben sei. Das bedeutete,

dass die Kirchenzucht nur in rein kirchlichen Massregeln wie dem
Ausschluss vom Abendmahl bestehen und nicht mit Hilfe staatlicher Gewaltmittel

durchzusetzen sein sollte.
Oekolampad gelang es zwar, diese Auffassung in der Reformationsordnung

vom 1. April 1529 zur Geltung zu bringen,7 aber umgesetzt wurde das



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 219

nicht. So kam es zu weiteren Diskussionen, und Oekolampad erhielt im Frühjahr

1530 die Möglichkeit, seinen Standpunkt vor dem Rat darzulegen.8 Auch
seine Rede vor dem Rat konnte nicht eine wirkliche Umsetzung seiner
Vorstellungen bewirken. Aber Oekolampad gelang die im Vergleich zu Zwingli
zukunftsweisendere Klärung des Unterschieds von staatlichem und kirchlichem

Handeln. Seiner Rede vor dem Rat vom Frühjahr 1530 folgte eine
eingehende briefliche Debatte mit dem befreundeten Reformator Zürichs. Die
Rede und der Briefwechsel wurden im Jahre 1536 gedruckt,9 und auf diese
Weise haben die Überlegungen Oekolampads eine enorme, immer noch nicht
ausreichend aufgehellte Wirkungsgeschichte entfaltet. Sowohl der Strassbur-

ger Reformator Martin Bucer als auch der polnische und ostfriesische Reformator

Johannes a Lasco, der Anfang der zwanziger Jahre einige Zeit in Basel
gelebt hat, haben Oekolampads Vorstellungen aufgenommen.10 Vor allem
aber hat der, gerade als der Briefwechsel in Basel gedruckt wurde, in der
Stadt weilende Johannes Calvin die Anstösse Oekolampads aufgenommen
und daraus sein überaus wirksames Konzept einer Kirchenzucht, die von
einem aus Laienältesten und Pastoren zusammengesetzten Konsistorium
ausgeübt wird, entwickelt.11

Im Gespräch der unterschiedlichen kulturellen Horizonte wird der Beitrag

der Reformation zur Entwicklung des säkularen Staates von neuem deutlich.

Der Basler Reformator Oekolampad hat dabei im Unterschied zu

7 Vgl. Reformationsordnung, in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 205f.
s Zum Kirchenzuchtverständnis bei Oekolampad vgl. Olaf Kühr, «Die Macht des

Bannes und der Buße». Kirchenzucht und Erneuerung der Kirche bei Johannes Oekolampad

(1482-1531) (Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie

68), Basel u.a. 1999.
9 DD Ioannis Oecolampadii et Hvldrichi Zvinglii epistolarvm libri qvatvor, praecipva

cvm religionis a Christo nobis traditae capita, tum Ecclesiasticae administrationis officia,
nostro maxime seculo, tot hactenus erroribus perturbato, conuenientia, ad amussim expri-
mentes. [...] per Theodorvm Bibliandrum, Basel 1536; darin: Oratio de reducenda excom-
municatione, a.a.O., f. 42r-46r [Ausg. s.d. (1592), S. 193-210]. Die Themen «Kirchenzucht»
und «Bann» werden in den in dem Band abgedruckten Briefen Oekolampads mehrfach
erörtert. Die Rede ist wiederabgedr. in: Ernst Staehelin (Bearb.), Briefe und Akten zum
Leben Oekolampads (QFRG 10 u. 19), 2 Bde., Leipzig 1927/34, Bd. 2,448-461.

10 Vgl. Christoph Strohm, Kirchenzucht und Ethik bei a Lasco, in: ders. (Hg.), Johannes

a Lasco (1499-1560) - Polnischer Baron, Humanist und europäischer Reformator.
Beiträge zum internationalen Symposium vom 14. bis 17. Oktober 1999 in der Johannes a
Lasco Bibliothek Emden (SuR.NR 14), Tübingen 2000,145-171, bes. 157f.; zu Bucers
Kirchenzuchtverständnis vgl. vor allem die kurz nach der Veröffentlichung des Briefwechsels
Oekolampads mit Zwingli entstandenen Texte: Ordenung der Christlichen Kirchenzucht.
Für die Kirchen im Fürstenthumb Hessen 1539 [Ziegenhainer Zuchtordnung], in: Robert
Stupperich (Hg.), Martin Bucers Deutsche Schriften, Bd. 7, Gütersloh/Paris 1964, (247)
260-278; ders., Von der waren Seelsorge, in: a.a.O., (67) 90-245; Amy Nelson Burnett, The
yoke of Christ. Martin Bucer and Christian discipline (SCES 26), Kirksville, Mo. 1994,56.

11 Vgl. Johannes Calvin, Institutio Christianae Religionis [1559] IV,12-21.



220 Christoph Strohm

Zwingli die Unterschiedenheit von kirchlichem und staatlichem Handeln
stärker betont. Im Vergleich zu Luther charakterisiert ihn, dass er sich nicht
nur gegen die am Ende des Mittelalters vor Augen stehende Gefahr des

Übergriffs des Papstes und anderer geistlicher Herren in das weltliche Regiment

gewandt hat. Vielmehr hat er darüber hinaus - in einem durchaus
modernen Sinne - die Gefahr eines Übergriffs staatlichen Handelns in den
Bereich des geistlichen Regiments thematisiert: «Unerträglicher [so Oekolam-
pad in seinem Briefwechsel mit Zwingli] als der Antichrist selbst ist eine
Obrigkeit, die die Autorität der Kirche sich anmaßt.»12

2. Reformation und Kultur

Ein zweiter Gedankengang wendet sich nun dem Verhältnis von
Reformation und Kultur zu. Die gegenwärtige Situation der Kirche in Mitteleuropa
ist durch einen deutlichen, teilweise drastischen Rückgang volkskirchlicher
Verhältnisse gekennzeichnet. Es erscheint offener als je zuvor, ob die Kirche
der Zukunft die Sache einer kleinen Minderheit werden wird oder ob das
Christentum weiterhin ein kulturprägender Faktor ersten Rangs sein wird.
Blicken wir angesichts solcher Fragen auf die Basler Reformation, ergeben
sich einige interessante Aspekte.

Zuerst einmal wird schnell deutlich, dass eben diese Frage bzw. Alternative

- Volkskirche oder radikale Minderheitskirche - auch in der Basler
Reformation eine zentrale Rolle gespielt hat. Denn es war genau diese Frage, um
die es in dem Streit zwischen den Reformatoren und den sich seit Mitte der
zwanziger Jahre schnell ausbreitenden Täufergruppierungen ging.13 Diese
leugneten die Geltung der Kindertaufe ohne den bewussten Glaubensentscheid

der Getauften und forderten die konsequente Orientierung an den
Geboten Christi ein, von dem Verbot zu schwören bis hin zum Verbot, sich an

obrigkeitlichem Handeln zu beteiligen, da damit ja Gewaltanwendung
verbunden war. Oekolampad hat in mehreren Disputationen die Täufer zu
überzeugen und integrieren versucht, aber schliesslich gelang die «Lösung» des

Konflikts nur durch die bereits erwähnte gewaltsame Eliminierung der Täufer

bzw. Wiedertäufer. Gleichwohl hat Oekolampad den Konflikt theologisch
zu bewältigen versucht. Denn seine Betonung der Kirchenzucht nimmt gera-

12 Zit. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 232.
13 Der Eifer um die Reinheit der Gemeinde und die Abgrenzung gegen die sündige

Welt war das zentrale Anliegen grosser Teile des Täufertums. Vgl. Franklin H. Litteil, Das
Selbstverständnis der Täufer, Kassel 1966, 131-142; Hans-Jürgen Goertz, Kleruskritik,
Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung in den täuferischen Bewegungen der Frühen Neuzeit,

in: Heinz Schilling (Hg.), Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen

Europa (ZHF, Beiheft 16), Berlin 1994, 183-198 (Lit.); Kirchenzucht (Hans-Jürgen
Goertz, John H. Leith),TRE 19, Berlin/New York 1990,173-191.



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 221

de die täuferische Kritik mangelnder Heiligung bzw. mangelnder Befolgung
der Gebote Christi in der Volkskirche auf. Über die Predigt des Evangeliums
von der freien Gnade, die das Heil verbürgt und glaubend zu ergreifen ist,
hinaus sollte sich die Gemeinde ernsthaft um ein entsprechendes Leben
bemühen. Allerdings blieb bei Oekolampad wie bei den anderen Reformatoren
die Verkündigung des Evangeliums das Entscheidende und das Zentrale.
Von täuferischem Extremismus, der so weit gehen konnte, dass ein Täuferführer

alle Gemeindeglieder exkommunizierte, bis nur noch er selbst und seine

Frau übrig geblieben waren,14 war Oekolampad weit entfernt.
Vielmehr steht Oekolampad wie wenige andere für ein reformatorisches

Christentum, das Extremismen vermied und die kirchliche Erneuerung als

unauflöslich mit einer allgemeinen Bildungsreform verbunden verstand. Seit
seinem Studium in Heidelberg u.a. bei dem führenden Humanisten Jakob
Wimpfeling war er humanistischen Idealen verbunden. So ist es kein Zufall,
dass sein erster Aufenthalt in Basel nicht um der kirchlichen Arbeit oder der
theologischen Lehre willen erfolgte. Vielmehr kam er nach Basel, um sich an
dem wohl wichtigsten und zugleich wirkungsreichsten geisteswissenschaftlichen

Forschungs- bzw. Editionsprojekt der Zeit zu beteiligen: Erasmus'
Herausgabe des griechischen Textes des Neuen Testaments im Jahre 1516. Angestellt

in der Buchdruckerei des Johannes Froben wirkte er als philologischer
und theologischer Mitarbeiter und schrieb sogar ein Nachwort zu dem Werk.
Auch im November 1522, als er erneut und endgültig nach Basel gekommen
war, begann er als Korrektor in einer Buchdruckerei, diesmal in der des
Andreas Cratander, wo er vor allem Übersetzungen griechischer Kirchenväter
ins Lateinische anfertigte. Im Jahre 1523 tat Oekolampad bezeichnenderweise

nicht als Prediger, sondern als Lehrer der Universität einen für die
Durchführung der Reformation in Basel entscheidenden Schritt. Als Doktor der
Basler Universität seit 1518 hatte er täglich um 15.00 Uhr das Buch des

Propheten Jesaja auszulegen, natürlich lateinisch und nur für die kleine Gruppe
der Gelehrten bzw. Studenten. Oekolampad tat nun den ungewöhnlichen,
auch für die allgemeine Bildungsgeschichte bemerkenswerten Schritt, dass er
unmittelbar im Anschluss daran ein zusammenfassendes Kolleg in deutscher
Sprache für breitere Kreise abhielt. Dieses Kolleg in deutscher Sprache hat,
wie die Quellen bezeugen, eine wichtige Rolle beim Fortgang der Reformation

in Basel gespielt.15

14 Vgl. dazu und Menno Simons' Auseinandersetzung mit solchen Phänomenen in
Ostfriesland vgl. Christoph Bornhäuser, Leben und Lehre Menno Simons'. Ein Kampf um
das Fundament des Glaubens (etwa 1496-1561) (BGLRK 35), Neukirchen-Vluyn 1973,
147-169; vgl. auch Goertz, Kleruskritik (s. Anm. 13) 179f.l92.

15 Vgl. Johannes Oekolampad, In Iesaiam prophetam hypomnematcon, hoc est, com-
mentariorum [...] libri VI, Basel 1525; vgl. dazu Ernst Staehelin, Das theologische Lebenswerk

Johannes Oekolampads [QFRG 21], Leipzig 1939, 189-213; ders., Buch (s. Anm. 3)
49.



222 Christoph Strohm

Für Oekolampad gehörten ein erneuertes Christentum und geistige und
sittliche Bildung unauflöslich zusammen. Das wird besonders darin deutlich,
dass er ähnlich wie Zwingli und Calvin mit besonderer Schärfe Autoritätshörigkeit

und Aberglauben kritisierte. Wieder und wieder geisselt er die päpstliche

Anmassung, die Glaubenden durch immer neue Menschensatzungen
gefangen zu halten.16 Und die abergläubische Verehrung von allen möglichen
Gegenständen oder heiligen Personen ist ihm eine skandalöse Verletzung der
Ehre Gottes. Darum steht die römische Messe, die das wahre geistige Sein
Gottes in irdische Materialität zwingt und daraus ein Opfer und verdienstliches

Werk macht, von Anfang an im Zentrum der Kritik.
Charakteristisch für Oekolampad und die Basler Reformation ist nun,

dass sich eine solche scharfe antirömische und profiliert evangelische Position
mit einer vergleichsweise grossen Offenheit und Pluralität verbindet. Von
Anfang an ist unter den Lehrern der wiedergegründeten protestantischen
Universität und den mit ihr verbundenen Druckern eine auffällige Zahl von
eigenständigen Gestalten, die in Genf, Zürich oder Wittenberg unter
Häresieverdacht standen. Erwähnt seien nur Sebastian Castellio (1553-63 Prof. für
griechische Sprache), Celio Secondo Curione (1546-69 Prof. für Rhetorik)
und Andreas Bodenstein von Karlstadt (1535-40? Prof. für Altes
Testament).17 Gerade auch die der Universität eng verbundenen Drucker Johannes

Oporin und Peter Perna druckten in erstaunlichem Mass «unorthodoxes»
oder sogar nach reformierter Lehre häretisches Schrifttum.18 Oporin reagierte

einigermassen ungehalten auf Versuche einer Reglementierung durch die
kirchliche Zensur: «Der Tüfel het uns mit dem nüwen Bapsttum beschissen.»19

Petrus Ramus lobte im Jahre 1570 nicht nur das gute Klima Basels,

16 Vgl. z.B. Johannes Oekolampad, In epistolam Ioannis Apostoli catholicam primam,
[...] demegoriae, hoc est homiliae una et XX, Basel 1524, f. 25r-28r; vgl. auch Staehelin,
Buch (s. Anm. 3) 54.65. 76. 162f. 175.177.202. 228.231f. In der Reformationsordnung vom
1.4.1529 heisst es entsprechend: «Aber Menschensatzungen, durch welche die Gewissen
gebunden würden, wie sie im Eheverbot, Speisegesetzen, Tagwählerei und dergleichen
vorkamen, sollen die Prediger nicht bloß nicht lehren, sondern sie als ungültig erklären,
das darin verborgene Falsche aus der heiligen Schrift nachweisen, dabei aber sich in jeder
Weise bemühen, daß die Christen ihre Freiheit nicht zur Fleischeslust, sondern zur Ehre
Gottes und zur Pflege der brüderlichen Liebe brauchen» (a.a.O., 196). Auch die für die
Frühphase der Basler Reformation wichtige Disputation des in der Stadt weilenden
Wilhelm Farel am 3. März 1524 ist zuerst gegen die Tyrannei menschlicher Satzungen gerichtet:

«Deshalb erachte ich es nützlich, zu meiner und meiner Nächsten Erbauung, die uns
Christus selbst am meisten geboten hat, einige Thesen vorzulegen, in denen die
Hauptsumme christlicher Freiheit beschlossen liegt, und durch die fallen soll die Tyrannei
menschlicher Satzungen, ohne Antastung der weltlichen Schwertgewalt, der niemand sich
entziehen darf» (abgedr. in: a.a.O., 84-86 [84]).

17 Vgl. Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie,
Zollikon-Zürich 1952,12-39.
18 Vgl. a.a.O., 23-30.
19 Zit. in: Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel, Basel 1942,25.



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 223

sondern auch die dort gewährte «libertas».20 Einem scharfen Beobachter wie
Michel de Montaigne, der im Jahre 1580 die führenden Vertreter der Universität

Johann Jakob Grynäus, Theodor Zwinger, Felix Platter und François
Hotman traf, entging nicht die Pluralität und mangelnde konfessionelle
Geschlossenheit der kirchlichen Lehre in Basel.21 Am 1. April 1529, dem Tag des
Erlasses der Reformationsordnung, antwortete der auf eine Professur für
Griechisch berufene Simon Grynaeus mit den schönen Worten: «Ich möchte
in jener Stadt sein und unter jenem Volk, das immer so allem Humanen
zugänglich [...] war [,..].»22

Die auch im 16. Jahrhundert bereits als solche festgestellte gewisse
Liberalität unterscheidet Basel von Wittenberg, Zürich und Genf, und sie hat
ausgesprochen befruchtend auf kulturelle Entwicklungen gewirkt. Die Reformation

hat, wie die zahlreichen Drucke von Schriften Luthers und anderer
reformatorisch gesinnter Autoren in Basel zeigen, die wirtschaftliche Dynamik des
aufstrebenden Buchdrucks und Buchhandels enorm verstärkt. Im Bereich
des Geisteslebens kann man im Blick auf das gesamte 16. Jahrhundert,
abgesehen von der kurzzeitigen Schliessung der Universität von 1529 bis 1532,
zahlreiche vergleichbare Phänomene beobachten. Erwähnt sei nur die
Entwicklung der juristischen Fakultät der Universität Basel in der zweiten Hälfte
des 16. und am Beginn des 17. Jahrhunderts. Seit den sechziger Jahren des 16.

Jahrhunderts stieg die Zahl der juristischen Doktorpromotionen steil an und
hielt sich bis zum Beginn des Dreissigjährigen Krieges auf einem hohen
Niveau. Die juristische Fakultät der Universität Basel brachte eine Zeit lang die
meisten Doktoren unter allen juristischen Fakultäten des protestantischen
Europa hervor, und die Liste der Basler Doktoren liest sich wie das Who is

Who der Rechtswissenschaft der Zeit.23

Ein Grund für diese eindrucksvolle Entwicklung - neben anderen! - ist die
relative Pluralität, die in Basel trotz klar evangelischer Ausrichtung gewähr-

20 Vgl. Petrus Ramus, Basilea. Eine Rede an die Stadt Basel aus dem Jahre 1570, lat.
u.dt., übers, u. eingel. v. Hans Fleig, Basel 1944,34.

21 Mit der Ironie des Skeptikers formuliert er, «qu'ils estoient mal d'accord de leur
religion, pour les responses divers, qu'il en receut: les uns se disant Zvingliens, les autres
Calvinistes, et les autres Martinistes; et si fut averty que plusieurs couvoient encore la
religion romaine dans leur cœur» (Journal de voyage de Michel de Montaigne, édition présentée,

établie et annotée par François Rigolot. Paris 1992,16).
22 Grynaeus an Oekolampad, 1.4.1529, abgedr. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 220.
23 Exemplarisch seien die in Basel zwischen 1550 und 1650 zu Doktoren promovierten

Juristen genannt, welche um ihrer Bedeutung willen in die Deutsche Biographische
Enzyklopädie aufgenommen sind (mit Jahr der Promotion): Johannes Althusius (1557-1638,
1586); Lukas Beckmann (1570/71-1624, 1595); Philipp Camerarius (1537-1624, 1569);
Andreas Cludius (1555-1624, 1582); Hippolyt a Collibus (1561-1612, 1583); Peter Denais
[Denaisius] (1560-1610, 1583); Scipio Gentiiis (1563-1616, 1589); Johann Georg von
Godelmann (1559-1611, 1580); Peter Heige (1559-1599, 1584); Ludwig Iselin (1559-1612,



224 Christoph Strohm

leistet war - anders als zum Beispiel in Genf oder Heidelberg oder auch
Wittenberg. Das zeigt sich an der Herkunft der Doktoren, die eben nicht nur aus
reformierten Territorien, sondern ebenso aus lutherischen und sogar
römisch-katholischen stammten. Das blieb auch so, als seit 1586 der Antistes
Johann Jakob Grynaeus eine deutlich profilierte calvinistische Ausrichtung der
Basler Kirche durchzusetzen suchte.24

Nach dem Blick auf die staatliche Entwicklung und die kulturellen Folgen
der Basler Reformation sei nun noch ein letzter Aspekt der Eigenart und
Aktualität der Basler Reformation behandelt.

3. Reformation und persönlicher Glaube

Der durchschlagende Erfolg der Reformation lässt sich nur dadurch erklären,

dass das spätmittelalterliche Heilszuteilungssystem den Menschen nicht
mehr plausibel war. Die charakteristische Mischung aus magisch-materialistisch

überkommender sakramentaler Gnade und vielfältigen Gebotsanforderungen,

die auch durch finanzielle Ersatzleistungen zu befriedigen waren,
konnte zumindest die sensibleren und intellektuelleren Geister nicht mehr
befriedigen. Luthers Zuspitzung der christlichen Verkündigung auf die

Rechtfertigungsbotschaft hat offensichtlich die zur Überwindung der Plausi-
bilitätskrise notwendige Konzentration geleistet.

Die Leistungskraft der Konzentration auf die Botschaft von der Rechtfertigung

des Menschen durch den barmherzigen Gott allein durch den Glauben,

ohne die Bedingung guter Werke, erklärt sich nicht zuletzt aus der
tiefsitzenden Gerichtsangst des spätmittelalterlichen Menschen. Man muss sich

nur die bildlichen Darstellungen der Zeit ansehen, um zu ermessen, wie
allumfassend die Angst vor der ewigen Verdammnis gewesen ist. In den ersten
Jahrhunderten der Christenheit war es eine andere Angst, existentielle Not,
die die Menschen bedrängt hatte, die Angst vor der völligen Vergänglichkeit.
Entsprechend stark war in den ersten Jahrhunderten die Überwindung des

1589); Friedrich Lindenbrog (1573-1648, lie. 1608); Georg Michael Lingelsheim (1556-
1636, 1583); Georg Obrecht (1547-1612, 1574); Johann Christoph Oelhafen von und zu
Schöllenbach (1574-1631, 1600); Johann von Prott (1573-1634, 1597); Nikolaus von Reusner

(1545-1602, 1583); Konrad Rittershausen (1560-1613, 1591); Georg Schönborner
(1579-1637,1608); Benjamin Schütz (1586-1666,1627); Hermann von Vultejus (1565-1634,
1580); Johann Zanger (1557-1607,1580).

24 Auch in den Jahren des Antistes Grynaeus (1586-1617) blieben in der Basler Kirche
trotz der verstärkten calvinistisch-reformierten Orientierung/Konfessionalisierung
erstaunliche Freiräume erhalten. So haben selbst die Führer der Basler Kirche, die massgeblich

an der Etablierung der calvinistisch-reformierten Orthodoxie beteiligt waren, die
Antistes Johannes Wolleb und Lukas Gernler, den Namen Celio Secondo Curiones durchaus

in Ehren gehalten und sein Erbe für sich in Anspruch zu nehmen versucht (vgl. Geiger,

Basler Kirche [s. Anm. 17] 32).



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 225

Todes, die Auferstehung, ins Zentrum christlicher Verkündigung gestellt
worden.

Die Frage ist nun natürlich, welche existentielle Not und Sorge die
Menschen der Gegenwart zuvörderst bedrängt. Vielleicht kann man das so formulieren:

Angesichts eines ungeheuer angewachsenen Informationsstroms, der
die Schicksalsschläge jedes Winkels dieser Erde jeden Tag gegenwärtig
macht, angesichts einer extremen Pluralisierung der Lebensentwürfe [und
zwar in der unmittelbaren Nachbarschaft wie weltweit] breitet sich das
Gefühl des Relativismus, der völligen Zufälligkeit und Sinnlosigkeit aus. Das
Problem des Menschen der Gegenwart ist, in all dem Auf und Ab und Hin
und Her des Lebens eine klare Linie, einen Sinn oder so etwas wie göttliche
Führung zu finden, und zwar im individuellen Leben wie im Weltverlauf
insgesamt.

Von diesen Überlegungen aus wollen wir nun abschliessend fragen, worin
das Besondere bzw. Charakteristische evangelischen Christseins für den Basler

Reformator Oekolampad bestand. Oekolampad hat Luthers Konzentration
auf die Rechtfertigungsbotschaft als ebenso plausibel wie befreiend

wahrgenommen.25 Luther hatte seine rechtfertigungstheologische Konzentration
vor allem durch das Studium der Paulusbriefe gewonnen. Oekolampad
schliesst sich ihm an, jedoch erlangt das johanneische Schrifttum -
Johannesevangelium und Johannesbriefe - eine zunehmende Bedeutung für das Werk
des Basler Reformators.26 Vom Johannesevangelium und den Johannesbriefen

inspiriert zieht sich die Auffassung von der durch den Geist gewirkten
Gemeinschaft des Glaubenden mit Gott durch sein literarisches Werk. Weniger
die Rechtfertigung angesichts des göttlichen Urteils bietet ihm Trost, Sinn
und Ziel als vielmehr die geheimnisvolle Gegenwart Gottes im Geist, der in
die Wahrheit leiten wird. Bis in die Sprache hinein wirkt der meditative Stil
des Johannesevangeliums, in dem Jesus seine bleibende Geistgegenwart den
verunsichert zurückbleibenden Jüngern verheisst.

In den frühen Predigten Oekolampads über den 1. Johannesbrief aus dem
Jahre 1523 ist die innige, durch den Geist gewirkte Gemeinschaft mit Gott das

eigentlich Leben- und Trostspendende, nicht wie bei Luther die Gewissheit,
trotz der eigenen Abgründe gerechtfertigt zu sein.27 In seiner Kommentierung

der Aussage «Gott ist Licht» (I Joh 1,5) kritisiert er diejenigen, die die

25 Vgl. z.B. die Formulierung in dem Sermo de sacramento eucharistiae vom 30. Mai
1521: «iustitiam nostram fides praestat; audacter dico: iustificatio nostra fides est» (zit. in:
Staehelin, Lebenswerk [s. Anm. 15] 152).

26 Vgl. bes. Oekolampad, In epistolam Ioannis (s. Anm. 16): ders., Annotationes piae ac
doctae in Euangelium Ioannis, Basel 1533; vgl. dazu Staehelin, Lebenswerk (s. Anm. 15)
155.221-232. 574-578.

27 Der ganze Zweck des Briefes bestehe darin, dass wir Gemeinschaft mit dem Vater
und dem Sohn und dadurch mit allen Heiligen hätten. «Scopus autem totius epistolae, mea
sententia, est ut habeamus communionem cum patre ac filio, atque per hoc cum omnibus



226 Christoph Strohm

Betrachtung unserer Hässlichkeit, die Furcht des Gerichts, die Aufzählung
der Sünden, die Furcht der Hölle und der Strafen ins Zentrum stellten, um
von daher, ohne das Evangelium von der Gnade und Herrlichkeit Gottes, den
Weg zur Rechtfertigung aufzuzeigen. Dies sei der Weg in die Verzweiflung.
Johannes hingegen stelle das Leuchten der göttlichen Schönheit vor unsere
Augen, und wer auch nur schwach sehe, müsse notwendigerweise von der
Sehnsucht danach hingerissen werden und seine eigenen dunklen Seiten
verabscheuen.28

Die kurzen Bemerkungen müssen genügen, um zu zeigen, dass Oekolam-
pad eine relativ offene, kaum auf den Zusammenhang mit der mittelalterlichen

Gerichtsangst ausgerichtete Interpretation der Rechtfertigungsbotschaft

vertritt. Auch im Basler Bekenntnis von 1534 wird zwar die Rechtfertigung

allein aus Glauben erläutert, pointierter und auch ausdrücklich in der
Überschrift eines eigenen Abschnitts spricht es aber «von der Fürsorge
Gottes».29

Das entspricht Oekolampads «modernem», nicht auf die Situation des

richtenden Gottes ausgerichteten Verständnis reformatorischer
Rechtfertigungsbotschaft. So hatte Oekolampad auch in Situationen grosser Bedrohung
aus dem Vertrauen auf die alles menschliche Begreifen übersteigende Fürsorge

Gottes Mut und Gewissheit geschöpft. Als nach dem Bauernaufstand 1525
seine Schrift gegen die römische Messe scharfe Gegenmassnahmen - u.a. ein
Druckverbot in Basel - hervorrief, brachte er diese Gewissheit trotz der
schwierigen persönlichen Lage mit bezeichnenden Worten zum Ausdruck. In
Anspielung auf die biblische Erzählung von der Heilung zweier Besessener,
deren böser Geist in eine Schweineherde fährt, schreibt er folgende Worte an

Zwingli: «Gezählt sind die Haare auf unserem Haupte (Mt 10,30), ja, sage ich

sanctis» (Oekolampad, In epistolam Ioannis, [s. Anm. 16], f. 8V; vgl. a.a.O., f. llv. 14r-15r).
Vgl. auch Staehelin, Lebenswerk (s. Anm. 15) 223-226.

28 «Praepostere et infeliciter quidam conantur a consyderatione nostrae deformitatis,
a metu iudicij, ab enumeratione peccatorum, a metu inferni et suppliciorum, absque Euan-
gelio gratiae et gloriae dei, iustificandi uiam ostendere, et salutem parare. Nam magna ani-
marum pernicie desperandi uiam docent, odibilemque deum faciunt. Enimuero talis
doctor et ipse diabolus est, et maxime quum hinc migrandum insonat: Ecce haec atque illa
peccata tua, adest iudex, aperuit internus os suum, ut te deglutiat. Quid tibi deformi et sce-
leroso cum deo? Atque ita nimirum et Iudam ad confessionem scelerum adegit. Noster
autem theologus feliciter auspicatur, et diuinae pulchritudinis claritatem ante oculos
nostros ponit: cuius aspectu quantumuis tenui ac paruo, necesse est ut ad desyderandum,
et amandum illam mens rapiatur, et siquidem uere illustratur. necesse item, ut et suam
detestetur foeditatem» (a.a.O., f. 12v).

29 Vgl. Das Basler Bekenntnis, abgedr. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 245.247.



Eigenart und Aktualität der Basler Reformation 227

sogar, gezählt waren die Borsten der Schweine, in die die Teufel nicht zu fahren

wagten ohne Erlaubnis des Herrn [Mt 8,31 ].»30

Christoph Strohm, Bochum

30 Oekolampad an Zwingli, 22.10.1525, abgedr. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 126.


	Eigenart und Aktualität der Basler Reformation

