Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Artikel: Eigenart und Aktualitat der Basler Reformation
Autor: Strohm, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877872

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation’

Richten wir unsere Augen auf die Stadt Basel am Vorabend der Reforma-
tion, tut sich uns ein erstaunlicher Anblick auf. In der fiir heutige Verhéltnisse
kleinen Stadt sehen wir nicht weniger als 10 Kloster, sechs Médnnerkléster, das
St. Alban-, St. Leonhard-, Barfiisser-, Prediger-, Augustiner- und Karthéduser-
kloster, sowie vier Frauenkloster, das Kloster Gnadental in der Spalenvor-
stadt, das Magdalenenkloster in der Steinen, das Kloster St. Clara und das
Kloster Klingental. Gehen wir nun in die Kirchen der Stadt, zeigt sich uns ein
weiterer auffilliger Sachverhalt. Eine schier uniibersehbare Zahl von Kleri-
kern bzw. priesterlichen Personen ist hier am Werke. Wir sehen sie in den
Winkeln der Kirchen stehen und an irgendeinem Altar Messe lesen oder
sonst etwas tun, allerdings zum geringsten Teil das, was nach unserem Ver-
stdndnis eigentlich die Hauptaufgaben eines katholischen Priesters oder eines
evangelischen Pfarrers sind, ndmlich Predigt und Seelsorge. Allein am Miin-
ster wirken als Geistliche 24 Domherren und ungefdhr 72 Kapldne. Am Pe-
tersstift amtieren 10 Chorherren sowie ungefihr 40 Kapldne und an der Pfarr-
kirche von St. Theodor ein Priester, zwei Diakone und sieben Kapline.?

Sehen wir also diese gewaltige Zahl von Kldstern und kirchlichen Amts-
tragern, miissten wir — gerade mit unseren Erfahrungen erodierender Volks-
kirchlichkeit — auf ein iiberaus aktives, blithendes kirchliches Leben schlies-
sen. Die unzdhligen Messen, die in der Stadt Basel tédglich gelesen wurden,
sollten Gottes Selbsthingabe durch priesterlichen Vollzug gleichsam wieder-
holen und gegenwirtig machen, so dass den Gldaubigen das Heil geradezu
handgreiflich zustromen konnte. Die Kloster sollten nicht nur ein Ort sein,
wo Christsein mit besonderem Ernst und Format gelebt wurde, sondern sie
waren ja auch ein Zeugnis reicher Schenkungen und umfassender Unterstiit-
zung durch die Biirger und Biirgerinnen der Stadt. Immer neue Moglichkei-
ten, an dem von den kirchlichen Amtstrédgern verwalteten gottlichen Heil An-
teil zu bekommen, wurden aufgetan. So musste man schliesslich nicht einmal
mehr nach Rom pilgern, um grosse Abldsse zu erlangen, sondern konnte sie
vielmehr in Basel vor der Haustiir kaufen.

All diese stolze Kirchlichkeit brach innerhalb weniger Jahre zusammen.
Die Kloster verschwanden und die Zahl der kirchlichen Amtstriger wurde
drastisch reduziert. Die Basler Reformationsordnung vom 1. April 1529, der

' Vortrag bei der Feier zur 475jdhrigen Wiederkehr des Erlasses der Basler Reforma-

tionsordnung am 1. April 2004 im Miinster. — Dieser Vortrag erscheint zusammen mit S.
Burghartz’ Vortrag zu Vibrandis Rosenblatt gleichzeitig als selbstéindige Broschiire.

2 Vgl. Ernst Staehelin, Oekolampad und die Reformation in Basel, in: Zum Gedicht-
nis der Reformation. Vier Vortrige, gehalten auf Veranstaltung des Kirchenrats von Basel-
Stadt, Basel 1917, 61-84 (63); vgl. auch die detailreiche Darstellung in: Rudolf Wackerna-
gel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. 2/2, Basel 1916, 621-716.



Eigenart und Aktualitiit der Basler Reformation 215

wir heute gedenken, markiert den vorldufigen Hohepunkt dieser tiefgreifen-
den Umwilzung. An die Stelle der spatmittelalterlichen Frommigkeit und des
romisch-papistischen Kirchenwesens trat ein erneuertes Christentum — ne-
benbei gesagt: auch innerhalb der romisch-katholischen Kirche —, das die
westliche Zivilisation und vielfach auch unser personliches Leben bis heute
fundamental gepragt hat.

Wie lésst sich nun die Eigenart der Basler Reformation im Vergleich zu
den Reformationen in Wittenberg, Ziirich, Genf und anderswo beschreiben?
Gibt es hier etwas besonderes, das gerade die Basler Reformation auszeich-
net und das es heute wieder in Erinnerung zu rufen gilt? Wenn wir heute der
Basler Reformation gedenken, kdnnen wir gar nicht anders, als das im Kon-
text und auf dem Hintergrund unserer gegenwirtigen Fragen und Herausfor-
derungen zu tun. Was sind unsere besonderen Fragen am Beginn des 21. Jahr-
hunderts, im Jahre 2004, wenn wir der Reformation vor 475 Jahren geden-
ken? Was beschiftigt und bedrédngt uns heute, so dass wir Antworten im Ge-
spriach mit den Vitern und Miittern der Reformation in Basel suchen? Was
ist das Spezifische unserer Fragen und Interessen im Vergleich zum Beispiel
mit dem grossen Jubildum von 19297

Ich will versuchen, mich in drei Gedankengédngen einer Antwort auf die
gestellten Fragen anzunédhern. Ein erster Gedankengang ist dem Thema «Re-
formation und Staat» gewidmet, ein zweiter wird das Verhéltnis von reforma-
torischem Christentum und Kultur behandeln und ein dritter schliesslich wird
sich der Frage zuwenden, was die Basler Reformation fiir die Neuformulie-
rung des personlichen Glaubens leisten konnte und kann.

1. Reformation und Staat

Im Basler Bekenntnis vom 21. Januar 1534 ist unter der Uberschrift «Von
der Obrigkeit» folgendes zu lesen: «Deshalb soll jede christliche Obrigkeit, zu
deren Zahl wir auch zu gehoren wiinschen, ihre ganze Macht darauf richten,
daB bei ihren Untertanen der Name Gottes geheiligt, sein Reich erweitert
und seinem Willen durch ernsthafte Ausrottung der Laster nachgelebt wer-
de.» Hier wird deutlich, dass die weltliche Obrigkeit Basels selbstverstindlich
das Basler Bekenntnis wie auch die Reformationsordnung vom 1. April 1529
erlassen und ihren Biirgern und Biirgerinnen verpflichtend gemacht hat. Dar-

3 Ordnung so ain ersame statt Basel den ersten tag Apprilis in irer Statt vod Landt-

schafft fiirohin zehalten erkann. Darinnen / wie die verworffene myBbreiich / mit warem
Gottesdienst ersetzt. Auch wie die Laster / so Christlicher dapfferkait vnertra®glich / Gott
zu® lob /abgestelt /vand gestrafft werden sollen / vergriffen ist, s.I. [Basel] 1529; gekiirzt
wiederabgedr. in: Ernst Staehelin (Hg.), Das Buch der Basler Reformation. Zu ihrem vier-
hundertjihrigen Jubildum im Namen der evangelischen Kirchen von Stadt und Landschaft
Basel, Basel 1929, 192-213.



216 Christoph Strohm

iiber hinaus betonen die Herren des Rates ausdriicklich und ebenso selbstver-
stédndlich ihren Wunsch und Anspruch, als christliche Obrigkeit zur Ausbrei-
tung des Reiches Gottes beizutragen. Im Zweifelsfalle konnte das bedeuten,
dass man gegen andersgldubige Biirger mit den Mitteln staatlicher Gewalt
vorging. In Basel geschah dies vor allem zwischen Herbst 1529 und Friihjahr
1531, als man die sich ausbreitende Téuferbewegung als elementare Bedro-
hung des Gemeinwesens wahrnahm und mit allen Mitteln — auch dem der
Hinrichtung — bekdmpfte.

Die Basler Obrigkeit und ebenso der Reformator Johannes Oekolampad
haben — insgesamt gesehen — eine im Vergleich zu anderen Gemeinwesen des
16. Jahrhunderts eher zuriickhaltende Politik im Umgang mit Andersgléubi-
gen verfolgt. Aber wir konnen diese Dimension der Reformation heute, am
Beginn des 21. Jahrhunderts, nicht wahrnehmen, ohne zugleich der Parallelen
zu der sich ausbreitenden Dominanz von Politik und Staat durch Religion in
der islamisch gepriagten Welt innezuwerden.

Der Blick auf die mangelnde Toleranz auch der reformatorisch gesinnten
Obrigkeiten im Umgang mit Andersgldubigen kann leicht die Wahrnehmung
der fundamentalen Errungenschaft der Reformation fiir die politische Kultur
der westlichen Zivilisation versperren. Diese jedoch gilt es heute — gerade
auch im Gespréch der verschiedenen Kulturen dieser Welt — bewusst wahrzu-
nehmen und auch selbstbewusst einzubringen. Denn die Reformation hat ei-
nen betrédchtlichen Anteil an der Ausbildung der Vorstellung eines sich auf
innerweltliche Aufgaben beschrinkenden und von religiosen Zielsetzungen
emanzipierenden Staates. Unsere gegenwirtige Erfahrung lehrt uns, dass die
Trennung von Kirche bzw. Religion und Staat, die Dissoziierung von Religion
und Justiz, eben iiberhaupt nicht selbstverstdndlich, sondern eine in konkre-
ten geschichtlichen Entwicklungen gewordene und teilweise gegen heftige
Widerstédnde gewonnene Errungenschaft politischer Kultur ist.

Man kann dies besonders gut an der Basler Reformation studieren. Der
Erfolg der Basler Reformation lisst sich nicht verstehen, ohne sie als Teil ei-
nes langandauernden Emanzipationsbestrebens der Biirgerschaft gegeniiber
einer klerikal-kirchlichen Vorherrschaft zu sehen. Wir brauchen uns nur der
eingangs erwihnten Beobachtungen zur libergrossen Pridsenz von Klostern
und Klerikern in Basel zu erinnern. Unmittelbar vor Beginn der Reformation
hatte die Rivalitdt zwischen dem Rat und dem Bischof von Basel ihren Hohe-
punkt erreicht, und ein Ratsbeschluss vom 12. Mirz 1521 schloss den ehema-
ligen Stadtherrn von allem Einfluss auf die Bestellung der weltlichen Regie-
rungsbehorden aus.* Trotz einer insgesamt konservativen, angesichts der

* Vgl. Hans Berner, Ulrich Gibler, Hans R. Guggisberg, Schweiz, in: Anton Schind-
ling, Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 5: Der Siidwesten (KLK 53),
Miinster 1993, 278-323 (290-294).



Eigenart und Aktualitiit der Basler Reformation 217

durch die Reformation hervorgerufenen Konflikte eher lavierenden Haltung
zog der Rat bald die Entscheidungsgewalt iiber den Weg der Reform des
kirchlichen Lebens an sich und wies die bischofliche Kompetenz in dieser Sa-
che klar zuriick. Im Frithsommer 1523 erliess er ein Mandat, das allen Pfar-
rern befahl, ihre Predigten einzig auf die Bibel und nicht auf die Schriften
Martin Luthers «und der anderen Doktoren» zu begriinden.’ Im Jahre 1525
begann der Rat mit der Sikularisierung der Kloster.® Zum Emanzipations-
prozess der Biirgerschaft gegeniiber klerikal-kirchlicher Vorherrschaft ge-
horte auch, dass sich vor allem in den Ziinften der Druck verstiarkte, nun end-
lich die mittelalterlich-pépstlichen Missbrduche abzuschaffen und den Got-
tesdienst im biblisch-evangelischen Sinne durchzusetzen. Am 23. Dezember
1528 versammelten sich 500 evangelisch Gesinnte und forderten in einer Ein-
gabe an den Rat die sofortige Abschaffung der Messe und der unevangeli-
schen Predigt. Als sich darauthin die Altglaubigen formierten, konnte der Rat
nur mit Miithe den Ausbruch eines Biirgerkriegs verhindern. Am 6. Januar
1529 wurde eine Ubereinkunft erzielt, die drei Beschliisse umfasste: eine Dis-
putation am 30. Mai 1529, eine Abstimmung auf den Ziinften, zu welchem
Kultus die Stadt Basel sich bekennen wolle, und schliesslich eine enge Be-
grenzung der Zahl der téglichen Messen. Weil sich die Altgldubigen nicht an
die Ubereinkunft hielten, kam es bereits einen Monat spiter, am 8. Februar
1529, zu einer erneuten Zuspitzung. 800 Biirger taten sich beim Barfiisserklo-
ster zusammen und verlangten den Riicktritt von zwolf katholischen Ratsmit-
gliedern. Eine erneute Versammlung von jetzt 2000 Leuten eskalierte zu ei-
nem unkontrollierten Bildersturm, so dass der Rat nun endgiiltig nachgab
und die altglaubigen Ratsmitglieder zuriicktreten bzw. die Stadt verlassen
mussten.

Bereits die Inanspruchnahme des Rechts, unabhéngig von der bischofli-
chen Autoritédt durch die Veranstaltung von offentlichen Disputationen iiber
Glaubenssachen zu entscheiden, war Ausdruck einer Emanzipation der Biir-
gerschaft von geistlicher Vorherrschaft. Auch die sich zu einem Volksauf-
stand gegen den Rat ausweitenden Forderungen aus den Ziinften, fiir die Ab-
schaffung der widergottlichen Messe und die Einrichtung der evangelischen
Predigt zu sorgen, sind Ausdruck eines Emanzipationsprozesses gegeniiber
der priesterlichen Hierarchie. Man nahm die von Luther in seiner Schrift An
den christlichen Adel von des christlichen Standes Besserung entfaltete Auf-

> Vgl. Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 56-58.

® Um 1527 und 1528 erliess der Rat zwei weitere Mandate, «die praktisch die Glau-
bensfreiheit fiir jedermann proklamierten» (Hans R. Guggisberg, Johannes Oekolampad,
in: Martin Greschat [Hg.], Die Reformationszeit 1 [Gestalten der Kirchengeschichte, 5],
Stuttgart/Berlin/Ko6ln 1984; ND 1993, 117-128 [123]). Dahinter stand keineswegs ein Kon-
zept der Toleranz, vielmehr waren die Mandate Ausdruck der verzweifelten Hoffnung,
dass die eskalierenden Konflikte sich beruhigten.



218 Christoph Strohm

fassung vom Priestertum aller Glaubenden ernst. Jeder und jede, die — wie
Luther sagt — aus der Taufe gekrochen ist, ist ein Geistlicher und damit ein Bi-
schof oder gar Papst. Durch den Geist hat er oder sie alles, auch den Schliissel
zum selbstédndigen Verstehen des Wortes Gottes. Es lag nahe, dass man aus
der starken Aufwertung des einzelnen in Glaubenssachen auch entsprechen-
de Konsequenzen fiir seine Aufwertung als Subjekt politischen Handelns zog.
Oekolampad hat jedoch wie Luther diese «politische» und nur zu leicht mit
ordnungsgefdhrdenden Gestaltungsanspriichen verbundene Interpretation
der Lehre vom Priestertum aller Glaubenden strikt abgelehnt. Beide sahen
durch solches ungeduldige Handeln das Vertrauen auf die Macht des Wortes
Gottes beschadigt.

Auch wenn man Unterschiede im Verstidndnis der Aufgaben der weltli-
chen Obrigkeit zwischen Luther und Oekolampad feststellen kann, waren sie
sich im Entscheidenden einig. Beide haben gegen die Vermischung von geist-
licher und weltlicher Obrigkeit deren unterschiedliche Aufgaben und Wiirde
betont. Und sie haben wider die Abwertung der weltlichen gegeniiber der
geistlichen Obrigkeit deren Gleichrangigkeit betont. Ihr gottgewollter und
von jeder Bevormundung durch geistliche Herren oder den Papst freier Auf-
trag sei es, fiir Ordnung, Recht und Frieden in einer vom Egoismus be-
herrschten Welt zu sorgen. Luther hat ferner in aller Schérfe die weltlichen
Machtanspriiche geistlicher Fiirsten zuriickgewiesen. Und Oekolampad ist
ithm darin uneingeschrinkt gefolgt.

Oekolampads besonderes Profil wird deutlich, wenn man zum Vergleich
den Ziircher Reformator Huldrych Zwingli heranzieht. Bei diesem finden wir
die gleichen Frontstellungen wie bei Luther, jedoch hat er weniger stark die
Unterschiedenheit von geistlichem und weltlichem Regiment betont. Die
weltliche Obrigkeit wird bei Zwingli weniger klar als bei Luther auf ihre Ord-
nungsaufgabe beschrdnkt. Vielmehr kommt ihr eine wichtige Aufgabe auch
bei der christlichen Durchdringung des Gemeinwesens und der Gestaltung
des kirchlichen Lebens zu. Konkret wurde das in der Frage der Zusténdigkeit
fiir die sog. Kirchenzucht. Ausgangspunkt war die neutestamentliche Praxis
der gegenseitigen Ermahnung der Briider und Schwestern im Falle eines Ver-
stosses gegen die Regeln der Gemeinde. Zwingli hat die Kirchenzucht als Teil
der allgemeinen Sittenzucht, deren Subjekt die weltliche Obrigkeit ist und de-
ren Geltungsbereich bis in den — fiir unsere heutige Wahrnehmung — private-
sten Bereich reichte, behandelt. Oekolampad hingegen wollte die Kirchen-
zucht nicht der weltlichen Obrigkeit iiberlassen, sondern sah sie als Aufgabe
der Gemeinde, die durch die Pfarrer und Laien zu handhaben sei. Das bedeu-
tete, dass die Kirchenzucht nur in rein kirchlichen Massregeln wie dem Aus-
schluss vom Abendmahl bestehen und nicht mit Hilfe staatlicher Gewaltmit-
tel durchzusetzen sein sollte.

Oekolampad gelang es zwar, diese Auffassung in der Reformationsord-
nung vom 1. April 1529 zur Geltung zu bringen,” aber umgesetzt wurde das



FEigenart und Aktualitit der Basler Reformation 219

nicht. So kam es zu weiteren Diskussionen, und Oekolampad erhielt im Friih-
jahr 1530 die Moglichkeit, seinen Standpunkt vor dem Rat darzulegen.® Auch
seine Rede vor dem Rat konnte nicht eine wirkliche Umsetzung seiner Vor-
stellungen bewirken. Aber Oekolampad gelang die im Vergleich zu Zwingli
zukunftsweisendere Kldarung des Unterschieds von staatlichem und kirchli-
chem Handeln. Seiner Rede vor dem Rat vom Friihjahr 1530 folgte eine ein-
gehende briefliche Debatte mit dem befreundeten Reformator Ziirichs. Die
Rede und der Briefwechsel wurden im Jahre 1536 gedruckt,’ und auf diese
Weise haben die Uberlegungen Oekolampads eine enorme, immer noch nicht
ausreichend aufgehellte Wirkungsgeschichte entfaltet. Sowohl der Strassbur-
ger Reformator Martin Bucer als auch der polnische und ostfriesische Refor-
mator Johannes a Lasco, der Anfang der zwanziger Jahre einige Zeit in Basel
gelebt hat, haben Oekolampads Vorstellungen aufgenommen.'’ Vor allem
aber hat der, gerade als der Briefwechsel in Basel gedruckt wurde, in der
Stadt weilende Johannes Calvin die Anstdsse Oekolampads aufgenommen
und daraus sein iberaus wirksames Konzept einer Kirchenzucht, die von ei-
nem aus Laieniltesten und Pastoren zusammengesetzten Konsistorium aus-
geiibt wird, entwickelt."!

Im Gespréch der unterschiedlichen kulturellen Horizonte wird der Bei-
trag der Reformation zur Entwicklung des sikularen Staates von neuem deut-
lich. Der Basler Reformator Oekolampad hat dabei im Unterschied zu

7 Vgl. Reformationsordnung, in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 205f.

8 Zum Kirchenzuchtverstindnis bei Oekolampad vgl. Olaf Kuhr, «Die Macht des
Bannes und der BuBle». Kirchenzucht und Erneuerung der Kirche bei Johannes Oekolam-
pad (1482-1531) (Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theolo-
gie 68), Basel u.a. 1999.

’ DD loannis Oecolampadii et Hvldrichi Zvinglii epistolarvm libri qvatvor, praecipva
cvm religionis a Christo nobis traditae capita, tum Ecclesiasticae administrationis officia,
nostro maxime seculo, tot hactenus erroribus perturbato, conuenientia, ad amussim expri-
mentes. [...] per Theodorvm Bibliandrum, Basel 1536; darin: Oratio de reducenda excom-
municatione, a.a.0., f. 42"-46" [Ausg. s.d. (1592), S. 193-210]. Die Themen «Kirchenzucht»
und «Bann» werden in den in dem Band abgedruckten Briefen Oekolampads mehrfach
erortert. Die Rede ist wiederabgedr. in: Ernst Stachelin (Bearb.), Briefe und Akten zum
Leben Oekolampads (QFRG 10 u. 19),2 Bde., Leipzig 1927/34, Bd. 2, 448-461.

19 Vgl. Christoph Strohm, Kirchenzucht und Ethik bei a Lasco, in: ders. (Hg.), Johan-
nes a Lasco (1499-1560) — Polnischer Baron, Humanist und europdischer Reformator. Bei-
trige zum internationalen Symposium vom 14. bis 17. Oktober 1999 in der Johannes a
Lasco Bibliothek Emden (SuR.NR 14), Tibingen 2000, 145-171, bes. 1571.; zu Bucers Kir-
chenzuchtverstindnis vgl. vor allem die kurz nach der Veroffentlichung des Briefwechsels
Ockolampads mit Zwingli entstandenen Texte: Ordenung der Christlichen Kirchenzucht.
Fiir die Kirchen im Fiirstenthumb Hessen 1539 [Ziegenhainer Zuchtordnung], in: Robert
Stupperich (Hg.), Martin Bucers Deutsche Schriften, Bd. 7, Giitersloh/Paris 1964, (247)
260-278; ders., Von der waren Seelsorge, in: a.a.0., (67) 90-245; Amy Nelson Burnett, The
yoke of Christ. Martin Bucer and Christian discipline (SCES 26), Kirksville, Mo. 1994, 56.

' Vgl. Johannes Calvin, Institutio Christianae Religionis [1559] I'V,12-21.



220 Christoph Strohm

Zwingli die Unterschiedenheit von kirchlichem und staatlichem Handeln
starker betont. Im Vergleich zu Luther charakterisiert ihn, dass er sich nicht
nur gegen die am Ende des Mittelalters vor Augen stehende Gefahr des
Ubergriffs des Papstes und anderer geistlicher Herren in das weltliche Regi-
ment gewandt hat. Vielmehr hat er dariiber hinaus — in einem durchaus mo-
dernen Sinne — die Gefahr eines Ubergriffs staatlichen Handelns in den Be-
reich des geistlichen Regiments thematisiert: «Unertréglicher [so Oekolam-
pad in seinem Briefwechsel mit Zwingli] als der Antichrist selbst ist eine Ob-
rigkeit, die die Autoritit der Kirche sich anmaBt.»"

2. Reformation und Kultur

Ein zweiter Gedankengang wendet sich nun dem Verhiltnis von Refor-
mation und Kultur zu. Die gegenwirtige Situation der Kirche in Mitteleuropa
ist durch einen deutlichen, teilweise drastischen Riickgang volkskirchlicher
Verhiltnisse gekennzeichnet. Es erscheint offener als je zuvor, ob die Kirche
der Zukunft die Sache einer kleinen Minderheit werden wird oder ob das
Christentum weiterhin ein kulturprédgender Faktor ersten Rangs sein wird.
Blicken wir angesichts solcher Fragen auf die Basler Reformation, ergeben
sich einige interessante Aspekte.

Zuerst einmal wird schnell deutlich, dass eben diese Frage bzw. Alternati-
ve — Volkskirche oder radikale Minderheitskirche — auch in der Basler Refor-
mation eine zentrale Rolle gespielt hat. Denn es war genau diese Frage, um
die es in dem Streit zwischen den Reformatoren und den sich seit Mitte der
zwanziger Jahre schnell ausbreitenden Téufergruppierungen ging."” Diese
leugneten die Geltung der Kindertaufe ohne den bewussten Glaubensent-
scheid der Getauften und forderten die konsequente Orientierung an den Ge-
boten Christi ein, von dem Verbot zu schworen bis hin zum Verbot, sich an
obrigkeitlichem Handeln zu beteiligen, da damit ja Gewaltanwendung ver-
bunden war. Oekolampad hat in mehreren Disputationen die Tdufer zu iiber-
zeugen und integrieren versucht, aber schliesslich gelang die «Losung» des
Konflikts nur durch die bereits erwidhnte gewaltsame Eliminierung der Téu-
fer bzw. Wiedertdufer. Gleichwohl hat Oekolampad den Konflikt theologisch
zu bewiltigen versucht. Denn seine Betonung der Kirchenzucht nimmt gera-

12 Zit. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 232.

3 Der Eifer um die Reinheit der Gemeinde und die Abgrenzung gegen die siindige
Welt war das zentrale Anliegen grosser Teile des Téufertums. Vgl. Franklin H. Littell, Das
Selbstverstandnis der Tédufer, Kassel 1966, 131-142; Hans-Jiirgen Goertz, Kleruskritik,
Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung in den tduferischen Bewegungen der Frithen Neu-
zeit, in: Heinz Schilling (Hg.), Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frithneuzeitli-
chen Europa (ZHF, Beiheft 16), Berlin 1994, 183-198 (Lit.); Kirchenzucht (Hans-Jirgen
Goertz, John H. Leith), TRE 19, Berlin/New York 1990, 173-191.



Eigenart und Aktualitiit der Basler Reformation 221

de die tduferische Kritik mangelnder Heiligung bzw. mangelnder Befolgung
der Gebote Christi in der Volkskirche auf. Uber die Predigt des Evangeliums
von der freien Gnade, die das Heil verbiirgt und glaubend zu ergreifen ist,
hinaus sollte sich die Gemeinde ernsthaft um ein entsprechendes Leben be-
miithen. Allerdings blieb bei Oekolampad wie bei den anderen Reformatoren
die Verkiindigung des Evangeliums das Entscheidende und das Zentrale.
Von tduferischem Extremismus, der so weit gehen konnte, dass ein Taufer-
fithrer alle Gemeindeglieder exkommunizierte, bis nur noch er selbst und sei-
ne Frau iibrig geblieben waren,'* war Oekolampad weit entfernt.

Vielmehr steht Oekolampad wie wenige andere fiir ein reformatorisches
Christentum, das Extremismen vermied und die kirchliche Erneuerung als
unaufldslich mit einer allgemeinen Bildungsreform verbunden verstand. Seit
seinem Studium in Heidelberg u.a. bei dem fithrenden Humanisten Jakob
Wimpfeling war er humanistischen Idealen verbunden. So ist es kein Zufall,
dass sein erster Aufenthalt in Basel nicht um der kirchlichen Arbeit oder der
theologischen Lehre willen erfolgte. Vielmehr kam er nach Basel, um sich an
dem wohl wichtigsten und zugleich wirkungsreichsten geisteswissenschaftli-
chen Forschungs- bzw. Editionsprojekt der Zeit zu beteiligen: Erasmus’ Her-
ausgabe des griechischen Textes des Neuen Testaments im Jahre 1516. Ange-
stellt in der Buchdruckerei des Johannes Froben wirkte er als philologischer
und theologischer Mitarbeiter und schrieb sogar ein Nachwort zu dem Werk.
Auch im November 1522, als er erneut und endgiiltig nach Basel gekommen
war, begann er als Korrektor in einer Buchdruckerei, diesmal in der des An-
dreas Cratander, wo er vor allem Ubersetzungen griechischer Kirchenviter
ins Lateinische anfertigte. Im Jahre 1523 tat Oekolampad bezeichnenderwei-
se nicht als Prediger, sondern als Lehrer der Universitit einen fiir die Durch-
fiihrung der Reformation in Basel entscheidenden Schritt. Als Doktor der
Basler Universitét seit 1518 hatte er tédglich um 15.00 Uhr das Buch des Pro-
pheten Jesaja auszulegen, natiirlich lateinisch und nur fiir die kleine Gruppe
der Gelehrten bzw. Studenten. Oekolampad tat nun den ungewoéhnlichen,
auch fiir die allgemeine Bildungsgeschichte bemerkenswerten Schritt, dass er
unmittelbar im Anschluss daran ein zusammenfassendes Kolleg in deutscher
Sprache fiir breitere Kreise abhielt. Dieses Kolleg in deutscher Sprache hat,
wie die Quellen bezeugen, eine wichtige Rolle beim Fortgang der Reformati-
on in Basel gespielt.'

4 Vgl. dazu und Menno Simons’ Auseinandersetzung mit solchen Phinomenen in
Ostfriesland vgl. Christoph Bornhéuser, Leben und Lehre Menno Simons’. Ein Kampf um
das Fundament des Glaubens (etwa 1496-1561) (BGLRK 35), Neukirchen-Vluyn 1973,
147-169; vgl. auch Goertz, Kleruskritik (s. Anm. 13) 179£.192.

15 Vgl. Johannes Oekolampad, In Iesaiam prophetam hypomnematmn, hoc est, com-
mentariorum [...] libri VI, Basel 1525; vgl. dazu Ernst Stachelin, Das theologische Lebens-
werk Johannes Oekolampads [QFRG 21], Leipzig 1939, 189-213; ders., Buch (s. Anm. 3)
49.



222 Christoph Strohm

Fiir Oekolampad gehorten ein erneuertes Christentum und geistige und
sittliche Bildung unaufloslich zusammen. Das wird besonders darin deutlich,
dass er dhnlich wie Zwingli und Calvin mit besonderer Schérfe Autoritédtsho-
rigkeit und Aberglauben kritisierte. Wieder und wieder geisselt er die papst-
liche Anmassung, die Glaubenden durch immer neue Menschensatzungen
gefangen zu halten.'® Und die aberglidubische Verehrung von allen méglichen
Gegenstidnden oder heiligen Personen ist ihm eine skandaldse Verletzung der
Ehre Gottes. Darum steht die romische Messe, die das wahre geistige Sein
Gottes in irdische Materialitdt zwingt und daraus ein Opfer und verdienstli-
ches Werk macht, von Anfang an im Zentrum der Kritik.

Charakteristisch fiir Oekolampad und die Basler Reformation ist nun,
dass sich eine solche scharfe antiromische und profiliert evangelische Position
mit einer vergleichsweise grossen Offenheit und Pluralitdt verbindet. Von
Anfang an ist unter den Lehrern der wiedergegriindeten protestantischen
Universitat und den mit ihr verbundenen Druckern eine aufféllige Zahl von
eigenstiandigen Gestalten, die in Genf, Ziirich oder Wittenberg unter Hére-
sieverdacht standen. Erwidhnt seien nur Sebastian Castellio (1553-63 Prof. fiir
griechische Sprache), Celio Secondo Curione (1546-69 Prof. fiir Rhetorik)
und Andreas Bodenstein von Karlstadt (1535-40? Prof. fiir Altes Testa-
ment).'” Gerade auch die der Universitiit eng verbundenen Drucker Johan-
nes Oporin und Peter Perna druckten in erstaunlichem Mass «unorthodoxes»
oder sogar nach reformierter Lehre hiiretisches Schrifttum.'® Oporin reagier-
te einigermassen ungehalten auf Versuche einer Reglementierung durch die
kirchliche Zensur: «Der Tiifel het uns mit dem niiwen Bapsttum beschis-
sen.»'? Petrus Ramus lobte im Jahre 1570 nicht nur das gute Klima Basels,

16 Vgl. z.B. Johannes Oekolampad, In epistolam Ioannis Apostoli catholicam primam,
[...] demegoriae, hoc est homiliae una et XX, Basel 1524, f. 25%-28"; vgl. auch Stachelin,
Buch (s. Anm. 3) 54. 65. 76. 162f. 175.177.202. 228. 231f. In der Reformationsordnung vom
1.4.1529 heisst es entsprechend: «Aber Menschensatzungen, durch welche die Gewissen
gebunden wiirden, wie sie im Eheverbot, Speisegesetzen, Tagwihlerei und dergleichen
vorkamen, sollen die Prediger nicht blof3 nicht lehren, sondern sie als ungiiltig erkldren,
das darin verborgene Falsche aus der heiligen Schrift nachweisen, dabei aber sich in jeder
Weise bemiihen, daB3 die Christen ihre Freiheit nicht zur Fleischeslust, sondern zur Ehre
Gottes und zur Pflege der briiderlichen Liebe brauchen» (a.a.O., 196). Auch die fiir die
Friithphase der Basler Reformation wichtige Disputation des in der Stadt weilenden Wil-
helm Farel am 3. Mirz 1524 ist zuerst gegen die Tyrannei menschlicher Satzungen gerich-
tet: «Deshalb erachte ich es niitzlich, zu meiner und meiner Nichsten Erbauung, die uns
Christus selbst am meisten geboten hat, einige Thesen vorzulegen, in denen die Haupt-
summe christlicher Freiheit beschlossen liegt, und durch die fallen soll die Tyrannei
menschlicher Satzungen, ohne Antastung der weltlichen Schwertgewalt, der niemand sich
entziehen darf» (abgedr. in: a.a.O., 84-86 [84]).

17 Vgl. Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodo-
xie, Zollikon-Ziirich 1952, 12-39.

8 Vgl.a.a.0.,23-30.

19" Zit. in: Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel, Basel 1942, 25.



Eigenart und Aktualitiit der Basler Reformation 223

sondern auch die dort gewéhrte «libertas».’ Einem scharfen Beobachter wie
Michel de Montaigne, der im Jahre 1580 die fithrenden Vertreter der Univer-
sitdt Johann Jakob Grynéus, Theodor Zwinger, Felix Platter und Frangois
Hotman traf, entging nicht die Pluralitit und mangelnde konfessionelle Ge-
schlossenheit der kirchlichen Lehre in Basel.”! Am 1. April 1529, dem Tag des
Erlasses der Reformationsordnung, antwortete der auf eine Professur fiir
Griechisch berufene Simon Grynaeus mit den schonen Worten: «Ich méchte
in jener Stadt sein und unter jenem Volk, das immer so allem Humanen zu-
ginglich [...] war [...]»”

Die auch im 16. Jahrhundert bereits als solche festgestellte gewisse Libe-
ralitit unterscheidet Basel von Wittenberg, Ziirich und Genf, und sie hat aus-
gesprochen befruchtend auf kulturelle Entwicklungen gewirkt. Die Reforma-
tion hat, wie die zahlreichen Drucke von Schriften Luthers und anderer refor-
matorisch gesinnter Autoren in Basel zeigen, die wirtschaftliche Dynamik des
aufstrebenden Buchdrucks und Buchhandels enorm verstédrkt. Im Bereich
des Geisteslebens kann man im Blick auf das gesamte 16. Jahrhundert, abge-
sehen von der kurzzeitigen Schliessung der Universitdt von 1529 bis 1532,
zahlreiche vergleichbare Phinomene beobachten. Erwéhnt sei nur die Ent-
wicklung der juristischen Fakultit der Universitidt Basel in der zweiten Hilfte
des 16. und am Beginn des 17. Jahrhunderts. Seit den sechziger Jahren des 16.
Jahrhunderts stieg die Zahl der juristischen Doktorpromotionen steil an und
hielt sich bis zum Beginn des Dreissigjdhrigen Krieges auf einem hohen Ni-
veau. Die juristische Fakultdt der Universitidt Basel brachte eine Zeit lang die
meisten Doktoren unter allen juristischen Fakultdten des protestantischen
Europa hervor, und die Liste der Basler Doktoren liest sich wie das Who is
Who der Rechtswissenschaft der Zeit.”

Ein Grund fiir diese eindrucksvolle Entwicklung — neben anderen! —ist die
relative Pluralitét, die in Basel trotz klar evangelischer Ausrichtung gewéhr-

2 Vgl. Petrus Ramus, Basilea. Eine Rede an die Stadt Basel aus dem Jahre 1570, lat.
u.dt., ibers. u. eingel. v. Hans Fleig, Basel 1944, 34.

2! Mit der Ironie des Skeptikers formuliert er, «qu’ils estoient mal d’accord de leur
religion, pour les responses divers, qu’il en receut: les uns se disant Zvingliens, les autres
Calvinistes, et les autres Martinistes; et si fut averty que plusieurs couvoient encore la reli-
gion romaine dans leur cceur» (Journal de voyage de Michel de Montaigne, édition présen-
tée, établie et annotée par Francois Rigolot, Paris 1992, 16).

2 Grynaeus an Oekolampad, 1.4.1529, abgedr. in: Staechelin, Buch (s. Anm. 3) 220.

» Exemplarisch seien die in Basel zwischen 1550 und 1650 zu Doktoren promovierten
Juristen genannt, welche um ihrer Bedeutung willen in die Deutsche Biographische Enzy-
klopidie aufgenommen sind (mit Jahr der Promotion): Johannes Althusius (1557-1638,
1586); Lukas Beckmann (1570/71-1624, 1595); Philipp Camerarius (1537-1624, 1569);
Andreas Cludius (1555-1624, 1582); Hippolyt a Collibus (1561-1612, 1583); Peter Denais
[Denaisius] (1560-1610, 1583); Scipio Gentilis (1563-1616, 1589); Johann Georg von
Godelmann (1559-1611, 1580); Peter Heige (1559-1599, 1584); Ludwig Iselin (1559-1612,



224 Christoph Strohm

leistet war — anders als zum Beispiel in Genf oder Heidelberg oder auch Wit-
tenberg. Das zeigt sich an der Herkunft der Doktoren, die eben nicht nur aus
reformierten Territorien, sondern ebenso aus lutherischen und sogar ro-
misch-katholischen stammten. Das blieb auch so, als seit 1586 der Antistes Jo-
hann Jakob Grynaeus eine deutlich profilierte calvinistische Ausrichtung der
Basler Kirche durchzusetzen suchte.?

Nach dem Blick auf die staatliche Entwicklung und die kulturellen Folgen
der Basler Reformation sei nun noch ein letzter Aspekt der Eigenart und Ak-
tualitdt der Basler Reformation behandelt.

3. Reformation und personlicher Glaube

Der durchschlagende Erfolg der Reformation lésst sich nur dadurch erklé-
ren, dass das spitmittelalterliche Heilszuteilungssystem den Menschen nicht
mehr plausibel war. Die charakteristische Mischung aus magisch-materiali-
stisch tiberkommender sakramentaler Gnade und vielfiltigen Gebotsanfor-
derungen, die auch durch finanzielle Ersatzleistungen zu befriedigen waren,
konnte zumindest die sensibleren und intellektuelleren Geister nicht mehr
befriedigen. Luthers Zuspitzung der christlichen Verkiindigung auf die
Rechtfertigungsbotschaft hat offensichtlich die zur Uberwindung der Plausi-
bilitdtskrise notwendige Konzentration geleistet.

Die Leistungskraft der Konzentration auf die Botschaft von der Rechtfer-
tigung des Menschen durch den barmherzigen Gott allein durch den Glau-
ben, ohne die Bedingung guter Werke, erklért sich nicht zuletzt aus der tief-
sitzenden Gerichtsangst des spatmittelalterlichen Menschen. Man muss sich
nur die bildlichen Darstellungen der Zeit ansehen, um zu ermessen, wie all-
umfassend die Angst vor der ewigen Verdammnis gewesen ist. In den ersten
Jahrhunderten der Christenheit war es eine andere Angst, existentielle Not,
die die Menschen bedréngt hatte, die Angst vor der volligen Vergéinglichkeit.
Entsprechend stark war in den ersten Jahrhunderten die Uberwindung des

1589); Friedrich Lindenbrog (1573-1648, lic. 1608); Georg Michael Lingelsheim (1556-
1636, 1583); Georg Obrecht (1547-1612, 1574); Johann Christoph Oelhafen von und zu
Schéllenbach (1574-1631, 1600); Johann von Prott (1573-1634, 1597); Nikolaus von Reus-
ner (1545-1602, 1583); Konrad Rittershausen (1560-1613, 1591); Georg Schonborner
(1579-1637, 1608); Benjamin Schiitz (1586-1666, 1627); Hermann von Vultejus (1565-1634,
1580); Johann Zanger (1557-1607, 1580).

% Auch in den Jahren des Antistes Grynaeus (1586-1617) blieben in der Basler Kirche
trotz der verstiarkten calvinistisch-reformierten Orientierung/Konfessionalisierung er-
staunliche Freirdume erhalten. So haben selbst die Fiihrer der Basler Kirche, die massgeb-
lich an der Etablierung der calvinistisch-reformierten Orthodoxie beteiligt waren, die
Antistes Johannes Wolleb und Lukas Gernler, den Namen Celio Secondo Curiones durch-
aus in Ehren gehalten und sein Erbe fiir sich in Anspruch zu nehmen versucht (vgl. Gei-
ger, Basler Kirche [s. Anm. 17] 32).



Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation 225

Todes, die Auferstehung, ins Zentrum christlicher Verkiindigung gestellt
worden.

Die Frage ist nun natiirlich, welche existentielle Not und Sorge die Men-
schen der Gegenwart zuvorderst bedridngt. Vielleicht kann man das so formu-
lieren: Angesichts eines ungeheuer angewachsenen Informationsstroms, der
die Schicksalsschldge jedes Winkels dieser Erde jeden Tag gegenwiirtig
macht, angesichts einer extremen Pluralisierung der Lebensentwiirfe [und
zwar in der unmittelbaren Nachbarschaft wie weltweit] breitet sich das Ge-
fiihl des Relativismus, der volligen Zufélligkeit und Sinnlosigkeit aus. Das
Problem des Menschen der Gegenwart ist, in all dem Auf und Ab und Hin
und Her des Lebens eine klare Linie, einen Sinn oder so etwas wie gottliche
Fiihrung zu finden, und zwar im individuellen Leben wie im Weltverlauf ins-
gesamt.

Von diesen Uberlegungen aus wollen wir nun abschliessend fragen, worin
das Besondere bzw. Charakteristische evangelischen Christseins fiir den Bas-
ler Reformator Oekolampad bestand. Oekolampad hat Luthers Konzentrati-
on auf die Rechtfertigungsbotschaft als ebenso plausibel wie befreiend wahr-
genommen.” Luther hatte seine rechtfertigungstheologische Konzentration
vor allem durch das Studium der Paulusbriefe gewonnen. Oekolampad
schliesst sich ihm an, jedoch erlangt das johanneische Schrifttum — Johannes-
evangelium und Johannesbriefe — eine zunehmende Bedeutung fiir das Werk
des Basler Reformators.”® Vom Johannesevangelium und den Johannesbrie-
fen inspiriert zieht sich die Auffassung von der durch den Geist gewirkten Ge-
meinschaft des Glaubenden mit Gott durch sein literarisches Werk. Weniger
die Rechtfertigung angesichts des gottlichen Urteils bietet ihm Trost, Sinn
und Ziel als vielmehr die geheimnisvolle Gegenwart Gottes im Geist, der in
die Wahrheit leiten wird. Bis in die Sprache hinein wirkt der meditative Stil
des Johannesevangeliums, in dem Jesus seine bleibende Geistgegenwart den
verunsichert zuriickbleibenden Jiingern verheisst.

In den frithen Predigten Oekolampads iiber den 1. Johannesbrief aus dem
Jahre 1523 ist die innige, durch den Geist gewirkte Gemeinschaft mit Gott das
eigentlich Leben- und Trostspendende, nicht wie bei Luther die Gewissheit,
trotz der eigenen Abgriinde gerechtfertigt zu sein.”’ In seiner Kommentie-
rung der Aussage «Gott ist Licht» (I Joh 1,5) kritisiert er diejenigen, die die

»Vgl. z.B. die Formulierung in dem Sermo de sacramento eucharistiae vom 30. Mai
1521: «iustitiam nostram fides praestat; audacter dico: iustificatio nostra fides est» (zit. in:
Staehelin, Lebenswerk [s. Anm. 15] 152).

%Vgl. bes. Oekolampad, In epistolam Ioannis (s. Anm. 16); ders., Annotationes piae ac
doctae in Euangelium Ioannis, Basel 1533; vgl. dazu Staehelin, Lebenswerk (s. Anm. 15)
155.221-232. 574-578.

" Der ganze Zweck des Briefes bestehe darin, dass wir Gemeinschaft mit dem Vater
und dem Sohn und dadurch mit allen Heiligen hitten. «Scopus autem totius epistolae, mea
sententia, est ut habeamus communionem cum patre ac filio, atque per hoc cum omnibus



226 Christoph Strohm

Betrachtung unserer Hisslichkeit, die Furcht des Gerichts, die Aufzdhlung
der Siinden, die Furcht der Holle und der Strafen ins Zentrum stellten, um
von daher, ohne das Evangelium von der Gnade und Herrlichkeit Gottes, den
Weg zur Rechtfertigung aufzuzeigen. Dies sei der Weg in die Verzweiflung.
Johannes hingegen stelle das Leuchten der gottlichen Schonheit vor unsere
Augen, und wer auch nur schwach sehe, miisse notwendigerweise von der
Sehnsucht danach hingerissen werden und seine eigenen dunklen Seiten ver-
abscheuen.”

Die kurzen Bemerkungen miissen geniigen, um zu zeigen, dass Oekolam-
pad eine relativ offene, kaum auf den Zusammenhang mit der mittelalterli-
chen Gerichtsangst ausgerichtete Interpretation der Rechtfertigungsbot-
schaft vertritt. Auch im Basler Bekenntnis von 1534 wird zwar die Rechtfer-
tigung allein aus Glauben erlidutert, pointierter und auch ausdriicklich in der
Uberschrift eines eigenen Abschnitts spricht es aber «von der Fiirsorge Got-
tes».?

Das entspricht Oekolampads «modernem», nicht auf die Situation des
richtenden Gottes ausgerichteten Verstdndnis reformatorischer Rechtferti-
gungsbotschaft. So hatte Oekolampad auch in Situationen grosser Bedrohung
aus dem Vertrauen auf die alles menschliche Begreifen tibersteigende Fiirsor-
ge Gottes Mut und Gewissheit geschopft. Als nach dem Bauernaufstand 1525
seine Schrift gegen die romische Messe scharfe Gegenmassnahmen — u.a. ein
Druckverbot in Basel — hervorrief, brachte er diese Gewissheit trotz der
schwierigen personlichen Lage mit bezeichnenden Worten zum Ausdruck. In
Anspielung auf die biblische Erzdhlung von der Heilung zweier Besessener,
deren boser Geist in eine Schweineherde fiahrt, schreibt er folgende Worte an
Zwingli: «Gezihlt sind die Haare auf unserem Haupte (Mt 10,30), ja, sage ich

sanctis» (Oekolampad, In epistolam Ioannis, [s. Anm. 16], f. 8*; vgl. a.a.O., f. 11 14™-15").
Vgl. auch Staehelin, Lebenswerk (s. Anm. 15) 223-226.

2 «Praepostere et infeliciter quidam conantur a consyderatione nostrae deformitatis,
a metu iudicij, ab enumeratione peccatorum, a metu inferni et suppliciorum, absque Euan-
gelio gratiae et gloriae dei, iustificandi uiam ostendere, et salutem parare. Nam magna ani-
marum pernicie desperandi uiam docent, odibilemque deum faciunt. Enimuero talis
doctor et ipse diabolus est, et maxime quum hinc migrandum insonat: Ecce haec atque illa
peccata tua, adest iudex, aperuit infernus os suum, ut te deglutiat. Quid tibi deformi et sce-
leroso cum deo? Atque ita nimirum et Iudam ad confessionem scelerum adegit. Noster
autem theologus feliciter auspicatur, et diuinae pulchritudinis claritatem ante oculos
nostros ponit: cuius aspectu quantumuis tenui ac paruo, necesse est ut ad desyderandum,
et amandum illam mens rapiatur, et siquidem uere illustratur. necesse item, ut et suam
detestetur foeditatem» (a.a.O., f. 12V).

¥ Vgl. Das Basler Bekenntnis, abgedr. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 245. 247.



Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation 227

sogar, gezdhlt waren die Borsten der Schweine, in die die Teufel nicht zu fah-
ren wagten ohne Erlaubnis des Herrn [Mt 8,31].»%

Christoph Strohm, Bochum

3 Oekolampad an Zwingli, 22.10.1525, abgedr. in: Staehelin, Buch (s. Anm. 3) 126.



	Eigenart und Aktualität der Basler Reformation

