
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 3

Artikel: Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au IVème
siècle p. C. entre accommodement et éviction

Autor: Friedheim, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 60 2004 Heft 3

Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine
du Ier au IVème siècle p. C.

entre accommodement et éviction

C'est après la destruction du second temple, en 70 p. C., que le Judaïsme
rabbinique semble s'affirmer en tant que nouveau leadership du peuple juif.1
L'étude de l'éviction temporaire ou définitive des dissidences religieuses par
le milieu rabbinique, telles que le courant très scrupuleux de la Halakha pha-
risienne de Beit-Shammaï,2 le judéo-christianisme,3 le mouvement des 'Amei-

1 Avant la grande révolte des Juifs contre Rome (66-73 p. C.) la société juive palestinienne

est composée de plusieurs mouvances religieuses, cf. par exemple: A.F. Segal, The
Other Judaisms of Late Antiquity, Atlanta 1987; J.D.G. Dunn, Jesus and Factionalism in
Early Judaism - How Serious was the Factionalism of Late Second Temple Judaism?, in:
J.H. Charlesworth, L.L. Johns (eds.), Hillel and Jesus - Comparisons of two Major
Religious Leaders, Minneapolis 1997, 156-175. Après la destruction du sanctuaire juif, et ce

jusqu'au IVème siècle p. C., certains courants religieux continuent d'exister (cf. E. Fried-
heim, Politique et rabbinisme en Palestine romaine - Opposition, approbation et réalités
historiques, ThZ 59/2 [2003] 108-110), mais probablement en marge du milieu rabbinique,
lequel, issu du mouvement pharisien, semble alors prendre le devant de la scène politique
au sein du peuple juif. Sur la formation de l'élite dirigeante des rabbins après la destruction

du sanctuaire juif et la disparition du pluralisme socio-religieux, caractéristique de

l'époque du second temple, cf. par exemple: P.S. Alexander, The Parting of the Ways from
Perspective of Rabbinic Judaism, in: J.D.G. Dunn (ed.), Jews and Christians, The Parting of
the Ways A.D. 70 to 135, Tübingen 1992,22.

2 I. Ben-Shalom, Events and Ideology of the Yavneh Period as Indirect Causes of the
Bar-Kokhva Revolt, in: A. Oppenheimer, U. Rappaport (eds.), The Bar-Kokhva Revolt -
A New Approach, Jerusalem 1984,1-12 (héb.); idem, The School of Shammai and the Zealots'

Struggle against Rome, Jerusalem 1993,273ff. (héb.); E. Friedheim, Quelques facettes
esséniennes chez Flavius Josèphe et la mystérieuse absence de l'historien de la littérature
rabbinique, SR 28/4 (1999) 475; 482-483 n. 30.

3 A. Büchler, The Minim of Sepphoris and Tiberias in the Second and Third Century,
in: idem, Studies in Jewish History, London 1956, 245ff; D. Jaffé, Les relations entre les

sages et les judéo-chrétiens durant l'époque de la Mishna; R. Eliézer ben Hyrcanus et



194 Emmanuel Friedheim

Ha-aretz,4 ou encore celui des Juifs idolâtres,5 est fastidieuse. Ce travail
exigerait à n'en pas douter une approche bien plus étendue que ce que nous
pourrions présenter ici. Au delà de ces luttes intestines, le Judaïsme rabbi-
nique devait faire face aussi bien à la population locale non-juive environnante

qu'au pouvoir romain dans toute sa complexité. Par ailleurs, un autre front
se dessinait face à la jeune autorité rabbinique, celui des Samaritains. Dans le
cadre restreint de ce travail nous avons choisi délibérément d'analyser les
relations progressives entre Juifs et Samaritains en Palestine du 1er au IVème
siècle p. C., à l'appui des textes rabbiniques, eux-mêmes éclairés par le
contexte historique des premiers siècles de l'ère vulgaire. Cette étude pourra en
outre éclairer globalement la diversité des comportements rabbiniques face à

ces tendances culturelles évolutives qui, chacune à sa manière, pouvaient
porter préjudice à la mouvance dirigeante en cours de formation, celle des

Sages.

I

Les relations entre Juifs et Samaritains depuis l'époque du second temple
furent complexes et évoluèrent au cours des générations. Bien que découpés
et éparses, les renseignements que nous possédons pour la période du second

temple nous permettent de reconstituer une image approximativement
cohérente des relations entretenues par ces deux groupes ethniques. Les plus
anciennes sources que nous ayons font état du conflit qui opposa les exilés
juifs de retour de Babylonie aux Samaritains installés en Palestine.6 Cette
situation entre les deux communautés persista sûrement pendant toute la période

perse, puisque c'est à l'aube de la période hellénistique, durant la
conquête de la Palestine par Alexandre le Grand en 331 a. C., que les textes font
preuve de relations conflictuelles entre les deux ethnies.7 Les tensions parvin-

Jacob le <min> disciple de Jésus de Nazareth, Pardès - Le Christianisme au miroir du
Judaïsme 35 (2003) 57-77, et al.

4 D. Jaffé, Les 'Amei-Ha-ares durant le IIe et le IIIe siècle - État des sources et des
recherches, REJ 161/1-2 (2002) 1-40.

5 E. Friedheim, Jewish Idolaters in Eretz-Israel during the Mishna and Talmud Periods,

in: R. Margolin (ed.), Proceedings of the Twelfth World Congress of Jewish Studies -
History of the Jewish People, Jerusalem 2000,21-44 (héb.).

6 Esdr 4 et la suite; Neh 3,34; Jos., Antiquitates Judaicae [= AJ], 10,19-20. À cette époque,

le processus de conversion à la religion juive n'existe probablement pas encore, car
sinon comment expliquer que les Juifs revenant de Babylonie n'y aient pas incité les
Samaritains, voir à ce propos: Y. Kaufmann, History of the Religion of Israel, IV/1: From the
Babylonian Captivity to the End of the Prophecy, Jerusalem 1963,197-207 (héb.).

7 Jos., AJ, 11,317-345; Talmud de Babylone [= TB] Yoma, 69a; TB Tamid 27b; Ashtori
Haparchi, Kaftor Ve-Perach, 5, Venise 1349 [réimp. Vol. I, Jérusalem 1997, 74-75] (héb.).
Dans les sources midrashiques palestiniennes il est fait allusion à la controverse judéo-



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au iveme siècle p. C. 195

rent à leur paroxysme à l'époque hasmonéenne, au début de laquelle les Juifs
conquirent plusieurs contrées de Samarie en annexant à la Judée les territoires

de Lod, Ephraim et Ramatayim.8 Plus tard, Jean Hyrcan I s'appropria en
128-127 a. C. la ville de Sichern avec le mont Garizim où il détruisit le temple
des Samaritains.9 Cette région fut dès lors placée dans son intégralité sous le
contrôle du pouvoir hasmonéen et ce, jusqu'à la conquête de la Judée par

samaritaine en présence d'Alexandre le Grand, sans pour autant mentionner explicitement

les Samaritains, contrairement aux sources talmudiques babyloniennes rapportées
en début de note, cf. Lvt. Rabba, 13, 5 (éd. Margulies, 293); Midrash Tanhuma H'uqat, 27

(éd. Buber, 119); Pesikta Rabati, 14 (éd. Friedmann, 65-66); Midrash Tehilim, 18 11 (éd.
Buber, 141). Notons cependant qu'aussi bien une chronique samaritaine tardive (cf. E.N.
Adler, M. Seligsohn, Une nouvelle chronique samaritaine, REJ 45 [1902], 70-98; 223-254)

que le rouleau des jeûnes, texte juif de l'époque du second temple, (cf. V. Noam, Megillat
Ta'anit - Versions, Interpretation, History, with a Critical Edition, Jerusalem 2003,100-101
[héb.]) font état de cette disputation judéo-samaritaine. Ce dernier texte est sans nul doute
la source de référence des passages talmudiques babyloniens mentionnés précédemment.
Concernant les différentes versions du récit de la rencontre du grand-prêtre juif ou samaritain

avec Alexandre le Grand, voir: F. M. Cross, Aspects of Samaritan and Jewish History
in Late Persian and Hellenistic Times, HTR 59 (1966) 201-211; Noam, ibid. Une multitude
d'opinions contraires ont été avancées par la recherche historique sur la question de
l'historicité de cet événement, cf. Noam, op. cit., 263. Une de ces nombreuses interrogations

fut entre autres soulevée par H. Eshel, selon qui le temple samaritain au sommet du
mont Garizim n'existait pas encore à l'époque d'Alexandre le Grand et que, dans la

mesure où cette anecdote refléterait tout de même une quelconque réalité historique, il
semblerait que la controverse entre Juifs et Samaritains concerna la ville de Samarie et
non le temple du Garizim. Selon cet auteur, ce ne serait que dans les sources juives tardives

que pour des raisons de rivalités politiques bien postérieures à l'époque étudiée, les
rabbins auraient intentionnellement déplacé le lieu de la controverse pour le situer sur le
mont Garizim, cf. H. Eshel, The Prayer of Joseph, a Papyrus from Masada on Samaritan
Temple on APrAPIZIN, Zion 56 (1991) 125-136 (héb.); idem, Wâdi Ed-Dâliyeh Papyrus 14

and the Samaritan Temple, Zion 61 (1996) 359-365 (héb.). Néanmoins, l'archéologie a

prouvé que le sanctuaire samaritain du mont Garizim existait déjà à l'époque perse (Vème
siècle a. C.) (cf. Y. Magen, Mt. Garizim - A Temple City, Qad. 33/2 [120] [2000] 74-118
[héb.]) ce qui invaliderait manifestement la thèse précédente et pourrait, en outre,
renforcer l'authenticité du récit de la controverse entre Juifs et Samaritains en présence
d'Alexandre le Grand, avec le sanctuaire du mont Garizim placé au centre du débat.

8 I Macc 10,30; 38; Jos., AJ, 13,50 et al. Notons ici que les Samaritains semblent avoir
été autant concernés que les Juifs par les décrets d'Antiochus IV Epiphane (175-164 a. C.

env.), mais à la différence qu'ils acceptèrent de consacrer leur temple sur le Garizim à

Zeus (Xénios), ce que les insurgés Juifs refusèrent toujours de faire pour le temple de

Jérusalem, cf. Jos., AJ, 12,257-264.
9 Jos., AJ, 13,275; Jos., de Bello Judaico [= BJ] I, 2,7; Z. Safrai, Shechem in the Days

of the Mishnah and Talmud - 63 BCE - 637 CE, in: Z. Safrai, S. Dar (eds.), Shomron
Studies, Tel-Aviv 1986, 83 (héb.); contra: E. Schürer, The History of the Jewish People in the
Age of Jesus-Christ, II, G. Vermes, F. Millar, M. Black (eds.), Edinburgh 1979, 161. Bien
que la politique des Hasmonéens vis-à-vis des Gentils fut axée essentiellement sur la
conversion de force au Judaïsme, comme dans le cas des Iduméens, certains critiques sont
d'avis qu'elle ne put être appliquée à l'égard des Samaritains, vivant depuis trop long-



196 Emmanuel Friedheim

Pompée en 63 a. C. Au temps du roi Hérode (37-4 a. C.) la Samarie revint aux
mains du vassal de Rome, qui adopta une politique plus conciliante envers les

Samaritains, sans doute pour obtenir leur soutien dans sa lutte contre les
derniers Hasmonéens. La prise de position visant à se démarquer du Judaïsme
est alors caractéristique du Samaritanisme. Les sources de l'époque attestent
en effet l'existence de relations tendues entre les communautés juive et
samaritaine.10 Flavius Josèphe les accuse ainsi de tirer profit à tout moment des

privilèges juridiques accordés au peuple juif par Rome, mais de s'en désolidariser

dès l'annonce d'une période de crise.11 Ben-Sira est d'ailleurs indigné par
les mœurs samaritaines.12 Une allusion similaire est décelable dans l'écrit
intertestamentaire connu sous l'appellation de «Testament de Lévi» qui désigne
Sichern comme étant «la cité des ineptes».13 Certains passages du Nouveau
Testament laissent aussi transparaître des éléments de discorde et de séparation

entre les deux communautés. Ainsi l'évangile de Jean nous relate comme
il suit : «La femme samaritaine lui dit (à Jésus): Comment toi, qui es Juif, me
demandes-tu à boire, à moi qui suis une femme samaritaine? - Les Juifs, en
effet, n'ont pas de relations avec les Samaritains.»14 Cette absence de relations
apparaît aussi de manière manifeste chez Luc : «Lorsque le temps où il devait
être enlevé du monde approcha, Jésus prit la résolution de se rendre à
Jérusalem. Il envoya devant lui des messagers, qui se mirent en route et entrèrent

temps dans l'ombre du peuple juif en tant que pseudo-convertis, cf. Kaufmann (supra, n.
6).

10 J. A. Montgomery, The Samaritans - The Earliest Jewish Sect, Their History, Theology

and Literature, New York 21968,154-164.
11 Jos., AJ, 11,341. Les Juifs, aussi bien à l'époque du second temple que plus tard,

surnommèrent souvent les Samaritains du vocable à connotation péjorative: «Kouti» (TÏD)
cuthéen, c'est à dire provenant de la ville de Kouta (ffiïD), lieu d'origine de cette ethnie
[cf. II Reg 17,24], ce qui prouve bien que des siècles après leur implantation en terre
sainte, les Juifs considéraient encore les Samaritains comme étant des Gentils à part
entière. Josèphe affirme d'ailleurs que les Samaritains sont désignés en hébreu par le
terme de Kouti (XouOcùoi), alors que ce sont précisément les Grecs qui les nomment
<Samaritains> (Sapapelrai), cf. AJ, 9,290. À cet égard, Josèphe dénonce à plusieurs reprises

la duplicité de la <judaïté> samaritaine qui, à l'en croire, justifie le dénominatif peu élo-
gieux de «Kouti» employé par les Juifs à l'encontre des Samaritains, cf. ibid., 9, 291; 11,

341; 12, 257-264. Il nous reste à noter que bien que d'ordinaire franchement négative,
l'attitude de Josèphe envers les Samaritains est parfois plus nuancée, cf. L.H. Feldman,
Josephus' Attitude towards the Samaritans - A Study in Ambivalence, in: L.H. Feldman
(ed.), Studies in Hellenistic Judaism, Leiden 1996,114-136.

12 Ben-Sira 50,25-26; R. Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach, Berlin 1906, 490-491;
RC. Beentjes, The Book of Ben Sira in Hebrew - A Text Edition of All Extant Hebrew
Manuscripts and a Synopsis of All Parallel Hebrew Ben Sira Texts, Leiden/New York/Köln
1997, 90: «DD2Q Tin bO] '151 ntllbai TUB ,3tDV ,DU ITB'bom -BSD DT "B33».

13 Testament de Lévi 7,2 (in: M. Philonenko, La Bible - Écrits intertestamentaires,
Paris 1987,842).

14 Jean 4,9.



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au lV'me siècle p. C. 197

dans un bourg de Samaritains, pour lui préparer un logement. Mais on ne
l'accueillit pas, parce qu'il se dirigeait sur Jérusalem.»15 Il semblerait en effet que
les Juifs de Galilée hésitaient d'ordinaire à traverser la Samarie pour se rendre

à Jérusalem, et Josèphe de relater le meurtre d'un Juif galiléen perpétré par
des Samaritains, ce qui provoqua de graves troubles entre les deux ethnies,
réprimés sévèrement par le pouvoir romain.16 Dans ce contexte, il est
compréhensible que l'appellation même de <samaritain> prit là encore une connotation

péjorative parmi les Juifs; ainsi fut qualifié Jésus par ses coreligionnaires

qui s'opposaient aussi bien à sa personne qu'à sa doctrine.17 Il n'est donc
pas faux de prétendre qu'à la fin de l'époque du second temple, les Samaritains

furent dans leur grande majorité socialement isolés et marginalisés du
peuple juif.18

II

Après la destruction du temple en 70 p. C., les relations entre Juifs et
Samaritains restèrent tendues mais peut-être à moindre mesure. Ceci est dû
probablement aux rapports qu'entretenait le pouvoir romain envers les deux
communautés. Aux yeux des Romains, les Samaritains étaient juridiquement
situés entre Juifs et Païens, et furent par conséquent impliqués - sans doute
contre leur gré - dans les nouvelles relations que les Romains instaurèrent à

l'égard des Juifs après la grande révolte (66-73 p. C.).19 Ainsi par exemple, le
décret romain visant à interdire la circoncision à l'époque de la révolte de
Ben-Kosba (132-135 p. C.) concernait aussi les Samaritains,20 mais par ail-

15 Luc 9,51-53.
16 Jos., BJ, 2,12,3-8; idem, AJ, 20,118-124.
17 Jean 8,48. Sur le caractère dédaigneux de ce qualificatif, voir encore: supra, n. 11.
18 II est souhaitable néanmoins de mentionner ici l'opinion de G. Alon, selon laquelle

nos sources sont tendancieuses et amplifient sciemment à outrance la différence existant
de facto entre ces groupes ethniques, mais ne sont - de loin - point révélatrices de l'ensemble

des relations judéo-samaritaines pour l'intégralité de l'époque du second temple. Selon
ce critique, il faut donc relativiser l'importance des textes, car il y eut manifestement des
Juifs qui entretenaient aussi des relations conviviales avec leurs voisins Samaritains et vice
versa, ainsi le fameux passage allégorique du «bon Samaritain» (Luc 10,25-37) qui est
peut-être révélateur d'un phénomène réel plus large, cf. G. Alon, The Jews in Their Land
in the Talmudic Age (70-640 CE), II, Jerusalem 1984, 562. Cet auteur soutient que le fait
que Jésus et ses disciples appréciaient les Samaritains, peut servir d'indicateur nous
permettant de supposer que d'autres Juifs pensaient de même, bien que cette prise de position
vis-à-vis des Samaritains soit - il est vrai - quasiment absente de nos sources. En dépit de
ces remarques importantes, on ne peut cependant occulter l'ensemble des textes qui
tendent à prouver l'existence de rapports épineux entre Juifs et Samaritains à la fin de l'époque

du second temple.
19 Z. Safrai,The Jewish Community in the Talmudic Period, Jerusalem 1995, 356-358

(héb.).



198 Emmanuel Friedheim

leurs, ceux-ci ne bénéficièrent jamais des privilèges concernant, par exemple,
l'accomplissement adapté du culte impérial, l'exemption d'impôts durant
l'année de jachère, et bien d'autres facilités, que le droit romain accordait aux
Juifs.21 Ce statut juridique ambigu, qui contraignit les Samaritains à remplir
les devoirs qui incombaient aux Juifs, tout en ne profitant pas de leurs privilèges,

les incita probablement à se rapprocher davantage des Juifs. Aussi est-il
vraisemblable que les Samaritains firent cause commune avec les Juifs dans
leur combat contre Rome, lors des révoltes de 66 et de 132 p. C.22 Cette prise
de position est particulière, car pour autant que l'on sache, aucune autre ethnie

ne fut en Palestine concrètement solidaire des révoltes juives en question.
Ensuite, c'est avec la destruction du temple juif que la rivalité, plusieurs fois

20 L'édit d'Hadrien (117-138 p. C.) visant à élargir l'interdiction de castration promulguée

par Domitien (cf. A. Berger, Encyclopaedic Dictionary of Roman Law, Philadelphia
1950,382,550,706) à la circoncision, est rapporté chez Aelius Spartianus, Scriptores Histo-
riae Augustae SHA) - De Vita Hadriani 14, 2 (éd. A. Chastagnol, Paris 1994, 36-37) et

par le rescriptum d'Antonin Le Pieux (138-161 p. C.), rapporté dans Modestinus, Digesta,
48. 8. 11. Cette interdiction concerna aussi bien les Égyptiens (cf. D. Dalla, L'incapacità
sessuale in Diritto Romano, Milano 1978, 77ff., 91 ff., 99ff.) que les Samaritains, voir:
Origène, Contra Celsum, 2,13 (éd. Koetschau. 1,142); M. Gaster, The Samaritans - Their
History, Doctrines and Literature, London 1925, 37; Montgomery (supra, n. 10) 90ff.; Alon
(supra, n. 18) 25; M. Hadas-Lebel, Jérusalem contre Rome, Paris 1990 (réimp. Paris 2003),
185; M. Mor, From Samaria to Shechem - The Samaritan Community in Antiquity, Jerusalem

2003, 186 (héb.). Contra: H. Mantel, The Causes of the Bar Kokhba Revolt, JQR 58

(1967) 235.
21 Sur les privilèges octroyés par les Romains aux Juifs, cf. J. Juster, Les Juifs dans

l'empire romain, I, Paris 1914, 213-290; 338-390; et al. Quant à la condition juridique des
Samaritains qui ne bénéficièrent pas des mêmes mesures, cf. A. M. Rabello, The Samaritans

in Roman Law, in: E. Stern, H. Eshel (eds.), The Samaritans, Jerusalem 2002, 481

(héb.).
22 R. Kirchheim, Introductio in librum Talmudicum «de Samaritanis», Frankfurt a. M.

21911, lOff. (héb.); Montgomery (supra, n. 10) 189; Alon (supra, n. 18) II, 24-26; sur l'attitude

similaire que les Romains adoptèrent à l'encontre des Samaritains et des Juifs, cf.
Gaster (supra, n. 20) 37. Dans BJ, 3,7,32, Josèphe raconte que les Samaritains profitèrent
de la révolte des Juifs, pour fomenter une sédition samaritaine contre les Romains en
Samarie, et particulièrement dans la région du mont Garizim. Cette rébellion fut littéralement

écrasée par la cinquième légion, commandée par Sextus Vettulenus Cerealis, et à en
croire Josèphe, 11600 Samaritains y auraient trouvé la mort. Josèphe présente cette
insurrection comme indépendante, mais il n'est pas exclu qu'il y ait eu connivence entre le
soulèvement des Samaritains et celui des Juifs. Concernant la participation éventuelle des
Samaritains à la révolte de Ben-Kosba, il est admis aujourd'hui qu'une partie d'entre eux
luttèrent contre les Romains en Samarie même, une révolte qui, là encore, fut en marge de
celle des Juifs, cf. M. Mor,The Bar-Kochba Revolt - Its Extent and Effect, Jerusalem 1991,
171-181 et surtout 181 (héb.); Mor (supra, n. 20) 182-183 (héb.). Aussi devons-nous rejeter
la position curieusement infondée de B. Tsedaka, dans son article: Samaritans, EJ 14

(1973), 730: «The Samaritan temple was rebuilt by the Romans as a reward for the aid
given to them by the Samaritans during the Bar-Kokhba rebellion.» Car sinon, comment
comprendre la bonne entente entre Juifs et Samaritains qui succéda à la révolte!



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du I" au IVe"" siècle p. C. 199

séculaire entre les deux ethnies, s'estompa.23 Cet élément peut expliquer le

regard globalement positif que les sages juifs adoptèrent envers les Samaritains
après la grande révolte. Autrement dit, l'attitude nationaliste anti-romaine
partagée par les Samaritains durant l'insurrection juive contribua à stabiliser
progressivement la position du Judaïsme rabbinique à leur encontre, avec
l'instauration de liens congrus entre les deux populations.24 Pour bien saisir
les nouveaux rapports instaurés entre Juifs et Samaritains à cette période, il
faut également prendre en considération le remaniement de la répartition
géographique de la population samaritaine en Palestine romaine. Avant la

grande révolte, les Samaritains résidaient majoritairement dans un cadre
territorial bien défini, celui de la Samarie.25 À partir du Ilème siècle p. C., et sur-

23 Les Juifs détruisirent le sanctuaire samaritain au sommet du mont Garizim en 128-
127 a. C., et malgré ce qu'on a pu prétendre, ce sanctuaire ne fut jamais reconstruit ni au

temps d'Hérode ni plus tard au cours du 1er siècle p. C., cf. A.D. Crown, The Samaritans in
the Byzantine Orbit, BJRL 69/1 (1986) 96-138. En 70 p. C. disparaissait le sanctuaire juif
de Jérusalem. La destruction de ce dernier scella définitivement les revendications samaritaines

concernant la priorité de leur sanctuaire sur celui de Jérusalem, cf. Montgomery
(supra, n. 10) 234-239. Cet élément pourrait éclairer un rapprochement entre Samaritains
et Juifs. Par ailleurs, il n'est pas improbable qu'après la destruction de leur temple par les

Hasmonéens, les Samaritains devinrent dès lors de plus en plus dépendants de celui de
Jérusalem (cf. S. Safrai, Pilgrimage at the Time of the Second Temple, Jerusalem 21985,95-
100 [héb.]), ce qui pourrait peut-être aussi expliquer une connivence judéo-samaritaine
après la destruction du temple hiérosolomytain.

24 Précisons néanmoins qu'en dépit du destin ressemblant des deux ethnies après la
destruction du second temple, on ne peut parler de symbiose ou bien encore d'identification

culturelle. Certains Samaritains adoptèrent probablement une position mitigée vis-à-
vis d'une éventuelle participation à la révolte juive contre Rome, et ce silence cachait en
réalité un désaccord sur la question. Cet élément incita en outre Vespasien (69-79 p. C.) à

faire confiance aux Samaritains, et c'est en venant renforcer l'urbanisation de cette
province romaine, qu'il transforma le village de Ma'avartha ou Mamortha, situé entre le Mont
'Ebal et celui du Garizim, en Néapolis, (Jos., BJ 4,449; Pline l'ancien, Historia Naturalis 5,

14,69, LCL, 272-273) qui hérita de l'antique cité de Sichern, alors que son territoire englobait

la Samarie, le territoire d"Aqraba, excepté la cité de Sébasté, cf. Safrai (supra, n. 9) 85

(héb.); M. Avi-Yonah, The Holy Land - A Historical Geography from the Persian to the
Arab Conquest 536 B. C. to A. D. 640, Jerusalem 32002, 153. Dans un autre registre, les

rabbins qui adaptent les institutions juives à la nouvelle situation causée par la destruction
du tempje, à Yabné, font partie du clan de Rabban Yohanan ben Zakkaï, hillélite
convaincu, qui adopta une attitude très réservée vis-à-vis du soulèvement juif contre Rome, ce

qui a priori nous inciterait à penser que le soutien militaire des Samaritains lors de la
grande révolte ne fut pas du goût des dirigeants Juifs modérés. Néanmoins, les idées
nationalistes ne disparurent pas pour autant au sein du milieu rabbinique. Celles-ci furent
véhiculées surtout à l'époque du successeur de Rabban Yohanan, à savoir: Rabban Gamaliel II
(96-115 p. C. env.) (cf. Ben-Shalom [supra, n. 2]) lequel perçut probablement d'un bon œil
la prise de position nationaliste des Samaritains lors de la guerre de 70, ce qui, précisément
à la période de ce dirigeant, resserra les liens entre les deux ethnies, préliminaires sociaux
indispensables pouvant expliquer la future collaboration lors de la révolte de Ben-Kosba
(132-135).



200 Emmanuel Friedheim

tout après l'an 135, on rencontre des Samaritains expatriés au delà des
frontières de la Samarie, à tel point que de nombreuses communautés samaritaines

fleurirent de plus en plus hors même de Palestine.26 Il existe dès cette
période des implantations samaritaines dans des régions palestiniennes qui,
jusqu'alors, comptaient essentiellement de Juifs et de Gentils parmi leurs
habitants.27 De nombreuses sources rabbiniques attestent, en effet, la présence
d'implantations samaritaines hors de Samarie.28 Cette évolution apparaît
clairement dans le Talmud de Jérusalem qui distingue deux périodes bien définies,

celle qui précéda l'émigration et celle qui lui succéda.29 Ce phénomène
s'amplifia au cours du Illème et IVème siècle p. C. pour arriver à son apogée
à l'époque byzantine. Les causes de cette propagation migratoire sont multiples.

Il s'agit en premier lieu de facteurs économiques, lorsque les villes
portuaires de Palestine attirèrent ces populations soucieuses de vivre du commerce.30

Ensuite, il faut prendre en considération le facteur démographique.
L'expansion des Samaritains fut favorisée par le processus naissant de
l'amoindrissement de la population juive. R. Abbahu, amora palestinien du

25 Josèphe détermine le territoire géographique de la Samarie entre la Judée au sud et
la Galilée au nord, et délimite les frontières de son territoire aussi bien à l'est qu'à l'ouest,
bien qu'en l'occurrence, il ne précise pas exactement les régions qui lui sont limitrophes, cf.
BJ, 3, 3, 4-5. Voir également: BJ, 1, 6, 5; AJ, 14, 3, 4; Avi-Yonah (supra n. 24) 151-154. Les
Samaritains résident alors exclusivement dans ce territoire, cf. R. J. Coggins, Samaritans
and Jews, Oxford 1975,93-99,138-148; Z. Safrai.The History of the Settlement in Samaria
in the Roman and Byzantine Periods, in: Z. Safrai, S. Dar (eds.), Shomron Studies, Tel-
Aviv 1986, 127-157 (héb.); cela évidemment n'implique pas que tous les habitants de la
Samarie eussent été Samaritains. Il y avait manifestement dans cette région des païens, tels

que par exemple les habitants de la ville de Samaria-Sébasté, cf. A.H.M. Jones, The Cities
of the Eastern Roman Provinces, Oxford 1937 (réimp. Oxford 1998), 273.

26 Pour s'en tenir au Ilème siècle p. C., on assiste à une accentuation du phénomène
migratoire vers des destinations aussi lointaines que l'Asie Mineure ou bien encore l'Italie,
cf. Montgomery (supra, n. 10) 148-153; A.D. Crown, The Samaritan Diaspora, in: E. Stern,
H. Eshel (eds.),The Samaritans, Jerusalem 2002,176 (héb.).

27 Montgomery (supra, n. 10) 143-153; Y. Ben-Zvi, The Samaritans' Book, Jerusalem
1970,57-133.

28 Notons ici que les sources rabbiniques les plus anciennes faisant référence, en bien
ou en mal, aux Samaritains datent de la seconde moitié du Ilème siècle p. C., ce qui
corroborerait l'expansion des Samaritains en dehors de Samarie, cf. Montgomery (supra, n. 10)
165-195; Y. Herschkowitz, Les Cuthéens dans les dires des Tannaïm, Yabné 2 (1940) 71-105
(héb.).

29 Talmud de Jérusalem [= TJ] Pessahim, 1,1, (27b): «R. Shimon (Ilème siècle p. C.)
dit: ce dont on parle [que les Samaritains sont plus scrupuleux de leurs commandements
que les Juifs], c'est au début (n31E?!t~n), à l'époque ou ils [= les Samaritains] étaient implantés

dans leurs villages (]HT3riS1DD j'UplOQ 1TIt2) mais désormais (TtSDD büK) qu'ils n'ont
plus de commandements ils sont suspects ...»

30 Ainsi la communauté de Samaritains œuvrant à Césarée-Maritime au III-IVème
siècle p. C., cf. par exemple: TJ Demai, 1,1 (22c); TJ 'Aboda Zara, I, 2 (39c); L.I. Levine,
Caesarea under Roman Rule, Leiden 1975,107-112, et al.



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au IVe"" siècle p. C. 201

III-IVème siècle p. C., nous informe qu'à la fin de la révolte de Ben-Kosba,
(vers 135 p. C.) treize villages juifs furent occupés par des Samaritains.31 Ce

texte, bien que tardif, nous enseigne donc que des implantations mixtes
judéo-samaritaines existaient dès le Ilème siècle p. C. Le passage suivant nous
montre aussi l'importance croissante des Samaritains dans les agglomérations
juives: «[On raconte l'anecdote] de R. Shimon b. ben fils de) Éléazar

(Ilème siècle p. C.) qui se rendit dans une ville située au sud, pénétra dans une

synagogue puis interrogea le scribe s'il y avait du vin à vendre. Ce dernier lui
répondit: Rabbi, cette ville est peuplée de Samaritains (DTTD b'D nXTH TUil)
et on ne produit plus le vin en état de pureté comme mes aïeux [littéralement:
pères] le faisaient...»32 Cette ville anonyme du sud33 fut à l'origine une
implantation juive, puis devint à majorité samaritaine, ce que manifestement
ignorait le sage en question. Parfois, les Juifs et les Samaritains vivaient
ensemble dans des quartiers mixtes.34 Ainsi par exemple, la Mishna relate le cas
de Juifs et de Samaritains partageant une cour commune à plusieurs habitations.35

Le brassage des populations fut si important que les rabbins commencèrent

à discerner les Samaritains résidant dans les villes juives, de ceux vivant
dans des localités à forte densité samaritaine, en prétendant que ceux qui
vivaient avec les Juifs étaient plus scrupuleux de la Halakha que les autres.36 La
vie commune au sein de localités judéo-samaritaines engendra naturellement
des contacts économiques, sociaux, voire parfois religieux ou encore
juridiques entre les deux groupes ethniques.37 Ceux-ci s'amplifièrent rapidement

31 TJ Yevamot, 8, 3 (9d); TJ Kiddushin, 4,1 (55c): lapriO] "ITT mo» 0bi2 :imx T"X
1120 "DT DTTD3.

32 Deut. Rabba, 2,33 (éd. Vilna). À comparer avec: TJ 'Aboda Zara, 5,4 (44d).
33 Anonyme, bien qu'il soit largement admis de nos jours que cette appellation

géographique désigne en réalité la ville de Lod/Lydda en Judée, voir par exemple: J. Schwartz,
Jewish Seulement in Judaea after the Bar-Kochba War until the Arab Conquest 135 CE -
640 CE, Jerusalem 1986, 33-41 (héb.). Le texte parallèle rapporté dans 77 Aboda Zara, 5,

4 (44d) présente quant à lui une version araméenne ressemblante: «dans une ville de
Samaritains» (piOtzn mp tnnb).

34 TB Mo'ed Qatan, 9b.
35 Mishna 'Erubin, 6,1.
36 TB Nida, 56b. Il serait souhaitable d'établir une différence entre les Samaritains

dans leur «Kernland» avec ceux vivant dans des régions à population mixte. Malheureusement,

dans l'état actuel des sources, il est difficile d'opérer une telle différenciation, d'où
l'importance de ce texte qui met en exergue la différence de rapports manifestés par les
rabbins envers les Samaritains vivant dans des localités majoritairement juives ou samaritaines.

37 Les Juifs sont ainsi autorisés à moudre du grain chez le Samaritain, cf. Mishna
Demaï, 3, 4; Tosefta Demaï, 4, 27 (éd. Lieberman, 83); le Juif peut confier des fruits au
Samaritain, cf. ibid., 4, 24 (éd. Lieberman, 82); les Juifs achètent les fruits cultivés par le
Samaritain, cf. ibid., 5, 24 (éd. Lieberman, 93); ceux-ci sont autorisés à affermer le champ
d'un Samaritain et cela réciproquement, voir: ibid., 6, 3-4 (éd. Lieberman, 94); les Juifs
peuvent fréquenter les auberges des Samaritains, cf. Tosefta Aboda Zara, 3,1 (éd. Zucker-



202 Emmanuel Friedheim

et débouchèrent sur de véritables relations sociales. Cet arrière-plan historique

peut expliquer la différence de position des rabbins concernant la <ju-
daïté> des Samaritains. D'aucuns les considéraient comme étant des convertis
forcés (nriN ,-13) (littéralement: convertis par les lions, référence manifeste à

II Reg 17,25-39), une opinion qui trouve probablement son origine à l'époque
du premier (ou second) temple, puis d'autres voyaient en eux de véritables
convertis (PQX '""O).38 Cette dichotomie concernant le regard juridique et moral

à porter sur les Samaritains, caractérise la position des rabbins au Ilème
siècle. Les Samaritains sont ainsi recevables juridiquement dans l'acte du
divorce juif.39 Selon certains sages palestiniens œuvrant dans la seconde
moitié du Ilème siècle p. C., on applique aux Samaritaines des décisions ha-

lakhiques concernant la pureté rituelle propre d'ordinaire à la femme juive.40
Les Samaritains participent à des repas publics et siègent à la même table que
les Juifs, et par conséquent sont conviés à s'y joindre pour réciter le texte de
l'invitation (pO'T) précédant les actions de grâces après le repas, impliquant
obligatoirement la participation au minimum de trois Juifs âgés de plus de

mandel, 463). On peut confier la garde d'une bête à un berger samaritain, ibid. Le témoignage

d'un samaritain est accepté dans le cadre d'une affaire juridique, cf. Tosefta Guittin,
1,4 (éd. Lieberman, 246-247); TB Baba Qama, 38b, et al.

38 TB Baba Qama, 38b; TB Sanhédrin 85b; TB Hulin 3b; TB Nida 56b. Les deux avis

rapportés dans ces sources affirment visiblement que les Samaritains furent convertis à un
moment de leur histoire. La divergence d'opinions réside cependant dans la question de la
sincérité de leur conversion. Lin des lecteurs anonymes de l'article suggéra l'idée selon
laquelle cette controverse rabbinique serait liée originellement à la conversion de force
des Samaritains que Jean Hyrcan aurait effectuée en 128-127 a. C. Cette conversion
obligatoire aurait été acceptée par certains rabbins, qui virent alors dans les Samaritains de
véritables convertis, tandis que d'autres ne considérèrent cette conversion que comme
l'inévitable issue d'un acte forcé. Réalisé de la sorte, ces derniers ne purent voir dans les

agissements de Jean Hyrcan une conversion authentique acquise selon les conceptions
halakhiques pharisiennes, exigeant la sincérité profonde du candidat à la conversion sans
aucune contrainte. Si tel fut le cas, nous ferions alors face à une polémique halakhique très
ancienne remontant au Ilème siècle a. C., réapparaissant dans les sources rabbiniques du
Ilème-IIIème siècles p. C. Toutefois, en dépit du fait que Jean Hyrcan détruisit le temple
des Samaritains sur le mont Garizim en 128-127 a. C.. il n'est pas prouvé pour autant que
le monarque hasmonéen imposa aux Samaritains la conversion obligatoire, cf. supra, n. 9.

Aussi faudrait-il comprendre la discussion des sages sur ce problème comme étant révélatrice

d'un phénomène d'actualité propre au Ilème-IIIème siècles p. C., lorsque les Samaritains

furent très proches des Juifs, d'où la question de la nature ambiguë de leur éventuelle
appartenance au peuple juif.

39 TJ Guittin, I, 4 (43d). Selon Mishna Guittin 1, 5 et Tosefta Guittin, 1, 4 (éd. Lieberman,

246-247) des témoins samaritains sont valables pour prononcer le divorce chez les
Juifs. Ce texte date de l'époque de Yabné (Ier-IIème siècle), bien que rapporté par R.
Judah, rabbin tardif œuvrant à Oucha après 135 p. C.

40 TB Nida 56b.



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au lVeme siècle p. C. 203

treize ans.41 Les femmes samaritaines sont autorisées à faire accoucher des
femmes juives ainsi qu'à allaiter leurs nourissons, et ceci réciproquement.42
Les Juifs sont astreints à subvenir aux besoins des Samaritains nécessiteux

(crrïD à la condition que la cité ne compte pas de Juifs indigents parmi
ses habitants.43 Les Juifs considéraient en ce temps les Samaritains comme
étant des gens respectables, à qui l'on pouvait confier des biens matériels.44
Plusieurs sources talmudiques stipulent qu'à la différence du vin des Gentils

- dont la consommation fut prohibée pour les Juifs - celui des Samaritains fut
en revanche autorisé.45 L'abattage rituel d'une bête consommable, commis

par un Samaritain est valable pour le Juif.46 Un Juif peut absorber sans crainte
le pain azyme d'un Samaritain, et s'acquitter ainsi de l'obligation de sa

consommation lors de la Pâque juive.47 Le patriarche Rabban Shimon b.
Gamaliel II (160-180 p. C. env.) affirmait que nombreux sont les Samaritains qui
accomplissent plus scrupuleusement les commandements juifs qu'ils
partagent, que les Juifs eux-mêmes.48 Les relations sociales et religieuses entre les
deux ethnies semblent être correctes à la fin du Ilème siècle p. C. ainsi qu'au
début du Illème siècle, puisque des sages juifs, dont R. Judah le Prince (180-
219 p. C.) en personne, se réunirent probablement dans l'échoppe d'un Samaritain

résidant dans la ville judéenne de Lod/Lydda ("l"fa TTC *PÎ0 JÏOrn),
pour traiter de la question épineuse de l'exemption des lois de l'année de

jachère pour la ville d'Ascalon.49 C'est encore au Illème siècle p. C., que l'on
assiste à une coopération, devenue certes plus rare mais toujours existante,

41 Mishna Berakhot, 7, 1; 77 Berakhot, 7, 1 (11b); Midrash Shemouel, 13 (éd. Buber,
88); TB Berakhot, 47b.

42 Tosefta 'Aboda Zara, 3,1 (éd. Zuckermandel, 463).
43 TBGuittin 30b.
44 77 Demaï, 3,4 (23c).
45 Mishna Demaï, 7,4; TJ Demaï, 7,2 (26b); TJ Aboda Zara, 5,4 (44d); TB 'Hulin, 6a.
46 TB Hulin, 3b.
47 Tosefta Passeha, 2 (1) 3 (éd. Lieberman, 145): HD XÏT D7N1 mmo D'TTD bo NUQ

noan min -t.
48 ibid: -inr nn ppipia min dttd nu ipnnno mua bu :[na]ix bsrban p |iuao pn

bKIETQ; 77 Pessahim, 1,1 (27b); TB Berakhot, 47b; TB Guittin, 10a; TB Kiddushin, 76a; TB
Hulin, 4a.

47 Tosefta Oholot, 18,18 (éd. Zuckermandel, 617). Telle est la version du manuscrit de
Vienne, alors que celui d'Erfurt mentionne: «Dans l'échoppe de Pazi de Lod» btt) ÏTDnu
mbu 73, ce qui invaliderait l'attribution de ce magasin à un Samaritain. Il est malaisé de
trancher entre les deux versions, et bien que la logique nous inciterait à accepter la version
mentionnant Pazi (C'est probablement cela qui amena B. Z. Rosenfeld à étudier ce

passage sans même mentionner la différence de version qui - selon nous - est d'importance,
cf. idem, Lod and its Sages in the Period of the Mishnah and Talmud, Jerusalem 1997, 86

[héb.]. Notons d'ailleurs que dans cette étude, le chapitre traitant des Samaritains opérant
à Lod, occulte également cette version du texte, cf. ibid., 192-197), il n'est cependant pas
exclu qu'il faille accepter la version du manuscrit de Vienne suivant le principe bien connu
de l'authenticité à accorder en priorité au texte présentant la lectio difficilior.



204 Emmanuel Friedheim

entre Juifs et Samaritains, ainsi R. Yona qui se vit proposer l'aide d'un Samaritain

pour éteindre l'incendie qui ravageait aussi bien son logis que la récolte
avoisinante.50 D'autres amoraïm autorisent encore à cette époque les Juifs à

consommer la production alimentaire des Samaritains.51

Parallèlement à cette prise de position conciliante vis-à-vis des Samaritains,
on trouve dans les sources rabbiniques une multitude de diatribes
accompagnées de lois coercitives à leur égard.

Ill
Les rabbins du Ilème siècle imposèrent une taxe pour empêcher toute union

nuptiale entre Samaritains et Juifs,52 ce qui prouve bien que ces mariages
étaient fréquents, symptôme manifeste de la profonde fusion sociale existante
de facto entre les deux ethnies, soulignée auparavant. Les livres de la Tora, les

phylactères ainsi que le parchemin de la Mezouza, écrits par un scribe
samaritain, sont irrecevables pour les Juifs.53 Les textes rabbiniques attestent aussi
des liens verbaux qu'entretenaient les rabbins en personne avec des Samaritains.

Ces débats prouvent tout d'abord - et là encore - que des relations
quotidiennes étaient de règle entre les sages juifs et les Samaritains, mais la teneur
péjorative, voire aggressive, de ces conversations dévoile également la nature
orageuse de ces relations. Ainsi par exemple, R. Méir, œuvrant dans la secon-

50 TJ Nedarim, 4, 9 (38d); TJ Yoma, 8,5 (45b), cette dernière version de l'anecdote ne
faisant pas mention explicitement du Samaritain est probablement inexacte.

51 TJ 'Abodah Zara, 5, 4 (44d): ibx nn OTTO 'b'EQTl ;-|TJJb '3 3EJ3 xnx "13 3pIT '1

prna.
52 TB Baba Qamma, 38b.
53 Midrash Tannaïm sur Deut 6,9 (éd. Hoffmann, 28). pbsn min 330 [13]0X p"0

.pbios noma btntm 'rnsi 751 notai pa prots mniai Ce passage place au même plan
les Samaritains, avec les Gentils, les délateurs, les Juifs apostats, les Judéo-chrétiens qui
viendraient à copier un de ces parchemins. Cette comparaison avec les Judéo-chrétiens est
intéressante, car elle se retrouve dans plusieurs textes, ainsi celui rapporté dans Midrash
Tanhuma, Vayyikra, 3 (éd. Buber, 3, n. 23), selon lequel si l'officiant de la synagogue ne

prononce la bénédiction contre les Judéo-chrétiens (DTOn n003) (cf. S. Mimouni, La <Bir-
kat ha-minim>; une prière juive contre les judéo-chrétiens, RevSR 71 [1997] 275-298) on
l'oblige à revenir sur ce passage, de peur qu'il ne soit Judéo-chrétien, de telle manière qu'il
en vienne à se réprouver lui-même en le récitant. En ce sens, si le chantre de la synagogue
ne récite pas la bénédiction appelant à la reconstruction de Jérusalem, on le contraint à

reprendre ce texte, de crainte qu'il ne s'agisse d'un Samaritain infiltré dans la synagogue:
«X13 TTD XOEJ pETTn ,iniX p-nna D'bEJIT ma 30X xbE? '0 pi ...». À propos de la confusion

entre le mot <Kouti> désignant parfois dans les sources rabbiniques tardives aussi bien
les romains que le pouvoir chrétien, voir par exemple le discours de R. 'Azaria, amora
palestinien œuvrant probablement au IIIe-IVe siècle p. C., selon lequel le royaume des
Samaritains (37113 ITDbo) détourne le monde et le trompe avec ses mensonges, référence
plausible au pouvoir romain ou encore byzantin, cf. Cant. Rabba, 2, 4 (éd. Vilna); ibid., 2,
29 (éd. Dunsky,70-71,n.2).



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au iveme siècle p. C. 205

de moitié du Ilème siècle p. C., est probablement parmi les tannaïm celui qui
a eu le plus de confrontations d'idées avec les Samaritains. Les arguties sont
généralement centrées sur l'interprétation théologique à apporter à certains
versets bibliques obscurs. Ainsi, ce rabbin s'entretient avec les Samaritains de
la résurrection des morts,54 de la question de l'origine des Samaritains,55 ou
encore de la charité que le patriarche Jacob manifesta à l'égard de ses fils.56

R. Shim'on b. Éléazar, un disciple de R. Méir, polémique avec un Samaritain
sur les lois du mariage.57 Un Samaritain apostrophe avec impertinence R.

Hizqiya, amora palestinien du Illème siècle p. C., sur la question du sacrement

du monarque en Israël.58 La question de la valeur religieuse à attribuer
à la ville de Sichern est débattue avec beaucoup d'âpreté entre Juifs et
Samaritains, aussi bien à l'époque de la Mishna qu'à celle du Talmud.59

54 Eccl. Rabba, 5, 10. R. Shimon b. Elé'azar, un disciple de R. Méir, dialogue aussi

avec des sages samaritains pour leur prouver la véracité de la résurrection des morts, cf.

Sifré sur Nmbs., 112 (éd. Horowitz, 122). Sur la négation de la résurrection des morts chez
les Samaritains, cf. Pesikta Rabbati, I (excursus) (éd. Friedmann, 193). Selon certains
critiques, la discussion portant sur la résurrection entre R. Méir et Cléopâtre mentionnée
dans TB Sanhédrin 90b, se déroula en réalité avec un notable samaritain, cf. W. Bacher,
Rabbi Meir and «Cleopatra», JQR 2 (1890) 188; S. Klein, Samaria in the Time of the
Talmud, Lunz's Jerusalem 10 (1924) 134. Notons ici que les pères de l'Église accusèrent les
Samaritains de véhiculer d'anciennes conceptions sadducéennes niant en l'occurrence la
notion de résurrection après le trépas, cf. Origène, In Math., XXII, 23-32 (J.R Migne [ed.]
PG, 13,1561-1564); Epiphane, Panarion, 9,2,3 (GCS 25,198); Gaster (supra, n. 20) 78, 88;
J.E.H. Thomson, The Samaritans - Their Testimony to the Religion of Israel, London 1919,
187,197,201; M. Avi-Yonah, In the Days of Rome and Byzantion, Jerusalem 51970,258 n.
32 (héb.). Cette comparaison avec les Sadducéens est intéressante car selon la Mishna
Nida, 4, 2 les Sadducéennes qui se comportent suivant leurs préceptes ancestraux sont
semblables à des Samaritaines (rnTTDD nn jnTTDN 'D773 robb UTO ppniî niD). Un
enseignement probablement ancien datant de l'époque du second temple considère les
Samaritaines comme étant impures perpétuellement, et cela sans que le processus de
purification, comprenant l'immersion dans le bain rituel, pratiqué mensuellement par la
femme juive, ne puisse leur être efficace, cf. Tosefta Nida, 5,1 (éd. Zuckermandel, 645).

55 Gen. Rabba, 94 (éd. Theodor-Albeck, 1178-1179). Sur la question des origines des
Samaritains débattue dans la littérature rabbinique, voir: G. Alon.The Origin of the Samaritans

in the Halakhic Tradition, in: Idem, Jews, Judaism and the Classical World - Studies
in Jewish History in the Times of the Second Temple and Talmud, Jerusalem 1977,354-373.

56 Tanhuma Reeh, 12 (éd. Buber, 24); Gen. Rabba, 70,6, (éd. Theodor-Albeck, 804).
57 77 Yevamot, 1,6 (3a).
58 77 Sanhédrin, 2,6 (20d).
59 Sifre sur Deut., 56 (éd. Finkelstein, 123). Ces paroles sont rapportées au nom de R.

Éléazar b. R. Yossi, voir aussi: TB Sota, 33b. Dans 77 Sota, 7, 3 (21c) le même texte est
attribué à R. Éléazar b. R. Shimon, tous deux sages qui œuvrèrent au Ilème siècle p. C. R.
Ishmael b. R. Yossi fut quant à lui menacé de mort, lorsqu'il critiqua l'importance
religieuse accordée par les Samaritains à la ville de Néapolis, cf. 77 'Aboda Zara, 5,4 (44d). Au
Illème siècle p. C., les sources rendent compte d'une controverse similaire entre R.
Jonathan et un Samaritain, lorsque cette fois c'est le Samaritain qui engage la polémique
cf. Gen. Rabba, 32,10 (éd. Vilna); et pour la version probablement d'origine de ce texte cf.



206 Emmanuel Friedheim

Ce processus de dénigrement des Samaritains est accentué au Illème
siècle p. C., lorsque le jugement que portent les docteurs de la Loi sur les
Samaritains est de plus en plus critique. À en croire les rabbins, les Samaritains
blasphèment et profèrent des insultes à l'égard des Juifs.60 Les Samaritains
sont considérés par R. Aha, amora palestinien du Illème siècle p. C., comme
étant des profiteurs de la bonté humaine.61 Celui qui mange leur viande abattue

rituellement est comparé à celui qui consomme du porc.62 Les Samaritains
font partie des gens peu recommandables qui sont voués à l'enfer.63 Selon R.
Yohanan, décédé en l'an 279 p. C., les Samaritains sont souillés par l'impureté.64

Quelles raisons historiques furent donc à l'origine de la détérioration des

relations judéo-samaritaines qui déboucha sur une séparation définitive des

Samaritains du peuple juif?

IV

Il nous semble que l'hellénisation progressive des Samaritains à partir de
la fin du 1er siècle p. C. et la fusion syncrétique probable de leur religion avec
les cultes païens ambiants sont autant d'éléments qui peuvent éclairer le

phénomène de la dégradation des relations sociales et religieuses entre Juifs
et Samaritains aux premiers siècles de notre ère. Une étude historique de la
ville de Sichem-Néapolis est un bon exemple pour montrer l'adaptation croissante

de la population urbaine à majorité samaritaine, à la culture gréco-romaine

environnante.65 Depuis l'an 72 p. C. et ce jusqu'à la révolte de Ben-

Deut. Rabba Ekev (éd. Lieberman, 79); Yalkout Shim'oni sur Gen., 57 (édition de Salo-
nique, 1527).

60 TJ Sanhédrin, 7,8 (25b).
61 Midrash Tannaïm sur Deut., 33,6 (éd. Hoffmann, 213).
62 Pirkei deRabbi Eliezer, 37 (éd. Higger, in: Horeb - Devoted to Research in Jewish

History and Literature 10 [1948] 214): «.Tin "im boiK ib'tO TTD riBTtOQ TZn boixn bD»

À comparer avec supra, n. 46. Cet enseignement figure déjà dans Mishna Shevi'it 810,
rapporté aussi au nom de R. Eliezer (b. Hyrcanos), œuvrant à Yabné après la destruction du
second temple (Icr-IIenle siècle p. C.). Ce passage important stipule également que les
Samaritains ne peuvent en aucune manière se convertir véritablement au Judaïsme, (cf.
également Éliahou Zouta, 1 [éd. Friedmann, 169]), qu'ils n'ont droit ni au monde futur, ni
à la résurrection des morts, ni à Jérusalem, etc...].

63 Otzar Hamidrashim, 1 (éd. Eisenstein, 162).
64 Yalkout Shim'oni sur Gen., 28 (édition de Salonique, 1527).
65 Safrai (supra, n. 9) 87. Pour les vestiges archéologiques attestant l'hellénisation (au

sens large du terme) grandissante à Néapolis aux premiers siècles de notre ère, cf. par
exemple: T. Schreiber, Die Dreifussbasis von Nabulus, ZDPV 7 (1884) 136-139; C. Dauphin,

A Roman Mosaic Pavement from Nablus, IEJ 29 (1979) 11-33; Y. Magen, The
Roman Theater in Shechem, in: E. Schiller (éd.), Zeev Vilnay's Jubilee Volume - Essays



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au IVe"" siècle p. C. 207

Kosba (132-135 p. C.) il n'y a pour ainsi dire aucun élément réel attestant
l'existence de croyances païennes dans la cité romaine. Les nombreux
sarcophages trouvés lors des fouilles archéologiques menées dans la ville ne
présentent pas de décorations païennes et les émissions monétaires du règne de
Domitien (81-96 p. C.) ne montrent que des motifs judéo-samaritains de la fin
de l'époque du second temple, hormis l'effigie impériale, qui prouve davantage

la fidélité de la nouvelle cité romaine au pouvoir de Rome, qu'une
véritable dévotion relevant du culte impérial.66 Néanmoins, des païens vivent déjà
à Néapolis, ainsi le penseur chrétien Justin Martyr (100-165 p. C. env.), qui
dans sa jeunesse aurait obtenu à Néapolis une éducation païenne dans la pure
tradition gréco-romaine.67 A l'en croire, durant toute son adolescence passée
à Néapolis, il n'entendit jamais parler de la Bible.68 De plus, les Samaritains
ne sont paradoxalement jamais mentionnés dans ses écrits.69 Nombreux sont
les vestiges attestant l'existence de cultes païens à Néapolis à partir du Ilème
siècle p. C., et particulièrement les cultes syriens qui y occupent une place
privilégiée. Jupiter Héliopolitain de Baalbek apparaît ainsi sur les émissions
monétaires de la cité, aussi n'est-il pas exclu que son culte y fut officiellement
observé.70 C'est apparemment depuis le règne de l'empereur Hadrien (117-138
p. C.) qu'un autre culte en l'honneur d'un dieu suprême, connu sous le nom
de Zeus (Jupiter) Hypsistos Très-Haut), est attesté à Néapolis. Les
chroniques samaritaines, certes tardives, nous enseignent que ce souverain érigea
une ville sur le sommet du mont Garizim ainsi qu'un temple à ses pieds.71 La
numismatique du temps d'Antonin Le Pieux (138-161 p. C.), fait état, quant à

elle, de la présence d'un temple sur le sommet du mont Garizim,72 qui, à en
croire certains critiques, ne serait autre que celui de Zeus Hypsistos.73 Les

on the History, Archaeology and Lore of the Holy Land Presented to Zeev Vilnay, Jerusalem

1984, 269, 277 (héb.).; idem, The Western Mausoleum at Neapolis, Eretz-Israel -
Archaeological, Historical and Geographical Studies [= EI] 19 (1987) 88 (héb.), et al.

66 M. Avi-Yonah, The Samaritans in the Roman and Byzantine Periods, in: Y. Aviram
(éd.), The Shomron Land - Proceedings of the 30th National Conference of the Knowledge

of the Land of Israel, Jerusalem 1974,35 (héb.); Safrai (supra, n. 9) 87 (héb.).
67 L.W. Barnard, Justin Martyr - His Life and Thought, Cambridge 1967,5.
68 Ch. Burchard, Neapolis, in: K. Ziegler, W. Sontheimer (eds.), Der kleine Pauly,

Lexicon der Antike auf der Grundlage von Pauly's Realencyclopädie der classischen
Altertumswissenschaft IV, München 1972,33.

69 Safrai (supra, n. 9) 87. Ceci pourrait en outre corroborer le redéploiement de la

population samaritaine hors de Samarie évoqué auparavant.
70 Y. Meshorer, City-Coins of Eretz-Israel and the Decapolis in the Roman Period,

Jerusalem 1985,49 no 130 (161 p. C.);50 no 134 (période de Caracalla, 211-217 p. C.).
71 Adler, Seligsohn (supra, n. 7) 82.
12 K.W. Harl, The Coinage of Neapolis in Samaria A. D. 244-253, The American

Numismatic Society - Museum Notes 29 (1984) 66; Meshorer (supra, n. 70) 50 no 134.
73 Avi-Yonah (supra, n. 66); E.J. Bickerman, The God of the Maccabees - Studies on

the Meaning and Origin of the Maccabean Revolt, Trans. H.R. Moehring, Leiden 1979,61-



208 Emmanuel Friedheim

fouilles archéologiques menées à Tell er-ras sur le mont Garizim ont en effet
dévoilé les vestiges d'un temple datant du Ilème siècle p. C., d'où furent
dégagées deux inscriptions votives, l'une sur un débris de colonne et l'autre dans

un bassin, toutes deux en l'honneur de Zeus olympien.74 Ce temple resta
probablement en activité jusqu'au Vème siècle p. C., puisque le philosophe
néoplatonicien Damascius (458-533 p. C. env.) écrivit dans sa «Vie d'Isidore» que
le philosophe samaritain, Marinos, œuvra dans la seconde moitié du Vème
siècle, à «Néapolis de Palestine, située à proximité du mont Garizim où se

trouve un saint sanctuaire en l'honneur de Zeus Très-Haut (Zeus Hypsistos),
à qui Abraham se consacra.»75 Selon certains chercheurs, l'identité de Zeus
Hypsistos est syncrétique, puisqu'elle assimile un élément païen (Zeus) avec
un élément judéo-samaritain (Hypsistos, traduction grecque du terme hébraïque:

]T,l7i?, faisant référence au Dieu suprême: jV^D bx).76 Bien que ce dernier
terme, et surtout Theos Hypsistos, représente parfois le dieu judéo-samari-

62, et al.
74 R.J. Bull, G.E. Wright, Newly Discovered Temples on Mt. Gerizim in Jordan, HThR

58 (1965) 234-237; R.J. Bull, The Excavation of Tell er ras on Mt Gerizim, The Biblical
Archaeologist 31 (1968) 58-72; idem, E.F. Campbell, The Excavations of Tell er Râs on Mt.
Gerizim, BASOR 190 (1968) 4-41; Y. Magen, Mount Garizim and the Samaritans, in: F.

Manns, E. Alliata (eds.), Early Christianity in Context - Monuments and Documents,
Jerusalem 1993,123-124.

75 Damascius apud Photius, Bibliotheca 242 (éd. Henry, VI, 36); H. Kippenberg, Garizim

und Synagoge, Berlin/New York 1971, 99-100; M. Stern, Greek and Latin Authors on
Jews and Judaism, II., from Tacitus to Simplicius, Jerusalem 1980, 674-675 (Texte grec
accompagné d'une traduction anglaise que nous reproduisons ici): «He says that the
successor of Proclus, Marinus, came from Neapolis in Palestine, a city situated near the mountain

called Argarizon (i. e. Garizim)... on this mountain there is a most holy sanctuary of
Zeus the Highest, to whom Abraham the father of the old Hebrews consecrated himself,
as Marinus himself maintains (èv (i) Aiôç ù\)/iorou ayuaTctTOv iepov œ Ka9iep(oxo"Aßpajtoq 6

xâiv nâXai 'Eßpaicov Ttpoyovoç, àx; aùtôç èXeyev o Mapïvoç Marinus, though originally a

Samaritan, gave up their creed, since it deviated from Abraham's religion and introduced
innovations in it, and fell in love with paganism.» Les dires de Marinos sont basés
indubitablement sur l'épisode biblique où MalchiSedek, roi de Salem et prêtre du dieu <Très

Haut>, s'adresse à Abraham dans Gen. 14, 18,19, 20, ainsi que sur le verset où Abraham
respecte de manière manifeste le dieu <Très Haut>, cf. ibid., 22. Cette analogie avec le
patriarche juif prouve certes les connaissances bibliques du philosophe néo-platonicien
mais ne peut - à notre humble avis - attester l'existence d'un syncrétisme gréco-judéo-
samaritain au Ilème siècle p. C., en raison de la datation exceptionnellement tardive de
cette source, voir infra.

76 F. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, Paris 41963, 59; Y.
Meshorer, On Three Interesting Cults at Neapolis in Samaria, EI 19 (1987) 93, 95 (héb.).
Voir cependant les remarques de C. Roberts, Th.C. Skeat, A.D. Nock, The Gild of Zeus
Hypsistos, HThR 29 (1936) 64.67: «We may infer that Jewish influence was not all-
important.» Et sur l'ambiguïté de l'attribution exclusive du vocable ©eôç "Yxi/iotoç au dieu
d'Israël en Asie Mineure, voir encore: Th. Drew-Bear, Ch. Naour, Divinités de Phrygie, in:
W. Haase, H. Temporini (eds.), ANRWII, 18.3, Berlin/New York 1990,2032-2034 (2034).



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au [Ve'"' siècle p. C. 209

tain, il n'est pas impossible que nous ayons là un dieu syncrétique combinant
en réalité des éléments grecs et syriens. En effet, aussi bien en Syrie qu'en
Palestine, Zeus Hypsistos fut identifié aux dieux syriens et phéniciens anciens
du ciel, du type de Hadad et Baal-Shamin,77 dont les sanctuaires furent
souvent placés sur les cimes des montagnes, comme celui du Garizim,78 et ce, sans

qu'aucune trace de phénomène syncrétique n'y allie la religion judéo-samaritaine.

L'unique source faisant état d'une divinité gréco-samaritaine, attribuée
à Marinos, est extrêmement tardive, et aussi bien les sources numismatiques
qu'épigraphiques du Ilème siècle attestent l'existence d'un culte exclusif à

Zeus olympien. Si toutefois ce dieu fut déjà nommé Zeus Hypsistos à une
époque antérieure au Vème siècle p. C., ce qui est loin d'être prouvé, il n'est

pas exclu en réalité que nous soyons face à un phénomène syncrétique assimilant

des éléments gréco-romains (Zeus) avec des éléments syriens très anciens
(Hypsistos),79 auquel cas l'influence judéo-samaritaine dans l'élaboration du
culte de cette divinité sur le Garizim ne serait que peu envisageable, voire
même spéculative.80 Quoi qu'il en soit, il est clair que le sanctuaire des
Samaritains sur le Garizim fut mis à l'écart au profit d'un temple païen au temps
d'Hadrien en l'honneur de Zeus olympien, et cela probablement sans une
opposition massive des Samaritains. Hadrien, le philhellène, surnommé <Grae-
culus> en raison de son attirance pour la culture grecque depuis son adole-

77 W. Drexler, Hypsistos, in: W.H. Roscher (ed.), Ausführliches Lexicon der griechischen

und römischen Mythologie, I, 2, Leipzig 1886-1890, 2856b-2858b; S. Ronzevalle,
Mélanges III. - Quelques monuments de Gebeil-Byblos et de ses environs, RB 12 (1903)
404-407; J. Cantineau, Inscriptions palmyréniennes, Paris 1930, 11-12 no 10; D. Sourdel,
Les cultes du Hauran à l'époque romaine, Paris 1952, 24; SEG 36 (1986) 396, no 1286;
ibid., 422-423 no 1386; H. Seyrig, Inscriptions, Syr. 20 (1939) 317-318 idem, Antiquités
syriennes 3, Paris 1946,33-54); SEG 38 (1988) 480, no 1576.

78 C. Clermont-Ganneau, Archaeological Researches in Palestine, II, London 1896,
165; A. Kammerer, Pétra et la Nabatène, Paris 1929, 395-396; M. Éliade, Traité d'histoire
des religions, Paris 21975 (réimp. Paris 2001), 92-94.

79 Pour de plus amples renseignements, cf. notre étude,The Pagan Syrian Cults of Nea-
polis-Shechem after the Bar-Kokhba Revolt, in: Y. Eshel (ed.), Judea and Samaria Research

Studies - Proceedings of the Seventh Annual Meeting 1997, Kedumim-Ariel 1998,
143-147 (héb.). Il est à noter ici que N. Belayche parvint à des conclusions similaires
concernant l'identité du Zeus adoré sur le Garizim, dans son étude, Iudaea-Palaestina, Tübingen

2001,207, en affirmant d'ailleurs: «To my knowledge, all the scholarly studies accepted
this identification», à propos de l'identification erronée établie avec Zeus Hypsistos. Ce

critique a sans doute oublié de mentionner notre étude citée en début de note qui, bien
avant la sienne, avait déjà relevé cette erreur de déduction en montrant qu'au Ilème siècle

p. C., le dieu adoré sur le Garizim n'était autre que Zeus olympien. Ceci est pour le moins
surprenant, puisque c'est à la demande de Mme Belayche que nous l'avions rencontrée à
Jérusalem en 1999, où nous lui avions transmis un extrait de notre publication. Il est
fâcheux que dans son étude l'auteur se soit autorisé à faire sienne la thèse que nous avions
alors avancée quelques années auparavant. Il existe sûrement des moyens plus décents

pour considérer le travail d'autrui.
80 Friedheim, ibid.



210 Emmanuel Friedheim

scence,81 projetait de fondre les différentes cultures ethniques dans le moule
de la culture gréco-romaine, afin d'unifier les peuples soumis à Rome autour
d'un dénominateur culturel commun.82 Dans le domaine du religieux,
l'association des dieux suprêmes indigènes à Zeus-Jupiter, lui-même assimilé à

l'empereur, caractérise le règne d'Hadrien.83 Il fonde Aelia Capitolina sur les
ruines de l'ancienne Jérusalem avec un temple dédié à Jupiter Capitolin sur
le mont du temple, ce qui provoqua la révolte juive de Ben-Kosba (132-135 p.
C.).84 En plus de la transformation du temple samaritain du Garizim en
sanctuaire païen, il est primordial de rapporter un texte talmudique selon
lequel les samaritains rendaient un culte à l'effigie d'une colombe trouvée au
sommet du mont Garizim.85 Notons à cet égard qu'une pièce de monnaie frappée

à Néapolis à l'époque de Trébonien Galle (251-253 p. C.) présente deux
colombiers en forme de temples, desquels surgissent deux colombes. Entre les
deux colombiers apparaît la déesse tutélaire de la cité: Tychè, dressée sur le
dos de la louve romaine laquelle allaite les deux fondateurs mythiques de Rome:

Romulus et Rémus. Au-dessus de Tychè se dresse le mont Garizim avec
le temple de Zeus placé à son sommet.86 Cette pièce captivante corrobore
historiquement le texte talmudique mentionné plus haut. Cependant, elle
soulève la question de l'interprétation de la symbolique religieuse à attribuer
à ces colombes. Certains critiques prétendirent que les colombes sont souvent
évoquées dans la version samaritaine du livre de Josué, et qu'elles étaient
régulièrement utilisées à des fins purificatrices selon la loi judéo-samaritaine,87
en conséquence de quoi il faudrait attribuer ces colombes à la religion sama-

81 Aelius Spartianus, SHA (De Vita Hadrianï), 1, 5 (éd. A. Chastagnol, Paris 1994,16-
17).

82 A.S. Benjamin, The Altars of Hadrian in Athens and Hadrian's Panhellenic
Program, Hesp. 32 (1963) 57-86. Sur le panhellénisme au temps d'Hadrien, cf. J. Beaujeu, La
religion romaine à l'apogée de l'empire, Paris 1955,184-186; J.R. Fears,The Cult of Jupiter
and Roman Imperial Ideology, W. Haase, H.Temporini (eds.), ANRW II, 17/1, Berlin/New
York 1981, 89; R. Syme, Hadrian as Philhellene - Neglected Aspects, Bonner Historia-
Augusta-Colloquium (1982-1983), 341-362.

83 Sur l'identification de l'empereur Hadrien avec Zeus, voir par exemple à Cyzique:
W.E. Metealf, Hadrian Iovis Olympius, Mn. 27 (1974) 59-66; ou bien encore à Ephèse: H.
Engelmann, D. Knibbe, Aus ephesischen Skizzenbüchern, Jahreshefte des Österreichischen

Archäologischen Instituts in Wien 52 (1979-1980) 31-32; sur l'assimilation d'Hadrien
avec Zeus olympien à Athènes en 131-132 p. C., voir: Aelius Spartianus, SHA (De Vita
Hadriani), 13,6 (éd. A. Chastagnol, Paris 1994,36-37), et al.

84 Dio Cassius, Historia Romana 60, 1-12; Stern (supra n. 75), 395; Schürer (supra, n.
9) I, Edinburgh 1973 (réimp. 1987), 542. Et al.

85 TB Hulin 6a: «nms p31U rntD DTU in m~Q ]nb 1ÎCJQ nJT mm»; TJ 'Aboda Zara,
5,4 (44d): «mb j'DOjDl ]inb ÎTX jV ]TD m-D 'ra- mm». Suivant ce dernier texte, relevant
du Talmud de Jérusalem, le culte rendu par les Samaritains envers la colombe consistait en
libations de vin.

86 Meshorer (supra, n. 70) 52 no 148; idem (supra, n. 76) 92.
87 Meshorer (supra, n. 76) 93; Mor (supra, n. 22 - 1ère publication) 177, n. 33.



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au IVeme siècle p. C. 211

ritaine. Toutefois, si tel était le cas, nous ne saurions alors comprendre pourquoi

les rabbins taxèrent ce phénomène d'idolâtrie? Aussi devons nous
conclure que les colombes symbolisaient une divinité païenne, et non pas un
quelconque composant cultuel samaritain. Nous avons vu précédemment que le
culte de Jupiter héliopolitain est déjà attesté à Néapolis au Ilème siècle p. C.

Il semblerait que la déesse parèdre du Baal de Baalbek, connue sous les noms
de: Venus Heliopolitana, Atargatis, Astarté etc... fut aussi adorée à Néapolis.88

Meshorer a relevé l'importance de la colombe dans les cultes orientaux,
mais opta finalement pour la voie samaritaine.89 Nous sommes d'avis que la
colombe représentait à Néapolis, comme ailleurs, un des attributs cultuels
essentiels de la Dea Syria.90 Nous pouvons ainsi interpréter différemment les

composantes iconographiques sur la monnaie évoquée. Le temple de Zeus
sur le sommet du Garizim représenterait probablement le sanctuaire d'un
Ba'al syrien hellénisé du type de Jupiter héliopolitain, associé en l'occurence
à Zeus Hypsistos. Les colombes représentent la déesse syrienne, soit le
deuxième élément de la triade héliopolitaine. Tychè avec ses deux cornes d'abondance,

accentuant son rôle de déesse dispensatrice de la fécondité, est
représentative là encore de la déesse parèdre des triades syriennes.91 Enfin, le message

dégagé par la louve romaine, incarnation type de la puissance de l'empire

romain, a plus de portée politique que religieuse. Selon les textes
talmudiques les Samaritains adoraient les colombes au sommet du Garizim,
allusion probable à l'accomplissement du culte envers les deux éléments de la
triade syrienne (colombe Atargatis; Garizim Zeus Hypsistos; Jupiter
héliopolitain). Ce contexte historique nous permet aussi de comprendre la

position halakhique des rabbins de la génération de Oucha (150-170 p. C.) en

88 Les émissions monétaires de Néapolis font apparaître Astarté, cf. F. de Saulcy,
Numismatique de la Terre Sainte, Paris 1874,251 no 10 (règne de Marc-Aurèle 161-180 p.
C.); 254 nos. 6-7 (159-160 p. C.); 256 nos. 6-7 (règne de Commode 180-192 p. C.); 259 no 1

(règne de Diaduménien 217-218 p. C.); 260 no 2 (règne d'Élagabale 218-222 p. C.). Sur
certains exemplaires on distingue une Astarté se dressant debout sur des lions. Il n'est pas
impossible qu'il s'agisse en réalité non pas d'Astarté mais bien d'Atargatis, ainsi que le
prétendit déjà G.F. Hill, Some Palestinian Cults in the Graeco-Roman Age, PBA 5 (1911)
8, puisque le lion est le principal acolyte de la déesse syrienne; cf. Y. Hajjar, La triade
d'Héliopolis-Baalbek, III, Montréal 1985, 136-138. De Saulcy mentionna deux exemplaires

sur lesquels apparaîtrait la déesse phrygienne, Cybèle, cf. ibid., 266 nos. 5-6. La
Grande-Mère est alors assise sur des lions. Selon Dussaud, il ne s'agit pas de Cybèle mais

plutôt là encore d'une représentation d'Atargatis, en raison des lions qui l'accompagnent,
cf. R. Dussaud, Symboles et simulacres du dieu solaire, in: idem, Notes de mythologie
syrienne, Paris 1903-1905,368, n. 2. En fait le lion est l'animal-attribut de nombreuses
divinités orientales aussi bien femelles que mâles (Hajjar, op. cit., 139ff.), toutefois dans le
contexte cultuel de Néapolis, où la présence de Jupiter héliopolitain semble être indéniable,

il serait juste d'affirmer que le culte d'Atargatis y trouva aussi sa place, voir infra.
89 Meshorer (supra, n. 76) 93.
90 Hajjar (supra, n. 88) 193,345.
91 Ibid., 155, n. 7.



212 Emmanuel Friedheim

Galilée, visant à dissuader les Samaritains de pratiquer la circoncision sur des
nouveaux-nés juifs, en prétendant qu'ils circoncisent au nom du Garizim
Zeus) et non plus dans le but d'établir l'alliance avec le Dieu unique.92 Il est
à croire que ce phénomène de séparation qui fut entamé à la suite du
soulèvement de Ben-Kosba (après 135 p. C.) ne fut ni immédiat ni expéditif, et c'est
pourquoi on trouve encore au Illème siècle certains vestiges des relations
conviviales de naguère. C'est ainsi qu'au Illème siècle p. C. les sources talmu-
diques nous rapportent un décret religieux de Dioclétien (284-305 p. C.)
visant à contraindre tous les peuples à faire des libations de vin en son honneur,
hormis les Juifs qui en furent exemptés, alors que les Samaritains acceptèrent
de commettre l'acte idolâtre, ce qui, selon la Halakha, rendit l'utilisation du
vin d'origine samaritaine strictement interdite pour les Juifs.93 Au IVème
siècle p. C., les sources rabbiniques font état dans leur quasi-totalité de l'éviction

des Samaritains. Ainsi dans un texte éloquent du Talmud de Jérusalem,
nous lisons comme il suit:

«Les cuthéens de Césarée demandèrent à R. Abbahu (IVème siècle p.
C.): Vos ancêtres se contentaient des nôtres, mais vous, pourquoi n'êtes-vous
pas satisfaits de nous? Il leur rétorqua: Vos ancêtres n'ont pas détérioré leurs
actes, contrairement à vous qui les avez abîmés.» DiTtöDQ "iPpP'p Xp DSTVQX

rrtouo onPpP'p nnx.94

Pour conclure, à l'inverse des Judéo-chrétiens, des 'Amei-Ha-aretz, des

Juifs idolâtres, qui faisaient tous originellement partie intégrante du peuple
juif, les Samaritains n'ont quant à eux jamais été perçus comme étant des Juifs
à part entière. En dépit de l'hypothèse actuellement invérifiable de la conversion

des Samaritains au Judaïsme, force est de constater qu'ils ont depuis
l'époque babylonienne gravité presque constamment autour de la société juive.

Les soubresauts nationalistes, ainsi que les rivalités religieuses basées
essentiellement sur la question de la localisation exacte du sanctuaire du Dieu

92 Tosefta 'Aboda Zara 3,13 (éd. Zuckermandel, 464): '33a bX7t!T !1X bim xb 71131

min' '1 '737 mm: -in mob iboo; Koutim, 1,9 (éd. Higger, 63); 77 Shabbat, 19,2 (17a); TJ
Yevamot, 8,1 (9a); TB Aboda Zara, 26b-27a; Rashi, ad. loc., s. v.: <Et le kouti ne circoncira
pas>: «car il [= le Samaritain] circoncit au nom de l'effigie d'une colombe qu'ils ont trouvée
au sommet du mont Garizim et ils [= les Samaritains] l'adorent... et ils circoncisent leurs
fils au nom de cette colombe.» Dans TB Menahot, 42a le texte est rapporté par R. Méir,
contemporain de R. Judah, à qui est attribué le texte dans la majorité des versions
parallèles.

93 TJ Aboda Zara, 5,4 (44d): por rraix b3 :7QX1 7T3 xsnb X3bD ommbpn P'bo 73
]3" 70X31 X'TÏD ]13031 'X71' )Q 73

94 TJ Aboda Zara, 5,4 (44d). Sur les coutumes païennes des Samaritains de la ville de
Césarée-Maritime, au IVème siècle p. C., voir aussi: ibid., 1, 2 (39c), ainsi que les remarques

subtiles de S. Lieberman, The Martyrs of Caesarea, Annuaire de l'institut de philologie

et d'histoire orientale et slave 7 (1944) 405-407 idem, Text and Studies, New York
1974).



Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au / Veme siècle p. C. 213

unique ont pendant longtemps attisé les divergences entre ces deux ethnies.
Pourtant, c'est au lendemain de la grande révolte (66-73) et ce, jusqu'après
l'insurrection de Ben-Kosba (132-135), que la lutte commune contre Rome
engendra le compromis, sorte de modus vivendi de circonstance, présentant
une connivence d'intérêts, qui déboucha sur une entente aussi bien conviviale
que bienveillante, à tel point que les différends religieux tendirent à s'estomper.

Paradoxalement, c'est à la même période (Ilème siècle) que les rabbins
entamèrent le processus d'exclusion des Judéo-chrétiens et des 'Amei
Haaretz, car ceux-ci menaçaient de l'intérieur l'unicité et l'intégrité de ce monde
rabbinique encore vulnérable, qui représentait la nouvelle classe dirigeante
en pleine formation. Au Illème siècle p. C., le milieu rabbinique est solidement

constitué et affermi, il peut se réconcilier avec certains de ces Juifs
rebelles tels que les 'Amei Ha-aretz. Toutefois là encore, c'est précisément au
moment où les Sages incitent à l'ouverture et au rassemblement pour unifier
le peuple juif sous une seule autorité établie, qu'ils se séparent définitivement
des Samaritains. Ce paradoxe n'est en réalité qu'une coïncidence de
l'Histoire, car les Juifs seraient probablement restés proches des Samaritains si

ceux-ci n'avaient pas embrassé la culture païenne avec ses multiples
croyances à l'époque en question. Ce dernier élément, conséquence indirecte
de la migration des Samaritains hors de Samarie et de l'effritement continu de

leur cohésion sociale et religieuse, amena les rabbins à trancher définitivement

sur la question plusieurs fois séculaire de la judaïté - voire judaïcité -
des Samaritains. Pour les Juifs, ce débat fut enfin scellé au IVème siècle p. C.

lorsqu'ils considérèrent définitivement les Samaritains comme étant des Gentils

à part entière.

Emmanuel Friedheim, Ramat-Gan


	Sur les relations judéo-samaritaines en Palestine du Ier au IVème siècle p. C. entre accommodement et éviction

