Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 60 (2004)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Martin Rose, Une herméneutique de I’Ancien Testament. Comprendre — se comprendre —
faire comprendre, Labor et Fides: Geneve 2003. 480 S., CHF 53.—, ISBN 2-8309-1080-X.

Eine Hermeneutik des Alten Testaments im klassischen Sinne legt Martin Rose in sei-
nem neuesten Buch nicht vor. Das macht schon der Titel des Werkes klar: « Une herméneu-
tique ...». Der diesbeziiglich mehr versprechende, nach systematischem Programm ténende
Untertitel («Comprendre — se comprendre — faire comprendre») weckt Erwartungen, die
Rose nicht einlost. Im einleitenden Kapitel mit seinen eher eklektischen Ausfithrungen zur
Hermeneutik wird nur punktuell auf zwei ihrer klassischen Fragen eingegangen: Welche
Bedeutung besitzt das Alte Testament heute noch; in welchem Verhiltnis steht es zum
Neuen?

Trotzdem kann das Buch zur Lektiire empfohlen werden — Rez. hat beim Lesen einiger
Abschnitte alles um sich herum vergessen —, besonders gut eignet es sich fiir Pfarrer, die
ihre Kenntnisse des Alten Testaments auffrischen und Anstosse fiir die Praxis erhalten
mochten. Roses Opus fordert haufig zum Widerspruch heraus und ist gleichzeitig Stimu-
lans fiir eigene Ideen. Langeweile kommt bei seiner Lektiire selten auf, und nur gelegent-
lich #rgert man sich iiber das Ubermass an didaktischem Aufwand und etwas Zuviel an Be-
lehrung von Seiten des Verfassers.

Roses Hermeneutik enthilt eine Reihe von kiirzeren oder lingeren Essays zu Themen,
die im Alten Testament wichtig sind und denen auch heute grosse Bedeutung zukommt.
Das macht eine Aufzihlung der abgekiirzt zitierten Kapiteliiberschriften deutlich: Une lec-
ture chrétienne de I’Ancien Testament, une lecture du point de vue du «devenir», ... du
«mourir», une lecture critique du théologien, la lecture engagée d’un amoureux, une lec-
ture de génération en génération, ... en tant que frere et en tant qu’ennemi, ... du point de
vue politique et national, ... du point de vue cultuel et religieux, une lecture identitaire, per-
sonnelle et existentielle.

Der thematische Reichtum dieses Bandes braucht hier nicht weiter ausgebreitet zu wer-
den. Einige der grossflichigen Exegesen alttestamentlicher Texte (Textkomplexe) sind
schlicht schon, wie etwa die Auslegung der Esau-Jakob-Geschichte.

Roses Themenwahl, die auf den ersten Blick iiberrascht, kann den Blick fiir eine Wahr-
nehmung des Alten Testaments schirfen, die in der klassischen Hermeneutik eine unter-
geordnete Rolle spielte: Der T¢nak hat nicht allein Gott, Mensch und Volk zum Gegen-
stand; ihm, der ein Stiick weit — ja zuerst — (nicht ausschliesslich religitser) «patrimoine»
der Juden war, ist nichts fremd; er zeichnet sich durch einen inhaltlichen Reichtum aus,
dem eine rein religiose Lesart nicht gerecht wird. Umgekehrt formuliert: Nichts ist fiir Re-
ligion und Glauben nach dem Alten Testament unerheblich.

Von Anlage und Durchfiihrung her steht Roses Buch fiir einen Trend, der im Gesamten
der Theologie an Bedeutung gewinnt: den Verzicht auf grosse Entwiirfe; man kann ihn als
Bescheidenheit oder Ratlosigkeit interpretieren, er ist wohl beides.

Von den Essays sei besonders der erste erwihnt, in dem Rose einem allgemeinen Trend
entgegen die Meinung vertritt, dass Christen an der Bezeichnung «Altes Testament» fest-
halten kénnen. Von den schonen Einzelbeobachtungen und Thesen sei eine einzige refe-
riert: Rose weist nach, dass dem Satz «Der Gerechte wird aus seiner hnwma leben» (Hab
2,4) im Gesamten des Abschnittes 2,1-4 nicht die Bedeutung zukommt, die er von seiner
Wirkungsgeschichte her auch in der Exegese gewonnen hat.

Das Buch ist sauber gearbeitet; am stirksten storen die unterschiedlichen Transliteratio-
nen und Transkriptionen hebrdischer Worter sowie die Fehler im Umgang mit dem inten-
siv herangezogenen altorientalischen Material. Gelegentlich geht Rose, was dem Genus



Rezensionen 185

des Essays widerspricht, zu stark ins Technische; bis ins Finzelne reichende literarkritische
Referate haben in Texten dieser Gattung ebenfalls nichts zu suchen — und iibrigens auch
nicht zu hiufige Verweise auf eigene Publikationen.

Weder mit dem haufigen Etymologisieren des Verfassers noch seinen Ausfithrungen zur
eigenen Person kann sich Rez. befreunden; freilich werden sicher nicht wenige Leser des
Buches es gerade dieser beiden Punkte wegen schitzen.

H.P. Mathys, Basel

Walter Dietrich/Hubert Herkommer (Hg.), Konig David — biblische Schliisselfigur und eu-
ropiiische Leitgestalt. 19. Kolloquium (2000) der Schweizerischen Akademie der Geistes-
und Sozialwissenschaften, Universititsverlag: Freiburg (Schweiz)/Kohlhammer Verlag:
Stuttgart 2003. 867 S., CHF 94.-/€ 58.—, ISBN 3-7278-1374-1 (Universitétsverlag)/ISBN
3-17-017639-0 (Kohlhammer).

Der umfangreiche Band geht auf ein interdisziplindres Kolloquium «in der idyllischen
Abgeschiedenheit des bernischen Gerzensee» (VI) zuriick und umfasst 31 Beitrige, die
sich in sieben Abschnitten (David im Alten Testament, David im Judentum, David im Is-
lam, David im Christentum, David in der Kunstgeschichte, David in der Musikgeschichte,
David in der Literaturgeschichte) mit dem «einzigartigen Phinomen» (V) David befassen.
Es kann hier nur auf einige Aspekte dieser anregenden und vielseitigen Zusammenschau
eingegangen werden.

In Walter Dietrichs Beitrag «Konig David — biblisches Bild eines Herrschers im altorien-
talischen Kontext» wird die Verkniipfung des altorientalischen Konigsideals mit den
menschlichen Seiten Davids thematisiert; die sich durch diese Verkniipfung ergebende
«besondere Farbmischung» (3) mache den Reiz des biblischen Davidbildes aus. Steven L.
McKenzie geht in seinem Aufsatz «David’s Enemies» auf die feindlichen Beziehungen zwi-
schen David einerseits und Nabal, Saul, Abner, Ischbaal, Amnon, Absalom, Amasa und
Goliat andererseits ein und zeichnet David als einen Mann, «who assumed and maintained
power through violence» (47). Thomas Naumann untersucht dagegen unter der Uber-
schrift «David und die Liebe» die (Liebes-)Beziehungen Davids zu Michal, Jonatan und
vor allem Batseba; Naumann geht es dabei allerdings nicht um historische Rekonstruktio-
nen, sondern um die Ebene der Erzdhlung, auf der die Personenbeziehungen literarisch
ausgearbeitet werden. Dem Sieg Davids iiber Goliat widmen Stefan Ark Nitsche («Viele
Bilder - ein Text. Anmerkungen zur Logik der selektiven Rezeption biblischer Texte an-
hand der Story vom Sieg Davids iiber Goliat») und Hans Jiirgen Dallmeyer («David und
Goliat. Eine psychoanalytische Interpretation») ihre Beitrige; wihrend Nitsche das Inein-
ander von mehrschichtiger biblischer Textentstehung und selektiver Rezeption untersucht,
versteht Dallmeyer den biblischen Text als eine mythische Szene, die den Leser zu Uber-
tragungsprozessen fiihrt, in denen David «zu einem Symbol der individuellen und kulturel-
len Befreiung von Unterdriickung, Willkiir und Chaos» (141) wird. Unter dem Titel «David
als Psalmsinger in der Bibel. Entstehung einer Symbolfigur» wendet sich Klaus Seybold
der Entstehung des Bildes Davids als des idealen Psalmsédngers zu, das er als Ergebnis einer
lingeren Entwicklung sieht, die ihren Ausgang bei den erzihlenden Uberlieferungen ge-
nommen habe und die Archivare und Editoren der Psalmen letztlich dazu fiihrte, das tra-
ditionelle Davidbild fiir ihre Texte in Anspruch zu nehmen, um ihnen damit «quasikanoni-
sche Wiirde» (156) zu verleihen. Auf das fiir die altorientalische Konigsideologie spezifi-
sche Bild des Konigs als des Hirten geht Regine Hunziker-Rodewald in ihrem Beitrag «Da-
vid der Hirt. Vom <Aufstieg> eines literarischen Topos» ein: Ihrer Auffassung nach gewinnt
die auf David bezogene Hirtenmetapher eine Bedeutungstiefe, die iiber die irdischen
Machtdeklarationen hinausgeht und auf «Jhwhs heilvolles Wirken an seinem Volk» (172)
verweist. Ernst-Joachim Waschke befasst sich unter dem Titel «David redivivus. Die Hoff-



186 Rezensionen

nungen auf einen neuen David in der Spitzeit des Alten Testaments» mit der Transforma-
tion des Davidbildes in nachexilischer Zeit: Aus der vorexilischen Konigstheologie er-
wuchs nach Waschke in nachexilischer Zeit eine Hoffnung auf David, die tradiert und da-
durch nicht aufgegeben wurde. Diese Perspektive greift Martin Karrer in seinem Beitrag
«Von David zu Christus» in umgekehrter Richtung auf und weist darauf hin, dass im Neuen
Testament David vor allem als Séanger der Psalmen rezipiert wird; die davidische Christo-
logie diirfe in den ersten christlichen Generationen nicht zu hoch bewertet werden. Hubert
Herkommer geht in seinem Aufsatz «Typus Christi — Typus Regis. Konig David als politi-
sche Legitimationsfigur» auf «Konig David als personifizierte Norm idealen Herrscher-
tums» (417) in der mittelalterlichen Herrscherideologie ein, in deren Rahmen das Konig-
tum Davids als uniiberbietbares politisches Vorbild gesehen wurde.

Aus der Fiille der weiteren Beitréige zur Wirkungsgeschichte der Davidfigur sei zum ei-
nen auf den Beitrag Riidiger Bartelmus’ hingewiesen, der «Die David-Psalmen in der Mu-
sikgeschichte» untersucht und hierbei vor allem die Rezeption der Psalmen in der christli-
chen Kirche nachzeichnet. Zum anderen sei der Aufsatz von Peter Rusterholz «Stefan
Heym — Der Konig David Bericht» erwihnt, der den Blick auf die Wandlungen des David-
bildes innerhalb des Heym’schen Textes lenkt, die dafiir sprechen, dass Heym sich ernst-
haft mit der biblischen Figur und ihren Widerspriichen befasst habe; der «Konig David Be-
richt» ist daher nach Rusterholz nicht allein als ein historisches Dokument der Auseinan-
dersetzung des Dichters mit der Kulturpolitik der DDR zu verstehen, sondern ein literari-
scher Text von bleibender Bedeutung.

Eine von Walter Dietrich zusammen mit Regine Hunziker-Rodewald und Johannes
Klein erarbeitete Nachlese schliesst den ertragreichen Band ab, der jedem an der Gestalt
Davids Interessierten eine Vielzahl von Informationen und Denkanstossen bietet und dar-
iiber hinaus Einblicke in den Forschungsstand der einzelnen Disziplinen erdffnet. Beson-
ders die jedem Beitrag vorangestellten Zusammenfassungen in deutscher, franzdsischer
und englischer Sprache sowie ein Personen-, Orts-, Werk- und Sachregister am Ende des
Bandes erschliessen das breit geficherte Werk.

Markus Saur, Basel

Birger Gerhardsson, The Reliability of the Gospel Tradition, Hendrickson Publishers:
Peabody (Mass.) 2001. XXIV + 143 S., ISBN 1-56563-667-8.

Dieses spannende Buch stellt eine leicht tiberarbeitete und aktualisierte Sammlung drei-
er in den 70er und 80er Jahren veroffentlichter Beitrige Gerhardssons zur Frage der Ent-
stehung der Evangelientraditionen dar. Die drei Beitrdge umreissen in kurzer Form die
Hauptthesen, die der schwedische Neutestamentler bereits in den 60er Jahren entwickelt
hat. In Ergdnzung dazu werden auch kritische Anfragen, die seither angebracht worden
sind, aufgenommen und zuriickgewiesen.

Grundthema aller drei Beitrége ist die Frage, welchen Weg die Uberlieferungen vom
Wirken Jesu von ihren Urspriingen bis zur Abfassung der synoptischen Evangelien genom-
men haben. Diese Frage wird nach allen moglichen Seiten ausgeleuchtet, wobei besonders
der Wille positiv ins Auge sticht, auch die praktischen Details dieser Frage zu bedenken.
Explizit wendet sich Gerhardsson in seiner Argumentation gegen Grundthesen der form-
kritischen Schule, wie sie insbesondere von Dibelius und Bultmann vertreten wird.

In seinen Untersuchungen hebt Gerhardsson die Verwurzelung Jesu, seiner Jiinger und
der frithen Christen im Judentum der Zeit des zweiten Tempels hervor. Vor diesem Hin-
tergrund wird verstéindlich, wie Gerhardsson die hinter den Evangelien stehenden Uberlie-
ferungsprozesse nachzuzeichnen versucht: Gemiss den verfiigbaren Quellen gibt Jesus sei-
ne Lehre in der Form von kurzen, prignant formulierten Spriichen weiter; diese werden
von seiner Horerschaft, insbesondere dem Jiingerkreis, memoriert und weitertradiert. Die



Rezensionen 187

Entstehung und Uberlieferung dieses Materials geschieht zuniichst primir in miindlicher
Form, wobei aber nicht auszuschliessen sei, dass schon relativ friih auch schriftliche Noti-
zen als Gedéchtnisstiitzen verfasst wurden. Wichtig ist die Beobachtung, dass «miindlich»
nicht ohne Weiteres mit «variabel» oder «beliebig» gleichzusetzen ist; vielmehr gibt es
miindliche Texte, die so formuliert sind, dass sie in (mehr oder weniger) unveréinderter
Weise weitertraditiert werden konnen. Entsprechende Phinomene lassen sich sowohl in
der Welt des Alten Testaments wie auch der Rabbinen nachweisen. Neben den Worten
Jesu wurden auch seine Taten iiberliefert, und zwar ebenfalls in der Regel in kurzen, offen-
bar friih schon fest formulierten Einheiten. V.a. aufgrund der neuen Einsichten iiber die
Bedeutung der Person Jesu, die sich aus den Ereignissen von Karfreitag und Ostern erga-
ben, sei das Bediirfnis entstanden, die Einzeliiberlieferungen von seinen Worten und Taten
zu grosseren Sammlungen zu verbinden und aufgrund der neuen, nach-osterlichen Per-
spektive zu ordnen. Von da aus war es dann kein grosser Schritt mehr zur Abfassung der
Evangelien, die Gerhardsson einerseits durch einschneidende dussere Verdnderungen wie
die Katastrophe der Zerstérung Jerusalems 70 n.Chr. motiviert sieht, andererseits aber
auch durch den Wunsch, wegen des Aussterbens der Augenzeugen Zeugnisse iiber Jesus in
zuverlassiger und umfassender schriftlicher Form zu bewahren. Gerhardsson rechnet in al-
len Stufen der Uberlieferung mit beschrinkten Eingriffen in das Uberlieferungsgut — bei
den Logien nur ganz peripher, bei den Erzidhlungen etwas starker —; von «freien Gemein-
debildungen» koénne dagegen nicht die Rede sein.

Aufgrund des hier nur in groben Ziigen skizzierten Uberlieferungsweges kommt Ger-
hardsson zum Schluss, dass die in den Evangelien aufbewahrten Mitteilungen {iber Lehre
und Wirken Jesu im Grossen und Ganzen zuverlissig sind. Im 13. Kapitel des Artikels «The
Origins of the Gospel Tradition» zéhlt Gerhardsson vier Griinde auf, die fiir die Kontinui-
tat und Verlasslichkeit der friithchristlichen Traditionen tiber Jesus sprechen (49f.):

1. Es gibt eine klare Kette von autoritativen Ubermittlern der Tradition, die als Augen-
zeugen {liber umfassende Kenntnisse des Geschehens verfiigen.

2. Die synoptischen Evangelien entbehren weitgehend spéterer Ubermalungen durch
eine «Hochchristologie», die das Bild des irdischen Jesus hitten verwischen kdénnen.

3. Der stiandige Kontakt mit den heiligen Schriften der hebriischen Bibel wirkte sich sta-
bilisierend auf die Traditionsbildung aus.

4. Die Formulierung der Traditionen zeigt, dass das vorgegebene Material mit Respekt
und Sorgfalt bewahrt wurde.

Im Vorwort vom September 2001 halt Gerhardsson fest (XXIV): «For my part, I have
become convinced that we can hear the voice of Jesus himself in the Gospels. His pro-
nouncements and the narratives about his actions have been interpreted and clarified by his
disciples, but they reach us nevertheless in a reliable form. These small texts have been han-
ded down to posterity by devoted and faithful adherents who wanted nothing other than to
receive the message of their master, and that in such a way that they would be able to pre-
serve it and clarify it to others, so that they might know as much as possible about Jesus
Christ, the crucified, resurrected, and living Lord of the church». Trotz dieses Bekenntnis-
ses macht Gerhardsson an verschiedenen Stellen deutlich, dass manche Fragen, die sich im
Zusammenhang der Evangelieniiberlieferung stellen, weiterer intensiver Untersuchungen
bediirfen.

Angesichts der Menge an unterschiedlichen Reaktionen, die Gerhardssons einschlédgige
Werke in der Vergangenheit bereits hervorgebracht haben, kann hier auf eine erneute Be-
urteilung seiner Argumente verzichtet werden. Man braucht aber keine prophetische Be-
gabung, um vorherzusagen, dass auch die neue Publikation der Thesen Gerhardssons nicht
ohne Widerspruch bleiben wird. Auf alle Fille wire zu hoffen, dass das vorliegende Buch
dazu beitrigt, die wichtige Frage nach der Entstehung und Zuverléssigkeit der Evangelien-
iiberlieferung einem breiten Publikum in Kirche und Theologie nidherzubringen. Immerhin



188 Rezensionen

geht es dabei ja nicht um eine Nebensache, sondern um eine der Kernfragen von Theologie
und Glauben.
Markus Zehnder, Basel

William D. Mounce, The Pastoral Epistles (Word Biblical Commentary 46), Thomas Nel-
son Publishers: Nashville 2000. cxxxvi + 641 S., US$ 39.99, ISBN 0-8499-0245-2.

Der amerikanische Neutestamentler William D. Mounce schrieb einen griindlichen
Kommentar zu den Pastoralbriefen. Er hat bisher vor allem zur griechischen Sprache des
Neuen Testaments publiziert. Eine mehr als hundertseitige Einfithrung behandelt die Ein-
leitungsfragen. Die Bibliographien am Anfang des Buches und vor jedem grésseren Ab-
schnitt sind sehr hilfreich. Auf einen Blick hat man die wichtigste Literatur zum Thema.
Mounce bezieht sowohl die englischsprachige als auch die deutsche Forschung mit ein. Der
eigentliche Kommentar gliedert sich in 6 Teile: Bibliographie, Ubersetzung, Anmerkun-
gen, Form/Struktur/Setting, Kommentar, Erklarung. In den «Anmerkungen» findet die Le-
serin kurze Hinweise auf die textlichen Probleme. Im «Form/Struktur/Setting»-Abschnitt
wird die ganze Textpassage summarisch behandelt. Der Hauptabschnitt besteht im «Kom-
mentar». Hier wird der Text griindlich kommentiert. Die syntaktischen und lexikalischen
Probleme werden eingehend besprochen. Die «Erkliarung» soll die gewonnenen Erkennt-
nisse nochmals biindeln und fiir den vielbeschiftigten Prediger zusammenfassen.

Mounce schreibt, dass sich in der Frage der Autorschaft einiges bewegt in der Forschung
(xlvii). Im englischsprachigen Bereich sind in den letzten zehn Jahren einige Pastoralbrief-
kommentare erschienen, die wieder von der paulinischen Verfasserschaft ausgehen. Im
deutschsprachigen Umfeld ist von dieser Bewegung wenig zu spiiren (vgl. U. Schnelle, Ein-
leitung in das Neue Testament). Fiir viele Leser wird diese Wiederaufnahme der Verfasser-
frage eine Herausforderung darstellen. Wissenschaftliche Paradigmen lassen sich bekannt-
lich nicht so schnell &dndern. Mounce versucht zuerst die historische Situation zu rekonstru-
ieren. Er lokalisiert die Pastoralbriefe ausserhalb des Rahmens der Apostelgeschichte.
Auch die theologischen und linguistischen Probleme werden behandelt. Interessant ist die
ausfiihrliche Behandlung des Vokabulars der Briefe. Viele nichtpaulinische Worter lassen
sich nach ihm vom historischen Hintergrund her verstdndlich machen. Sie sind nicht Hin-
weis auf einen anderen Autor. Mounce rechnet mit einem Sekretér fiir die Pastoralbriefe.
Er schldgt Lukas vor. Da die Verfasserfrage zu Recht viel Raum einnimmt, kommt leider
die Auseinandersetzung mit der rhetorischen Struktur der Briefe etwas zu kurz.

Man kann sich fragen, ob die Aufteilung der Abschnitte im Kommentar gliicklich ist. Es
gibt immer wieder Uberschneidungen, die strukturbedingt sind. Die Abschnitte «Form/
Struktur/Setting» und «Erkldrung» sind manchmal redundant. In «Form/Struktur/Setting»
kommt die Auseinandersetzung mit formgeschichtlichen Fragen leider zu kurz. Die text-
kritischen Anmerkungen sind fast nur beschreibend, so dass man fragen kann, ob sie nicht
tiberfliissig sind. Im Kommentarteil achtet der Autor sehr genau auf die Syntax und die
Worter. Fast jedes griechische Wort wird griindlich analysiert. Ein notorisch schwieriges
Wort wie aujgentei’n (I Tim 2,12) wird auf dem Hintergrund der neueren Forschung erhellt.
Mounce entscheidet sich fiir die Bedeutung «Macht ausiiben». In der griindlichen lexikali-
schen Analyse liegt sicher eine Stirke des Kommentars. In den Exkursen vertieft Mounce
gewisse Themen bis in die nachapostolische Zeit hinein. In den beiden Exkursen iiber
Bischofe und Diakone stellt er den Pastoralbriefen das Bild der Kirche, wie es sich aus den
Ignatiusbriefen ergibt, gegeniiber. Er stellt die Unterschiede deutlich heraus, was fiir eine
Frithdatierung der Pastoralbriefe spricht. Der viel diskutierte Abschnitt [ Tim 2,8-15 wird
griindlich exegetisiert. Mounce kommt zum Schluss, dass nach den Pastoralbriefen Frauen
nicht die Leitung in der Kirche iibernehmen sollten (148). Aber auch andere Interpretatio-
nen des Textes kommen ausfiihrlich zu Wort. Leider fehlt die Darstellung der Wirkungs-



Rezensionen 189

geschichte bis in die Gegenwart hinein. Gerade dieser Text hat in den letzten zweitausend
Jahren eine entscheidende Bedeutung gehabt fiir die Rolle der Frau in der Kirche. Die Be-
grenzung der Wirkungsgeschichte bis ins 3. Jahrhundert ist eine Stirke und zugleich auch
eine Schwiche dieses Kommentars. Der «Word Biblical Commentary» orientiert sich stark

am Wort, theologische Zusammenhénge werden weniger griindlich behandelt.
Der sorgfiltige Kommentar von Mounce gentigt sicher wissenschaftlichen Anspriichen.
Martin Forster, Basel

Thomas Merton, Die Bibel dffnen. Ein Essay. Theologischer Verlag Ziirich und Evangeli-
sche Haupt-Bibelgesellschaft: Berlin 2002. 111 S., ISBN 3-290-17243-0.

Rechtzeitig zum «Jahr der Bibel» hat der TVZ-Verlag zusammen mit einem bundesdeut-
schen Partner einen besondern Beitrag beigesteuert. Es handelt sich um einen Essay des
amerikanischen Monchs und spirituellen Schriftstellers Thomas Merton (1915-1968), wel-
cher urspriinglich als Vorwort fiir eine (nie erschienene) Bibelausgabe des Time-Life-Ver-
lags geplant war und erst 1986 postum unter dem Titel «Opening the Bible» erschien. 35
Jahre nach der Niederschrift (1967) erscheint nun erstmals eine deutsche Ubersetzung — in
der Hoffnung, dass Freunde und Verédchter der Bibel sich durch Mertons frisch und provo-
zierend geschriebenen Essay erneut der Provokation durch die Bibel aussetzen. Gleich zu
Beginn nennt Merton als zum Wesen der Bibel gehorig, «dass sie den menschlichen Ver-
stand beleidigt, verbliifft und tiberrascht.» Dass die Bibel «in Vielem schwierig und verwir-
rend» ist, wird nicht apologetisch aufgelost. Die Bibel «soll unsern Verstand herausfordern,
nicht aber beleidigen.»

Merton bringt langere Zitate aus dem Alten und — hdufiger — Neuen Testament und traut
diesen Texten zu, dass sie bei unbefangener, ernsthafter Lektiire Menschen veridndern, ja
dass dies bei sogenannt Unglidubigen noch stirker wirkt als bei den allzu Bibel-Gewohnten.
Letzteren zum Trost wird Bonhoeffers ehrliches Gestédndnis in seinen Gefangenschafts-
briefen zitiert, wo dieser ohne Schuldgefiihl akzeptiert, dass er wiahrend Wochen kaum
Lust zur Bibellektiire verspiirt. Mertons Beispiele von Ungldubigen, die sich durch Bi-
bellektiire positiv provozieren liessen, haben seit der Niederschrift 1967 (leider) an Aktua-
litét eingebiisst: so etwa der Jesus-Film des Marxisten Pasolini (glaubwiirdig den nicht-sanf-
ten Jesus des Matthius-Evangeliums zeigend), oder William Faulkners Roman «Schall und
Rauch».

Fiir die aktuellen Diskussionen um Spiritualitdt wichtig bleibt Mertons Vergleich zwi-
schen Christentum und den asiatischen Religionen, denen er einerseits eine teilweise Uber-
legenheit attestiert und gleichzeitig die «un-systematischere» christliche Ausrichtung fiir
sich personlich vorzieht. Die Klage iiber die mangelnde Spiritualitdt der anthropomorphen
Aussagen iiber Gott in der Bibel weist Merton an die Anklédger zuriick. «Die Bibel iiber-
schreitet die Religion», indem sie die kenosis predigt. Merton betont mit dem friithen Barth,
dass Religion in der Bibel als unter dem Gericht stehend geoffenbart wird. Gott hilt sein
Gericht zuallererst iiber die Gerechten ab, «und das Gericht beginnt im Heiligtum des
Herrn.»

Mit eschatologischen Aussagen iiber den aktuellen kairos schliesst das Buch, welchem
nachdenkliche und unbefangene Leser zu wiinschen sind, sowohl unter Entfremdeten wie
unter Professionellen.

Edgar Kellenberger, Liestal



190 Rezensionen

Wolf-Eckart Failing/Hans-Giinter Heimbrock/Thomas A. Lotz (Hg.), Religion als Phiino-
men. Sozialwissenschaftliche, theologische und philosophische Erkundungen in der Le-
benswelt (Theologische Bibliothek Tépelmann, Bd. 111), Berlin, New York: de Gruyter,
2001. 215 S., € 78.—, CHF 125.—, ISBN 3-11-016852-9.

«Es muf3 dem Theoretiker erst langweilig geworden sein, bevor er sich auf Phanomene
einldBt» — ein schones Diktum von Michael Moxter (95), das freilich auch den Unterschied
zwischen Phinomenologen und potentiellen Lesern des anzuzeigenden Sammelbandes
markiert. Diesen ndmlich muss die Beschiftigung mit Theorie hochst kurzweilig sein, da-
mit sie aus der Lektiire Gewinn ziehen. Schade, soviel sei vorweg gesagt, dass {iber der bun-
ten Theoriebricolage aus Praktischer Theologie und Phidnomenologie, Alltags-, Lebens-
welt-, Kultur-, Medien- und Filmtheorie, Pragmatismus und Semiotik, sowie Soziologie
und Systemtheorie die Religion als Phinomen ganz in Vergessenheit gerét.

Doch darum geht es den Herausgebern auch gar nicht. Vielmehr sollen die vorliegenden
Aufsitze als Ergebnis einer Konsultation verstanden werden, deren Fragestellung lautete,
«ob durch Phdnomenologie als heuristisches Moment aller praktisch-theologischer Refle-
xion ein Mehr an theologischer Wahrnehmung, Verstehen und letztlich theologisch ange-
messenem Handeln gewonnen werden kann.» (6) Die Erwartung einer konzertierten Ant-
wort wird freilich umgehend enttduscht, denn: «Je fiir sich genommen, sind die Beitrige in
diesem Band nicht durchgingig fixiert auf die zuvor skizzierte Fragestellung». (6) Vermag
vielleicht die Lektiire eines idealen Lesers «so etwas wie eine Landkarte» (7) zu rekonstru-
ieren — ein gangbarer Weg wurde jedenfalls nicht gebahnt.

Eingangs resiimieren W.-E. Failing und H.-G. Heimbrock den Weg der Praktischen
Theologie als einer «empirischen Theologie» (W. Gruen) mit dem Ziel einer Absetzbewe-
gung vom Paradigma der Handlung (R. Zerfal3, G. Otto) und skizzieren eine alternative
Diskursentwicklung vom Paradigma des Alltags und des Subjekts (H. Luther) iiber die
neuere soziologisch-institutionelle Wendung (J. Matthes) bis zum Paradigma des Verhal-
tens (M. Josuttis), an die sie mit ihrem eigenen Verstédndnis von Praktischer Theologie als
Wahrnehmungswissenschaft <gelebter Religion> anschliessen. Deren Aufgabe sei es, «zu
einer integralen Wahrnehmung christlicher Lebenspraxis im Kontext von Gesellschaft,
Kultur und Alltag zu kommen» (31). Zu diesem Zweck werden die Suchbegriffe <Kultur>
(33), <Alltag und Lebenswelt> (34), <Gelebte Religion> (36) und <Leben> (43) aufgeboten,
wobei es den Autoren jedoch schwer fillt, ihren Ansatz zwischen emphatischer Lebens-
welttheorie und kritischer Alltagstheorie, also zwischen einem auf konkrete Wirklichkeit
dringenden und einem diese gerade einklammernden Phinomenbegriff zu verorten. Dass
sich die kritische Phanomenologie husserlscher Provenienz jedenfalls nicht umstandslos
dafiir gebrauchen lésst, um gegen die Vorherrschaft des Handlungsbegriffs die «Unverfiig-
barkeit des Handelns Gottes im menschlichen Handeln» (17) sicherzustellen, zeigt H.
Schréer, wenn er einen Satz aus Husserls Formale[r] und transzendentale[r] Logik zitiert:
«Auch Gott ist fiir mich, was er ist, aus meiner eigenen BewuBtseinsleistung» (E. Husserl,
GW XVII, 1974, 221, zitiert nach W. Biemel, TRE 15, 1986, 739).

In gewohnt klarer und unpritentioser Sprache gibt B. Waldenfels eine Kurzeinfithrung
in die Phdnomenlogie, wobei er den Akzent auf das Paradox von Erfahrung und Ausdruck
legt, dem eine «schopferische Antwort» (76) begegnet. In besonderer Weise gelte dieses
Paradox fiir die religiose Erfahrung, die von dem Dilemma zwischen der Bedingtheit reli-
gioser Phinomene und ihrem Unbedingtheitsanspruch bestimmt sei — ein Dilemma, dessen
Losungsversuche jedoch fataler seien, als dieses selbst (84). Daran anschliessend erinnert
auch M. Moxter die theologische Rezeption der Phinomenologie an einige grundlegende
Sachverhalte, die von dem Dringen auf konkrete Phdnomene leicht unterschlagen werden,
vor allem, wenn man sich von der phdnomenologischen Methode eine unmittelbar zuging-
liche Wirklichkeit oder einen gesicherten Gegenstandsbezug erhofft. Ahnlich wie Walden-
fels versteht Moxter die Phdnomenologie als Methode der Beschreibung, die sich in keiner



Rezensionen 191

Beschreibungsleistung erschopft, sondern auf immer neue und andere Beschreibungen an-
gelegt ist. In diesem Sinne sei die Phinomenologie auch fiir die Theologie rezipierbar und
fruchtbar.

Einen Schritt iiber die klassische phinomenologische Theoriekonstellation hinaus macht
H. Deuser, der die Phinomenologie im Anschluss an C.S. Peirce semiotisch konzipieren
will (= Phaneroskopie), weil sie damit weder auf die Frage des Bewusstseins noch auf Kon-
stitutionsbedingungen festgelegt sei, sondern ernst nehme, «dass Wahrnehmen, Erkennen
und Denken in Zeichenprozessen geschieht» (101). Dabei unterscheidet Deuser zwischen
dem instinktiv-hypothetischen Ort der Zeichenbildung und deren Modus als Symbolisie-
rung, wobei tiber die Wahrheit von religiosen Symbolen nur innerhalb ihrer Reichweite be-
funden werden konne. Diesen Ball aufnehmend rechnet Th.A. Lotz mit viel Emphase so-
wie der Grundiiberzeugung, dass sich so ziemlich alle Probleme der neuzeitlichen Philoso-
phie- und Theologiegeschichte mit der richtig verstandenen Semiotik von C.S. Peirce 16sen
lassen, der Praktischen Theologie vor, sie habe diesen Konigsweg noch kaum beachtet,
bzw. falsch verstanden. Verfalle diese entweder einem reduktionistischen oder dezisionisti-
schen Umgang mit der Semiotik, so sucht Lotz nach einem dritten Weg, wonach Referenz
selbst zeichentheoretisch, mithin das Zeichen selbst als Phinomen gedacht werden miisse.

Aus soziologischer Sicht betrachtet W.-D. Bukow die Religion unter den Bedingungen
der Ausdifferenzierung in systemischer, lebensweltlicher und (meta-)kommunikativer Per-
spektive, das heisst in ihren Erscheinungsformen als Kirche, als private Uberzeugung und
als Gegenstand offentlicher Kommunikation. Nachdem er den allgemein beklagten Rele-
vanzverlust der institutionellen Religion relativiert hat, zeigt er anhand von empirischen
Studien die gestiegene Bedeutung von Religion in lebensweltlichen Beziigen und hebt her-
vor, dass religiose Entwiirfe auch in der Offentlichkeit an Bedeutung gewinnen. Fazit: «Die
<«6ffentliche Religion> verliert im Verlauf der gesellschaftlichen Kommunikation ihre wir-
kungsgeschichtliche Eindeutigkeit und gewinnt eine neue Vielfalt, in der sich religiose Tra-
ditionen aus Kirchen, aus Lebensstilen und Zivilreligion amalgamieren» (141).

Nach einem Ausflug in die Welt des Kinos und der Filmwahrnehmung, die W. Schneider-
Quindeau semiotisch und phdnomenologisch als eine Erfahrung sui generis versteht, die in
ihrer Gleichnishaftigkeit dem christlichen Glauben entspreche, beschliessen W.-E. Failing
und H.-G. Heimbrock die Theorieerkundungen mit einem Text iiber das Heilige, in dem
sie vor allem die verstorende Fremdheit des Heiligen im Unterschied zu allen Kompensa-
tions- und Integrationsfunktionen des Religidsen betonen, weshalb das Heilige vor allem
«auch in nicht-religioser Sphire weiter zu verfolgen» sei (206). «Dann wiirde gerade das
Heilige als verdichtete Prisenz der Religion dem Alltag seine Wiirde und Spannung si-
chern, insofern das Heilige im Alltédglichen als das ganz Andere aufscheint, als das es den
Alltag in aufbrechender Funktion befremdet und jene Weltdistanz schafft, die Menschen
ein Verhalten zu Welt und Leben allererst erméglicht.» (207)

Gemessen an dem mehrfach erhobenen Vorwurf von Failing/Heimbrock, die Praktische
Theologie habe sich seit den 70er Jahren aus den Sozialwissenschaften einen wenig reflek-
tierten und unprizisen Handlungsbegriff (5, 7, 15f., 19, 21) ausgelichen, sowie der Kritik an
einer «ebenso vielfiltigen wie unscharfen, hiufig sehr oberfldchlichen und nicht selten pe-
jorativen Rede von Phidnomenologie unter Theologinnen und Theologen» (7) kann von ei-
ner hoheren Prizision des Phanomenbegriffs in den vorgelegten Texten keine Rede sein.
Vielmehr erscheinen die Moglichkeiten, sich mit den unterschiedlichsten Interessen und
Fragerichtungen auf <die Phinomenologie> oder «die Phdnomene> zu beziehen, beinahe
unbegrenzt. Das macht sich vor allem in der jeweiligen Identifizierung dessen bemerkbar,
was als religioses Phidnomen soll gelten diirfen.

Soll das Plddoyer fiir einen «offenen» Religionsbegriff nicht zu beliebigen Zuschreibun-
gen von Religion, sondern zu besseren Beschreibungen religioser Kommunikation fiihren,
dann erscheint ein methodisch geklirtes, das heisst historisch-hermeneutisch ausgewiese-



192 Rezensionen

nes Verstdndnis von Religion — das weder dogmatisch noch institutionell normiert sein
muss! — unabdingbar. Natiirlich ist den Herausgebern zuzustimmen, dass Religion nicht in
instrumentellem Handeln und theoretischer Reflexion aufgeht. Ebenso klar ist jedoch, dass
man noch nicht bei der Religion ist, wenn man bloss den Alltag in den Blick nimmt. Die
phédnomenologische Methode der Beschreibung lédsst — vielleicht — Phdnomene sehen, aber
per se keine inhaltlich bestimmten Phinomene.

Phidnomenologie vermag als solche nicht zu kléren, was ein 6konomisches, ein juristi-
sches, ein politisches oder ein religidses Phinomen ist. Um z. B. zwischen Phinomenen ge-
lebter Religion und gelebter Ideologie unterscheiden zu konnen, bedarf es einer theoreti-
schen Reflexion, die sich am methodisch gesicherten Gegenstandsbegriff einer positiven
Wissenschaft orientiert. Dass Theologie als solche zu verstehen und keine allgemeine Le-
bensweltbeschreibungstheorie ist, stellt eine wesentliche Errungenschaft der methodischen
Selbstverstindigung und Selbstbeschrankung moderner Theologie dar, die nicht ohne
Schaden wieder aufgegeben werden sollte.

Markus Buntfuf3, Neubiberg



	Rezensionen

