
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martin Rose, Une herméneutique de l'Ancien Testament. Comprendre - se comprendre -
faire comprendre, Labor et Fides: Genève 2003. 480 S., CHF 53-, ISBN 2-8309-1080-X.

Eine Hermeneutik des Alten Testaments im klassischen Sinne legt Martin Rose in
seinem neuesten Buch nicht vor. Das macht schon der Titel des Werkes klar: « Une herméneutique

...». Der diesbezüglich mehr versprechende, nach systematischem Programm tönende
Untertitel («Comprendre - se comprendre - faire comprendre») weckt Erwartungen, die
Rose nicht einlöst. Im einleitenden Kapitel mit seinen eher eklektischen Ausführungen zur
Hermeneutik wird nur punktuell auf zwei ihrer klassischen Fragen eingegangen: Welche
Bedeutung besitzt das Alte Testament heute noch: in welchem Verhältnis steht es zum
Neuen?

Trotzdem kann das Buch zur Lektüre empfohlen werden - Rez. hat beim Lesen einiger
Abschnitte alles um sich herum vergessen -, besonders gut eignet es sich für Pfarrer, die
ihre Kenntnisse des Alten Testaments auffrischen und Anstösse für die Praxis erhalten
möchten. Roses Opus fordert häufig zum Widerspruch heraus und ist gleichzeitig Stimulans

für eigene Ideen. Langeweile kommt bei seiner Lektüre selten auf, und nur gelegentlich

ärgert man sich über das Übermass an didaktischem Aufwand und etwas Zuviel an
Belehrung von Seiten des Verfassers.

Roses Hermeneutik enthält eine Reihe von kürzeren oder längeren Essays zu Themen,
die im Alten Testament wichtig sind und denen auch heute grosse Bedeutung zukommt.
Das macht eine Aufzählung der abgekürzt zitierten Kapitelüberschriften deutlich: Une
lecture chrétienne de l'Ancien Testament, une lecture du point de vue du «devenir», du
«mourir», une lecture critique du théologien, la lecture engagée d'un amoureux, une
lecture de génération en génération,... en tant que frère et en tant qu'ennemi,... du point de

vue politique et national,... du point de vue cultuel et religieux, une lecture identitaire,
personnelle et existentielle.

Der thematische Reichtum dieses Bandes braucht hier nicht weiter ausgebreitet zu werden.

Einige der grossflächigen Exegesen alttestamentlicher Texte (Textkomplexe) sind
schlicht schön, wie etwa die Auslegung der Esau-Jakob-Geschichte.

Roses Themenwahl, die auf den ersten Blick überrascht, kann den Blick für eine
Wahrnehmung des Alten Testaments schärfen, die in der klassischen Hermeneutik eine
untergeordnete Rolle spielte: Der Tcnak hat nicht allein Gott, Mensch und Volk zum Gegenstand;

ihm, der ein Stück weit - ja zuerst - (nicht ausschliesslich religiöser) «patrimoine»
der Juden war, ist nichts fremd; er zeichnet sich durch einen inhaltlichen Reichtum aus,
dem eine rein religiöse Lesart nicht gerecht wird. Umgekehrt formuliert: Nichts ist für
Religion und Glauben nach dem Alten Testament unerheblich.

Von Anlage und Durchführung her steht Roses Buch für einen Trend, der im Gesamten
der Theologie an Bedeutung gewinnt: den Verzicht auf grosse Entwürfe; man kann ihn als

Bescheidenheit oder Ratlosigkeit interpretieren, er ist wohl beides.
Von den Essays sei besonders der erste erwähnt, in dem Rose einem allgemeinen Trend

entgegen die Meinung vertritt, dass Christen an der Bezeichnung «Altes Testament»
festhalten können. Von den schönen Einzelbeobachtungen und Thesen sei eine einzige
referiert: Rose weist nach, dass dem Satz «Der Gerechte wird aus seiner hnwma leben» (Hab
2,4) im Gesamten des Abschnittes 2,1-4 nicht die Bedeutung zukommt, die er von seiner
Wirkungsgeschichte her auch in der Exegese gewonnen hat.

Das Buch ist sauber gearbeitet; am stärksten stören die unterschiedlichen Transliterationen

und Transkriptionen hebräischer Wörter sowie die Fehler im Umgang mit dem intensiv

herangezogenen altorientalischen Material. Gelegentlich geht Rose, was dem Genus



Rezensionen 185

des Essays widerspricht, zu stark ins Technische; bis ins Einzelne reichende literarkritische
Referate haben in Texten dieser Gattung ebenfalls nichts zu suchen - und übrigens auch
nicht zu häufige Verweise auf eigene Publikationen.

Weder mit dem häufigen Etymologisieren des Verfassers noch seinen Ausführungen zur
eigenen Person kann sich Rez. befreunden; freilich werden sicher nicht wenige Leser des
Buches es gerade dieser beiden Punkte wegen schätzen.

H.P. Mathys, Basel

Walter Dietrich/Hubert Herkommer (Hg.), König David - biblische Schlüsselfigur und
europäische Leitgestalt. 19. Kolloquium (2000) der Schweizerischen Akademie der Geistesund

Sozialwissenschaften, Universitätsverlag: Freiburg (Schweiz)/Kohlhammer Verlag:
Stuttgart 2003. 867 S., CHF 94.-/ 58.-, ISBN 3-7278-1374-1 (Universitätsverlag)/ISBN
3-17-017639-0 (Kohlhammer).

Der umfangreiche Band geht auf ein interdisziplinäres Kolloquium «in der idyllischen
Abgeschiedenheit des bernischen Gerzensee» (VI) zurück und umfasst 31 Beiträge, die
sich in sieben Abschnitten (David im Alten Testament, David im Judentum, David im
Islam, David im Christentum, David in der Kunstgeschichte, David in der Musikgeschichte,
David in der Literaturgeschichte) mit dem «einzigartigen Phänomen» (V) David befassen.
Es kann hier nur auf einige Aspekte dieser anregenden und vielseitigen Zusammenschau
eingegangen werden.

In Walter Dietrichs Beitrag «König David - biblisches Bild eines Herrschers im
altorientalischen Kontext» wird die Verknüpfung des altorientalischen Königsideals mit den
menschlichen Seiten Davids thematisiert; die sich durch diese Verknüpfung ergebende
«besondere Farbmischung» (3) mache den Reiz des biblischen Davidbildes aus. Steven L.
McKenzie geht in seinem Aufsatz «David's Enemies» auf die feindlichen Beziehungen
zwischen David einerseits und Nabal, Saul, Abner, Ischbaal, Amnon, Absalom, Amasa und
Goliat andererseits ein und zeichnet David als einen Mann, «who assumed and maintained
power through violence» (47). Thomas Naumann untersucht dagegen unter der
Überschrift «David und die Liebe» die (Liebes-)Beziehungen Davids zu Michal, Jonatan und
vor allem Batseba; Naumann geht es dabei allerdings nicht um historische Rekonstruktionen,

sondern um die Ebene der Erzählung, auf der die Personenbeziehungen literarisch
ausgearbeitet werden. Dem Sieg Davids über Goliat widmen Stefan Ark Nitsche («Viele
Bilder - ein Text. Anmerkungen zur Logik der selektiven Rezeption biblischer Texte
anhand der Story vom Sieg Davids über Goliat») und Hans Jürgen Dallmeyer («David und
Goliat. Eine psychoanalytische Interpretation») ihre Beiträge; während Nitsche das Ineinander

von mehrschichtiger biblischer Textentstehung und selektiver Rezeption untersucht,
versteht Dallmeyer den biblischen Text als eine mythische Szene, die den Leser zu
Übertragungsprozessen führt, in denen David «zu einem Symbol der individuellen und kulturellen

Befreiung von Unterdrückung, Willkür und Chaos» (141) wird. Unter dem Titel «David
als Psalmsänger in der Bibel. Entstehung einer Symbolfigur» wendet sich Klaus Seybold
der Entstehung des Bildes Davids als des idealen Psalmsängers zu, das er als Ergebnis einer
längeren Entwicklung sieht, die ihren Ausgang bei den erzählenden Überlieferungen
genommen habe und die Archivare und Editoren der Psalmen letztlich dazu führte, das
traditionelle Davidbild für ihre Texte in Anspruch zu nehmen, um ihnen damit «quasikanonische

Würde» (156) zu verleihen. Auf das für die altorientalische Königsideologie spezifische

Bild des Königs als des Hirten geht Regine Hunziker-Rodewald in ihrem Beitrag «David

der Hirt. Vom <Aufstieg> eines literarischen Topos» ein: Ihrer Auffassung nach gewinnt
die auf David bezogene Hirtenmetapher eine Bedeutungstiefe, die über die irdischen
Machtdeklarationen hinausgeht und auf «Jhwhs heilvolles Wirken an seinem Volk» (172)
verweist. Ernst-Joachim Waschke befasst sich unter dem Titel «David redivivus. Die Hoff-



186 Rezensionen

nungen auf einen neuen David in der Spätzeit des Alten Testaments» mit der Transformation

des Davidbildes in nachexilischer Zeit: Aus der vorexilischen Königstheologie
erwuchs nach Waschke in nachexilischer Zeit eine Hoffnung auf David, die tradiert und
dadurch nicht aufgegeben wurde. Diese Perspektive greift Martin Karrer in seinem Beitrag
«Von David zu Christus» in umgekehrter Richtung auf und weist daraufhin, dass im Neuen
Testament David vor allem als Sänger der Psalmen rezipiert wird; die davidische Christo-
logie dürfe in den ersten christlichen Generationen nicht zu hoch bewertet werden. Hubert
Herkommer geht in seinem Aufsatz «Typus Christi - Typus Regis. König David als politische

Legitimationsfigur» auf «König David als personifizierte Norm idealen Herrscher-
tums» (417) in der mittelalterlichen Herrscherideologie ein, in deren Rahmen das Königtum

Davids als unüberbietbares politisches Vorbild gesehen wurde.
Aus der Fülle der weiteren Beiträge zur Wirkungsgeschichte der Davidfigur sei zum

einen auf den Beitrag Rüdiger Bartelmus' hingewiesen, der «Die David-Psalmen in der
Musikgeschichte» untersucht und hierbei vor allem die Rezeption der Psalmen in der christlichen

Kirche nachzeichnet. Zum anderen sei der Aufsatz von Peter Rusterholz «Stefan

Heym- Der König David Bericht» erwähnt, der den Blick auf die Wandlungen des Davidbildes

innerhalb des Heym'schen Textes lenkt, die dafür sprechen, dass Heym sich ernsthaft

mit der biblischen Figur und ihren Widersprüchen befasst habe; der «König David
Bericht» ist daher nach Rusterholz nicht allein als ein historisches Dokument der
Auseinandersetzung des Dichters mit der Kulturpolitik der DDR zu verstehen, sondern ein literarischer

Text von bleibender Bedeutung.
Eine von Walter Dietrich zusammen mit Regine Hunziker-Rodewald und Johannes

Klein erarbeitete Nachlese schliesst den ertragreichen Band ab, der jedem an der Gestalt
Davids Interessierten eine Vielzahl von Informationen und Denkanstössen bietet und
darüber hinaus Einblicke in den Forschungsstand der einzelnen Disziplinen eröffnet. Besonders

die jedem Beitrag vorangestellten Zusammenfassungen in deutscher, französischer
und englischer Sprache sowie ein Personen-, Orts-, Werk- und Sachregister am Ende des
Bandes erschliessen das breit gefächerte Werk.

Markus Saur, Basel

Birger Gerhardsson, The Reliability of the Gospel Tradition, Hendrickson Publishers:
Peabody (Mass.) 2001. XXIV + 143 S„ ISBN 1-56563-667-8.

Dieses spannende Buch stellt eine leicht überarbeitete und aktualisierte Sammlung dreier

in den 70er und 80er Jahren veröffentlichter Beiträge Gerhardssons zur Frage der
Entstehung der Evangelientraditionen dar. Die drei Beiträge umreissen in kurzer Form die
Hauptthesen, die der schwedische Neutestamentier bereits in den 60er Jahren entwickelt
hat. In Ergänzung dazu werden auch kritische Anfragen, die seither angebracht worden
sind, aufgenommen und zurückgewiesen.

Grundthema aller drei Beiträge ist die Frage, welchen Weg die Überlieferungen vom
Wirken Jesu von ihren Ursprüngen bis zur Abfassung der synoptischen Evangelien genommen

haben. Diese Frage wird nach allen möglichen Seiten ausgeleuchtet, wobei besonders
der Wille positiv ins Auge sticht, auch die praktischen Details dieser Frage zu bedenken.
Explizit wendet sich Gerhardsson in seiner Argumentation gegen Grundthesen der
formkritischen Schule, wie sie insbesondere von Dibelius und Bultmann vertreten wird.

In seinen Untersuchungen hebt Gerhardsson die Verwurzelung Jesu, seiner Jünger und
der frühen Christen im Judentum der Zeit des zweiten Tempels hervor. Vor diesem
Hintergrund wird verständlich, wie Gerhardsson die hinter den Evangelien stehenden
Überlieferungsprozesse nachzuzeichnen versucht: Gemäss den verfügbaren Quellen gibt Jesus seine

Lehre in der Form von kurzen, prägnant formulierten Sprüchen weiter; diese werden
von seiner Hörerschaft, insbesondere dem Jüngerkreis, memoriert und weitertradiert. Die



Rezensionen 187

Entstehung und Überlieferung dieses Materials geschieht zunächst primär in mündlicher
Form, wobei aber nicht auszuschliessen sei, dass schon relativ früh auch schriftliche Notizen

als Gedächtnisstützen verfasst wurden. Wichtig ist die Beobachtung, dass «mündlich»
nicht ohne Weiteres mit «variabel» oder «beliebig» gleichzusetzen ist; vielmehr gibt es
mündliche Texte, die so formuliert sind, dass sie in (mehr oder weniger) unveränderter
Weise weitertraditiert werden können. Entsprechende Phänomene lassen sich sowohl in
der Welt des Alten Testaments wie auch der Rabbinen nachweisen. Neben den Worten
Jesu wurden auch seine Taten überliefert, und zwar ebenfalls in der Regel in kurzen, offenbar

früh schon fest formulierten Einheiten. V.a. aufgrund der neuen Einsichten über die
Bedeutung der Person Jesu, die sich aus den Ereignissen von Karfreitag und Ostern ergaben,

sei das Bedürfnis entstanden, die Einzelüberlieferungen von seinen Worten und Taten
zu grösseren Sammlungen zu verbinden und aufgrund der neuen, nach-österlichen
Perspektive zu ordnen. Von da aus war es dann kein grosser Schritt mehr zur Abfassung der
Evangelien, die Gerhardsson einerseits durch einschneidende äussere Veränderungen wie
die Katastrophe der Zerstörung Jerusalems 70 n.Chr. motiviert sieht, andererseits aber
auch durch den Wunsch, wegen des Aussterbens der Augenzeugen Zeugnisse über Jesus in
zuverlässiger und umfassender schriftlicher Form zu bewahren. Gerhardsson rechnet in
allen Stufen der Überlieferung mit beschränkten Eingriffen in das Überlieferungsgut - bei
den Logien nur ganz peripher, bei den Erzählungen etwas stärker von «freien
Gemeindebildungen» könne dagegen nicht die Rede sein.

Aufgrund des hier nur in groben Zügen skizzierten Überlieferungsweges kommt
Gerhardsson zum Schluss, dass die in den Evangelien aufbewahrten Mitteilungen über Lehre
und Wirken Jesu im Grossen und Ganzen zuverlässig sind. Im 13. Kapitel des Artikels «The
Origins of the Gospel Tradition» zählt Gerhardsson vier Gründe auf, die für die Kontinuität

und Verlässlichkeit der frühchristlichen Traditionen über Jesus sprechen (49f.):
1. Es gibt eine klare Kette von autoritativen Übermittlern der Tradition, die als Augenzeugen

über umfassende Kenntnisse des Geschehens verfügen.
2. Die synoptischen Evangelien entbehren weitgehend späterer Übermalungen durch

eine «Hochchristologie», die das Bild des irdischen Jesus hätten verwischen können.
3. Der ständige Kontakt mit den heiligen Schriften der hebräischen Bibel wirkte sich

stabilisierend auf die Traditionsbildung aus.
4. Die Formulierung der Traditionen zeigt, dass das vorgegebene Material mit Respekt

und Sorgfalt bewahrt wurde.
Im Vorwort vom September 2001 hält Gerhardsson fest (XXIV): «For my part, I have

become convinced that we can hear the voice of Jesus himself in the Gospels. His
pronouncements and the narratives about his actions have been interpreted and clarified by his

disciples, but they reach us nevertheless in a reliable form. These small texts have been handed

down to posterity by devoted and faithful adherents who wanted nothing other than to
receive the message of their master, and that in such a way that they would be able to
preserve it and clarify it to others, so that they might know as much as possible about Jesus

Christ, the crucified, resurrected, and living Lord of the church». Trotz dieses Bekenntnisses

macht Gerhardsson an verschiedenen Stellen deutlich, dass manche Fragen, die sich im
Zusammenhang der Evangelienüberlieferung stellen, weiterer intensiver Untersuchungen
bedürfen.

Angesichts der Menge an unterschiedlichen Reaktionen, die Gerhardssons einschlägige
Werke in der Vergangenheit bereits hervorgebracht haben, kann hier auf eine erneute
Beurteilung seiner Argumente verzichtet werden. Man braucht aber keine prophetische
Begabung, um vorherzusagen, dass auch die neue Publikation der Thesen Gerhardssons nicht
ohne Widerspruch bleiben wird. Auf alle Fälle wäre zu hoffen, dass das vorliegende Buch
dazu beiträgt, die wichtige Frage nach der Entstehung und Zuverlässigkeit der
Evangelienüberlieferung einem breiten Publikum in Kirche und Theologie näherzubringen. Immerhin



188 Rezensionen

geht es dabei ja nicht um eine Nebensache, sondern um eine der Kernfragen von Theologie
und Glauben.

Markus Zehnder, Basel

William D. Mounce, The Pastoral Epistles (Word Biblical Commentary 46), Thomas Nelson

Publishers: Nashville 2000. cxxxvi + 641 S., US$ 39.99, ISBN 0-8499-0245-2.

Der amerikanische Neutestamentier William D. Mounce schrieb einen gründlichen
Kommentar zu den Pastoralbriefen. Er hat bisher vor allem zur griechischen Sprache des
Neuen Testaments publiziert. Eine mehr als hundertseitige Einführung behandelt die
Einleitungsfragen. Die Bibliographien am Anfang des Buches und vor jedem grösseren
Abschnitt sind sehr hilfreich. Auf einen Blick hat man die wichtigste Literatur zum Thema.
Mounce bezieht sowohl die englischsprachige als auch die deutsche Forschung mit ein. Der
eigentliche Kommentar gliedert sich in 6 Teile: Bibliographie, Übersetzung, Anmerkungen,

Form/Struktur/Setting, Kommentar, Erklärung. In den «Anmerkungen» findet die
Leserin kurze Hinweise auf die textlichen Probleme. Im «Form/Struktur/Setting»-Abschnitt
wird die ganze Textpassage summarisch behandelt. Der Hauptabschnitt besteht im
«Kommentar». Hier wird der Text gründlich kommentiert. Die syntaktischen und lexikalischen
Probleme werden eingehend besprochen. Die «Erklärung» soll die gewonnenen Erkenntnisse

nochmals bündeln und für den vielbeschäftigten Prediger zusammenfassen.
Mounce schreibt, dass sich in der Frage der Autorschaft einiges bewegt in der Forschung

(xlvii). Im englischsprachigen Bereich sind in den letzten zehn Jahren einige Pastoralbriefkommentare

erschienen, die wieder von der paulinischen Verfasserschaft ausgehen. Im
deutschsprachigen Umfeld ist von dieser Bewegung wenig zu spüren (vgl. U. Schnelle,
Einleitung in das Neue Testament). Für viele Leser wird diese Wiederaufnahme der Verfasserfrage

eine Herausforderung darstellen. Wissenschaftliche Paradigmen lassen sich bekanntlich

nicht so schnell ändern. Mounce versucht zuerst die historische Situation zu rekonstruieren.

Er lokalisiert die Pastoralbriefe ausserhalb des Rahmens der Apostelgeschichte.
Auch die theologischen und linguistischen Probleme werden behandelt. Interessant ist die
ausführliche Behandlung des Vokabulars der Briefe. Viele nichtpaulinische Wörter lassen
sich nach ihm vom historischen Hintergrund her verständlich machen. Sie sind nicht Hinweis

auf einen anderen Autor. Mounce rechnet mit einem Sekretär für die Pastoralbriefe.
Er schlägt Lukas vor. Da die Verfasserfrage zu Recht viel Raum einnimmt, kommt leider
die Auseinandersetzung mit der rhetorischen Struktur der Briefe etwas zu kurz.

Man kann sich fragen, ob die Aufteilung der Abschnitte im Kommentar glücklich ist. Es
gibt immer wieder Überschneidungen, die strukturbedingt sind. Die Abschnitte «Form/
Struktur/Setting» und «Erklärung» sind manchmal redundant. In «Form/Struktur/Setting»
kommt die Auseinandersetzung mit formgeschichtlichen Fragen leider zu kurz. Die
textkritischen Anmerkungen sind fast nur beschreibend, so dass man fragen kann, ob sie nicht
überflüssig sind. Im Kommentarteil achtet der Autor sehr genau auf die Syntax und die
Wörter. Fast jedes griechische Wort wird gründlich analysiert. Ein notorisch schwieriges
Wort wie aujqentePn (I Tim 2,12) wird auf dem Hintergrund der neueren Forschung erhellt.
Mounce entscheidet sich für die Bedeutung «Macht ausüben». In der gründlichen lexikalischen

Analyse liegt sicher eine Stärke des Kommentars. In den Exkursen vertieft Mounce
gewisse Themen bis in die nachapostolische Zeit hinein. In den beiden Exkursen über
Bischöfe und Diakone stellt er den Pastoralbriefen das Bild der Kirche, wie es sich aus den
Ignatiusbriefen ergibt, gegenüber. Er stellt die Unterschiede deutlich heraus, was für eine
Frühdatierung der Pastoralbriefe spricht. Der viel diskutierte Abschnitt I Tim 2,8-15 wird
gründlich exegetisiert. Mounce kommt zum Schluss, dass nach den Pastoralbriefen Frauen
nicht die Leitung in der Kirche übernehmen sollten (148). Aber auch andere Interpretationen

des Textes kommen ausführlich zu Wort. Leider fehlt die Darstellung der Wirkungs-



Rezensionen 189

geschichte bis in die Gegenwart hinein. Gerade dieser Text hat in den letzten zweitausend
Jahren eine entscheidende Bedeutung gehabt für die Rolle der Frau in der Kirche. Die
Begrenzung der Wirkungsgeschichte bis ins 3. Jahrhundert ist eine Stärke und zugleich auch
eine Schwäche dieses Kommentars. Der «Word Biblical Commentary» orientiert sich stark
am Wort, theologische Zusammenhänge werden weniger gründlich behandelt.

Der sorgfältige Kommentar von Mounce genügt sicher wissenschaftlichen Ansprüchen.
Martin Forster, Basel

Thomas Merton, Die Bibel öffnen. Ein Essay. Theologischer Verlag Zürich und Evangelische

Haupt-Bibelgesellschaft: Berlin 2002. Ill S., ISBN 3-290-17243-0.

Rechtzeitig zum «Jahr der Bibel» hat der TVZ-Verlag zusammen mit einem bundesdeutschen

Partner einen besondern Beitrag beigesteuert. Es handelt sich um einen Essay des
amerikanischen Mönchs und spirituellen Schriftstellers Thomas Merton (1915-1968),
welcher ursprünglich als Vorwort für eine (nie erschienene) Bibelausgabe des Time-Life-Ver-
lags geplant war und erst 1986 postum unter dem Titel «Opening the Bible» erschien. 35

Jahre nach der Niederschrift (1967) erscheint nun erstmals eine deutsche Übersetzung - in
der Hoffnung, dass Freunde und Verächter der Bibel sich durch Mertons frisch und
provozierend geschriebenen Essay erneut der Provokation durch die Bibel aussetzen. Gleich zu
Beginn nennt Merton als zum Wesen der Bibel gehörig, «dass sie den menschlichen
Verstand beleidigt, verblüfft und überrascht.» Dass die Bibel «in Vielem schwierig und verwirrend»

ist, wird nicht apologetisch aufgelöst. Die Bibel «soll unsern Verstand herausfordern,
nicht aber beleidigen.»

Merton bringt längere Zitate aus dem Alten und - häufiger - Neuen Testament und traut
diesen Texten zu, dass sie bei unbefangener, ernsthafter Lektüre Menschen verändern, ja
dass dies bei sogenannt Ungläubigen noch stärker wirkt als bei den allzu Bibel-Gewohnten.
Letzteren zum Trost wird Bonhoeffers ehrliches Geständnis in seinen Gefangenschaftsbriefen

zitiert, wo dieser ohne Schuldgefühl akzeptiert, dass er während Wochen kaum
Lust zur Bibellektüre verspürt. Mertons Beispiele von Ungläubigen, die sich durch
Bibellektüre positiv provozieren Hessen, haben seit der Niederschrift 1967 (leider) an Aktualität

eingebüsst: so etwa der Jesus-Film des Marxisten Pasolini (glaubwürdig den nicht-sanften

Jesus des Matthäus-Evangeliums zeigend), oder William Faulkners Roman «Schall und
Rauch».

Für die aktuellen Diskussionen um Spiritualität wichtig bleibt Mertons Vergleich
zwischen Christentum und den asiatischen Religionen, denen er einerseits eine teilweise
Überlegenheit attestiert und gleichzeitig die «un-systematischere» christliche Ausrichtung für
sich persönlich vorzieht. Die Klage über die mangelnde Spiritualität der anthropomorphen
Aussagen über Gott in der Bibel weist Merton an die Ankläger zurück. «Die Bibel
überschreitet die Religion», indem sie die kenosis predigt. Merton betont mit dem frühen Barth,
dass Religion in der Bibel als unter dem Gericht stehend geoffenbart wird. Gott hält sein
Gericht zuallererst über die Gerechten ab, «und das Gericht beginnt im Heiligtum des
Herrn.»

Mit eschatologischen Aussagen über den aktuellen kairos schliesst das Buch, welchem
nachdenkliche und unbefangene Leser zu wünschen sind, sowohl unter Entfremdeten wie
unter Professionellen.

Edgar Kellenberger, Liestal



190 Rezensionen

Wolf-Eckart Failing/Hans-Günter Heimbrock/Thomas A. Lötz (Hg.), Religion als Phänomen.

Sozialwissenschaftliche, theologische und philosophische Erkundungen in der
Lebenswelt (Theologische Bibliothek Töpelmann, Bd. 111), Berlin, New York: de Gruyter,
2001. 215 S., 78.-, CHF 125.-, ISBN 3-11-016852-9.

«Es muß dem Theoretiker erst langweilig geworden sein, bevor er sich auf Phänomene
einläßt» - ein schönes Diktum von Michael Moxter (95), das freilich auch den Unterschied
zwischen Phänomenologen und potentiellen Lesern des anzuzeigenden Sammelbandes
markiert. Diesen nämlich muss die Beschäftigung mit Theorie höchst kurzweilig sein,
damit sie aus der Lektüre Gewinn ziehen. Schade, soviel sei vorweg gesagt, dass über der bunten

Theoriebricolage aus Praktischer Theologie und Phänomenologie, Alltags-, Lebens-
welt-, Kultur-, Medien- und Filmtheorie, Pragmatismus und Semiotik, sowie Soziologie
und Systemtheorie die Religion als Phänomen ganz in Vergessenheit gerät.

Doch darum geht es den Herausgebern auch gar nicht. Vielmehr sollen die vorliegenden
Aufsätze als Ergebnis einer Konsultation verstanden werden, deren Fragestellung lautete,
«ob durch Phänomenologie als heuristisches Moment aller praktisch-theologischer Reflexion

ein Mehr an theologischer Wahrnehmung, Verstehen und letztlich theologisch
angemessenem Handeln gewonnen werden kann.» (6) Die Erwartung einer konzertierten
Antwort wird freilich umgehend enttäuscht, denn: «Je für sich genommen, sind die Beiträge in
diesem Band nicht durchgängig fixiert auf die zuvor skizzierte Fragestellung». (6) Vermag
vielleicht die Lektüre eines idealen Lesers «so etwas wie eine Landkarte» (7) zu rekonstruieren

- ein gangbarer Weg wurde jedenfalls nicht gebahnt.
Eingangs resümieren W.-E. Failing und H.-G. Heimbrock den Weg der Praktischen

Theologie als einer «empirischen Theologie» (W. Gruen) mit dem Ziel einer Absetzbewegung

vom Paradigma der Handlung (R. Zerfaß, G. Otto) und skizzieren eine alternative
Diskursentwicklung vom Paradigma des Alltags und des Subjekts (H. Luther) über die
neuere soziologisch-institutionelle Wendung (J. Matthes) bis zum Paradigma des Verhaltens

(M. Josuttis), an die sie mit ihrem eigenen Verständnis von Praktischer Theologie als

Wahrnehmungswissenschaft <gelebter Religion> anschliessen. Deren Aufgabe sei es, «zu
einer integralen Wahrnehmung christlicher Lebenspraxis im Kontext von Gesellschaft,
Kultur und Alltag zu kommen» (31). Zu diesem Zweck werden die Suchbegriffe <Kultur>
(33), <Alltag und Lebenswelt> (34), <Gelebte Religion> (36) und <Leben> (43) aufgeboten,
wobei es den Autoren jedoch schwer fällt, ihren Ansatz zwischen emphatischer
Lebenswelttheorie und kritischer Alltagstheorie, also zwischen einem auf konkrete Wirklichkeit
drängenden und einem diese gerade einklammernden Phänomenbegriff zu verorten. Dass
sich die kritische Phänomenologie husserlscher Provenienz jedenfalls nicht umstandslos
dafür gebrauchen lässt, um gegen die Vorherrschaft des Handlungsbegriffs die «Unverfügbarkeit

des Handelns Gottes im menschlichen Handeln» (17) sicherzustellen, zeigt H.
Schröer, wenn er einen Satz aus Husserls Formale[r] und transzendentale[r] Logik zitiert:
«Auch Gott ist für mich, was er ist, aus meiner eigenen Bewußtseinsleistung» (E. Husserl,
GW XVII, 1974, 221; zitiert nach W. Biemel, TRE 15,1986, 739).

In gewohnt klarer und unprätentiöser Sprache gibt B. Waidenfels eine Kurzeinführung
in die Phänomenlogie, wobei er den Akzent auf das Paradox von Erfahrung und Ausdruck
legt, dem eine «schöpferische Antwort» (76) begegnet. In besonderer Weise gelte dieses
Paradox für die religiöse Erfahrung, die von dem Dilemma zwischen der Bedingtheit
religiöser Phänomene und ihrem Unbedingtheitsanspruch bestimmt sei - ein Dilemma, dessen

Lösungsversuche jedoch fataler seien, als dieses selbst (84). Daran anschliessend erinnert
auch M. Moxter die theologische Rezeption der Phänomenologie an einige grundlegende
Sachverhalte, die von dem Drängen auf konkrete Phänomene leicht unterschlagen werden,
vor allem, wenn man sich von der phänomenologischen Methode eine unmittelbar zugängliche

Wirklichkeit oder einen gesicherten Gegenstandsbezug erhofft. Ähnlich wie Walden-
fels versteht Moxter die Phänomenologie als Methode der Beschreibung, die sich in keiner



Rezensionen 191

Beschreibungsleistung erschöpft, sondern auf immer neue und andere Beschreibungen
angelegt ist. In diesem Sinne sei die Phänomenologie auch für die Theologie rezipierbar und
fruchtbar.

Einen Schritt über die klassische phänomenologische Theoriekonstellation hinaus macht
H. Deuser, der die Phänomenologie im Anschluss an C.S. Peirce semiotisch konzipieren
will Phaneroskopie), weil sie damit weder auf die Frage des Bewusstseins noch auf
Konstitutionsbedingungen festgelegt sei, sondern ernst nehme, «dass Wahrnehmen, Erkennen
und Denken in Zeichenprozessen geschieht» (101). Dabei unterscheidet Deuser zwischen
dem instinktiv-hypothetischen Ort der Zeichenbildung und deren Modus als Symbolisierung,

wobei über die Wahrheit von religiösen Symbolen nur innerhalb ihrer Reichweite
befunden werden könne. Diesen Ball aufnehmend rechnet Th.A. Lötz mit viel Emphase
sowie der Grundüberzeugung, dass sich so ziemlich alle Probleme der neuzeitlichen Philosophie-

und Theologiegeschichte mit der richtig verstandenen Semiotik von C.S. Peirce lösen
lassen, der Praktischen Theologie vor, sie habe diesen Königsweg noch kaum beachtet,
bzw. falsch verstanden. Verfalle diese entweder einem reduktionistischen oder dezisionisti-
schen Umgang mit der Semiotik, so sucht Lötz nach einem dritten Weg, wonach Referenz
selbst zeichentheoretisch, mithin das Zeichen selbst als Phänomen gedacht werden müsse.

Aus soziologischer Sicht betrachtet W.-D. Bukow die Religion unter den Bedingungen
der Ausdifferenzierung in systemischer, lebensweltlicher und (meta-)kommunikativer
Perspektive, das heisst in ihren Erscheinungsformen als Kirche, als private Überzeugung und
als Gegenstand öffentlicher Kommunikation. Nachdem er den allgemein beklagten
Relevanzverlust der institutionellen Religion relativiert hat, zeigt er anhand von empirischen
Studien die gestiegene Bedeutung von Religion in lebensweltlichen Bezügen und hebt hervor,

dass religiöse Entwürfe auch in der Öffentlichkeit an Bedeutung gewinnen. Fazit: «Die
«öffentliche Religion) verliert im Verlauf der gesellschaftlichen Kommunikation ihre
wirkungsgeschichtliche Eindeutigkeit und gewinnt eine neue Vielfalt, in der sich religiöse
Traditionen aus Kirchen, aus Lebensstilen und Zivilreligion amalgamieren» (141).

Nach einem Ausflug in die Welt des Kinos und der Filmwahrnehmung, die W. Schneider-
Quindeau semiotisch und phänomenologisch als eine Erfahrung sui generis versteht, die in
ihrer Gleichnishaftigkeit dem christlichen Glauben entspreche, beschliessen W.-E. Failing
und H.-G. Heimbrock die Theorieerkundungen mit einem Text über das Heilige, in dem
sie vor allem die verstörende Fremdheit des Heiligen im Unterschied zu allen Kompensa-
tions- und Integrationsfunktionen des Religiösen betonen, weshalb das Heilige vor allem
«auch in nicht-religiöser Sphäre weiter zu verfolgen» sei (206). «Dann würde gerade das

Heilige als verdichtete Präsenz der Religion dem Alltag seine Würde und Spannung
sichern, insofern das Heilige im Alltäglichen als das ganz Andere aufscheint, als das es den
Alltag in aufbrechender Funktion befremdet und jene Weltdistanz schafft, die Menschen
ein Verhalten zu Welt und Leben allererst ermöglicht.» (207)

Gemessen an dem mehrfach erhobenen Vorwurf von Failing/Heimbrock, die Praktische
Theologie habe sich seit den 70er Jahren aus den Sozialwissenschaften einen wenig reflektierten

und unpräzisen Handlungsbegriff (5,7,15f., 19,21) ausgeliehen, sowie der Kritik an
einer «ebenso vielfältigen wie unscharfen, häufig sehr oberflächlichen und nicht selten
pejorativen Rede von Phänomenologie unter Theologinnen und Theologen» (7) kann von
einer höheren Präzision des Phänomenbegriffs in den vorgelegten Texten keine Rede sein.
Vielmehr erscheinen die Möglichkeiten, sich mit den unterschiedlichsten Interessen und
Fragerichtungen auf <die Phänomenologie) oder <die Phänomene) zu beziehen, beinahe
unbegrenzt. Das macht sich vor allem in der jeweiligen Identifizierung dessen bemerkbar,
was als religiöses Phänomen soll gelten dürfen.

Soll das Plädoyer für einen «offenen» Religionsbegriff nicht zu beliebigen Zwschreibun-

gen von Religion, sondern zu besseren Beschreibungen religiöser Kommunikation führen,
dann erscheint ein methodisch geklärtes, das heisst historisch-hermeneutisch ausgewiese-



192 Rezensionen

nes Verständnis von Religion - das weder dogmatisch noch institutionell normiert sein
muss! - unabdingbar. Natürlich ist den Herausgebern zuzustimmen, dass Religion nicht in
instrumentellem Handeln und theoretischer Reflexion aufgeht. Ebenso klar ist jedoch, dass

man noch nicht bei der Religion ist, wenn man bloss den Alltag in den Blick nimmt. Die
phänomenologische Methode der Beschreibung lässt - vielleicht - Phänomene sehen, aber

per se keine inhaltlich bestimmten Phänomene.
Phänomenologie vermag als solche nicht zu klären, was ein ökonomisches, ein juristisches,

ein politisches oder ein religiöses Phänomen ist. Um z. B. zwischen Phänomenen ge-
lebter Religion und gelebter Ideologie unterscheiden zu können, bedarf es einer theoretischen

Reflexion, die sich am methodisch gesicherten Gegenstandsbegriff einer positiven
Wissenschaft orientiert. Dass Theologie als solche zu verstehen und keine allgemeine Le-
bensweltbeschreibungstheorie ist, stellt eine wesentliche Errungenschaft der methodischen
Selbstverständigung und Selbstbeschränkung moderner Theologie dar, die nicht ohne
Schaden wieder aufgegeben werden sollte.

Markus Buntfuß, Neubiberg


	Rezensionen

