Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Artikel: Das Subjekt und die Atmosphéaren, durch die es ist : ein
religionsphilosophischer Versuch

Autor: Hailer, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Subjekt und die Atmosphéren, durch die es ist

Ein religionsphilosophischer Versuch

Auf dem Vorsatzblatt meines Terminkalenders steht: «Wir sind ein Teil
unserer Zeit». An diesem Ort ist das zweifelsohne ein drgerlicher Satz, denn
dass ein Termin den anderen jagt und die Telefonlisten zu lang sind, erfahre
ich fast jeden Tag, so dass ein Kalenderverlag das nicht auch noch an gut sicht-
barer Stelle hitte eindrucken miissen. Gleichwohl steckt mehr dahinter: Dass
«wir ein Teil unserer Zeit> seien, dieser Satz spielt mit der Konvention, dass
Zeit etwas ist, was wir haben: Man hat Zeit oder eben nicht, man gewéhrt sie
anderen, man spart sie sich und der eigenen Familie als Freizeit, unterteilt sol-
che und solche Zeiten. <Ein Teil der Zeit sein> kehrt das Bestimmungsgefiige
um: Es ist nicht so, dass ich meine Zeit gestaltete, vielmehr finde ich mich in
ihr vor, von ihr gestaltet und gesteuert. Im Alltagsleben ist das zumeist unan-
genehm konnotiert, eben als Stress, eben als das Gefiihl, ein Gejagter und
Gehetzter zu sein. Freilich gibt es auch angenehmere Beispiele.

Ich interessiere mich im folgenden fiir diejenigen Phdnomene, die auftau-
chen, wenn man die Logik eines solchen Satzes iiberpriift. Was heisst es, Teil
eines anderen Phinomens zu sein, wo wir umgangssprachlich doch gewohnt
sind, uns als Subjekte unseres Erlebens und Handelns zu verstehen? Welche
Phinomene kommen dabei in den Blick und wie kénnen sie beschrieben wer-
den? Gesetzt, auf diese Fragen liessen sich vorlaufig plausible Antworten fin-
den, dann spitestens ist auch die Theologie gefragt, wie sie sich denn dazu
stelle: andere Phdnomene, deren Teil der Mensch ist — hier besteht offenkun-
dig von Seiten der Dogmatik Auskunftsbedarf. Damit ist der Erwégungsgang
der folgenden Seiten vorgezeichnet: Nach Uberlegungen zum Begriff der At-
mosphire, der als terminus technicus fiir das gemeinte Phinomen gehandelt
wird (I), schliesse ich (II) einige Erwdgungen zu den darin enthaltenen sub-
jekttheoretischen Uberlegungen an. Von hier aus ergibt sich eine Parallele
zur theologischen Rede vom Subjekt. Abschliessend (III) wird iiberlegt, wie
der Begriff Atmosphére theologisch zu fassen sein konnte und welche Aufga-
ben fiir die Dogmatik sich daraus ergeben wiirden.

I

«Wo sind wir, wenn wir Musik horen?» fragt Peter Sloterdijk, und bei dem
Religionsphilosophen Georg Picht wird dhnliches durch die Frage nach dem
«Klangraum» angesteuert.! Was also geschieht beim Horen von Musik oder
in welchem eigentiimlichen Raum befindet sich der Horer, die Horerin? Ho-
ren, so heisst dessen erster Schritt, ist eben nicht das Einsammeln von Infor-



166 Martin Hailer

mationen, sondern eine Form des Ausgesetztseins. Beim Horen befindet sich
das perzipierende Subjekt nicht in einem gewissen Abstand zu seinem Ob-
jekt, um es zu betrachten, sondern gleichsam in ihm. Der Gesichtssinn ope-
riert tiberall mit der Logik des Abstands: Etwas betrachten heisst eo ipso, von
ihm zuriickzutreten und es in Augenschein zu nehmen. Wer betrachtet, ist
von seinem Objekt geschieden, sonst wiirde er eben nicht betrachten. Er ist
distant, er sammelt Informationen, er setzt sie zusammen.? Nicht so der Ho-
rende. Der Gehorsinn kann sich nicht aus oder von seiner Quelle entfernen.
Der Gesichtssinn distanziert, wer aber Musik hort, ist in der Musik oder er
hort nicht. Es gehort, schreibt Sloterdijk, «zur Natur des Horens (...), nie an-
ders zustandezukommen als im Modus des Im-Klang-Seins. Kein Horer kann
glauben, am Rand des Horbaren zu stehen. Das Ohr kennt kein Gegeniiber,
es entwickelt keine frontale <«Sicht> auf fernstehende Objekte, denn es hat
«Welt> oder «Gegenstinde> nur in dem Mass, wie es inmitten des akustischen
Geschehens ist — man konnte auch sagen: sofern es im auditiven Raum
schwebt oder taucht.»’

Diese Beobachtung stimmt fiir den Konzertsaal, der vielleicht unter ande-
rem deshalb noch nicht ausgestorben ist, weil es in ihm in einer Weise um die
unmittelbare Prisenz der Musik geht, die von einer auch noch so perfekten
Hifi-Anlage nicht herzustellen ist. Sie stimmt ganz sicher fiir die Discotheken,
denn diese bieten das totale akusto-kinetische Eintauch-Erlebnis: Wer dort
tanzt, nimmt nicht einen Gegenstand wahr, er/sie ist in emphatischer Weise in
der Musik, im Rhythmus. Obschon mit anderen Kldngen, geht es dem héusli-
chen Streichquartett letztlich nicht anders, und selbst die funktionale Musik
in den Kaufhéusern ist nicht anders geplant, nur perfider: Sie soll den Konsu-
menten in sich bergen und in eine Stimmung versetzen, die fiir den Verkéufer
giinstig ist. Dies vielleicht und nicht nur ihre miserable Machart macht solche
Musik> zu einer Form der akustischen Umweltverschmutzung.*

P Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt/M. 1993, 294; G. Picht, Kunst und Mythos.
Vorlesungen und Schriften, hg. von C. Eisenbart i. Vbg. m. E. Rudolph, Stuttgart 1996,
466.

2 Das gilt auch dann, wenn die Phinomenologie selbst den Gesichtssinn zum Gegen-
stand hat, wie etwa in zahlreichen Arbeiten E. Husserls, so etwa in den Analysen im zwei-
ten Teil, Abschnitt V der Logischen Untersuchungen, Husserliana XIX/1, in der Meiner-
Ausgabe der Gesammelten Schriften Bd. 3, 352ff.

3 Sloterdijk, Weltfremdheit (vgl. Anm. 1) 296.

* Die Musik sei «domina et gubernatrix affectuum humanorums» heisst es bei Martin
Luther (WA 50,371), der ausweislich dieser und anderer Stellen phdnomenologisch in die-
selbe Richtung wie die hier Referierten zielt. Fiir diesen Hinweis und weitere Bemerkun-
gen vgl. R. Preul, Kirchentheorie. Wesen, Gestalt und Funktion der Evangelischen Kirche,
Berlin/New York 1997, 327f. Freilich wire zu sagen, dass Preuls eigene Interpretation, die
Musik habe den Zweck der «Identititsdarstellung im Kultus» (ebd. 328, Herv. M.H.), das
Sachmoment der <domina et gubernatrix> zugunsten einer Représentationslogik dndert.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 167

Der akustische Sinn also kehrt den visuellen Sinn um: Nicht Distanz, son-
dern Drinsein, nicht die Festigkeit des perzipierenden Subjekts in seiner Té-
tigkeit, sondern dessen tendenzielle Auflosung im akustischen Raum. Fiir Er-
fahrungen wie diese steht der philosophische Terminus <Afmosphdre>. Im 20.
Jahrhundert wurde er v.a. im so monumentalen wie unerschlossenen System
der Philosophie von Hermann Schmitz geprigt.” Zustimmende und kritische
Aufnahme fand er uv.a. in der Theologie des Gottesdienstes von Manfred Jo-
suttis und bei Schmitz’ Schiiler Gernot Bohme. Ich beziehe mich zunéchst auf
Arbeiten des letzteren.

Bohmes Argumentationsgestus ist vorsichtig: «Die Prédvalenz des Dinges
in der Ontologie hat etwas Erstaunliches. Warum orientiert sich die Frage,
was das Seiende als solches ist, nicht eher an Michten, Erscheinungen, Ge-
stalten?»® Ausdriicklich heisst es denn auch, dass die Erwigungen zum Phi-
nomen der Atmosphére den Status eines Versuchs haben und nicht als ausge-
fiihrte Asthetik verstanden werden wollen.” Folgende Beobachtung aber ist
gewiss nachvollziehbar:

«In der Wahrnehmung der Atmosphire spiire ich, in welcher Art Umgebung ich mich
befinde. Diese Wahrnehmung hat also zwei Seiten: auf der einen Seite die Umgebung, die
eine Stimmungsqualitit ausstrahit, auf der anderen Seite ich, indem ich in meiner Befind-
lichkeit an dieser Stimmung teilhabe und darin gewahre, daf ich jetzt hier bin. Wahrneh-
mung qua Befindlichkeit ist also spiirbare Priasenz. Umgekehrt sind Atmosphiren die Wei-
se, in der sich Dinge und Umgebungen prisentieren.»®

Atmosphire ist im hier gegebenen Zitat zu einem Phidnomen, das zwi-
schen Ding und perzipierendem Subjekt zu stehen kommt: Dinge présentie-
ren sich anhand ihrer, das Subjekt spiirt durch sie. Atmosphiren sind etwas,
das sozusagen zusitzlich zu Dingen und Subjekten existiert. Der Fehler des
gewohnlichen Denkens besteht darin, nur Subjekte und Dinge zu kennen und
die Atmosphéren trotz ihrer Wirksamkeit zu iibersehen.

Um was fiir Grossen aber handelt sich es sich bei Atmosphiren? Es geht
darum, «sich iiber den eigentiimlichen Zwischenstatus von Atmosphéren Re-
chenschaft zu geben.»” Dazu parallelisiert er zuniichst Atmosphiire und Aura
und versucht beides durch «jene Atmosphire der Distanz und des Achtung-
gebietenden zu bestimmen, die originale Kunstwerke umgibt.»'? Das freilich

> H. Schmitz, Der unerschopfliche Gegenstand. Grundziige der Philosophie, Bonn
1990, 18ff.292ff. Der Band stellt eine Kurzfassung und zugleich Retraktation des grossen
Systems dar, weshalb er sich als Zugang eignet. Die Auseinandersetzung mit Schmitz’
Theorie der Atmosphire wiirde hier zu weit vom Thema abfiihren.

® G.Bohme, Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt/M. 1995, 161.

” Ebd. 11f.

® Ebd. 96.

° Ebd.22.

10 Ebd. 26. Hier ist der Hinweis auf die Einfiihrung des Terminus Aura bei Walter
Benjamin fillig: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei



168 Martin Hailer

heisst noch kaum mehr als einen Begriff durch den anderen zu ersetzen. Boh-
mes Grundgedanke geht weiter dahin, dass Atmosphéren zu Dingen gehoren,
ja, dass sie gleichsam die Aussenseite der Dinge sind. Er spricht von Atmo-
sphiiren als den «Ekstasen des Dings»."! Durch den Ausdruck <Ekstasen des
Dings> soll die klassische Dingontologie ergéinzt werden. Diese hatte als Form
des Dings das bestimmt, was es abgrenzt, also von anderen Dingen und vom
leeren Raum trennt und was sein Volumen nach innen bestimmt. Hier aber
gilt es nun zu sehen: «Die Ausdehnung eines Dinges und sein Volumen sind
aber auch nach auB3en hin spiirbar, geben dem Raum seiner Anwesenheit Ge-
wicht und Orientierung. Volumen, gedacht als Voluminizitét eines Dinges, ist
die Michtigkeit seiner Anwesenheit im Raum.» Atmosphéren sind dann «et-
was, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen ausgeht
und geschaffen wird.»'? In einer anderen, ebenfalls treffenden Formulierung:
«Wir spiiren das Material, insofern die Atmosphiére, die Materialien ausstrah-
len, in unsere Befindlichkeit eingeht. Wir spiiren die Anwesenheit der Mate-
rialien, indem wir uns in ihrer Gegenwart in bestimmter Weise befinden.»"

Die oder eine bestimmte Eigenschaft eines Dings ist nicht nur bei diesem
Ding selber, sondern besitzt eine Ausstrahlungskraft iiber die <«Grenze> des
Dings hinaus. Optische, akustische oder haptische Qualitdten eines Dings
oder eines Menschen sind so, dass sie eine Aura erzeugen, hinweisen, in den
Bann dessen ziehen, wozu sie gehoren. Die Atmosphiére artikuliert Prisenz,
sie ist die Weise der Anwesenheit des Dinges, zu der sie gehort. Es scheint
sich, in klassischen Termini gesprochen, um eine Theorie zu handeln, die ei-
nigen Akzidentien einer Substanz einen besonderen Status einrdumt und die-
se Qualititen als Grossen denkt, die nicht ohne die Substanz gedacht werden
konnen, iiber sie hinaus jedoch eine eigenstédndige Beschreibung ermoglichen
und erfordern. Man konnte an Substanz und Wirken oder Substanz und Qua-
litdt aus der aristotelischen Kategorienlehre denken oder, allgemeiner, an vAn
und popén aus dessen Metaphysik. Weiter diirfte dies nicht zu spezifizieren
sein, soll nicht der Skizzencharakter von Bohmes Ausfiihrungen umgangen
werden.'

Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt/M. 2003, bes. 13-16.25. Benjamin geht es um die
Aura des originalen Kunstwerks, die durch massenmediale Techniken zerstort wird. An
diesem kunstwissenschaftlichen Begriff sind Bohmes Erwigungen sichtlich orientiert. In
den hier vorliegenden Erwdgungen wird versucht, iiber den Bereich des Kunstwerks hin-
auszugehen.

" Bohme, Atmosphire (vgl. Anm. 6) 33.

12 Beide Zitate ebd. Dort auch zum Unterschied zur Schmitz’schen Sicht, zu dieser
ferner ebd. 28-31.

13 Ebd. 54.

4 Im Entwurf von Hermann Schmitz wird die Dingontologie als ganze bestritten. Es
diirfte erfahrungsniher sein, diesen radikalen Schritt nicht mitzugehen, sondern wie
Bohme den der Ergédnzung.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 169

Atmosphéren gehen von Kunstwerken aus genauso wie von Naturstim-
mungen; sie sind im zwischenmenschlichen Bereich einfach «da> oder sie wer-
den in den Inszenierungsformen der Politik bewusst gestaltet und eingesetzt
—und das beileibe nicht nur in autoritdren Systemen, sondern genauso in frei-
heitlichen Demokratien. Konnte man diese vielfédltigen Formen von Atmo-
sphidre nicht wahrnehmen und nicht beschreiben, liefe man wohl Gefahr,
achtlos an ithnen voriiber zu gehen oder — ethisch gewiss bedenklicher — ihnen
und denjenigen ausgesetzt zu sein, die sich der Inszenierungsform der Aura
und der Atmosphire in geschickter Weise bedienen. In diesem Sinne sind die
Reflexionen zum Phdnomen des Atmosphérischen keineswegs versponnene
Asthetik, sondern ein Beitrag zum Realismus des Alltags, des Kunstwerks
und der Politik.

Freilich geht Béhme an einer Stelle sehr weit. Wie schon zitiert: «werden
Atmosphéren nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umgekehrt als et-
was, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen ausgeht
und geschaffen wird.»'> Dem Pridikat «freischwebend> wird man nun eine ge-
wisse Pauschalitét nicht absprechen kénnen, und in dieser liegt meines Erach-
tens ein Problem: Bohme droht einen wichtigen Teilaspekt aus dem Blick zu
verlieren, indem er das «freischwebend> ablehnt und Atmospharen an Dingen
und Menschen gleichsam festmacht. Dadurch wird der Eindruck erweckt, als
sei das Subjekt in seiner Selbigkeit durch das Wahrnehmen einer Atmosphére
nicht wirklich affiziert. Bohme spricht vom <Wahrnehmen>, vom <Eingehen in
die Befindlichkeit>, vom <Spiiren> einer Stimmung. Diese und andere Formu-
lierungen sind ohne weiteres im Rahmen einer neuzeitlichen Subjekttheorie
denkbar, die das Subjekt als sich selbst gleiches, perzipierendes Organ ver-
steht. Dieses Subjekt nimmt Objekte wahr und — belehrt durch die neue As-
thetik — eben auch Klimata, Stimmungen, Auren, Atmosphéren. Ungedacht
bleibt dabei, dass die Rede von der Realitdt der Atmosphére eo ipso diejenige
von der Selbigkeit des Subjekts kritisiert.' Denn zur Atmosphire gehort es,
dass sie nicht die Form von Information hat, sondern dass es sich bei ihr um
eine Machtformigkeit handelt. Sie determiniert den, der sich in ihr befindet.
Das gilt dann, wenn es sich um eine erwiinschte Determination handelt, wie
im Konzertsaal oder beim Eingestdndnis des Verliebten, <es hat mich er-
wischt>, also dabei, nicht mehr Herr im eigenen (Verstandes-)Haushalt zu
sein. Es gilt genauso bei Atmosphiren, die gewohnlich als weitaus weniger

5 Ebd. 33.

16 Bshme kommt in einem Exkurs auf die Diskussion um den sogenannten homeri-
schen Menschen zu sprechen, also darauf, dass v.a. in der Odyssee Menschen nicht als
Aktzentren gedacht werden, sondern als Geféss und Spielball der Gotter, die ihre Macht
in auratischer Weise ausiiben, bzw. diese auratische Macht sind, vgl. ebd. 112£.124f. Es ist
freilich nicht erkennbar, ob dieses Motiv iiber eine historische Riickerinnerung hinaus in
der systematischen Theorie der Atmosphire eine Rolle spielt.



170 Martin Hailer

wiinschbar gelten, bei Stimmungen von kollektiver Angst oder kollektivem
Hass, in Verrohung und Verblendung. In allen diesen Féllen erfidhrt sich das
Subjekt als aus-sich-heraus-seiend, als in eine Sphire eingetaucht, von dieser
bestimmt, an und in ihr existierend. Nichts anderes ist das Widerfahrnis von
Macht. Das ldsst sich exemplifizieren, indem noch einmal das Eingangsbei-
spiel vom Musikhoren aufgegriffen wird: Was wir horen, ist gleichsam <in
uns>, ob wir wollen oder nicht. Das Ohr nimmt nicht Objekte wahr, es ist den
Tonen und Gerduschen ausgeliefert, und nur einem sehr kleinen Teil der Ge-
rdusche kann man die Klangquelle eindeutig zuordnen. Insofern lésst sich sa-
gen, dass sich die Menschen in einem Klangraum befinden. Dazu bemerkt der
eingangs erwihnte Georg Picht:

«Was fassen wir auf, wenn wir horen, wie das Meer rauscht oder wie der Wind saust?
Das Bewultsein hat sich gegen die Sprache seiner Sinnesorgane blockiert. Es registriert
noch Geréusche, aber es nimmt sie nicht wahr. Die synésthetische Wahrnehmung hat sich
desintegriert. Wenn wir jedoch auf das Verhalten von Volkern oder Gruppen achten, fiir
die die Wahrnehmung von Natur noch lebensnotwendig ist, oder wenn wir uns aus der
Dichtung iiber von uns verdriangte Wahrnehmungen belehren lassen, so ist ganz unver-
kennbar, was das Ohr im Unterschied zum Auge wahrnimmt. Im Rauschen des Meeres
oder im Sausen des Windes vernehmen wir Méchte, Krifte, dynamische Felder. Wir erfah-
ren durch das Ohr die Natur nicht als Anordnung von Objekten im Raum sondern als einen
schwebenden, schwingenden, flutenden, von Spannungen geladenen Bereich.»'’

Horen ist Ausgesetzt-Sein und Widerfahrnis. Das Widerfahrnis aber kon-
struiert nicht Objekte, sondern fiihlt sich inmitten von Méchten, die auf es
wirken, inmitten von Energien, die es zu spiiren bekommt. In diesem Sinne
lasst sich sagen, dass Horen auf eine andere Weise als Sehen die primére
Form der Phinomene wahrnimmt und die Abstraktionsleistungen des Sub-
jekt-Objekt-Schemas dabei unterlduft.'”® Fiir die Wahrnehmung von Atmo-
sphiren ist, darauf laufen diese Uberlegungen hinaus, der Vorstellung vom

17 Picht, Kunst und Mythos (vgl. Anm. 1) 390, vgl. 392.435.

18 Zum gesamten Zusammenhang vgl. ebd. 383-395. Pichts Unterscheidung zwischen
Auge und Ohr greift das Motiv von Friedrich Nietzsches «Duplicitédt des Apollinischen und
des Dionysischen» in der Geburt der Tragodie auf (Tragodienschrift Abschnitt 1, KSA 1,
25). Picht fiihrt beide Formen der Sinneswahrnehmung auf ihren jeweiligen mythologi-
schen Grund zuriick; er plante, die Vorlesung mit einer Gegeniiberstellung der Mytholo-
gien des Apollon und des Dionysos zu beschliessen, was aber nur teilweise ausgefiihrt
wurde. Der Anschluss an die Nietzsche’sche Leitdifferenz ist aber auch so deutlich genug;:
Die Attribute des Sehens — Klarheit, Ordnung, Strenge, Méglichkeit zur Distanznahme
u.a. — lassen sich in der Tragodienschrift ebenso miihelos wiederfinden wie diejenigen, die
dem entgegengesetzten Pol zugeordnet werden. Der Nietzsche dieser Epoche sieht zwei
Grundstrebungen am Werk, die in schwer zu entritselnder Weise aufeinander angewiesen
sind: «welche aesthetische Wirkung entsteht, wenn jene an sich getrennten Kunstméchte
des Apollinischen und des Dionysischen neben einander in Thitigkeit gerathen? Oder in
kiirzerer Form: wie verhilt sich die Musik zu Bild und Begriff?» (Tragddienschrift
Abschnitt 16, KSA 1, 104). Als Auskunft iiber Grundweisen der Wahrnehmung hat sich
Picht dem offenkundig angeschlossen, vgl. Kunst und Mythos 485. Ahnlich argumentiert P.



Das Subjekt und die Atmosphdren, durch die es ist 171

Subjekt als einem geschlossenen System der Abschied zu geben. Wahrneh-
mung ist ein bestdndiges Wechselspiel aus sinnlichen Eindriicken und affek-
tiver Riickprojektion derselben in den zuvor schon erschlossenen Horizont
der Welt, aus der sie stammten. Das <Subjekt> — das kein Subjekt im Sinne des
Gegeniibers zum Objekt sein kann — der Wahrnehmung ist das Wechselspiel
aus Sinneseindruck und affektiver Projektion. Ihm gegeniiber erscheint das
Subjekt der Erkenntnis und das der romantisch konnotierten Perzeption von
Atmosphiren als abstrahierendes Derivat, dem Theodor W. Adorno vorge-
halten hatte, dass es sich verstellend vor das schiebe, was es doch begreifen
wolle."

II

Stimmt die Rede von der Wirklichkeit der Atmosphéren also ein in die
modernen Abgesédnge auf Subjekt und Individualitdt? Es will zumindest so
scheinen, als sei damit ein Selbstgefiihl angesprochen, das die Stetigkeit des
Selbst eben nicht mehr kennt und von dem sich mit Claude Lévi-Strauss sagen
liesse: «Ich habe nie ein Gefiihl meiner personlichen Identitédt gehabt, habe es
auch jetzt nicht. Ich komme mir vor wie ein Ort, an dem etwas geschieht, an
dem aber kein Ich vorhanden ist. Jeder von uns ist eine Art StraBenkreuzung,
auf der sich Verschiedenes ereignet. Die StraBenkreuzung selbst ist vollig
passiv; etwas ereignet sich darauf.»* Einige Beitréige zur Debatte lesen sich
in der Tat in diesem Sinne. So spricht Peter Sloterdijk in der eingangs zitierten
Publikation davon, dass es Grund genug gebe, von der Vorstellung eines Sub-
jekts als Substrat Abschied zu nehmen. Richtig sei, «dass Subjektivitédt nicht
von fundamentaler, sondern von medialer Natur ist.»*! Denken, Fiihlen, Er-
leben — all dies, so Sloterdijk, geschehe zwar im Subjekt, habe dieses aber
nicht zum Urheber und zum Garanten: «Das Denken ist im Subjekt wie der
Ton in der Violine — kraft eines Schwingungsverhiltnisses. Menschen sind, so-
fern sie denken, gleichsam Musikinstrumente fiir Vorstellungen, die die Welt
bedeuten.»” An Erfahrungen wie denen des Atmosphirischen, von denen

Sloterdijk in seiner Nietzsche-Studie: Der Denker auf der Biihne. Nietzsches Materialis-
mus, Frankfurt/M. 1986, 156-169.177-185.

19 Th.W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/M. 1988, 17. Es liesse sich wohl zei-
gen, dass Bohmes Asthetik an diesem Punkt romantisch geprigt ist, also durch eine Vor-
stellung, die der szientifischen Erkenntnistheorie der Neuzeit wohl die Rechnung
prasentiert, durch die von ihr selbst beworbenen Erfahrungsgehalte gleichwohl die Selbig-
keit und die Steigerung der eigenen Subjektivitit zu erreichen wiinscht. Eine Theorie der
Atmosphire ist kritisch gegen beide in Stellung zu bringen.

2 C. Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung. Fiinf Radiovortrige. Sonderausgabe
Frankfurt/M. 1996, 17.

2L Sloterdijk, Weltfremdheit (vgl. Anm. 1) 317.

22 Ebd. 313.



172 Martin Hailer

der genannte Band unter seinem Titelthema reichlich Beispiele liefert, sei ge-
nau dies zu lernen: Das Subjekt ist nicht der Herr seiner selbst, es findet sich
in Verhiltnissen vor, die es konstituieren und von Zeit zu Zeit und Gelegen-
heit zu Gelegenheit es sich auch verlieren machen.

Der Gedanke ist bestechend und problematisch zugleich. Bestechend ist
er zunichst, weil vom Phinomen des Atmosphirischen her einiges fiir ithn
spricht: In der Tat werden dabei Erfahrungszusammenhénge beschrieben, die
Erfahrungen vom sich-Verlieren des Subjekts sind. Sofern neuzeitliche Sub-
jektivitidtstheorien Erfahrungen dieser Art nicht einzurechnen in der Lage
sind, miissen sie als unvollstindig bezeichnet werden. Zu rechnen ist aller-
dings damit, dass in der Diskussion zu schnell auf «die> neuzeitliche Subjekti-
vitdtstheorie geschlossen und diese sodann abqualifiziert wird. Bereits ein je-
weils fliichtiger Blick in Kants Kritik der Urteilskraft und die darin enthaltene
Analytik des Erhabenen wie in Hegels Asthetik und seine Theorie des Ideals
als externer Be-Geisterung — wenn ich mir diese sprachliche Gewaltsamkeit
erlauben darf — zeigt, dass im Kontext aufkldrerischer und postaufklireri-
scher Theoriebildung weit differenzierter gedacht wurde, als manches sich
postmodern nennende Feuilleton glauben machen will.”®

Zu fragen ist viel eher, ob nicht auch die eben zitierten Formulierungen
auf ihre Weise der Erfahrung Gewalt antun. Es erstaunt doch, dass sich
gleichsam alles umgekehrt zur bisherigen Denkgewohnheit verhalten soll:
Nicht mehr Zentrum des Erlebens, sondern <neutrale Strassenkreuzung,
nicht mehr cartesianisches Cogito, sondern <Violine, auf der gespielt wird>.
Ohne die hier nun eigentlich fillige Diskussion neuerer Theorien des Sub-
jekts und des Geistes fiihren zu konnen,* ist doch zuriickfragen: Kann und
soll man dies fiir Regionen und Zeiten zugeben, ist zugleich mitgesetzt, dass
sie die ganze Konstitutionsgeschichte des Subjekts erzidhlen? Ist in den von
ihnen kritisierten Konstitutionsgeschichten nicht mindestens die Wahrheit
enthalten, dass es Orte und Zeiten gibt, an denen das Subjekt legitimerweise
so iiber sich denkt? Damit ist keine Verteidigung des <ich denke, das alle mei-
ne Vorstellungen muss begleiten konnen> oder des Fichte’schen Sichselbst-
setzens gemeint, wohl aber die, von ihr nicht umstandslos zum Gegenteil
iiberzugehen. Die damit einhergehenden Uberziehungen drohen, den be-
rechtigten Punkt der Kritik vergessen zu machen. Dieser besteht m.E. darin,
das Subjekt nicht als geschlossenes, sondern als offenes System zu denken. Es

B Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft, Werke hg. von W. Weischedel Band V, Darm-
stadt 1983, 328ff. (§§ 23ff.); G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, Werke 13,
Frankfurt/M. 1986, 202ff.

2 Dazu sind u.a. hilfreich: SelbstbewuBtseinstheorien von Fichte bis Sartre, hg. von M.
Frank, Frankfurt/M. 1993; Analytische Philosophie des Geistes, hg. von P. Bieri, Boden-
heim 21993; Analytische Theorien des SelbstbewuBtseins, hg. von M. Frank, Frankfurt/M.
1996.



Das Subjekt und die Atmosphdiren, durch die es ist 173

treffen in ihm konstituierende Momente verschiedener Provenienz aufeinan-
der: In bestimmten Regionen ist der transzendentalen Apperzeption ihr
Recht iiberhaupt nicht zu bestreiten. Ahnlich fundamental aber sind Erfah-
rungen, die vom externen Gegriindetsein und vom sich-Finden in Atmosphé-
ren sprechen. Es macht wenig Sinn, hier ums schlechthinnige Prae streiten zu
wollen. Die Verfechter der Selbstkonstitution haben dies in den immer neuen
Auflagen der Selbstbewusstseinsdebatten gesehen, die der externen Gegriin-
detheit sihen sich zu Schmitz’schen Totalerkldrungen oder zum bloss histori-
schen Riickgriff auf das Konstrukt des homerischen Menschen gezwungen.
Es bleibt doch, dass eine Griindungsgeschichte des Subjekts alleine nicht er-
zahlt werden kann, auch und gerade dann, wenn sie sich modern und antime-
taphysisch geriert. Von einer Theorie der Atmosphére her gelangt man nicht
direkt ins andere Extrem, wohl aber zur Subjektivitit als offenem System.

Das ist der Punkt, wo das genuin theologische Interesse am Thema be-
ginnt. Dafiir gibt es mindestens zwei Griinde. Zum einen hat die neuzeitliche
Theologie v.a. protestantischer Signatur sich weitgehend darauf eingestellt,
im Rahmen des Paradigmas <Subjekt> die eigene Sachlichkeit voranzutreiben.
Gerit dies selbst in den Blickwinkel der Kritiker, scheint Aufmerksamkeit
geboten. Und zum anderen scheint sich eine Parallele aufzutun, die im Rah-
men der Subjekttheorien nur wenig anschlussfahig war: die Rede davon, dass
die Subjektivitidt des Menschen letztlich in Gottes Subjektivitit verankert ist.
«Fides facit personam» heisst Martin Luthers Kurzformel dafiir, «Ich ist ein
anderer» kdnnte man — ithm selbst gewiss keine theologische Intention unter-
stellend — Arthur Rimbaud zitieren.”

Die Theologie insistiert darauf, dass das Sein des Menschen von ander-
wirts her ist. Dabei geht es nicht nur um die schépfungstheologische Grund-
relation im landldufigen Sinne, also darum, dass wir nicht unsere eigene Her-
vorbringung sind. Vielmehr ist gemeint, dass die Identitét eines (Christen-)
Menschen sich dem Werk bzw. der Anwesenheit Gottes verdankt. Deshalb ist
das letzte Wort in der Formel <fides facit personam> hier durchaus zu betonen.
Es versteht sich, dass diese Rede aufgerufen ist, wenn es gute Griinde fiir das
Thema der Atmosphire und der ihr zugehorigen Subjektivitit gibt.

An mindestens zwei prominente Metaphern Martin Luthers kann dabei
angekniipft werden. Die eine ist die vom <«rohlichen Wechsel> aus der Frei-
heitsschrift von 1520, die andere die vom menschlichen Willen als iumentum
(Lasttier), bei dem entweder Gott oder der Teufel im Sattel sitzen, aus De
servo arbitrio, der grossen Streitschrift aus dem Jahr 1525.%° Man wird sich vor

3 M. Luther, WA 39/1, 282 aus der Zirkulardisputation von 1537 (ebd. 265-333) bzw.
A. Rimbaud, (Euvre de vie. Edition du centenaire, établie par A. Borer, Paris 1991, 184
(Brief an Georges Izambard vom 13.5.1871). Vgl. R. Frisch/M. Hailer, Ich ist ein Anderer.
Zur Rede von Stellvertretung und Opfer in der Christologie, NZSTh 41 (1999) 62-77.

% WA 7,25 bzw. 18, 635.



174 Martin Hailer

vorschneller Parallelisierung der beiden hiiten, kann sie aber gleichwohl in
folgenden Zusammenhang bringen: Die Rede vom frohlichen Wechsel liest
sich wie ein Kommentar zu Gal 2,20: «nun nicht ich, sondern Christus in mir».
Die Grundverfasstheit des Lebens eines Christenmenschen ist hier angespro-
chen. Christsein ist Ek-sistenz, ist Gegriindetsein in Gottes heilvollem Gegen-
iiber. Insofern gibt es eine starke Parallele der theologischen Rede von Sub-
jektivitdt zu derjenigen, die sich im Umfeld der Atmosphire-Theorien als
sinnvoll erweist. Das freilich ist erst eine recht vorldufige und dusserliche Be-
stimmung, sagt sie doch wenig mehr, als dass beide Theorien in der Annahme
des Subjekts als offenem System iibereinkommen. Die Rede von der Atmo-
sphire ist inhaltlich weitgehend offen, die vom frohlichen Wechsel an die Sit-
ze der Christologie gekniipft. Ob und wie die Sédtze der Christologie <atmo-
sphérisch> interpretiert werden konnen, ist dabei durchaus noch die Frage.
Hier kommt man nun mit Luthers Rede vom Lasttier ein Stiick weiter. Mit
dem Bild antwortet er auf die Vorstellung des Erasmus, dass es zwischen dem
Wollen und dem Nichtwollen des Guten eine neutrale Mitte, gleichsam den
Begriff des Wollens iiberhaupt, gebe. Dagegen hilt Luther: «Factus sum sicut
iumentum (et) ego semper tecum. Si insederit Satan, uult (et) uadit, quo uult
Satan, nec est in eius arbitrio, at utrum sessorem currere aut eum quaerere,
sed ipsi sessores certant ob ipsum obtinendum (et) possidendum.»*” Es bietet
sich nachgerade an, dieses Bild im Sinne der Atmosphére-Theorien zu inter-
pretieren. Das Subjekt — hier genauer: sein Wille — ist in der Tat ein offenes
System. Fiir sich mag es iiberzeugt sein, dem eigenen Antrieb zu folgen und
coram mundo wiirde Luther dies ja auch ohne weiteres zugestehen. Gleich-
wohl aber gibt es Regionen und Sachverhalte, in denen dies zuhochst nicht

2" Ebd., Text nach der Studienausgabe, hg. von H.-U. Delius, Leipzig 1996, 208. K.
Zickendraht, Der Streit zwischen Erasmus und Luther iiber die Willensfreiheit, Leipzig
1909; W. v. Loewenich, Gott und Mensch in humanistischer und reformatorischer Schau.
Eine Einfithrung in Luthers Schrift De servo arbitrio, in: ders., Humanitas — Christianitas,
Giitersloh 1948, 65-101; H. Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott. Eine Untersu-
chung zu dem offenbarungsgeschichtlichen Ansatz seiner Theologie, Berlin 1958; H.J.
Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsitze, hg. und eingel. von K.G. Steck,
Miinchen 1965, 13-30 (<Die grundlegende Bedeutung der Lehre vom unfreien Willen fiir
den Glauben>) und 31-61 («Studien zum Problem des unfreien Willens>); H.-M. Barth, Der
Teufel und Jesus Christus in der Theologie Martin Luthers, Gottingen 1967; G. Ebeling,
Existenz zwischen Gott und Gott. Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes, in:
Wort und Glaube 2, Tiibingen 1969, 257-286; K. Schwarzwiller, Theologia crucis. Luthers
Lehre von Pridestination nach De servo arbitrio, Miinchen 1970; E. Jiingel, Quae supra
nos nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom verborgenen Gott — in Anschluf} an
Luther interpretiert, in: Entsprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch. Theologische Erorte-
rungen, Miinchen 1980, 202-251; G. Wenz, Luthers Streit mit Erasmus als Anfrage an die
protestantische Identitét, in: Protestantische Identitit heute, hg. von EW. Graf und K.
Tanner, Giitersloh 1992, 135-160; Th. Reinhuber, Kdmpfender Glaube. Studien zu Luthers
Bekenntnis am Ende von De servo arbitrio, Berlin/New York 2000.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 175

gilt. In ihnen ist das Subjekt/der Wille ein in nahezu dramatischer Weise offe-
nes System, in welchem andere am Werk sind. Es gibt das Fiirsichsein des
Willens nicht, er befindet sich stets entweder in der Sphire Gottes oder der
Sphire des Deus «huius saeculi».?® Die Offenheit des Systems namens Sub-
jekt/Wille und sein Getriebensein durch externe numinose Faktoren werden
in dieser Bildlichkeit in wiinschenswerter Weise deutlich. Atmosphire ist
eine machtvolle Ausserungsweise, eine, die nolens volens in ihren Bann zieht
und die sich, so gesehen, niemand aussucht. Uber diese Grundbedeutung darf
sich der am Museums- und Konzertbesuch gebildete biirgerliche Begriff der
Atmosphire nicht hinwegtduschen lassen.

Theologisch ist damit iiber Atmosphédren behauptet, dass es a) bei ihnen
um nicht weniger als um Heil und Verderben des Menschen geht, dass sie b)
dem menschlichen Zugriff weiter entzogen sind, als in der Selbstreferenz des
menschlichen Wollens und Vollbringens ausgesagt werden kann, dass c) in
der Perspektive von Heil und Verderben nicht eine Atmosphire, sondern of-
fenbar eine Mehrzahl derselben eine Rolle spielt und schliesslich d), dass
nicht nur die gottferne Welt, sondern auch Gottes Gegenwart selbst — zumin-
dest auch — atmosphérisch gedacht werden soll. Diese Beobachtungen kénn-
ten ein Beitrag der Theologie zur Theorie der Atmosphére sein.

III

Thesenartig gehe ich den am Ende des vorigen Abschnitts genannten
Punkten a) - d) entlang, um den theologischen Beitrag zur Sache zu umreis-
sen. Dabei ergibt sich sowohl eine Anschlussfihigkeit der theologischen
Rede an die philosophische als auch eine charakteristische Verschiebung ge-
gen die allgemeine Diskussion. Inwiefern sich hier Ndihen im Sinne einer neu-
en Eristik auftun oder die philosophische Debatte lediglich Anlass zur Bear-
beitung der eigenen theologischen Sachlichkeit ist, muss die Diskussion zei-
gen.

Der biblisch-theologische Ort der Atmosphiren ist die Rede von den Méchten und Ge-
walten. Das Neue Testament kennt <«Grossen», deren Eigenschaft es ist, zwischen Men-
schenwelt und Gott zu stehen und auf die eine oder andere Weise Einfluss auszuiiben: Es
sind Begriffe wie d0vapig (Eph 1,21; Kol 1,17; Apk 17,13), £€ovoia (Eph 1,21; Kol 1,16; Apk
17,13), 6pdvog (Kol 1,16), xvprotng (Eph 1,21; Jud 8; II Petr 2,10), dpxoft (Kol 1,16; Rom
8,38; I Kor 15,24), mit denen die biblischen Schriftsteller diese Phinomene beschreiben.?

2 Luther, WA 18, 635, Studienausgabe 207.

# Zum Vorkommen in zwischentestamentlicher Literatur und NT vgl. W. Wink,
Naming the Powers. The Language of Power in the New Testament, Philadelphia 1984, 13-
35 (Uberblick) und 151ff. (detaillierte Wortstatistiken). Wink, amerikanischer Neutesta-
mentler, hat eine vielbeachtete Trilogie zu diesem Thema vorgelegt; zu dem erwihnten
Band gehoren noch ders., Unmasking the Powers. The Invisible Forces That Determine



176 Martin Hailer

Unter Bezug auf das paarweise am héufigsten vorkommende apyot kal é€ovsiot hat das
facettenreiche Phinomen den Sammeltitel <Méchte und Gewalten> erhalten.

Die loci classici dieser Redeweise sind deuteropaulinisch: Kol 1,16f.; 2,9f.13-15 und Eph
1,20-23; 2,1-2; 6,12. Besonders wirkméchtig wurde unter ihnen die Stelle aus Kol 1, in der
davon die Rede ist, dass die Michte und Gewalten durch und in die eikov des ungesehenen
Gottes geschaffen wurden. Eph 1,22 berichtet dann davon, dass diese Méchte ihm unter die
Fiisse getan sind. Das umreisst in etwa das Spannungsfeld der neutestamentlichen Rede
von den Michten und Gewalten: Sie — was immer sie im einzelnen sein mégen — sind Teil
der Schopfung Gottes, keinesfalls dunkle Gegenmacht eines zweiten schopferischen Prin-
zips. Sie entfalten ein Eigenleben als Miéchte, das als solches sehr schwer zu beschreiben ist.
Es liegt in ihrem numinosen Wesen begriindet, dass das Themenfeld, wie Thomas Zeilinger
zurecht notiert, «sich einer angemessenen Beschreibung hartniickig entzieht.»* Zugleich
aber, und das macht Schwierigkeit wie Faszination der Rede von ihnen aus, wird neutesta-
mentlich von ihnen bekannt, dass ihre Macht vor Gott gebrochen sei. Sie sind unter die Fiis-
se des Erhohten getan, der das Haupt der Kirche ist (Eph 1,22, Anspielung auf Ps 8,7). Ge-
schopflichkeit also, Eigenmacht/eigentiimliches Sein und doch unter Gottes Fiisse getan zu
sein —in diesem Rahmen bewegt sich der biblische Vorstellungskomplex. Die von Eph und
Kol gleichsam in extremis beschriebene Thematik findet sich an nicht wenigen anderen
Stellen des NT wieder, paulinisch etwa in der berithmten Schlusswendung zur Rede vom
Seufzen der xtioig Rom 8,38f. oder den Kettenschliissen iiber die allgemeine Auferstehung
I Kor 15, bei der von der schlussendlichen Uberwindung der Michte die Rede ist (I Kor
15,24-27a). — Die Schriftstellen, an denen von den Méchten und Gewalten explizit die Rede
ist, stehen nun natiirlich in vermittelter Verbindung zu Redeweisen, die weniger ausdriick-
lich von Macht, Kraft und numinosen Phidnomenen reden: von Geistern und Damonen,
von Michten und Kriften auch dort, wo sie relativ eindeutig als Personen oder Institutio-
nen identifiziert werden konnen und anderem mehr. Sieht man dies, so leuchtet ein, dass
es sich um eine biblisch gleichsam beherrschende Thematik handelt. Walter Wink: «The
language of power pervades the whole New Testament.»*! Die systematisch-theologische
Erschliessung dieses Sachverhalts liegt diesseits der evangelikalen Vereinnahmung durch-
aus noch vor uns.

Bei den Atmosphiren geht es «ums Ganze»

Im durch die Luther-Metapher angezeigten Sinn findet eine Bedeutungs-
verschiebung des Begriffs der Atmosphire statt. Es wird behauptet, dass At-
mosphéren nicht <irgendwelche> Erlebnisqualitdten des Geschopfs im Ge-
schopflichen meinen, sondern dass es in ihnen zumindest auch um solche
geht, bei denen der Mensch als ganzer, sein Welt- und Gottesverhiltnis als
ganzes zur Disposition stehen. Der Sachgrund dafiir liegt darin, dass Atmo-
sphire, als konstituierendes Externum des offenen Systems Subjekt verstan-

Human Existence, Philadelphia *1988; Engaging the Powers. Discernment and Resistance
in a World of Domination, Philadelphia 1992. Im deutschsprachigen Bereich sind die
Arbeiten von O. Bocher einschligig, vgl. u.a. Das Neue Testament und die ddmonischen
Michte, Stuttgart 1972; Ddmonen IV. Neues Testament (ders.), TRE 8,279-286 (Lit.!).

3 Th. Zeilinger, Zwischen-Riume. Theologie der Michte und Gewalten, Stuttgart
1999, 11. Zeilinger diskutiert die einschldgige, v.a. englischsprachige Literatur und présen-
tiert sie in einer eigenen Systematisierung (Lit.!).

31 W, Wink, Naming 7,1.0. herv.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 177

den, mehr ist als eine Erlebnisqualitdt unter anderen. Es handelt sich um kréf-
tige Bestimmungsgriinde des Individuums. Und wenn denn nun gilt, dass das,
was den Menschen zum Menschen macht, letztlich Gottes Werk und Wille ist,
dann kann dies nicht einer falsch verstandenen innergeschopflichen Beliebig-
keit iiberlassen werden, iibrigens auch dann nicht, wenn diese im Gewand ei-
ner neuen Verzauberung der Wirklichkeit durch Weltfrommigkeit daher-
kommen sollte.*

In der Auslegung zum 1. Gebot im Grossen Katechismus heisst es: «Siqui-
dem haec duo, fides et Deus, una copula conjugenda sunt. Jam in quacunque
re animi tui fiduciam et cor fixum habueris, haec haud dubie Deus tuus est. /
Denn die zwei gehoren zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sag ich)
Dein Herze hingest und verlissest, das ist eigentlich Dein Gott.»* Diese exi-
stentielle Grundbestimmung des Gottesbegriffs, dass Glaube und Gott <zu-
hauf gehoren>, macht es im Sinne Luthers notig, die Faszination durch atmo-
sphirische Phdnomene nicht einem neutralen Bereich zuzuschlagen, sondern
zu erklédren, dass es sich dabei um theologisch relevante Sachverhalte handelt.
Die Formel ist oft voluntaristisch fehlinterpretiert worden, so als ginge es um
eine Entscheidung, woran man denn nun seine Aufmerksamkeit wenden wol-
le. Vielmehr ist sie wohl als Deskription zu verstehen, so also, dass, wer sie
sich zu Herzen nimmt, merkt, dass sein Vertrauen, sein <Herz> in gewisser
Weise schon gebunden ist. Das offene System Subjekt findet sich schon in At-
mosphéren vor.

Theologisch geht es nun nicht darum, dem iiberhaupt zu widersprechen
und dafiir zu werben, sich ginzlich dem Einfluss der Atmosphiren zu entzie-
hen. So ist das Bultmann’sche Entmythologisierungsprogramm gelesen wor-
den und so hat man gelegentlich Karl Barths § 17 KD iiber «Religion als Un-
glaube» verstanden. Freilich kann es bei dieser Deutung nicht bleiben. Die
Begriffswahl ist zu intellektualistisch und setzt die Vorstellung eines einfa-
chen Gegeniibers von Mythos und Vernunft oder Mythos und Evangelium
mit. Es wird damit suggeriert, dass es gleichsam einen einfachen Ubergang
gibe von der in Bildern verstrickten Macht des Mythos hin zu den Denk- und
Sprachformen, die solchen Zwingen eben nicht mehr erlegen sind. Die philo-
sophischen und theologischen Auseinandersetzungen um Mythos und My-
thologie haben allerdings gezeigt, dass es einen solchen Ubergang nicht gibt.>*

2 Das wiire gegen die verschiedenen religiosen Formen der Weltbejahung zu sagen,
die je auf ihre Weise auratische Bereiche aufsuchen und diese zum Vorfeld des Heiligen
oder zum in sich giiltigen Spiel der auratischen Selbststeigerung des Individuums erklédren,
so etwa in der von Hermann Timm beworbenen Kosmosfrommigkeit. Dazu u.a. H. Timm,
Geerdete Vernunft. Von der Lebensfrommigkeit des Okzidents, Hamburg/Ziirich 1991,
ders., Wahr-Zeichen. Angebote zur Erneuerung der religiosen Symbolkultur, Stuttgart u.a.
1993. Eine Auseinandersetzung damit bei V1., Theologie als Weisheit. Sapientiale Konzep-
tionen in der Fundamentaltheologie des 20. Jahrhunderts, Neukirchen 1997, 181-237.

3 BSLK 560.



178 Martin Hailer

Wir sind und bleiben «in Geschichten verstrickt>,* wir sind und bleiben in Bil-
der verstrickt. Insofern ist es richtiger und hilfreicher, von einem <Kampf der
Bilder> als von Entmythologisierung zu sprechen. Was im theologisch prizi-
sen Sinne entmythologisiert, ist das Einheimischwerden in einer anderen Ge-
schichte, als sie von den inhaltlich als gottfern qualifizierten Atmosphiren
aufgedringt wird, das Bewohnen anderer Bildwelten als diejenigen, die sie
vorgaukeln. Das bedingt allerdings die inhaltliche Auseinandersetzung.

Atmosphéren sind dem menschlichen Zugriff (auch) entzogen

Luthers Sprache an diesem Punkt ist an Drastik wohl kaum zu iiberbieten:
Entweder sitzt der Teufel im Sattel oder Gott, keinesfalls aber kontrolliert
der menschliche Wille sich selbst. Modern ausgedriickt: Niemand wéhlt sich
die Atmosphéren, denen er zugehort, und ganz gewiss nicht diejenigen, in de-
nen es um seine Bestimmung und sein Geschick schlechthin geht. Das ist an-
gesichts einer Theorie, die Atmosphédre als &sthetisches Phinomen be-
schreibt, in Erinnerung zu rufen. Gewiss hat Gernot Bohme recht, wenn er
schreibt: «Die asthetische Arbeit besteht darin, Dingen, Umgebungen oder
auch dem Menschen selbst solche Eigenschaften zu geben, die von ihnen et-
was ausgehen lassen. D.h. es geht darum, durch Arbeit am Gegenstand At-
mosphéren zu machen. Diese Art von Arbeit finden wir iiberall. Sie ist geglie-
dert in viele Berufszweige und férdert im ganzen die zunehmende Asthetisie-
rung der Realitiit.»* Fraglich wird dies nur, wenn dadurch die Vorstellung ge-
fordert wiirde, alle Atmosphéren seien machbar und folglich sei wihlbar,
welchen man sich aussetzen wolle, so wie man ja gemeinhin wéhlen kann, das
eine oder das andere Konzert zu besuchen. Man kann zwar wiinschen, von ei-
nem bestimmten Musikstiick bezaubert zu werden; ob es tatsdchlich ge-
schieht, ist aber unverfiigbar. Auch ist der Entschluss, sich zu verlieben, ge-
wiss zum Scheitern verurteilt. Riskanter wire noch, Atmosphire auf das &s-

3 Einige neuere theologische Arbeiten zum Mythosbegriff erwigen statt der Fort-
schreibung von Bultmanns Entmythologisierungsprogramm einen differenzierten
Umgang mit dem Phinomen, der zumeist darauf hinausladuft, die Theologie als Instrument
des verantwortungsvollen Umgangs mit Mythos und Bildlichkeit zu verstehen. Der christ-
liche Glaube ist ihnen zufolge weder einfachhin mythisch noch einfachhin nichtmythisch:
«Zu allen Bedeutungen des Mythos verhilt sich der christliche Glaube in merkwiirdig
gebrochener Form. Er gehort weder eindeutig auf die Seite des Mythos noch auf die Seite
der Kritik am Mythos. Der christliche Glaube nimmt in beiden Fillen Schaden, sowohl
wenn er eindeutig als Mythos bestimmt wird, als auch wenn er eindeutig als nichtmythisch
angesehen wird.» M. Leiner, Mythos. Bedeutungsdimensionen eines unscharfen Begriffs,
in: Die Wirklichkeit des Mythos. Eine theologische Spurensuche, hg. von V. Hoérner und
M. Leiner, Giitersloh 1998, 30-56 (53).

3 Vgl. W. Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding, Wies-
baden 21976.

¥ Bohme, Atmosphiire (vgl. Anm. 6) 35.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 179

thetisch Herstellbare zu beschrinken. Atmosphéren sind aber genauso kol-
lektive Stimmungen ganz anderer Grossenordnung: einer Gruppe, einer
Region eines ganzen Gemeinwesens, ja vielleicht sogar die Grundgestimmt-
heiten einer ganzen Kultur.’’” Solche Atmosphiren liegen jederzeit im Rii-
cken dessen, der <Atmosphidre macht>, sie determinieren ihn und die anderen
Teilnehmer seines Gemeinwesens bereits, bevor sie sich an die Gestaltungs-
arbeit machen. In diesem Sinne gilt der theologische Einspruch auch der neu-
en Asthetik. Es wiire fatal, geriete sie zur Fortsetzung des homo faber mit is-
thetischen Mitteln.

Die theologische Herausforderung besteht in der Pluralitét der Atmosphiren

Wieder lédsst Luthers Sprache an Drastik wenig zu wiinschen iibrig. Hier
tut sich zwischen dem theologischen Anliegen und der neuen Asthetik eine
interessante Parallele auf: Die Theoretiker der Atmosphire — hier: Schmitz,
Picht, Bohme — hegen keinerlei Zweifel, dass es vielgestalte Formen von At-
mosphiren gibt. Verschiedentlich erwégen sie Klassifizierungen und Ord-
nungen derselben. Wie weit man mit ihnen kommt, wére eigens zu erwégen.
Interessant ist nur, dass sowohl theologisch als auch philosophisch von einer
Mehrzahl der gemeinten Phinomene die Rede ist. Luthers in Rede stehende
Formulierung ist eine Grenzgéingerei zur dualistischen Sprache, die er erst
durch den Bezug auf die eschatologische Perspektive aufzuldsen trachtet, wo-
bei diese — notabene — nicht ins gegenwiirtige theologische Kalkiil gezogen
werden kann.*® Fascinosa, Atmosphiren, Besetzer der offenen Systemstelle
Subjekt konnen eine Vielzahl von Inhalten haben. Zugespitzt gesagt: Das
Problem des minderheitlichen Dialekts Theologie ist nicht, dass die Men-
schen keinen Gott hitten, das Problem ist viel eher, dass die Menschen zu vie-
le Gotter haben.

Auf diesen Umstand gibt es gelegentliche Hinweise, so von William James
und Thomas Luckmann. James erwédhnt in den letzten Zeilen seines Werks
den «Polytheismus (der tibrigens immer die wahre Religion der gewohnlichen
Leute war und noch heute ist)» und fihrt fort: «Gibe es verschiedene Gotter,
die jeder nur fiir ihren Teil sorgten, stinden bestimmte Bereiche bestimmter
Menschen moglicherweise nicht unter gottlichem Schutz und der géttliche
Trost kdme nicht zur vollkommenen Verwirklichung. (...) Das Alltagsbe-

37 Ein #hnliches zielt Michel Foucault mit der Rede von der Episteme einer Kultur
und der Methode der Genealogie zu ihrer Erforschung an und diirfte Friedrich Nietzsche
mit der Vorstellung determinierender Krifte unter der Oberfliache kultureller Rationalitét
im Sinn gehabt haben, die er apollinisch und dionysisch nannte. Vgl. M. Foucault, Nietz-
sche, die Genealogie, die Historie, in: ders., Von der Subversion des Wissens, hg. und iibers.
von W. Seitter, Frankfurt/M. 1987, 69-90; ders., Archédologie des Wissens, iibers. von U.
Koppen, Frankfurt/M. 61994, 7-112.

% S0 in der Schlusspassage von De servo arbitrio, der sog. assertio, WA 18, 785-787.



180 Martin Hailer

wulltsein kehrt jedoch nicht mit einem so strengen Besen wie die Philosophie
oder die Mystik und kann durchaus die Vorstellung ertragen, daf3 die Welt
nur zum Teil gerettet wird, wihrend ein anderer verloren geht.» * Das Selbst-
verstidndnis der Dogmatik ist freilich noch in weiten Teilen von dem Bewusst-
sein geprigt, dass «die Gottesfrage> einem agnostisch oder atheistisch einge-
stellten Zeitgenossen zu vermitteln sei. Dass dem nicht so ist und wo anzuset-
zen wire, lehrt eine theologische Adaption des Themas der Atmosphére auf
deutliche Weise. Polytheismus ist weder vergangen noch primitiv — er gehort
zur geistigen Signatur der Religion wahrscheinlich aller Zeiten und gewiss un-
serer Zeit.** Die Gotteslehre vor seinem Hintergrund zu entwickeln ist eine
theologische Aufgabe der Gegenwart.

Der Heilige Geist als Atmosphére(n)

Der Eindruck wiirde triigen, als sei das Geschéft von Kirche und Theolo-
gie die Entzauberung der Atmosphéren als gottferner Grossen, um so zur
Gottunmittelbarkeit des Individuums wieder zu gelangen. Luthers Rede vom
Reitpferd mutet die Vorstellung zu, dass, wie der Widergottliche, so auch
Gott der Vater Jesu Christi als <Besitzender», als atmosphérische Grosse ge-
dacht werden soll. In Gottes Hand zu sein heisst, folgt man der Logik dieses
Bildes, nicht, keiner Atmosphére mehr ausgesetzt zu sein, es heisst, in Gottes
Schutzraum und Atmosphiére sich zu befinden und die eigene Identitét als in
ihm gegriindet zu erfahren. In diesem Sinne konkret ist das «fides facit perso-
nam> offenbar zu denken. Aber wie soll dies genauer zugehen?

Hier wére nun zunéchst an die Adaption der Atmosphére-Theorien fiir
die Theologie des Gottesdienstes zu denken, wie sie im evangelischen Be-
reich Manfred Josuttis vorgelegt hat:*! Was immer der Gottesdienst noch ist

3 W. James, Die Vielfalt religioser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche
Natur, tibers. von E. Herms und C. Stahlhut, Frankfurt/M. und Leipzig 1997, 502. Von Th.
Luckmann vgl.: Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von Hubert Knoblauch,
Frankfurt/M. #1996, 87ff.108ff.

% In diesem Sinne wiire eine Denkgewohnheit aufzubrechen, die Polytheismus als
vergangenes Phinomen in die Vorhalle des theologisch Interessanten verschiebt, wie es in
vielen klassischen Arbeiten geschieht, vgl. z.B. ED.E. Schleiermachers Einordnung des
Polytheismus in seiner Glaubenslehre § 8 (de Gruyter-Ausgabe, hg. von M. Redeker, Ber-
lin 1960, I, 51-58). Nicht minder klassisch wohl die Formulierung bei E. Troeltsch: «Die
massenhaften Religionen der unzivilisierten Voélker und die Polytheismen bedeuten nichts
fiir die Frage nach den hochsten religiosen Werten.» (Die Absolutheit des Christentums
und die Religionsgeschichte [1902/1912] mit den Thesen von 1901 und den handschriftli-
chen Zusitzen. KGA 5, hg. von T. Rendtorff in Zusammenarbeit mit S. Pautler, Berlin u.a.
1998, 173, vgl. 192); in der Fluchtlinie dieses Gedankens auch E. Peterson, Der Monotheis-
mus als politisches Problem, in: ders., Theologische Traktate, Miinchen 1951, 45-147 (81-
93.102-105).

41 M. Josuttis, Der Weg in das Leben. Eine Einfithrung in den Gottesdienst auf verhal-
tenswissenschaftlicher Grundlage, Giitersloh 21993, zum Terminus Atmosphire bes. 32-



Das Subjekt und die Atmosphdren, durch die es ist 181

und welche Funktionen ihm noch zukommen, sicher ist er auch eine bewusst
inszenierte Atmosphire bzw. ein Ensemble von Atmosphiren. Das ist fiir die
Funktion des gottesdienstlichen Raumes, der hervorgehobenen Zeit, des
symbolischen Handelns, der Musik usw. leicht zu erklédren. Sie haben, je auf
ihre Weise, zumindest auch die Funktion, die Gottesdienstbesucher/innen <n
eine Atmosphére zu versetzen> und von den Atmosphéren des Alltags zu di-
stanzieren. Ob dies wesentlich als Stiitze der alltidglichen Atmosphéiren ge-
dacht ist oder als deren Kritik, bleibt dann der jeweiligen Anlage einer Got-
tesdiensttheologie iiberlassen. Wesentlich ist dem Ansatz jedenfalls, dass li-
turgische Gestaltung in bewusster Weise atmosphérische Gestaltung ist. Das
gilt, denkt man an Ernst Langes Schlagwort vom «Gottesdienst im Alltag der
Welt>, auch und gerade dann, wenn auf Gestaltungselemente, die als <«typisch
atmosphiirisch> gelten, bewusst verzichtet wird.*” So oder so: Der Kirchen-
raum ist bewusst eigener Raum, die in ihm tiblichen Verhaltenssequenzen un-
terscheiden sich bewusst von denen, die «draussen> eingespielt sind usw. All
dies geschieht nicht als ein Ensemble propositionaler Aussagen, sondern als
Inszenierung einer Atmosphére, von der behauptet wird, es sei recht, in sie
einzutreten und sich von ihr bestimmen zu lassen, weil sie dem Willen Gottes
entspreche. Eine Liturgik, gleich welcher konfessioneller Ausrichtung, sollte
keinen geringeren Erkldarungsanspruch haben.

Probleme treten dann auf, wenn die Idee der gottesdienstlichen Atmo-
sphire in gewisser Weise verabsolutiert wird, so als sei der Gottesdienst die
atmosphirische Form der Gegenwart Gottes schlechthin. Dieses Risiko be-
steht in Manfred Josuttis’ bereits erwdhnter Theologie des Gottesdienstes zu-
mindest tendenziell. Es wird vor allem an der vorherrschenden raumlichen
Metaphorik deutlich: Verhalten im Gottesdienst gilt ihm als der Versuch,
«sich der Wirklichkeit des Gottlichen auf angemessene Weise zu nihern».*
Das ist nach Josuttis freilich nur in einem besonderen Raum moglich: «Die
Begegnung zwischen Gottlichem und Menschlichem ist auf die Begrenzung
durch einen umfriedeten Raum angewiesen, weil das Gottliche immer auch
abgriindig und unheimlich ist.»* In «den Bereich des Heiligen» gilt es die
Glédubigen hineinzutransformieren, so dass sie sich in ihm aufhalten kénnen
und zur Steigerung ihres Lebens ihn auch wieder verlassen kénnen.* Bei die-

34.71-76.278f.

* Vgl. E. Lange, Chancen des Alltags. Uberlegungen zur Funktion des christlichen
Gottesdienstes in der Gegenwart, Stuttgart 1965.

# Josuttis, Weg in das Leben (vgl. Anm. 41) 34.

“ Ebd. 75.

4 Ebd. 274.



182 Martin Hailer

sem Raum handelt es sich um «die verborgene und verbotene Zone des Hei-
ligen», in welche nur besonders geeignete Personen einfiihren diirfen.*

Diese Bestimmungen sind freilich nicht unproblematisch, nicht nur wegen
der Implikationen ihrer Amtstheologie. Ebenso schwierig ist die weitgehende
Entgegensetzung eines Raums des Heiligen auf der einen und von Weltzonen
und Praktiken, in denen dies offenbar nicht der Fall ist, auf der anderen Seite.
Atmosphire wird hier einseitig als Raum-Atmosphire gedeutet und zudem
mit Attributen versehen, die zwar einer allgemeinen Rede vom <Heiligen»
entsprechen mogen, theologisch aber wohl einer differenzierten Beurteilung
bediirften: «verboten und verborgen> als Attribute der Heiligkeit Gottes al-
lein scheinen doch problematisch. Atmosphire ist nicht nur im Raum, son-
dern mit und bei Personen, Handlungen, Stimmungen; <heilige> Atmosphére
ist nicht nur beim Verborgenen und Verbotenen, sondern mindestens genau-
so bei der erlebbaren Zuwendung in geschwisterlicher Liebe und Erneue-
rung, bei prophetischer Kritik und im konstruktiven Miteinander. Deswegen
scheint es mir geraten, die Rede von der Atmosphire theologisch nicht nur
am Gottesdienstraum festzumachen, sondern in einem weiteren Sinn von ihr
zu sprechen: Was als Rede vom heiligen Raum mit einer Tendenz zur Einsei-
tigkeit erscheint, wire m.E. angemessener im Rahmen der Theologie des
Heiligen Geistes zu entwickeln. Er als Gegenwart Gottes ist die Vielfalt sei-
ner uns zugewandten Atmosphéren, in denen sich das Leben der Christinnen
und Christen entfaltet.

Man kann dem ein Stiick ndher kommen, indem man eine unverfédngliche
Sprachgewohnheit theologisch interpretiert, die Rede von: «in einem Geist
handeln>, <im Geist, nicht nur nach dem Buchstaben eines Vertrages>, <im
Geist der Schlussakte von Helsinki> u.a.m. — es ist geldufig, so zu reden, und
zumindest mitgesetzt ist, dass es sich bei Reden und Handeln <m Geist> um
einen Vorgang handelt, der als ein Bestimmtwerden beschrieben werden
muss. Wer <im Geist von x> handelt, der ist sozusagen nicht sein eigenes Sub-
jekt, sondern hat an der Subjektivitét dieses anderen oder dieses Etwas teil.
Dass es sich dabei um ein atmosphérisches Phéanomen handelt, auch und ge-
rade ausserhalb eines Kirchenraums oder ausserhalb explizit <religioser> Be-
ziige, diirfte evident sein. In der Atmosphire des Heiligen Geistes fragt einer
nicht, was denn nun die richtige christliche Handlungsmaxime sei, sondern er
kann schlicht nicht anders, als nach ihr zu handeln. Am biblischen Beispiel ge-
sagt: In einer Konfliktsituation steht dann nicht zur diskursiven Erdrterung
an, ob das jesuanische Nichstenliebegebot die richtige handlungsleitende
Pramisse sei; <im Geist> kann jemand gar nicht anders, als seine Feinde zu lie-

% Ders., Die Einfithrung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phéinomenologie
und Spiritualitit, Giitersloh 1996, 85. Die damit angezielte Amtstheologie hat Josuttis
inzwischen zu der eines Handwerks im Heiligen ausgebaut, vgl. ders., Religion als Hand-
werk. Zur Handlungslogik spiritueller Methoden, Giitersloh 2002.



Das Subjekt und die Atmosphiiren, durch die es ist 183

ben. Johannes Fischer ist recht zu geben: « (...) die Ausrichtung auf das Gute
ist dann davon abhéngig, welchem Geist Menschen sich in ihrem Leben und
Handeln anvertrauen bzw. von welchem Geist sie sich darin leiten lassen. Mit
dieser Frage wird jener Subjektwechsel vollzogen (...): Die Lebensfiihrung
wird wesentlich zu einem Sich-fiihren-Lassen bzw. Gefiihrt-Werden.»*’

Die Pneumatologie als Rede der Konkretionen Gottes unter uns wire in
diesem Sinne zumindest auch als Rede von Gottes Atmosphire in unserem
Leben zu entwickeln. Dass dies wiinschenswert ist, hoffe ich gezeigt zu haben;
dass es jenseits einer falschen Beliebigkeit der Geister moglich ist, sei einst-
weilen als Postulat gesetzt.

Martin Hailer, Bayreuth

47" J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002, 156,
vgl. die instruktiven Darlegungen zum Thema <«Geist> ebd. 120-159, und ders., Leben aus
dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, Ziirich 1994. Fischer konzipiert in iiber-
zeugender Weise eine Pneumatologie, um einer Fixierung der theologischen Ethik auf
Normen oder Ziele zu widersprechen. Auf diesem Wege wird der besonders in der evange-
lischen Ethik verblasste Begriff des Ethos wieder neu ins Spiel gebracht. Vgl. mit dhnli-
chen Zielvorgaben, u.a. der, den «Charme:> der christlichen Lebensperspektive entdecken
zu helfen, K. Stock, Grundlegung der protestantischen Tugendlehre, Giitersloh 1995.



	Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist : ein religionsphilosophischer Versuch

