
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Artikel: Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist : ein
religionsphilosophischer Versuch

Autor: Hailer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist

Ein religionsphilosophischer Versuch

Auf dem Vorsatzblatt meines Terminkalenders steht: «Wir sind ein Teil
unserer Zeit». An diesem Ort ist das zweifelsohne ein ärgerlicher Satz, denn
dass ein Termin den anderen jagt und die Telefonlisten zu lang sind, erfahre
ich fast jeden Tag, so dass ein Kalenderverlag das nicht auch noch an gut
sichtbarer Stelle hätte eindrucken müssen. Gleichwohl steckt mehr dahinter: Dass
<wir ein Teil unserer Zeit> seien, dieser Satz spielt mit der Konvention, dass

Zeit etwas ist, was wir haben: Man hat Zeit oder eben nicht, man gewährt sie

anderen, man spart sie sich und der eigenen Familie als Freizeit, unterteilt solche

und solche Zeiten. <Ein Teil der Zeit sein> kehrt das Bestimmungsgefüge
um: Es ist nicht so, dass ich meine Zeit gestaltete, vielmehr finde ich mich in
ihr vor, von ihr gestaltet und gesteuert. Im Alltagsleben ist das zumeist
unangenehm konnotiert, eben als Stress, eben als das Gefühl, ein Gejagter und
Gehetzter zu sein. Freilich gibt es auch angenehmere Beispiele.

Ich interessiere mich im folgenden für diejenigen Phänomene, die auftauchen,

wenn man die Logik eines solchen Satzes überprüft. Was heisst es, Teil
eines anderen Phänomens zu sein, wo wir umgangssprachlich doch gewohnt
sind, uns als Subjekte unseres Erlebens und Handelns zu verstehen? Welche
Phänomene kommen dabei in den Blick und wie können sie beschrieben
werden? Gesetzt, auf diese Fragen Hessen sich vorläufig plausible Antworten
finden, dann spätestens ist auch die Theologie gefragt, wie sie sich denn dazu
stelle: andere Phänomene, deren Teil der Mensch ist - hier besteht offenkundig

von Seiten der Dogmatik Auskunftsbedarf. Damit ist der Erwägungsgang
der folgenden Seiten vorgezeichnet: Nach Überlegungen zum Begriff der
Atmosphäre, der als terminus technicus für das gemeinte Phänomen gehandelt
wird (I), schliesse ich (II) einige Erwägungen zu den darin enthaltenen
subjekttheoretischen Überlegungen an. Von hier aus ergibt sich eine Parallele
zur theologischen Rede vom Subjekt. Abschliessend (III) wird überlegt, wie
der Begriff Atmosphäre theologisch zu fassen sein könnte und welche Aufgaben

für die Dogmatik sich daraus ergeben würden.

I

«Wo sind wir, wenn wir Musik hören?» fragt Peter Sloterdijk, und bei dem
Religionsphilosophen Georg Picht wird ähnliches durch die Frage nach dem
«Klangraum» angesteuert.1 Was also geschieht beim Hören von Musik oder
in welchem eigentümlichen Raum befindet sich der Hörer, die Hörerin?
Hören, so heisst dessen erster Schritt, ist eben nicht das Einsammeln von Infor-



166 Martin Hailer

mationen, sondern eine Form des Ausgesetztseins. Beim Hören befindet sich
das perzipierende Subjekt nicht in einem gewissen Abstand zu seinem
Objekt, um es zu betrachten, sondern gleichsam in ihm. Der Gesichtssinn operiert

überall mit der Logik des Abstands: Etwas betrachten heisst eo ipso, von
ihm zurückzutreten und es in Augenschein zu nehmen. Wer betrachtet, ist
von seinem Objekt geschieden, sonst würde er eben nicht betrachten. Er ist
distant, er sammelt Informationen, er setzt sie zusammen.2 Nicht so der
Hörende. Der Gehörsinn kann sich nicht aus oder von seiner Quelle entfernen.
Der Gesichtssinn distanziert, wer aber Musik hört, ist in der Musik oder er
hört nicht. Es gehört, schreibt Sloterdijk, «zur Natur des Hörens nie
anders zustandezukommen als im Modus des Im-Klang-Seins. Kein Hörer kann
glauben, am Rand des Hörbaren zu stehen. Das Ohr kennt kein Gegenüber,
es entwickelt keine frontale <Sicht> auf fernstehende Objekte, denn es hat
<Welt> oder <Gegenstände> nur in dem Mass, wie es inmitten des akustischen
Geschehens ist - man könnte auch sagen: sofern es im auditiven Raum
schwebt oder taucht.»3

Diese Beobachtung stimmt für den Konzertsaal, der vielleicht unter anderem

deshalb noch nicht ausgestorben ist, weil es in ihm in einer Weise um die
unmittelbare Präsenz der Musik geht, die von einer auch noch so perfekten
Hifi-Anlage nicht herzustellen ist. Sie stimmt ganz sicher für die Discotheken,
denn diese bieten das totale akusto-kinetische Eintauch-Erlebnis: Wer dort
tanzt, nimmt nicht einen Gegenstand wahr, er/sie ist in emphatischer Weise in
der Musik, im Rhythmus. Obschon mit anderen Klängen, geht es dem häuslichen

Streichquartett letztlich nicht anders, und selbst die funktionale Musik
in den Kaufhäusern ist nicht anders geplant, nur perfider: Sie soll den
Konsumenten in sich bergen und in eine Stimmung versetzen, die für den Verkäufer
günstig ist. Dies vielleicht und nicht nur ihre miserable Machart macht solche
<Musik> zu einer Form der akustischen Umweltverschmutzung.4

1 P. Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt/M. 1993, 294; G. Picht. Kunst und Mythos.
Vorlesungen und Schriften, hg. von C. Eisenbart i. Vbg. m. E. Rudolph, Stuttgart 51996,

466.
2 Das gilt auch dann, wenn die Phänomenologie selbst den Gesichtssinn zum Gegenstand

hat, wie etwa in zahlreichen Arbeiten E. Husserls, so etwa in den Analysen im zweiten

Teil, Abschnitt V der Logischen Untersuchungen, Husserliana XIX/1, in der Meiner-
Ausgabe der Gesammelten Schriften Bd. 3,352ff.

1

Sloterdijk, Weltfremdheit (vgl. Anm. 1) 296.
4 Die Musik sei «domina et gubernatrix affectuum humanorum» heisst es bei Martin

Luther (WA 50,371), der ausweislich dieser und anderer Stellen phänomenologisch in
dieselbe Richtung wie die hier Referierten zielt. Für diesen Hinweis und weitere Bemerkungen

vgl. R. Preul, Kirchentheorie. Wesen, Gestalt und Funktion der Evangelischen Kirche,
Berlin/New York 1997, 327f. Freilich wäre zu sagen, dass Preuls eigene Interpretation, die
Musik habe den Zweck der «Identitätsdarstellung im Kultus» (ebd. 328, Herv. M.H.), das
Sachmoment der <domina et gubernatrix> zugunsten einer Repräsentationslogik ändert.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 167

Der akustische Sinn also kehrt den visuellen Sinn um: Nicht Distanz,
sondern Drinsein, nicht die Festigkeit des perzipierenden Subjekts in seiner
Tätigkeit, sondern dessen tendenzielle Auflösung im akustischen Raum. Für
Erfahrungen wie diese steht der philosophische Terminus <Atmosphäre>. Im 20.

Jahrhundert wurde er v.a. im so monumentalen wie unerschlossenen System
der Philosophie von Hermann Schmitz geprägt.5 Zustimmende und kritische
Aufnahme fand er u.a. in der Theologie des Gottesdienstes von Manfred Jo-
suttis und bei Schmitz' Schüler Gernot Böhme. Ich beziehe mich zunächst auf
Arbeiten des letzteren.

Böhmes Argumentationsgestus ist vorsichtig: «Die Prävalenz des Dinges
in der Ontologie hat etwas Erstaunliches. Warum orientiert sich die Frage,
was das Seiende als solches ist, nicht eher an Mächten, Erscheinungen,
Gestalten?»6 Ausdrücklich heisst es denn auch, dass die Erwägungen zum
Phänomen der Atmosphäre den Status eines Versuchs haben und nicht als ausgeführte

Ästhetik verstanden werden wollen.7 Folgende Beobachtung aber ist
gewiss nachvollziehbar:

«In der Wahrnehmung der Atmosphäre spüre ich, in welcher Art Umgebung ich mich
befinde. Diese Wahrnehmung hat also zwei Seiten: auf der einen Seite die Umgebung, die
eine Stimmungsqualität ausstrahlt, auf der anderen Seite ich, indem ich in meiner
Befindlichkeit an dieser Stimmung teilhabe und darin gewahre, daß ich jetzt hier bin. Wahrnehmung

qua Befindlichkeit ist also spürbare Präsenz. Umgekehrt sind Atmosphären die Weise,

in der sich Dinge und Umgebungen präsentieren,»8

Atmosphäre ist im hier gegebenen Zitat zu einem Phänomen, das
zwischen Ding und perzipierendem Subjekt zu stehen kommt: Dinge präsentieren

sich anhand ihrer, das Subjekt spürt durch sie. Atmosphären sind etwas,
das sozusagen zusätzlich zu Dingen und Subjekten existiert. Der Fehler des

gewöhnlichen Denkens besteht darin, nur Subjekte und Dinge zu kennen und
die Atmosphären trotz ihrer Wirksamkeit zu übersehen.

Um was für Grössen aber handelt sich es sich bei Atmosphären? Es geht
darum, «sich über den eigentümlichen Zwischenstatus von Atmosphären
Rechenschaft zu geben.»9 Dazu parallelisiert er zunächst Atmosphäre und Aura
und versucht beides durch «jene Atmosphäre der Distanz und des
Achtunggebietenden zu bestimmen, die originale Kunstwerke umgibt.»10 Das freilich

5 H. Schmitz, Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bonn
1990,18ff.292ff. Der Band stellt eine Kurzfassung und zugleich Retraktation des grossen
Systems dar, weshalb er sich als Zugang eignet. Die Auseinandersetzung mit Schmitz'
Theorie der Atmosphäre würde hier zu weit vom Thema abführen.

6 G. Böhme, Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Frankfurt/M. 1995,161.
7 Ebd. llf.
8 Ebd. 96.
9 Ebd. 22.
10 Ebd. 26. Hier ist der Hinweis auf die Einführung des Terminus Aura bei Walter

Benjamin fällig: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei



168 Martin Hailer

heisst noch kaum mehr als einen Begriff durch den anderen zu ersetzen. Böhmes

Grundgedanke geht weiter dahin, dass Atmosphären zu Dingen gehören,
ja, dass sie gleichsam die Aussenseite der Dinge sind. Er spricht von
Atmosphären als den «Ekstasen des Dings».11 Durch den Ausdruck <Ekstasen des

Dings> soll die klassische Dingontologie ergänzt werden. Diese hatte als Form
des Dings das bestimmt, was es abgrenzt, also von anderen Dingen und vom
leeren Raum trennt und was sein Volumen nach innen bestimmt. Hier aber
gilt es nun zu sehen: «Die Ausdehnung eines Dinges und sein Volumen sind
aber auch nach außen hin spürbar, geben dem Raum seiner Anwesenheit
Gewicht und Orientierung. Volumen, gedacht als Voluminizität eines Dinges, ist
die Mächtigkeit seiner Anwesenheit im Raum.» Atmosphären sind dann
«etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen ausgeht
und geschaffen wird.»12 In einer anderen, ebenfalls treffenden Formulierung:
«Wir spüren das Material, insofern die Atmosphäre, die Materialien ausstrahlen,

in unsere Befindlichkeit eingeht. Wir spüren die Anwesenheit der
Materialien, indem wir uns in ihrer Gegenwart in bestimmter Weise befinden.»13

Die oder eine bestimmte Eigenschaft eines Dings ist nicht nur bei diesem

Ding selber, sondern besitzt eine Ausstrahlungskraft über die <Grenze> des

Dings hinaus. Optische, akustische oder haptische Qualitäten eines Dings
oder eines Menschen sind so, dass sie eine Aura erzeugen, hinweisen, in den
Bann dessen ziehen, wozu sie gehören. Die Atmosphäre artikuliert Präsenz,
sie ist die Weise der Anwesenheit des Dinges, zu der sie gehört. Es scheint
sich, in klassischen Termini gesprochen, um eine Theorie zu handeln, die
einigen Akzidentien einer Substanz einen besonderen Status einräumt und diese

Qualitäten als Grössen denkt, die nicht ohne die Substanz gedacht werden
können, über sie hinaus jedoch eine eigenständige Beschreibung ermöglichen
und erfordern. Man könnte an Substanz und Wirken oder Substanz und Qualität

aus der aristotelischen Kategorienlehre denken oder, allgemeiner, an tAp
und pop<j)fi aus dessen Metaphysik. Weiter dürfte dies nicht zu spezifizieren
sein, soll nicht der Skizzencharakter von Böhmes Ausführungen umgangen
werden.14

Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt/M. 2003, bes. 13-16.25. Benjamin geht es um die
Aura des originalen Kunstwerks, die durch massenmediale Techniken zerstört wird. An
diesem kunstwissenschaftlichen Begriff sind Böhmes Erwägungen sichtlich orientiert. In
den hier vorliegenden Erwägungen wird versucht, über den Bereich des Kunstwerks
hinauszugehen.

11 Böhme, Atmosphäre (vgl. Anm. 6) 33.
12 Beide Zitate ebd. Dort auch zum Unterschied zur Schmitz'schen Sicht, zu dieser

ferner ebd. 28-31.
13 Ebd. 54.
14 Im Entwurf von Hermann Schmitz wird die Dingontologie als ganze bestritten. Es

dürfte erfahrungsnäher sein, diesen radikalen Schritt nicht mitzugehen, sondern wie
Böhme den der Ergänzung.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 169

Atmosphären gehen von Kunstwerken aus genauso wie von Naturstimmungen;

sie sind im zwischenmenschlichen Bereich einfach <da> oder sie werden

in den Inszenierungsformen der Politik bewusst gestaltet und eingesetzt

- und das beileibe nicht nur in autoritären Systemen, sondern genauso in
freiheitlichen Demokratien. Könnte man diese vielfältigen Formen von
Atmosphäre nicht wahrnehmen und nicht beschreiben, liefe man wohl Gefahr,
achtlos an ihnen vorüber zu gehen oder - ethisch gewiss bedenklicher - ihnen
und denjenigen ausgesetzt zu sein, die sich der Inszenierungsform der Aura
und der Atmosphäre in geschickter Weise bedienen. In diesem Sinne sind die
Reflexionen zum Phänomen des Atmosphärischen keineswegs versponnene
Ästhetik, sondern ein Beitrag zum Realismus des Alltags, des Kunstwerks
und der Politik.

Freilich geht Böhme an einer Stelle sehr weit. Wie schon zitiert: «werden
Atmosphären nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umgekehrt als

etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen ausgeht
und geschaffen wird.»15 Dem Prädikat <freischwebend> wird man nun eine
gewisse Pauschalität nicht absprechen können, und in dieser liegt meines Erachtens

ein Problem: Böhme droht einen wichtigen Teilaspekt aus dem Blick zu
verlieren, indem er das <freischwebend> ablehnt und Atmosphären an Dingen
und Menschen gleichsam festmacht. Dadurch wird der Eindruck erweckt, als
sei das Subjekt in seiner Selbigkeit durch das Wahrnehmen einer Atmosphäre
nicht wirklich affiziert. Böhme spricht vom <Wahrnehmen>, vom <Eingehen in
die Befindlichkeit), vom <Spüren> einer Stimmung. Diese und andere
Formulierungen sind ohne weiteres im Rahmen einer neuzeitlichen Subjekttheorie
denkbar, die das Subjekt als sich selbst gleiches, perzipierendes Organ
versteht. Dieses Subjekt nimmt Objekte wahr und - belehrt durch die neue
Ästhetik - eben auch Klimata, Stimmungen, Auren, Atmosphären. Ungedacht
bleibt dabei, dass die Rede von der Realität der Atmosphäre eo ipso diejenige
von der Selbigkeit des Subjekts kritisiert.16 Denn zur Atmosphäre gehört es,
dass sie nicht die Form von Information hat, sondern dass es sich bei ihr um
eine Machtförmigkeit handelt. Sie determiniert den, der sich in ihr befindet.
Das gilt dann, wenn es sich um eine erwünschte Determination handelt, wie
im Konzertsaal oder beim Eingeständnis des Verliebten, <es hat mich
erwischt), also dabei, nicht mehr Herr im eigenen (Verstandes-)Haushalt zu
sein. Es gilt genauso bei Atmosphären, die gewöhnlich als weitaus weniger

15 Ebd. 33.
16 Böhme kommt in einem Exkurs auf die Diskussion um den sogenannten homerischen

Menschen zu sprechen, also darauf, dass v.a. in der Odyssee Menschen nicht als

Aktzentren gedacht werden, sondern als Gefäss und Spielball der Götter, die ihre Macht
in auratischer Weise ausüben, bzw. diese auratische Macht sind, vgl. ebd. 112f.l24f. Es ist
freilich nicht erkennbar, ob dieses Motiv über eine historische Rückerinnerung hinaus in
der systematischen Theorie der Atmosphäre eine Rolle spielt.



170 Martin Hailer

wünschbar gelten, bei Stimmungen von kollektiver Angst oder kollektivem
Hass, in Verrohung und Verblendung. In allen diesen Fällen erfährt sich das

Subjekt als aus-sich-heraus-seiend, als in eine Sphäre eingetaucht, von dieser
bestimmt, an und in ihr existierend. Nichts anderes ist das Widerfahrnis von
Macht. Das lässt sich exemplifizieren, indem noch einmal das Eingangsbeispiel

vom Musikhören aufgegriffen wird: Was wir hören, ist gleichsam <in

uns>, ob wir wollen oder nicht. Das Ohr nimmt nicht Objekte wahr, es ist den
Tönen und Geräuschen ausgeliefert, und nur einem sehr kleinen Teil der
Geräusche kann man die Klangquelle eindeutig zuordnen. Insofern lässt sich

sagen, dass sich die Menschen in einem Klangraum befinden. Dazu bemerkt der
eingangs erwähnte Georg Picht:

«Was fassen wir auf, wenn wir hören, wie das Meer rauscht oder wie der Wind saust?
Das Bewußtsein hat sich gegen die Sprache seiner Sinnesorgane blockiert. Es registriert
noch Geräusche, aber es nimmt sie nicht wahr. Die synästhetische Wahrnehmung hat sich
desintegriert. Wenn wir jedoch auf das Verhalten von Völkern oder Gruppen achten, für
die die Wahrnehmung von Natur noch lebensnotwendig ist, oder wenn wir uns aus der
Dichtung über von uns verdrängte Wahrnehmungen belehren lassen, so ist ganz
unverkennbar, was das Ohr im Unterschied zum Auge wahrnimmt. Im Rauschen des Meeres
oder im Sausen des Windes vernehmen wir Mächte, Kräfte, dynamische Felder. Wir erfahren

durch das Ohr die Natur nicht als Anordnung von Objekten im Raum sondern als einen
schwebenden, schwingenden, flutenden, von Spannungen geladenen Bereich.»17

Hören ist Ausgesetzt-Sein und Widerfahrnis. Das Widerfahrnis aber
konstruiert nicht Objekte, sondern fühlt sich inmitten von Mächten, die auf es

wirken, inmitten von Energien, die es zu spüren bekommt. In diesem Sinne
lässt sich sagen, dass Hören auf eine andere Weise als Sehen die primäre
Form der Phänomene wahrnimmt und die Abstraktionsleistungen des

Subjekt-Objekt-Schemas dabei unterläuft.18 Für die Wahrnehmung von
Atmosphären ist, darauf laufen diese Überlegungen hinaus, der Vorstellung vom

17 Picht, Kunst und Mythos (vgl. Anm. 1) 390, vgl. 392.435.
18 Zum gesamten Zusammenhang vgl. ebd. 383-395. Pichts Unterscheidung zwischen

Auge und Ohr greift das Motiv von Friedrich Nietzsches «Duplicität des Apollinischen und
des Dionysischen» in der Geburt der Tragödie auf (Tragödienschrift Abschnitt 1, KSA 1,

25). Picht führt beide Formen der Sinneswahrnehmung auf ihren jeweiligen mythologischen

Grund zurück; er plante, die Vorlesung mit einer Gegenüberstellung der Mythologien

des Apollon und des Dionysos zu beschliessen, was aber nur teilweise ausgeführt
wurde. Der Anschluss an die Nietzsche'sche Leitdifferenz ist aber auch so deutlich genug:
Die Attribute des Sehens - Klarheit, Ordnung, Strenge, Möglichkeit zur Distanznahme
u.a. - lassen sich in der Tragödienschrift ebenso mühelos wiederfinden wie diejenigen, die
dem entgegengesetzten Pol zugeordnet werden. Der Nietzsche dieser Epoche sieht zwei
Grundstrebungen am Werk, die in schwer zu enträtselnder Weise aufeinander angewiesen
sind: «welche aesthetische Wirkung entsteht, wenn jene an sich getrennten Kunstmächte
des Apollinischen und des Dionysischen neben einander in Thätigkeit gerathen? Oder in
kürzerer Form: wie verhält sich die Musik zu Bild und Begriff?» (Tragödienschrift
Abschnitt 16, KSA 1, 104). Als Auskunft über Grundweisen der Wahrnehmung hat sich
Picht dem offenkundig angeschlossen, vgl. Kunst und Mythos 485. Ähnlich argumentiert P.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 171

Subjekt als einem geschlossenen System der Abschied zu geben. Wahrnehmung

ist ein beständiges Wechselspiel aus sinnlichen Eindrücken und affektiver

Rückprojektion derselben in den zuvor schon erschlossenen Horizont
der Welt, aus der sie stammten. Das <Subjekt> - das kein Subjekt im Sinne des

Gegenübers zum Objekt sein kann - der Wahrnehmung ist das Wechselspiel
aus Sinneseindruck und affektiver Projektion. Ihm gegenüber erscheint das

Subjekt der Erkenntnis und das der romantisch konnotierten Perzeption von
Atmosphären als abstrahierendes Derivat, dem Theodor W. Adorno vorgehalten

hatte, dass es sich verstellend vor das schiebe, was es doch begreifen
wolle.19

II

Stimmt die Rede von der Wirklichkeit der Atmosphären also ein in die
modernen Abgesänge auf Subjekt und Individualität? Es will zumindest so
scheinen, als sei damit ein Selbstgefühl angesprochen, das die Stetigkeit des

Selbst eben nicht mehr kennt und von dem sich mit Claude Lévi-Strauss sagen
liesse: «Ich habe nie ein Gefühl meiner persönlichen Identität gehabt, habe es

auch jetzt nicht. Ich komme mir vor wie ein Ort, an dem etwas geschieht, an
dem aber kein Ich vorhanden ist. Jeder von uns ist eine Art Straßenkreuzung,
auf der sich Verschiedenes ereignet. Die Straßenkreuzung selbst ist völlig
passiv; etwas ereignet sich darauf.»20 Einige Beiträge zur Debatte lesen sich
in der Tat in diesem Sinne. So spricht Peter Sloterdijk in der eingangs zitierten
Publikation davon, dass es Grund genug gebe, von der Vorstellung eines
Subjekts als Substrat Abschied zu nehmen. Richtig sei, «dass Subjektivität nicht
von fundamentaler, sondern von medialer Natur ist.»21 Denken, Fühlen,
Erleben - all dies, so Sloterdijk, geschehe zwar im Subjekt, habe dieses aber
nicht zum Urheber und zum Garanten: «Das Denken ist im Subjekt wie der
Ton in der Violine - kraft eines Schwingungsverhältnisses. Menschen sind,
sofern sie denken, gleichsam Musikinstrumente für Vorstellungen, die die Welt
bedeuten.»22 An Erfahrungen wie denen des Atmosphärischen, von denen

Sloterdijk in seiner Nietzsche-Studie: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus,

Frankfurt/M. 1986,156-169.177-185.
19 Th.W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/M. 51988, 17. Es liesse sich wohl

zeigen, dass Böhmes Ästhetik an diesem Punkt romantisch geprägt ist, also durch eine
Vorstellung, die der szientifischen Erkenntnistheorie der Neuzeit wohl die Rechnung
präsentiert, durch die von ihr selbst beworbenen Erfahrungsgehalte gleichwohl die Selbig-
keit und die Steigerung der eigenen Subjektivität zu erreichen wünscht. Eine Theorie der
Atmosphäre ist kritisch gegen beide in Stellung zu bringen.

20 C. Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung. Fünf Radiovorträge. Sonderausgabe
Frankfurt/M. 1996,17.

21 Sloterdijk, Weltfremdheit (vgl. Anm. 1) 317.
22 Ebd. 313.



172 Martin Hailer

der genannte Band unter seinem Titelthema reichlich Beispiele liefert, sei

genau dies zu lernen: Das Subjekt ist nicht der Herr seiner selbst, es findet sich
in Verhältnissen vor, die es konstituieren und von Zeit zu Zeit und Gelegenheit

zu Gelegenheit es sich auch verlieren machen.
Der Gedanke ist bestechend und problematisch zugleich. Bestechend ist

er zunächst, weil vom Phänomen des Atmosphärischen her einiges für ihn
spricht: In der Tat werden dabei Erfahrungszusammenhänge beschrieben, die
Erfahrungen vom sich-Verlieren des Subjekts sind. Sofern neuzeitliche
Subjektivitätstheorien Erfahrungen dieser Art nicht einzurechnen in der Lage
sind, müssen sie als unvollständig bezeichnet werden. Zu rechnen ist
allerdings damit, dass in der Diskussion zu schnell auf <die> neuzeitliche
Subjektivitätstheorie geschlossen und diese sodann abqualifiziert wird. Bereits ein
jeweils flüchtiger Blick in Kants Kritik der Urteilskraft und die darin enthaltene
Analytik des Erhabenen wie in Hegels Ästhetik und seine Theorie des Ideals
als externer Be-Geisterung - wenn ich mir diese sprachliche Gewaltsamkeit
erlauben darf - zeigt, dass im Kontext aufklärerischer und postaufklärerischer

Theoriebildung weit differenzierter gedacht wurde, als manches sich

postmodern nennende Feuilleton glauben machen will.23

Zu fragen ist viel eher, ob nicht auch die eben zitierten Formulierungen
auf ihre Weise der Erfahrung Gewalt antun. Es erstaunt doch, dass sich

gleichsam alles umgekehrt zur bisherigen Denkgewohnheit verhalten soll:
Nicht mehr Zentrum des Erlebens, sondern <neutrale Strassenkreuzung>,
nicht mehr cartesianisches Cogito, sondern <Violine, auf der gespielt wird>.
Ohne die hier nun eigentlich fällige Diskussion neuerer Theorien des

Subjekts und des Geistes führen zu können,24 ist doch zurückfragen: Kann und
soll man dies für Regionen und Zeiten zugeben, ist zugleich mitgesetzt, dass

sie die ganze Konstitutionsgeschichte des Subjekts erzählen? Ist in den von
ihnen kritisierten Konstitutionsgeschichten nicht mindestens die Wahrheit
enthalten, dass es Orte und Zeiten gibt, an denen das Subjekt legitimerweise
so über sich denkt? Damit ist keine Verteidigung des <ich denke, das alle meine

Vorstellungen muss begleiten können> oder des Fichte'schen Sichselbstsetzens

gemeint, wohl aber die, von ihr nicht umstandslos zum Gegenteil
überzugehen. Die damit einhergehenden Überziehungen drohen, den
berechtigten Punkt der Kritik vergessen zu machen. Dieser besteht m.E. darin,
das Subjekt nicht als geschlossenes, sondern als offenes System zu denken. Es

23 Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft, Werke hg. von W. Weischedel Band V, Darmstadt

1983, 328ff. (§§ 23ff.); G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, Werke 13,

Frankfurt/M. 1986,202ff.
24 Dazu sind u.a. hilfreich: Selbstbewußtseinstheorien von Fichte bis Sartre, hg. von M.

Frank, Frankfurt/M. 1993; Analytische Philosophie des Geistes, hg. von P. Bieri, Bodenheim

21993; Analytische Theorien des Selbstbewußtseins, hg. von M. Frank, Frankfurt/M.
1996.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 173

treffen in ihm konstituierende Momente verschiedener Provenienz aufeinander:

In bestimmten Regionen ist der transzendentalen Apperzeption ihr
Recht überhaupt nicht zu bestreiten. Ähnlich fundamental aber sind
Erfahrungen, die vom externen Gegründetsein und vom sich-Finden in Atmosphären

sprechen. Es macht wenig Sinn, hier ums schlechthinnige Prae streiten zu
wollen. Die Verfechter der Selbstkonstitution haben dies in den immer neuen
Auflagen der Selbstbewusstseinsdebatten gesehen, die der externen Gegründetheit

sähen sich zu Schmitz'schen Totalerklärungen oder zum bloss historischen

Rückgriff auf das Konstrukt des homerischen Menschen gezwungen.
Es bleibt doch, dass eine Gründungsgeschichte des Subjekts alleine nicht
erzählt werden kann, auch und gerade dann, wenn sie sich modern und
antimetaphysisch geriert. Von einer Theorie der Atmosphäre her gelangt man nicht
direkt ins andere Extrem, wohl aber zur Subjektivität als offenem System.

Das ist der Punkt, wo das genuin theologische Interesse am Thema
beginnt. Dafür gibt es mindestens zwei Gründe. Zum einen hat die neuzeitliche
Theologie v.a. protestantischer Signatur sich weitgehend darauf eingestellt,
im Rahmen des Paradigmas <Subjekt> die eigene Sachlichkeit voranzutreiben.
Gerät dies selbst in den Blickwinkel der Kritiker, scheint Aufmerksamkeit
geboten. Und zum anderen scheint sich eine Parallele aufzutun, die im Rahmen

der Subjekttheorien nur wenig anschlussfähig war: die Rede davon, dass

die Subjektivität des Menschen letztlich in Gottes Subjektivität verankert ist.
«Fides facit personam» heisst Martin Luthers Kurzformel dafür, «Ich ist ein
anderer» könnte man - ihm selbst gewiss keine theologische Intention
unterstellend - Arthur Rimbaud zitieren.25

Die Theologie insistiert darauf, dass das Sein des Menschen von anderwärts

her ist. Dabei geht es nicht nur um die schöpfungstheologische
Grundrelation im landläufigen Sinne, also darum, dass wir nicht unsere eigene
Hervorbringung sind. Vielmehr ist gemeint, dass die Identität eines (Christen-)
Menschen sich dem Werk bzw. der Anwesenheit Gottes verdankt. Deshalb ist
das letzte Wort in der Formel <fides facit personam> hier durchaus zu betonen.
Es versteht sich, dass diese Rede aufgerufen ist, wenn es gute Gründe für das

Thema der Atmosphäre und der ihr zugehörigen Subjektivität gibt.
An mindestens zwei prominente Metaphern Martin Luthers kann dabei

angeknüpft werden. Die eine ist die vom <fröhlichen Wechseb aus der
Freiheitsschrift von 1520, die andere die vom menschlichen Willen als iumentum
(Lasttier), bei dem entweder Gott oder der Teufel im Sattel sitzen, aus De
servo arbitrio, der grossen Streitschrift aus dem Jahr 1525.26 Man wird sich vor

25 M. Luther, WA 39/1, 282 aus der Zirkulardisputation von 1537 (ebd. 265-333) bzw.
A. Rimbaud, Œuvre de vie. Edition du centenaire, établie par A. Borer, Paris 1991, 184

(Brief an Georges Izambard vom 13.5.1871). Vgl. R. Frisch/M. Hailer, Ich ist ein Anderer.
Zur Rede von Stellvertretung und Opfer in der Christologie, NZSTh 41 (1999) 62-77.

26 WA 7,25 bzw. 18,635.



174 Martin Hailer

vorschneller Parallelisierung der beiden hüten, kann sie aber gleichwohl in
folgenden Zusammenhang bringen: Die Rede vom fröhlichen Wechsel liest
sich wie ein Kommentar zu Gal 2,20: «nun nicht ich, sondern Christus in mir».
Die Grundverfasstheit des Lebens eines Christenmenschen ist hier angesprochen.

Christsein ist Ek-sistenz, ist Gegründetsein in Gottes heilvollem Gegenüber.

Insofern gibt es eine starke Parallele der theologischen Rede von
Subjektivität zu derjenigen, die sich im Umfeld der Atmosphäre-Theorien als
sinnvoll erweist. Das freilich ist erst eine recht vorläufige und äusserliche
Bestimmung, sagt sie doch wenig mehr, als dass beide Theorien in der Annahme
des Subjekts als offenem System übereinkommen. Die Rede von der
Atmosphäre ist inhaltlich weitgehend offen, die vom fröhlichen Wechsel an die Sätze

der Christologie geknüpft. Ob und wie die Sätze der Christologie
atmosphärisch) interpretiert werden können, ist dabei durchaus noch die Frage.

Hier kommt man nun mit Luthers Rede vom Lasttier ein Stück weiter. Mit
dem Bild antwortet er auf die Vorstellung des Erasmus, dass es zwischen dem
Wollen und dem Nichtwollen des Guten eine neutrale Mitte, gleichsam den

Begriff des Wollens überhaupt, gebe. Dagegen hält Luther: «Factus sum sicut
iumentum (et) ego semper tecum. Si insederit Satan, uult (et) uadit, quo uult
Satan, nec est in eius arbitrio, at utrum sessorem currere aut eum quaerere,
sed ipsi sessores certant ob ipsum obtinendum (et) possidendum.»27 Es bietet
sich nachgerade an, dieses Bild im Sinne der Atmosphäre-Theorien zu
interpretieren. Das Subjekt - hier genauer: sein Wille - ist in der Tat ein offenes
System. Für sich mag es überzeugt sein, dem eigenen Antrieb zu folgen und
coram mundo würde Luther dies ja auch ohne weiteres zugestehen. Gleichwohl

aber gibt es Regionen und Sachverhalte, in denen dies zuhöchst nicht

27 Ebd., Text nach der Studienausgabe, hg. von H.-U. Delius, Leipzig 21996, 208. K.
Zickendraht, Der Streit zwischen Erasmus und Luther über die Willensfreiheit, Leipzig
1909; W. v. Loewenich, Gott und Mensch in humanistischer und reformatorischer Schau.
Eine Einführung in Luthers Schrift De servo arbitrio, in: ders., Humanitas - Christianitas,
Gütersloh 1948, 65-101; H. Bandt, Luthers Lehre vom verborgenen Gott. Eine Untersuchung

zu dem offenbarungsgeschichtlichen Ansatz seiner Theologie, Berlin 1958; H.J.

Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsätze, hg. und eingel. von K.G. Steck,
München 1965,13-30 (<Die grundlegende Bedeutung der Lehre vom unfreien Willen für
den Glauben>) und 31-61 (<Studien zum Problem des unfreien Willens)); H.-M. Barth, Der
Teufel und Jesus Christus in der Theologie Martin Luthers, Göttingen 1967; G. Ebeling,
Existenz zwischen Gott und Gott. Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes, in:
Wort und Glaube 2, Tübingen 1969, 257-286; K. Schwarzwäller, Theologia crucis. Luthers
Lehre von Prädestination nach De servo arbitrio, München 1970; E. Jüngel, Quae supra
nos nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom verborgenen Gott - in Anschluß an
Luther interpretiert, in: Entsprechungen: Gott - Wahrheit - Mensch. Theologische
Erörterungen, München 1980, 202-251; G. Wenz, Luthers Streit mit Erasmus als Anfrage an die
protestantische Identität, in: Protestantische Identität heute, hg. von F.W. Graf und K.
Tanner, Gütersloh 1992,135-160; Th. Reinhuber, Kämpfender Glaube. Studien zu Luthers
Bekenntnis am Ende von De servo arbitrio, Berlin/New York 2000.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 175

gilt. In ihnen ist das Subjekt/der Wille ein in nahezu dramatischer Weise offenes

System, in welchem andere am Werk sind. Es gibt das Fürsichsein des

Willens nicht, er befindet sich stets entweder in der Sphäre Gottes oder der
Sphäre des Deus «huius saeculi».28 Die Offenheit des Systems namens
Subjekt/Wille und sein Getriebensein durch externe numinose Faktoren werden
in dieser Bildlichkeit in wünschenswerter Weise deutlich. Atmosphäre ist
eine machtvolle Äusserungsweise, eine, die nolens volens in ihren Bann zieht
und die sich, so gesehen, niemand aussucht. Über diese Grundbedeutung darf
sich der am Museums- und Konzertbesuch gebildete bürgerliche Begriff der
Atmosphäre nicht hinwegtäuschen lassen.

Theologisch ist damit über Atmosphären behauptet, dass es a) bei ihnen
um nicht weniger als um Heil und Verderben des Menschen geht, dass sie b)
dem menschlichen Zugriff weiter entzogen sind, als in der Selbstreferenz des
menschlichen Wollens und Vollbringens ausgesagt werden kann, dass c) in
der Perspektive von Heil und Verderben nicht eine Atmosphäre, sondern
offenbar eine Mehrzahl derselben eine Rolle spielt und schliesslich d), dass

nicht nur die gottferne Welt, sondern auch Gottes Gegenwart selbst - zumindest

auch - atmosphärisch gedacht werden soll. Diese Beobachtungen könnten

ein Beitrag der Theologie zur Theorie der Atmosphäre sein.

III

Thesenartig gehe ich den am Ende des vorigen Abschnitts genannten
Punkten a) - d) entlang, um den theologischen Beitrag zur Sache zu umreis-
sen. Dabei ergibt sich sowohl eine Anschlussfähigkeit der theologischen
Rede an die philosophische als auch eine charakteristische Verschiebung
gegen die allgemeine Diskussion. Inwiefern sich hier Nähen im Sinne einer neuen

Eristik auftun oder die philosophische Debatte lediglich Anlass zur
Bearbeitung der eigenen theologischen Sachlichkeit ist, muss die Diskussion
zeigen.

Der biblisch-theologische Ort der Atmosphären ist die Rede von den Mächten und
Gewalten. Das Neue Testament kennt <Grössen>, deren Eigenschaft es ist, zwischen
Menschenwelt und Gott zu stehen und auf die eine oder andere Weise Einfluss auszuüben: Es
sind Begriffe wie Sûvaprç (Eph 1,21; Kol 1,17; Apk 17,13), èçouaia (Eph 1,21; Kol 1,16; Apk
17,13), Gpovoç (Kol 1,16), Kupiô-rriç (Eph 1,21; Jud 8; II Petr 2,10), apyai (Kol 1,16; Rom
8,38; I Kor 15,24), mit denen die biblischen Schriftsteller diese Phänomene beschreiben.29

28 Luther, WA 18,635, Studienausgabe 207.
29 Zum Vorkommen in zwischentestamentlicher Literatur und NT vgl. W. Wink,

Naming the Powers. The Language of Power in the New Testament, Philadelphia 1984,13-
35 (Überblick) und 151ff. (detaillierte Wortstatistiken). Wink, amerikanischer Neutesta-
mentler, hat eine vielbeachtete Trilogie zu diesem Thema vorgelegt; zu dem erwähnten
Band gehören noch ders., Unmasking the Powers. The Invisible Forces That Determine



176 Martin Hailer

Unter Bezug auf das paarweise am häufigsten vorkommende apxa! Kai è^ouaiai hat das

facettenreiche Phänomen den Sammeltitel <Mächte und Gewalten) erhalten.
Die loci classici dieser Redeweise sind deuteropaulinisch: Kol l,16f.; 2,9f.l3-15 und Eph

1,20-23; 2,1-2; 6,12. Besonders wirkmächtig wurde unter ihnen die Stelle aus Kol 1, in der
davon die Rede ist, dass die Mächte und Gewalten durch und in die eiKtov des ungesehenen
Gottes geschaffen wurden. Eph 1,22 berichtet dann davon, dass diese Mächte ihm unter die
Füsse getan sind. Das umreisst in etwa das Spannungsfeld der neutestamentlichen Rede
von den Mächten und Gewalten: Sie - was immer sie im einzelnen sein mögen - sind Teil
der Schöpfung Gottes, keinesfalls dunkle Gegenmacht eines zweiten schöpferischen Prinzips.

Sie entfalten ein Eigenleben als Mächte, das als solches sehr schwer zu beschreiben ist.
Es liegt in ihrem numinosen Wesen begründet, dass das Themenfeld, wie Thomas Zeilinger
zurecht notiert, «sich einer angemessenen Beschreibung hartnäckig entzieht.»30 Zugleich
aber, und das macht Schwierigkeit wie Faszination der Rede von ihnen aus, wird neutesta-
mentlich von ihnen bekannt, dass ihre Macht vor Gott gebrochen sei. Sie sind unter die Füsse

des Erhöhten getan, der das Haupt der Kirche ist (Eph 1,22, Anspielung auf Ps 8,7). Ge-
schöpflichkeit also, Eigenmacht/eigentümliches Sein und doch unter Gottes Füsse getan zu
sein - in diesem Rahmen bewegt sich der biblische Vorstellungskomplex. Die von Eph und
Kol gleichsam in extremis beschriebene Thematik findet sich an nicht wenigen anderen
Stellen des NT wieder, paulinisch etwa in der berühmten Schlusswendung zur Rede vom
Seufzen der Kiioic Rom 8,38f. oder den Kettenschlüssen über die allgemeine Auferstehung
I Kor 15, bei der von der schlussendlichen Überwindung der Mächte die Rede ist (I Kor
15,24-27a). - Die Schriftstellen, an denen von den Mächten und Gewalten explizit die Rede
ist, stehen nun natürlich in vermittelter Verbindung zu Redeweisen, die weniger ausdrücklich

von Macht, Kraft und numinosen Phänomenen reden: von Geistern und Dämonen,
von Mächten und Kräften auch dort, wo sie relativ eindeutig als Personen oder Institutionen

identifiziert werden können und anderem mehr. Sieht man dies, so leuchtet ein, dass

es sich um eine biblisch gleichsam beherrschende Thematik handelt. Walter Wink: «The
language of power pervades the whole New Testament.»31 Die systematisch-theologische
Erschliessung dieses Sachverhalts liegt diesseits der evangelikalen Vereinnahmung durchaus

noch vor uns.

Bei den Atmosphären geht es <ums Ganze>

Im durch die Luther-Metapher angezeigten Sinn findet eine
Bedeutungsverschiebung des Begriffs der Atmosphäre statt. Es wird behauptet, dass

Atmosphären nicht <irgendwelche> Erlebnisqualitäten des Geschöpfs im
Geschöpflichen meinen, sondern dass es in ihnen zumindest auch um solche
geht, bei denen der Mensch als ganzer, sein Welt- und Gottesverhältnis als

ganzes zur Disposition stehen. Der Sachgrund dafür liegt darin, dass

Atmosphäre, als konstituierendes Externum des offenen Systems Subjekt verstan-

Human Existence, Philadelphia 31988; Engaging the Powers. Discernment and Resistance
in a World of Domination, Philadelphia 1992. Im deutschsprachigen Bereich sind die
Arbeiten von O. Böcher einschlägig, vgl. u.a. Das Neue Testament und die dämonischen
Mächte, Stuttgart 1972; Dämonen IV. Neues Testament (ders.),TRE 8,279-286 (Lit.!).

30 Th. Zeilinger, Zwischen-Räume. Theologie der Mächte und Gewalten, Stuttgart
1999,11. Zeilinger diskutiert die einschlägige, v.a. englischsprachige Literatur und präsentiert

sie in einer eigenen Systematisierung (Lit.!).
31 W. Wink, Naming 7, i.O. herv.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist III

den, mehr ist als eine Erlebnisqualität unter anderen. Es handelt sich um kräftige

Bestimmungsgründe des Individuums. Und wenn denn nun gilt, dass das,
was den Menschen zum Menschen macht, letztlich Gottes Werk und Wille ist,
dann kann dies nicht einer falsch verstandenen innergeschöpflichen Beliebigkeit

überlassen werden, übrigens auch dann nicht, wenn diese im Gewand
einer neuen Verzauberung der Wirklichkeit durch Weltfrömmigkeit
daherkommen sollte.32

In der Auslegung zum 1. Gebot im Grossen Katechismus heisst es: «Siqui-
dem haec duo, fides et Deus, una copula conjugenda sunt. Jam in quacunque
re animi tui fiduciam et cor fixum habueris, haec haud dubie Deus tuus est. /

Denn die zwei gehören zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sag ich)
Dein Herze hängest und verlassest, das ist eigentlich Dein Gott.»33 Diese
existentielle Grundbestimmung des Gottesbegriffs, dass Glaube und Gott <zu-

hauf gehören>, macht es im Sinne Luthers nötig, die Faszination durch
atmosphärische Phänomene nicht einem neutralen Bereich zuzuschlagen, sondern
zu erklären, dass es sich dabei um theologisch relevante Sachverhalte handelt.
Die Formel ist oft voluntaristisch fehlinterpretiert worden, so als ginge es um
eine Entscheidung, woran man denn nun seine Aufmerksamkeit wenden wolle.

Vielmehr ist sie wohl als Deskription zu verstehen, so also, dass, wer sie
sich zu Herzen nimmt, merkt, dass sein Vertrauen, sein <Herz> in gewisser
Weise schon gebunden ist. Das offene System Subjekt findet sich schon in
Atmosphären vor.

Theologisch geht es nun nicht darum, dem überhaupt zu widersprechen
und dafür zu werben, sich gänzlich dem Einfluss der Atmosphären zu entziehen.

So ist das Bultmann'sche Entmythologisierungsprogramm gelesen worden

und so hat man gelegentlich Karl Barths § 17 KD über «Religion als

Unglaube» verstanden. Freilich kann es bei dieser Deutung nicht bleiben. Die
Begriffswahl ist zu intellektualistisch und setzt die Vorstellung eines einfachen

Gegenübers von Mythos und Vernunft oder Mythos und Evangelium
mit. Es wird damit suggeriert, dass es gleichsam einen einfachen Übergang
gäbe von der in Bildern verstrickten Macht des Mythos hin zu den Denk- und
Sprachformen, die solchen Zwängen eben nicht mehr erlegen sind. Die
philosophischen und theologischen Auseinandersetzungen um Mythos und
Mythologie haben allerdings gezeigt, dass es einen solchen Übergang nicht gibt.34

32 Das wäre gegen die verschiedenen religiösen Formen der Weltbejahung zu sagen,
die je auf ihre Weise auratische Bereiche aufsuchen und diese zum Vorfeld des Heiligen
oder zum in sich gültigen Spiel der auratischen Selbststeigerung des Individuums erklären,
so etwa in der von Hermann Timm beworbenen Kosmosfrömmigkeit. Dazu u.a. H. Timm,
Geerdete Vernunft. Von der Lebensfrömmigkeit des Okzidents, Hamburg/Zürich 1991;
ders., Wahr-Zeichen. Angebote zur Erneuerung der religiösen Symbolkultur, Stuttgart u.a.
1993. Eine Auseinandersetzung damit bei Vf., Theologie als Weisheit. Sapientiale Konzeptionen

in der Fundamentaltheologie des 20. Jahrhunderts, Neukirchen 1997,181-237.
33 BSLK560.



178 Martin Hailer

Wir sind und bleiben <in Geschichten verstrickt»,35 wir sind und bleiben in Bilder

verstrickt. Insofern ist es richtiger und hilfreicher, von einem <Kampf der
Bilder» als von Entmythologisierung zu sprechen. Was im theologisch präzisen

Sinne entmythologisiert, ist das Einheimischwerden in einer anderen
Geschichte, als sie von den inhaltlich als gottfern qualifizierten Atmosphären
aufgedrängt wird, das Bewohnen anderer Bildwelten als diejenigen, die sie

vorgaukeln. Das bedingt allerdings die inhaltliche Auseinandersetzung.

Atmosphären sind dem menschlichen Zugriff (auch) entzogen

Luthers Sprache an diesem Punkt ist an Drastik wohl kaum zu überbieten:
Entweder sitzt der Teufel im Sattel oder Gott, keinesfalls aber kontrolliert
der menschliche Wille sich selbst. Modern ausgedrückt: Niemand wählt sich
die Atmosphären, denen er zugehört, und ganz gewiss nicht diejenigen, in
denen es um seine Bestimmung und sein Geschick schlechthin geht. Das ist
angesichts einer Theorie, die Atmosphäre als ästhetisches Phänomen
beschreibt, in Erinnerung zu rufen. Gewiss hat Gernot Böhme recht, wenn er
schreibt: «Die ästhetische Arbeit besteht darin, Dingen, Umgebungen oder
auch dem Menschen selbst solche Eigenschaften zu geben, die von ihnen
etwas ausgehen lassen. D.h. es geht darum, durch Arbeit am Gegenstand
Atmosphären zu machen. Diese Art von Arbeit finden wir überall. Sie ist gegliedert

in viele Berufszweige und fördert im ganzen die zunehmende Ästhetisie-

rung der Realität.»36 Fraglich wird dies nur, wenn dadurch die Vorstellung
gefördert würde, alle Atmosphären seien machbar und folglich sei wählbar,
welchen man sich aussetzen wolle, so wie man ja gemeinhin wählen kann, das
eine oder das andere Konzert zu besuchen. Man kann zwar wünschen, von
einem bestimmten Musikstück bezaubert zu werden; ob es tatsächlich
geschieht, ist aber unverfügbar. Auch ist der Entschluss, sich zu verlieben,
gewiss zum Scheitern verurteilt. Riskanter wäre noch, Atmosphäre auf das äs-

34 Einige neuere theologische Arbeiten zum Mythosbegriff erwägen statt der
Fortschreibung von Bultmanns Entmythologisierungsprogramm einen differenzierten
Umgang mit dem Phänomen, der zumeist darauf hinausläuft, die Theologie als Instrument
des verantwortungsvollen Umgangs mit Mythos und Bildlichkeit zu verstehen. Der christliche

Glaube ist ihnen zufolge weder einfachhin mythisch noch cinfachhin nichtmythisch:
«Zu allen Bedeutungen des Mythos verhält sich der christliche Glaube in merkwürdig
gebrochener Form. Er gehört weder eindeutig auf die Seite des Mythos noch auf die Seite
der Kritik am Mythos. Der christliche Glaube nimmt in beiden Fällen Schaden, sowohl
wenn er eindeutig als Mythos bestimmt wird, als auch wenn er eindeutig als nichtmythisch
angesehen wird.» M. Leiner, Mythos. Bedeutungsdimensionen eines unscharfen Begriffs,
in: Die Wirklichkeit des Mythos. Eine theologische Spurensuche, hg. von V. Hörner und
M. Leiner, Gütersloh 1998,30-56 (53).

35 Vgl. W. Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding,
Wiesbaden 21976.

36 Böhme, Atmosphäre (vgl. Anm. 6) 35.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 179

thetisch Herstellbare zu beschränken. Atmosphären sind aber genauso
kollektive Stimmungen ganz anderer Grössenordnung: einer Gruppe, einer
Region eines ganzen Gemeinwesens, ja vielleicht sogar die Grundgestimmt-
heiten einer ganzen Kultur.37 Solche Atmosphären liegen jederzeit im
Rücken dessen, der <Atmosphäre macht>, sie determinieren ihn und die anderen
Teilnehmer seines Gemeinwesens bereits, bevor sie sich an die Gestaltungsarbeit

machen. In diesem Sinne gilt der theologische Einspruch auch der neuen

Ästhetik. Es wäre fatal, geriete sie zur Fortsetzung des homo faber mit
ästhetischen Mitteln.

Die theologische Herausforderung besteht in der Pluralität der Atmosphären

Wieder lässt Luthers Sprache an Drastik wenig zu wünschen übrig. Hier
tut sich zwischen dem theologischen Anliegen und der neuen Ästhetik eine
interessante Parallele auf: Die Theoretiker der Atmosphäre - hier: Schmitz,
Picht, Böhme - hegen keinerlei Zweifel, dass es vielgestalte Formen von
Atmosphären gibt. Verschiedentlich erwägen sie Klassifizierungen und
Ordnungen derselben. Wie weit man mit ihnen kommt, wäre eigens zu erwägen.
Interessant ist nur, dass sowohl theologisch als auch philosophisch von einer
Mehrzahl der gemeinten Phänomene die Rede ist. Luthers in Rede stehende

Formulierung ist eine Grenzgängerei zur dualistischen Sprache, die er erst
durch den Bezug auf die eschatologische Perspektive aufzulösen trachtet, wobei

diese - notabene - nicht ins gegenwärtige theologische Kalkül gezogen
werden kann.38 Fascinosa, Atmosphären, Besetzer der offenen Systemstelle
Subjekt können eine Vielzahl von Inhalten haben. Zugespitzt gesagt: Das
Problem des minderheitlichen Dialekts Theologie ist nicht, dass die
Menschen keinen Gott hätten, das Problem ist viel eher, dass die Menschen zu viele

Götter haben.
Auf diesen Umstand gibt es gelegentliche Hinweise, so von William James

und Thomas Luckmann. James erwähnt in den letzten Zeilen seines Werks
den «Polytheismus (der übrigens immer die wahre Religion der gewöhnlichen
Leute war und noch heute ist)» und fährt fort: «Gäbe es verschiedene Götter,
die jeder nur für ihren Teil sorgten, ständen bestimmte Bereiche bestimmter
Menschen möglicherweise nicht unter göttlichem Schutz und der göttliche
Trost käme nicht zur vollkommenen Verwirklichung. Das Alltagsbe-

37 Ein ähnliches zielt Michel Foucault mit der Rede von der Episteme einer Kultur
und der Methode der Genealogie zu ihrer Erforschung an und dürfte Friedrich Nietzsche
mit der Vorstellung determinierender Kräfte unter der Oberfläche kultureller Rationalität
im Sinn gehabt haben, die er apollinisch und dionysisch nannte. Vgl. M. Foucault, Nietzsche,

die Genealogie, die Historie, in: ders., Von der Subversion des Wissens, hg. und übers,

von W. Seitter, Frankfurt/M. 1987, 69-90; ders., Archäologie des Wissens, übers, von U.
Koppen, Frankfurt/M. "1994,7-112.

38 So in der Schlusspassage von De servo arbitrio, der sog. assertio, WA 18,785-787.



180 Martin Hailer

wußtsein kehrt jedoch nicht mit einem so strengen Besen wie die Philosophie
oder die Mystik und kann durchaus die Vorstellung ertragen, daß die Welt
nur zum Teil gerettet wird, während ein anderer verloren geht.»39 Das
Selbstverständnis der Dogmatik ist freilich noch in weiten Teilen von dem Bewusst-
sein geprägt, dass <die Gottesfrage> einem agnostisch oder atheistisch
eingestellten Zeitgenossen zu vermitteln sei. Dass dem nicht so ist und wo anzusetzen

wäre, lehrt eine theologische Adaption des Themas der Atmosphäre auf
deutliche Weise. Polytheismus ist weder vergangen noch primitiv - er gehört
zur geistigen Signatur der Religion wahrscheinlich aller Zeiten und gewiss
unserer Zeit.40 Die Gotteslehre vor seinem Hintergrund zu entwickeln ist eine
theologische Aufgabe der Gegenwart.

Der Heilige Geist als Atmosphäre(n)

Der Eindruck würde trügen, als sei das Geschäft von Kirche und Theologie

die Entzauberung der Atmosphären als gottferner Grössen, um so zur
Gottunmittelbarkeit des Individuums wieder zu gelangen. Luthers Rede vom
Reitpferd mutet die Vorstellung zu, dass, wie der Widergöttliche, so auch
Gott der Vater Jesu Christi als <Besitzender>, als atmosphärische Grösse
gedacht werden soll. In Gottes Hand zu sein heisst, folgt man der Logik dieses

Bildes, nicht, keiner Atmosphäre mehr ausgesetzt zu sein, es heisst, in Gottes
Schutzraum und Atmosphäre sich zu befinden und die eigene Identität als in
ihm gegründet zu erfahren. In diesem Sinne konkret ist das <fides facit personarm

offenbar zu denken. Aber wie soll dies genauer zugehen?
Hier wäre nun zunächst an die Adaption der Atmosphäre-Theorien für

die Theologie des Gottesdienstes zu denken, wie sie im evangelischen
Bereich Manfred Josuttis vorgelegt hat:41 Was immer der Gottesdienst noch ist

39 W. James, Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die menschliche
Natur, übers, von E. Herms und C. Stahlhut, Frankfurt/M. und Leipzig 1997, 502. Von Th.
Luckmann vgl.: Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von Hubert Knoblauch,
Frankfurt/M. 31996,87ff.l08ff.

40 In diesem Sinne wäre eine Denkgewohnheit aufzubrechen, die Polytheismus als

vergangenes Phänomen in die Vorhalle des theologisch Interessanten verschiebt, wie es in
vielen klassischen Arbeiten geschieht, vgl. z.B. F.D.E. Schleiermachers Einordnung des

Polytheismus in seiner Glaubenslehre § 8 (de Gruyter-Ausgabe, hg. von M. Redeker, Berlin

1960, I, 51-58). Nicht minder klassisch wohl die Formulierung bei E. Troeltsch: «Die
massenhaften Religionen der unzivilisierten Völker und die Polytheismen bedeuten nichts
für die Frage nach den höchsten religiösen Werten.» (Die Absolutheit des Christentums
und die Religionsgeschichte [1902/1912] mit den Thesen von 1901 und den handschriftlichen

Zusätzen. KGA 5, hg. von T. Rendtorff in Zusammenarbeit mit S. Pautler, Berlin u.a.
1998,173, vgl. 192); in der Fluchtlinie dieses Gedankens auch E. Peterson, Der Monotheismus

als politisches Problem, in: ders., Theologische Traktate, München 1951, 45-147 (81-
93.102-105).

41 M. Josuttis, Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf
verhaltenswissenschaftlicher Grundlage, Gütersloh 21993, zum Terminus Atmosphäre bes. 32-



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 181

und welche Funktionen ihm noch zukommen, sicher ist er auch eine bewusst
inszenierte Atmosphäre bzw. ein Ensemble von Atmosphären. Das ist für die
Funktion des gottesdienstlichen Raumes, der hervorgehobenen Zeit, des

symbolischen Handelns, der Musik usw. leicht zu erklären. Sie haben, je auf
ihre Weise, zumindest auch die Funktion, die Gottesdienstbesucher/innen <in

eine Atmosphäre zu versetzen> und von den Atmosphären des Alltags zu
distanzieren. Ob dies wesentlich als Stütze der alltäglichen Atmosphären
gedacht ist oder als deren Kritik, bleibt dann der jeweiligen Anlage einer
Gottesdiensttheologie überlassen. Wesentlich ist dem Ansatz jedenfalls, dass

liturgische Gestaltung in bewusster Weise atmosphärische Gestaltung ist. Das
gilt, denkt man an Ernst Langes Schlagwort vom <Gottesdienst im Alltag der
Welt>, auch und gerade dann, wenn auf Gestaltungselemente, die als <typisch
atmosphärisch» gelten, bewusst verzichtet wird.42 So oder so: Der Kirchenraum

ist bewusst eigener Raum, die in ihm üblichen Verhaltenssequenzen
unterscheiden sich bewusst von denen, die <draussen> eingespielt sind usw. All
dies geschieht nicht als ein Ensemble propositionaler Aussagen, sondern als

Inszenierung einer Atmosphäre, von der behauptet wird, es sei recht, in sie

einzutreten und sich von ihr bestimmen zu lassen, weil sie dem Willen Gottes
entspreche. Eine Liturgik, gleich welcher konfessioneller Ausrichtung, sollte
keinen geringeren Erklärungsanspruch haben.

Probleme treten dann auf, wenn die Idee der gottesdienstlichen
Atmosphäre in gewisser Weise verabsolutiert wird, so als sei der Gottesdienst die
atmosphärische Form der Gegenwart Gottes schlechthin. Dieses Risiko
besteht in Manfred Josuttis' bereits erwähnter Theologie des Gottesdienstes
zumindest tendenziell. Es wird vor allem an der vorherrschenden räumlichen
Metaphorik deutlich: Verhalten im Gottesdienst gilt ihm als der Versuch,
«sich der Wirklichkeit des Göttlichen auf angemessene Weise zu nähern».43

Das ist nach Josuttis freilich nur in einem besonderen Raum möglich: «Die
Begegnung zwischen Göttlichem und Menschlichem ist auf die Begrenzung
durch einen umfriedeten Raum angewiesen, weil das Göttliche immer auch
abgründig und unheimlich ist.»44 In «den Bereich des Heiligen» gilt es die
Gläubigen hineinzutransformieren, so dass sie sich in ihm aufhalten können
und zur Steigerung ihres Lebens ihn auch wieder verlassen können.45 Bei die-

34.71-76.278f.
42 Vgl. E. Lange, Chancen des Alltags. Überlegungen zur Funktion des christlichen

Gottesdienstes in der Gegenwart, Stuttgart 1965.
43 Josuttis, Weg in das Leben (vgl. Anm. 41) 34.
44 Ebd. 75.
45 Ebd. 274.



182 Martin Hailer

sem Raum handelt es sich um «die verborgene und verbotene Zone des

Heiligen», in welche nur besonders geeignete Personen einführen dürfen.46

Diese Bestimmungen sind freilich nicht unproblematisch, nicht nur wegen
der Implikationen ihrer Amtstheologie. Ebenso schwierig ist die weitgehende
Entgegensetzung eines Raums des Heiligen auf der einen und von Weltzonen
und Praktiken, in denen dies offenbar nicht der Fall ist, auf der anderen Seite.

Atmosphäre wird hier einseitig als Raum-Atmosphäre gedeutet und zudem
mit Attributen versehen, die zwar einer allgemeinen Rede vom <Heiligen>
entsprechen mögen, theologisch aber wohl einer differenzierten Beurteilung
bedürften: <verboten und verborgen> als Attribute der Heiligkeit Gottes
allein scheinen doch problematisch. Atmosphäre ist nicht nur im Raum,
sondern mit und bei Personen, Handlungen, Stimmungen; <heilige> Atmosphäre
ist nicht nur beim Verborgenen und Verbotenen, sondern mindestens genauso

bei der erlebbaren Zuwendung in geschwisterlicher Liebe und Erneuerung,

bei prophetischer Kritik und im konstruktiven Miteinander. Deswegen
scheint es mir geraten, die Rede von der Atmosphäre theologisch nicht nur
am Gottesdienstraum festzumachen, sondern in einem weiteren Sinn von ihr
zu sprechen: Was als Rede vom heiligen Raum mit einer Tendenz zur Einseitigkeit

erscheint, wäre m.E. angemessener im Rahmen der Theologie des

Heiligen Geistes zu entwickeln. Er als Gegenwart Gottes ist die Vielfalt seiner

uns zugewandten Atmosphären, in denen sich das Leben der Christinnen
und Christen entfaltet.

Man kann dem ein Stück näher kommen, indem man eine unverfängliche
Sprachgewohnheit theologisch interpretiert, die Rede von: <in einem Geist
handeln>, <im Geist, nicht nur nach dem Buchstaben eines Vertrages>, <im

Geist der Schlussakte von Helsinki u.a.m. - es ist geläufig, so zu reden, und
zumindest mitgesetzt ist, dass es sich bei Reden und Handeln <im Geist> um
einen Vorgang handelt, der als ein Bestimmtwerden beschrieben werden
muss. Wer <im Geist von x> handelt, der ist sozusagen nicht sein eigenes
Subjekt, sondern hat an der Subjektivität dieses anderen oder dieses Etwas teil.
Dass es sich dabei um ein atmosphärisches Phänomen handelt, auch und
gerade ausserhalb eines Kirchenraums oder ausserhalb explizit <religiöser>
Bezüge, dürfte evident sein. In der Atmosphäre des Heiligen Geistes fragt einer
nicht, was denn nun die richtige christliche Handlungsmaxime sei, sondern er
kann schlicht nicht anders, als nach ihr zu handeln. Am biblischen Beispiel
gesagt: In einer Konfliktsituation steht dann nicht zur diskursiven Erörterung
an, ob das jesuanische Nächstenliebegebot die richtige handlungsleitende
Prämisse sei; <im Geist> kann jemand gar nicht anders, als seine Feinde zu lie-

46 Ders., Die Einführung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phänomenologie
und Spiritualität, Gütersloh 1996, 85. Die damit angezielte Amtstheologie hat Josuttis
inzwischen zu der eines Handwerks im Heiligen ausgebaut, vgl. ders., Religion als Handwerk.

Zur Handlungslogik spiritueller Methoden, Gütersloh 2002.



Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist 183

ben. Johannes Fischer ist recht zu geben: « die Ausrichtung auf das Gute
ist dann davon abhängig, welchem Geist Menschen sich in ihrem Leben und
Handeln anvertrauen bzw. von welchem Geist sie sich darin leiten lassen. Mit
dieser Frage wird jener Subjektwechsel vollzogen (...): Die Lebensführung
wird wesentlich zu einem Sich-führen-Lassen bzw. Geführt-Werden.»47

Die Pneumatologie als Rede der Konkretionen Gottes unter uns wäre in
diesem Sinne zumindest auch als Rede von Gottes Atmosphäre in unserem
Leben zu entwickeln. Dass dies wünschenswert ist, hoffe ich gezeigt zu haben;
dass es jenseits einer falschen Beliebigkeit der Geister möglich ist, sei
einstweilen als Postulat gesetzt.

Martin Hailer, Bayreuth

47 J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002,156,
vgl. die instruktiven Darlegungen zum Thema <Geist> ebd. 120-159, und ders., Leben aus
dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, Zürich 1994. Fischer konzipiert in
überzeugender Weise eine Pneumatologie, um einer Fixierung der theologischen Ethik auf
Normen oder Ziele zu widersprechen. Auf diesem Wege wird der besonders in der evangelischen

Ethik verblasste Begriff des Ethos wieder neu ins Spiel gebracht. Vgl. mit ähnlichen

Zielvorgaben, u.a. der, den <Charme> der christlichen Lebensperspektive entdecken
zu helfen, K. Stock, Grundlegung der protestantischen Tugendlehre, Gütersloh 1995.


	Das Subjekt und die Atmosphären, durch die es ist : ein religionsphilosophischer Versuch

