Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Artikel: Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten
Autor: Basse, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877869

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins
Genesispredigten

Die Predigten, die Calvin von September 1559 bis Mai 1560 iiber das erste
Buch Mose gehalten hat', veranschaulichen die Homiletik des Genfer Refor-
mators, wenn sie im Vergleich mit dem Genesiskommentar von 1554, dessen
Uberarbeitung Calvin dann 1563/64 abgeschlossen hat, betrachtet werden
und auch beriicksichtigt wird, dass er parallel an der franzosischen Uberset-
zung seiner Institutio christianae religionis arbeitete, deren letzte lateinische
Fassung im August 1559 erschienen war. Neben vielen anderen Aspekten
sind die Predigten — und hier vor allem jene iiber Gen 1-3 — auch im Blick auf
die Korrelation von Schopfungsglaube und Naturerfahrung von kirchen- und
theologiegeschichtlichem sowie allgemein kulturgeschichtlichem Interesse?.
So spiegelt sich darin eine bestimmte Wahrnehmung der Natur ebenso wider
wie eine Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Naturwissenschaft, die
ihrerseits von grundlegenden Umbriichen bestimmt wurde. Bei der Analyse
von Calvins Predigten gilt es zu beachten, dass es sich hierbei um eine spezi-
fische Textgattung handelt, zumal der Genfer Reformator selbst der Verof-
fentlichung seiner Predigten nur ausnahmsweise und auf Druck seiner Verle-
ger angesichts der grossen Nachfrage zustimmte®. Er war sich jedoch der Ei-

1 J. Calvin, Sermons sur la Genése Chapitres 1,1-11,4 et 11,5-20,7, éd. M. Engammare,

Supplementa Calviniana Vol. X1/1u.2, Neukirchen-Vluyn 2000. — Die Predigten, die Cal-
vin bereits 1542/43 iiber das erste Buch Mose gehalten hat, sind nicht schriftlich tiberliefert
(vgl. M. Engammare, Introduction, a.a.O. IX).

2 Zur Forschungsperspektive vgl. R. Groh/D. Groh, Zur Kulturgeschichte der Natur.
Bd. 1: Weltbild und Naturaneignung; Bd. 2: Die Aullenwelt der Innenwelt, Frankfurt a.M.
1991/1996; A. Sperl, Vom Blutregen zum Staubfall. Der Einflu politischer und theologi-
scher Theorien auf die Wahrnehmung von Umweltphdnomenen, in: Umweltbewiltigung.
Die historische Perspektive, hg. v. G. Jaritz/V. Winiwarter, Bielefeld 1994, 56-76; H.R.
Schmidt, Environmental Occurences as the Lord’s Immediate Preaching to us from Hea-
ven. The Moral Cosmos in the Early Modern Era, in: Bedingungen umweltverantwortli-
chen Handelns von Individuen, hg. v. R. Kaufmann-Hayoz, Bern 1997, 35-42; C. Rohr,
Mensch und Naturkatastrophe. Tendenzen und Probleme einer mentalitdtsbezogenen
Umweltgeschichte des Mittelalters, in: Umwelt-Geschichte. Arbeitsfelder — Forschungsan-
siitze — Perspektiven, hg. v. S. Hahn/R. Reith (Querschnitte 8), Wien/Miinchen 2001, 13-31;
D. Groh/M. Kempe/F. Mauelshagen (Hg.), Naturkatastrophen und ihre Wahrnehmung in
der Geschichte, Tiibingen 2001.

3 Vgl. J. Calvin, A tous vrais chrestiens qui desirent I’avancement du regne de nostre
Seigneur Iesus Christ (1552), OC 8 (= CR 36), 373f.; vgl. B. Cottret, Calvin. Eine Biogra-
phie, aus dem Franzosischen von W. Stingl, Stuttgart 1998, 341.



146 Michael Basse

genart des gesprochenen Wortes im Unterschied zu seinen theologischen Ab-
handlungen sehr wohl bewusst?.

1. Wahrnehmung der Natur im Horizont der Schopfungsgeschichte

Es war Calvins hermeneutischer und homiletischer Grundsatz, dass sich
Gottes Wort der Auffassungsgabe des Menschen anpasst’, und dementspre-
chend fokussierte er die Predigten um seiner Zuhorer willen auf zentrale
theologische Themen und bemiihte sich zugleich um Veranschaulichungen
und Aktualisierungen, denn im Unterschied zur Zuhorerschaft seiner Vorle-
sungen, die aus Studenten, Predigern sowie Exulanten und Abgesandten aus
Frankreich bestand®, hatte er in seinen Predigten Angehorige aller gesell-
schaftlichen Schichten vor sich. Das musste Konsequenzen fiir die Aufgabe
der Vermittlung haben, vor die sich der Prediger gestellt sah, wenn er die Re-
zeption seiner Ausfiithrungen auf seiten seiner Zuhérer ernst nahm’. Den er-
kenntnistheoretischen Ansatz seiner Schopfungstheologie, der fiir Calvin den
Schliissel bildete, um die Korrelation von Gott und Mensch aufzuschliessen®,
hat er in der Einleitung seines Genesiskommentars entwickelt. Dort bezeich-
nete er die Welt als einen «Spiegel», in dem Gott erkannt werden muss, wozu
es aber angesichts der Unschérfe menschlicher Augen der Schrift bediirfe, die

* Vagl. J.-F. Gilmont, Jean Calvin et le livre imprimé (Cahiers d’Humanisme et Renais-
sance 50), Genéve 1997, 115. — Im Blick auf die Genesispredigten ist auch zu beachten,
dass es sich hierbei um Mitschriften handelt, deren Quellenwert allerdings hoch einzu-
schitzen ist (vgl. ebd. 106-113).

> J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 24,13-15; vgl. E. Kayayan, Accomodation, incarna-
tion et sacrement dans I'Institution de la réligion chrétienne de Jean Calvin. L'utilisation
de métaphores et de similitudes, RHPhR 75 (1995) 273-287; V. Bru, La notion d’accomo-
dation divine chez Calvin. Ses implications théologiques et exégétiques, RRef 49 (1998)
79-91; J. Balserak, The God of love and weakness. Calvin’s understanding of God’s acco-
modating relationship with his people, WThJ 62 (2000) 177-195; C. Strohm, Das Theolo-
gieverstindnis bei Calvin und in der frithen reformierten Orthodoxie, ZThK 98 (2001)
310-343 (317-321).

6 Vgl. P. Wilcox, The Lectures of John Clavin and the Nature of his Audience, 1555-
1564, ARG 87 (1996) 136-148.

7 Vgl. E. Miilhaupt, Die Predigt Calvins, ihre Geschichte, ihre Form und ihre religio-
sen Grundgedanken (AKG 18), Berlin/Leipzig 1931, bes. 24-38; A. Ganoczy/St. Scheld,
Die Hermeneutik Calvins. Geistesgeschichtliche Voraussetzungen und Grundziige
(VIEG.R 114), Wiesbaden 1983, 118; P. Opitz, Calvins theologische Hermeneutik, Neukir-
chen-Vluyn 1994, bes. 261-290. — Es handelt sich hier um ein Beispiel fiir die «Weitergabe
der Ergebnisse theologischer Arbeit an <Laiens», wofiir Christoph Burger «<Transforma-
tion> als <terminus technicus>»» geprdgt hat (C. Burger, Transformation theologischer
Ergebnisse fiir Laien im Spitmittelalter und bei Martin Luther, in: Praxis Pietatis. Bei-
trige zu Theologie und Frommigkeit in der Frithen Neuzeit, FS Wolfgang Sommer, hg. v.
H.-J. Nieden/M. Nieden, Stuttgart u.a. 1999, 47-64, hier 51).

¥ Vgl. M. Beintker, Calvins Denken in Relationen, ZThK 99 (2002) 109-129.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 147

wie eine Brille den schwachen Augen zu solchem Sehen verhelfe und damit
zur Gotteserkenntnis anleite und zugleich das zeige, «was sonst iibersehen
wiirde»’. Hier wird der Sinn fiir die Wahrnehmung der Schoépfung schrift-
theologisch und darin pneumatologisch ein-geschérft. Gleichzeitig hat Calvin
unterstrichen, dass Naturforschung und Gotteserkenntnis einander bedin-
gen'®. Konkrete Erfahrungen bilden einen wichtigen Ausgangspunkt dieser
Schopfungstheologie, nicht aber deren hinreichenden Erkenntnisgrund!.
Die Schopfungswerke konnen vom Menschen «niemals recht betrachtet wer-
den», wenn dieser sich nicht vom Wort Gottes anleiten lisst'?. Diese theolo-
gische Konzeption einer <Wahrnehmung der Schépfung> reflektierte die ganz
personlichen Naturerfahrungen des Reformators und war zugleich in vielfél-
tiger Weise anschlussfihig fiir die Probleme und die Interessen seiner Zuho-
rer und Zeitgenossen. Einerseits liessen sich dadurch die alltdglichen Erfah-
rungen und Note all derjenigen verarbeiten, deren Leben von der Natur di-
rekt oder indirekt abhédngig war, und andererseits konnten neuere Tendenzen
der Erforschung und Erkldrung der Natur beriicksichtigt werden.

In seinen Predigten setzte Calvin einzelne Aspekte der Schopfungsge-
schichte in Bezug zu konkreten Naturerfahrungen. So kontrastierte er in sei-
ner Auslegung von Gen 1,29-31 die urspriingliche Schépfungsordnung, in der
fiir alle Lebewesen das Lebensnotwendige zur Verfiigung stand, mit dem all-
taglichen Hunger, wie ihn seine Zuhorer in eben diesem Jahre 1559, in dem
Calvin mit seinen Genesispredigten begann, als Folge der unberechenbaren
Natur — wie etwa der anhaltenden Diirre im Sommer oder des Hagelsturmes
im Herbst des gleichen Jahres'® —am eigenen Leibe erfuhren'*. Auch die Flut-
katastrophe in Nordfrankreich und Flandern im Jahre 1530, die einige der Ex-
ulanten unter Calvins Zuhorern miterlebt haben konnen, sowie die Pestepi-
demie in Genf 1542-46 werden in Erinnerung gerufen'. Immer geht es um Er-

?J. Calvin, Commentariorum in quinque libros Mosis, Pars I, OC 23 (= CR 51),
Braunschweig 1882, 9f.; vgl. G. Gloede, Theologia naturalis bei Calvin (TSSTh 5), Stuttgart
1935,12.

10" J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 7f; vgl. R. Hooykaas, Religion and the Rise
of Modern Science, Grand Rapids 1972, 105f.

" Vgl. F. Higman, Calvin et ’expérience, in: Expérience, coutume, tradition au temps
de la Renaissance, hg. v. M.T. Jones Davies, Paris 1992, 245-256.

12 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 140,30f.

13 Vgl. R. Glaser, Klimageschichte Mitteleuropas. 1000 Jahre Wetter, Klima, Katastro-
phen, Darmstadt 2001, 94£.115; C. Pfister, Klimageschichte der Schweiz 1525-1860. Das
Klima der Schweiz von 1525-1860 und seine Bedeutung in der Geschichte von Bevolke-
rung und Landwirtschaft, 2 Bde., Bern/Stuttgart 31988, hier Bd. 1, 118 sowie Tabellen 1/29
u. 1/30; A.-M. Piuz, Climat, récoltes et vie des hommes a Geneéve, XVIe-XVlIlle siecle, in:
Annales: économies, sociétés, civilisations 29 (1974) 599-618.

1] Calvin, Sermons (s. Anm. 1), 69,5-15; vgl. a.a.0. 93,25-27; 117,15; 211,14-16;
461,39-41.

' Vel. a.a.0.26,15-33; 49,36; 427,19; 1013,15f.



148 Michael Basse

eignisse und Erlebnisse, die fiir die Betroffenen einschneidend waren, inso-
fern deren schlichtes Uberleben bedroht war.

Nun beliess es Calvin nicht einfach bei einer natiirlichen Erkldrung der
Naturkatastrophen und deren Folgen fiir die betroffenen Menschen, sondern
er interpretierte das theologisch, indem er den Kontrast von urspriinglicher
Schopfungsordnung und aktueller Not auf den Siindenfall zuriickfiihrte!S.
Hier wurde jenes Generalthema angeschlagen, das Calvins Genesispredigten
— wie seine Theologie insgesamt — durchzieht, nimlich die Stellung des Men-
schen als Ebenbild Gottes nach dem «Verlust des Paradieses»'’. Dabei geht
es um die Frage, wie der Mensch, der seit dem Siindenfall quasi «blind» ist,
Gott erkennen kann'®. Gerade die Predigt, mit der Calvin Anfang September
1559 den Zyklus der Genesispredigten erdffnete, macht das besonders deut-
lich und iibernimmt damit dieselbe Funktion wie das «Argumentum», mit
dem er seinen Kommentar einleitete, indem er seinen theologischen Ansatz
vorab darlegte. In diesem Zusammenhang entwickelte er auch das Bild von
dem «Welttheater», in dem Gottes Weisheit im Glanze erstrahlt, so dass die
Welt zum Spiegel dessen wird, was nicht zu sehen ist"”. Hat er dieses Motiv
von Erasmus und Budé iibernommen?, so kommt darin zum Ausdruck, wie
stark Calvin in der humanistischen Gedankenwelt verwurzelt war?'. Im Mit-
telpunkt dieses <Welttheaters> wie des gesamten Schopfungswerkes stand fiir

16 A.a.0.69,7f; vgl. a.a.0. 214,20-215.9.

17 H.H. Meier, Nachwort zu: J. Milton, Das verlorene Paradies, hg. v. H.H. Meier,
Stuttgart 1986, 399, hier zit. n. E.-M. Faber, Symphonie von Gott und Mensch. Die respon-
sorische Struktur von Vermittlung in der Theologie Johannes Calvins, Neukirchen-Vluyn
1999, 42; vgl. M. Engammare, Le paradis a Geneve. Comment Calvin préchait-il la chute
aux Genevois, ETR 69 (1994) 329-347. — Zu Calvins Auffassung der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen im geistesgeschichtlichen Spannungsfeld von Humanismus und Refor-
mation vgl. F. Higman, Calvin et I'imago Dei, in: De ’'Humanisme aux Lumieres. Bayle et
le protestantisme. Mélanges en I’honneur d’E. Labrousse, hg. v. M. Magdelaine/M.-C.
Pitassi/R. Whelan/A. McKenna, Paris/Oxford 1996, 139-148; H.A. Oberman, The Pursuit
of Happiness. Calvin between Humanism and Reformation, in: Humanity and Divinity in
Renaissance and Reformation. Essays in Honor of Ch. Trinkaus, hg. v. JW. O’Malley/T.M.
Izbicki/G. Christianson (SHCT 51), Leiden/New York/Koln 1993, 251-283 (265f.); T.F. Tor-
rance, Calvin’s Doctrine of Man, London 1948, 23-81.

'8 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 1,25-31.

19 A.a.0.4,19f. u. 5,8; vgl. 15,34-40; 80,10f.; 82,2.

20 Vgl. J. Bohatec, Budé und Calvin. Studien zur Gedankenwelt des franzdsischen
Frithhumanismus, Graz 1950, 266; E.-M. Faber (s. Anm. 17) 80. — 1558, d.h. ein Jahr bevor
Calvin seine Genesispredigten begann, hat Pierre Boaistuau (gest. 1566) ein Werk mit
dem Titel «Théatre du Monde» veré6ffentlicht (P. Boaistuau, Thédtre du Monde, hg. v. M.
Simonin [Textes Littéraires Francais 297], Genf 1981), das in seinem Menschenbild Paral-
lelen zu Calvins Predigten aufweist (vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons [s.
Anm. 1] 148,26 u. 206,34-207,1).

2l Die entsprechende Literatur stand Calvin in der Bibliothek der Akademie zur Ver-
fligung, soweit er sie nicht selbst besessen hat (vgl. J.-F. Gilmont [s. Anm. 4] 191).



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 149

Calvin der Mensch, dessen Korper allein er mit allen Details als ein solches
«Kunstwerk» betrachtet hat, dass darin Gottes Ebenbild zu sehen ist*. Diese
Sensibilitit fiir die <reale> Gestalt und die Anatomie des Menschen entsprach
sowohl den kiinstlerischen als auch den naturwissenschaftlich-medizinischen
Interessen und Intentionen der Renaissance. Gerade die Anatomie wurde
vor allem durch Andreas Vesal (1514-1564), den Chirurgen, Anatom und Phi-
lologen sowie spéteren Leibarzt Karls V., im 16. Jahrhundert zu einem «Mo-
defach» und zur «Paradedisziplin der modernen Medizin», die sich, «<von Arz-
ten, Humanisten und Kiinstlern in gleicher Weise bewundert, in die Reihe der
anerkannten Kiinste [schob]»*. Doch auch wenn Vesals Biicher in ganz Eu-
ropa verbreitet waren, so ist doch Calvins schopfungstheologisches Interesse
an der Anatomie des Menschen nicht auf einen direkten Einfluss des Padua-
ner Professors zuriickzufiithren, gleichwohl aber in diesen kulturgeschichtli-
chen Kontext einzuordnen®. Der kiinstlerische und der naturwissenschaft-
lich-medizinische Aspekt verschrinkten sich zugleich in philosophischer Hin-
sicht durch eine weitere Charakterisierung des Menschen, insofern ihn Calvin
als einen «Mikrokosmos» auffasste, wobei er die klassische Bezeichnung in
seinem Genesiskommentar verwandte?, wihrend er in der Predigt iiber Gen
1,26-28 die franzosische Ubersetzung «petit monde»*® wihlte und damit nicht
nur von allen verstanden werden konnte, vielmehr sich mit der <Welt im Klei-
nen> auch die <Welt der kleinen Leute> assoziieren liess.

22 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 58,10f.

2 K. Bergdolt, Medizin und Naturwissenschaften zur Zeit Karls V., in: Kaiser Karl V.
(1500-1558). Macht und Ohnmacht Europas, hg. von der Kunst- und Ausstellungshalle der
Bundesrepublik Deutschland, Bonn 2000, 99-106 (100); vgl. M. Boas, Die Renaissance der
Naturwissenschaften 1450-1630 — Das Zeitalter des Kopernikus, Nordlingen 1988, 143.

2 Calvin teilte die medizinischen Vorstellungen seiner Zeit, wie z.B. die Anschauung
von den Korpersiften (vgl. J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 899,29), die er erstmals 1559/60
auch in der Institutio zur Sprache gebracht hat (vgl. M. Engammare, Anm. ebd. mit Bezug
auf J. Calvin, Institutio Christianae Religionis [1559], 11, 3,9).

% J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 25; vgl. ders., Institutio (s. Anm. 24) I, 5,3;
vgl. G. Gloede (s. Anm. 9) 26. — Im 16. Jahrhundert war die Rede vom Menschen als
Mikrokosmos> literarisch weit verbreitet, wobei hiermit auch unterschiedliche Deutun-
gen verbunden waren, wie der Vergleich zwischen Calvin und Luther zeigt (vgl. R.C. Gam-
ble, The Sources of Calvin’s Genesis Commentary: A Preliminary Report, ARG 84 [1993]
206-221, hier 210 mit dem Verweis auf M. Potter Engel, John Calvin’s Perspectival Anthro-
pology, Atlanta 1988, 196). Wenige Jahre bevor Calvin seine Genesispredigten hielt, verof-
fentlichte 1562 der bedeutende franzosische Renaissancedichter Maurice Sceve (gest.
1564) das Lehrgedicht «Microcosme», in dem mittelalterliche Tradition und humanisti-
sches Denken verbunden sind (vgl. A.-M. Schmidt, La poésie scientifique en France au sei-
zieme siecle, Paris 1938, 109-165).

% J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 55,7; vgl. ders., Sermons sur le livre de Job 1-15
(1554),0C 33 (= CR 61), 481 (iiber Hiob 10,7-15).



150 Michael Basse

2. Die Korrelation von Raum und Zeit

Die Naturerfahrung von Calvins Zuhorern war auf einen konkreten Raum
bezogen, wobei es die Topographie Genfs?’ und dessen besondere geographi-
sche Lage ebenso zu beriicksichtigen gilt wie die unterschiedlichen Regionen,
aus denen die Exulanten stammten®. Zugleich war die Naturerfahrung der
Menschen im 16. Jahrhundert ganz wesentlich auch eine Erfahrung von Zeit
bzw. in der Zeit. In Calvins Genesispredigten kommt das besonders deutlich
dort zum Ausdruck, wo natiirliche Zeitabldufe vor Augen gestellt werden.
Dazu gehort zunédchst einmal der stindig wiederkehrende Rhythmus von Tag
und Nacht sowie der Jahreszeiten. Tag und Nacht bildeten in einer Zeit, in der
kiinstliches Licht noch allein in Form von Kerzen existierte, die der Orientie-
rung dienten®, einen so starken Gegensatz, dass die Dunkelheit der Nacht
wie eine «Klause» wahrgenommen wurde, der gegeniiber Calvin dann den
Tag als erneute Offnung zum Leben beschreiben konnte, um damit seinen

*" Besonders anschaulich dargestellt wird die Topographie Genfs zur Zeit Calvins
gerade auch in der Verkniipfung architektur- und sozialgeschichtlicher Aspekte immer
noch bei E. Doumergue, Jean Calvin. Les hommes et les choses de son temps, 7 Bde., Lau-
sanne, spdter Neuilly-sur-Seine, 1899-1927, hier Bd. 3: La ville, la maison et la rue de Cal-
vin, Lausanne 1905.

% Vor dem Hintergrund vielfiltiger Erfahrungen von Vertreibung hat Calvin den
Gedanken einer natiirlichen Heimatverbundenheit entwickelt, wie sie nach den zeitgenos-
sischen Schilderungen aus der Neuen Welt auch bei den <Wilden> zu finden sei (vgl. J. Cal-
vin, Sermons [s. Anm. 1] 584,4-13; vgl. 587,5-8). Er konnte das den Berichten des
protestantischen Missionars Jean de Léry entnehmen, der gerade aus Brasilien nach Genf
zuriickgekehrt war, um dort seine theologischen Studien fortzusetzen (vgl. M. Engam-
mare, Anm. a.a.0. 584,7-10). In gedruckter Form erschienen diese Reiseberichte erst 1578
(J. de Léry, Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil, ed. J.-C. Morisot [Les classiques
de la pensée politique 9], Genéve 1975). Das Buch wurde dann zu einem «Klassiker» der
Reisebeschreibungen des 16. Jahrhunderts, die dazu beitrugen, «den Horizont jener zu
erweitern, die daheim blieben» (P. Burke, Die europiische Renaissance. Zentren und
Peripherien, aus dem Englischen v. K. Kochmann, Miinchen 1998, 265), wobei Léry eine
bestimmte Perspektive theoretischer Neugierde mit einem theologischen Interesse ver-
bunden hat (vgl. C. Kiening, Ordnung der Fremde. Brasilien und die theoretische Neu-
gierde im 16. Jahrhundert, in: K. Kriiger [Hg.], Curiositas. Welterfahrung und &sthetische
Neugierde in Mittelalter und frither Neuzeit [Gottinger Gespriache zur Geschichtswissen-
schaft 15], Gottingen 2002, 59-109 [96-106]). Indem nun Calvin solche Aspekte in seine
Predigten einfliessen liess, schuf er gerade bei den weniger Gebildeten seiner Zuhorer
zumindest im Ansatz ein «Bewusstsein von der Welt auf3erhalb Europas» (P. Burke, a.a.O.
264). Zugleich reflektierte er die existentielle «Grunderfahrung der verfolgten Kirche in
der Diaspora» (H.A. Oberman, Via Calvini. Zur Entritselung der Wirkung Calvins,
Zwing. 21 [1994] 29-57, hier 56) und reagierte damit auch auf die wachsende Fremden-
feindlichkeit in Folge der weitreichenden Migrations- und Fluktuationsbewegungen, die
Genf zur «ville du Refuge> werden liessen, deren Einwohnerzahl 1560 mit 21.000 ihren
Gipfelpunkt erreichte (vgl. B. Cottret [s. Anm. 3] 195.227-231).

# Zur unzuldnglichen Strassenbeleuchtung in Genf zu Calvins Zeit vgl. E. Doumer-
gue (s. Anm. 27), Bd. 3, 398f.



Schipfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 151

Zuhorern Gottes Gnade zu verdeutlichen®. Hier wird eindriicklich, wie eine
theologische Perspektive bestimmte Wahrnehmungen ermdglicht und auch
biindelt. Den unmittelbaren Lebensbezug einer solchen «Vielseitigkeit der
Wahrnehmung»®! hat Calvin sodann dadurch zur Sprache gebracht, dass er
auf regionale Unterschiede in der Zeiterfahrung hinwies®. Die gleiche Varia-
bilitdt zeigte er am Wechsel der Jahreszeiten auf, wie ihn seine Zuhorer erle-
ben konnten. Auch fiir die stddtische Bevolkerung Genfs war der Jahres-
rhythmus bestimmend: «Der Winter war die Zeit der EheschlieBung, der
Friihling die der Kinderzeugung, der Sommer die Zeit des Sterbens.»** Dabei
ist der signifikante Anstieg der Todesfélle in den Sommermonaten auf die
Pestepidemien zuriickzufiihren, die auch Calvin personlich Furcht und
Schrecken bereiteten®.

Die konkrete Wahrnehmung der Natur im Blick auf deren Zeitlichkeit
diente Calvin dazu, die «Lebendigkeit Gottes»> zu erkennen und zu veran-
schaulichen. So verglich er den Prozess der Erschaffung der Welt mit der
schrittweisen Entwicklung der Kinder und dem Wachstum in der Natur’®. Mit
der Vorstellung von der «creatio continua>, die Calvin immer wieder in seinen
Predigten angesprochen hat’’, brachte er zum Ausdruck, dass die Entwick-
lung alles Natiirlichen gerade nicht als Unvollkommenheit der Schopfung an-
zusehen ist, sondern als Zeit-Raum, in dem sich Leben entfalten kann und der
Mensch die Gelegenheit erhilt, iiber Gottes Schopfungswerke «mit grosserer
Sorgfalt nachzusinnen»®. So zeichne sich die «wahre Weisheit» des Men-
schen dadurch aus, dass sie sich darin iibe, die Schopfungswerke zu erkennen
und darin vor allem Gottes Weisheit zu erfassen®. Ihren besonderen Platz im
kontinuierlichen Ablauf der Zeit sollte diese Kontemplation der Schopfungs-
werke am Sonntag finden*’, was auch den Anweisungen des Genfer Katechis-

30 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,30-33.

31 G. Besier/H.G. Ulrich, Von der Aufgabe kirchlicher Zeitgeschichte — ein diskursiver
Versuch, EvTh 51 (1991) 169-182 (181).

32 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,41-44.

3 M. Korner, Réformes, ruptures, croissances, 1515-1848, in: Nouvelle histoire de la
Suisse et des Suisses, Lausanne 1986, 333-496 (341), hier zit. n. B. Cottret (s. Anm. 3) 196.

3 Vgl. B. Cottret (s. Anm. 3) 196.

¥ E.-M. Faber (s. Anm. 17) 136; vgl. R.C. Zachmann, The universe as the living image
of God. Calvin’s doctrine of creation reconsidered, CTQ 61 (1997) 299-312.

% Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20, 10-25; vgl. R. Stauffer, Dieu, la création et la
providence dans la prédication de Calvin (BSHST 33), Bern u.a. 1978, 182.

3 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 11,26f; 28,3-12 u. 29,3-25; 48,32-49 2; 80,14f.

¥ A.a.0.13,11-13. - Der Gedanke der <creatio continua ist bei Calvin verkniipft mit
dem der providentia bzw. gubernatio Dei (vgl. G. Gloede [s. Anm. 9] 16.23).

3 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 81,1f.

0 Vgl. a.a.0.81,22-82,7 u. 84,18-91,20.



152 Michael Basse

mus entsprach®. An diesem Tag solle der Mensch sich sammeln und seine
Sinne konzentrieren, die ansonsten zu sehr abgelenkt seien und zu Aus-
schweifungen verleitet wiirden und somit der Nichtigkeit in ihrer besonderen
Ausprigung als «vanitas> ausgeliefert wiren*’. Calvin betonte allerdings, dass
durch die Heiligung dieses einen Tages die anderen keineswegs «profan»
wiirden, vielmehr auch sie von der gleichen Grundstimmung gepragt werden
sollen, wenngleich das auf Grund der Zwinge des Alltags nur mit geringerer
Intensitidt moglich sei*’. Entscheidend sei jedoch, dass dieser eine, besondere
Tag gerade nicht singulér bleibe, sondern <kontinuierlich> werde, indem er
das ganze Leben durchziehe®.

Von existentieller Bedeutung sowohl fiir Calvin als auch fiir seine Zuhorer
war es, dass die Lebensgeschichte der Menschen in dieser Zeit im hochsten
Masse als unsicher und «kontingent»* aufgefasst wurde. So ist in der dritten
Genesispredigt davon die Rede, dass die conditio humana «fragil» sei und es
notwendig sei zu erkennen, wieviel Armseligkeit und Krankheit menschliches
Leben unterworfen ist*. Umso wichtiger war es Calvin aufzuzeigen, dass es
eine von Gott geschaffene Ordnung in der Welt gibt, die einem Sicherheit
verleiht und Orientierung ermoglicht. In der Predigt iiber Gen 1,3-5 wird das
exemplarisch daran deutlich, dass hier, iiber die Ausfithrungen im Genesis-
kommentar weit hinausgehend, Alltagssituationen angesprochen werden, um
an ihnen diese Perspektive der gottlichen Ordnung vor Augen zu fithren®.
Die ethische Konsequenz, die Calvin daraus zog, bestand darin einzuschér-
fen, dass niemand seine Zeit vergeude, vielmehr jeder «seine Aufgabe und
sein Amt» verantwortungsvoll wahrnehme*. Immer wieder verwandte Cal-

# Vgl. ders., Le catechisme de l'eglise de Genéve/Catechismus Genevensis (1545),
OC 6 (= CR 34), 1-160, hier 65f.; vgl. P. Marcel, Calvin & Copernic. La légende ou les faits?
La science et ’astronomie chez Calvin (RRef 31), Saint-Germain-en-Laye 1980, 43.

42 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 85,3-5 u. 86,6-8; zum kulturgeschichtlichen Kontext
dieser Auseinandersetzung mit der «<vanitas> vgl. A. Veca, Vanitas. Il simbolismo del tempo,
Bergamo 1981, 36-43.

4 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 85,23-86,4.

# Vgl. a.a.0. 89,8-12.

% T. George, Theology of the Reformers, Nashville 1988, 204; vgl. E.-M. Faber (s.
Anm. 17) 143f.

% J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 27,30 u. 35f.

4 A.a.0. 17,22-32; vgl. A.-M. Piuz, Nourrir les gens, in: dies. u.a., L’Economie gene-
voise, de la Réforme a la fin de I’Ancien Régime, XVIe-XVIlle siecles, Geneve 1990, 323-
336.

8 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 17,40-45. — Zu den Konsequenzen dieses theologi-
schen Anliegens fiir die Konzeption der Ethik vor allem im frithen Calvinismus vgl. C.
Strohm, Ethik im frithen Calvinismus. Humanistische Einfliisse, philosophische, juristische
und theologische Argumentationen sowie mentalitétsgeschichtliche Aspekte am Beispiel
des Calvin-Schiilers Lambertus Danaeus (AKG 65), Berlin/New York 1996, bes. 540-652;
ders., Zur Eigenart der frithen calvinistischen Ethik: Beobachtungen am Beispiel des Cal-
vin-Schiilers Lambertus Danaeus, ARG 90 (1999) 230-253, hier bes. 250-253.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 153

vin auch das Bild des <Kompasses>, um damit seinen Zuhorern darzulegen,
dass Gottes Schopfungswerke dem Menschen als Orientierung auf seiner
«Passage» durchs Leben dienen konnen®. Dabei komme es aber darauf an,
sich selbst zuriickzunehmen und seine ganze Aufmerksamkeit auf die Dinge
zu lenken, an denen man ansonsten allzu gedankenlos vorbeigehe®, wodurch
die Menschen zu «Feinden der Natur» wiirden und zu «Ungeheuern, die alles
pervertieren»”',

3. Die Schulung der Sinne

Die Frage, warum denn im Leben alles so sein muss, wie es ist, verbot sich
fiir Calvin bzw. beantwortete er mit der Aufforderung, auf den Willen und die
Weisheit Gottes zu vertrauen®?. Das Prinzip der «theoretischen Neugierde»>?,
das in geistesgeschichtlicher Hinsicht den Ubergang zur Neuzeit markiert,
wird damit ganz wesentlich eingeschrinkt, wie iiberhaupt Calvin bereits von
seiner ersten Genesispredigt an immer wieder einen unniitzen, weil masslo-
sen Wissensdurst verurteilt hat™. In dieser Ablehnung der «curiositas>, die im
16. Jahrhundert zunehmend positiv bewertet wurde, folgte er der mittelalter-
lichen Tradition® und stimmte er auch mit Erasmus insoweit tiberein, als die-
ser sich ebenso gegen eine «impia curiositas» gewandt hat®. Das philosophi-
sche Interesse daran zu ergriinden, inwieweit solche Erkenntnis im Vermo-

4 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20,1-9. — In dem 1561 angefertigten Relief iiber dem
Eingang zum College wird der Kompass als Attribut des Studiums dargestellt (vgl. E.
Doumergue [s. Anm. 27], Bd.3, 384).

50" J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20,1-9.

1 A.a.0. 21,11f. — Calvin prangerte in seinen Predigten eine Form von Umweltver-
schmutzung an, insofern «wir alles durch unseren Unrat und Dreck infizieren» (a.a.O.
147,39-148,1). Auch wenn Calvin das hier in einem grundséitzlichen, hamartiologischen
Sinne verstanden hat, so hatte es gleichwohl einen konkreten Bezug zur Lebensumwelt
seiner Zuhorer, wenn man sich vor allem das dringende Problem der verunreinigten
Strassen vor Augen hilt (vgl. W. Reinhard, Reichsreform und Reformation, in: Gebhardt —
Handbuch der deutschen Geschichte [10. Aufl.], Bd. 9, Stuttgart 2001, 179).

2 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 17,25-27.

** Vgl. H. Blumenberg, Die Legitimitit der Neuzeit. Teil 3: Der ProzeB der theoreti-
schen Neugierde, Frankfurt a.M. *1988.

3 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 1,32f.; 45,25-27; 983,33-984,2; 1001,8-10.

5 Vgl. H.A. Oberman, Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theologie zwi-
schen Seelenwinkel und Weltall (ThSt[B] 113), Ziirich 1974; L. Daston, Die Lust an der
Neugier in der frithneuzeitlichen Wissenschaft, in: Curiositas (s. Anm. 31) 147-175 (155-
158).

% Erasmus von Rotterdam, Vorrede zu den Paraphrases in Novum Testamentum
(1522), in: ders., Opera omnia, ed. Joannes Clericus, Lugduni Batavorum 1706 (Neudruck
Hildesheim 1962), Tom. VII, **3"; vgl. A. Godin, Erasme: «pia/impia curiositas», in: La
curiosité a la Renaissance, actes édités par J. Céard, Paris 1986, 25-36; M. Engammare,
Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 1,32f; E.P. Meijering, Calvin wider die Neugierde.



154 Michael Basse

gen des Menschen selbst zu suchen ist, hat Calvin nicht grundsitzlich abge-
wiesen, jedoch herausgestellt, dass hierbei nicht Gott als das <Prinzip> dieser
«Erleuchtung» aus dem Blick geraten diirfe’’. Calvins Hauptintention war es,
seinen Zuhorern die Augen fiir Gottes Schopfung zu 6ffnen und ihnen im
Zuge dieser Sensibilisierung zu verdeutlichen, dass im Vergleich mit dieser
Wahrnehmung auch der Glauben als eine Art <Sehen> verstanden werden
kann, wenngleich er von anderer Qualitit ist®®. In diesem Sinne manifestiert
sich in der Dignitét der Schopfungswerke eine «Klarheit», die auch den fin-
stersten Abgrund, in dem der Mensch sich befindet, sein Siindendasein, er-
hellt”. Die hohe Wertschitzung, die Calvin der Sinneswahrnehmung zuteil
werden liess, bedeutet nun aber keineswegs, dass hiermit eine Religion <nach
dem Geschmack> und der Einbildungskraft des Menschen entworfen wiirde.
Der Reformator sah hier den entscheidenden Unterschied zu den <Heiden»
wie auch den <Papisten> darin, dass der christliche Glaube allein auf Gottes
Wort verwiesen ist und somit der Christ nichts anderes anstreben soll, als das
in der «Schule Gottes» aufzunehmen, was ihm dort gezeigt wird®, zumal al-
lein Gottes Wort von Dauer sei, wiahrend die gesamte Schopfung der stindi-
gen Verdnderung unterworfen sei und sich insbesondere die Menschen «in ih-
rer Unbestidndigkeit und Leichtfertigkeit von Tag zu Tag dndern» und wie
«schwankende Rosen in den Winden biegen»®'. Ohne diese «Schulung> durch
das Wort Gottes bleiben jedoch die Sinne letztlich «verdorben», und wie
«pervertiert» sie durch den Siindenfall sind, hat Calvin in aller Schirfe ver-
deutlicht®, wobei er allerdings auch betonte, dass die Sinne nicht der eigent-
liche Ursprung, sondern nur das Medium des Bosen seien, indem sie dieses
wie «Boten» aus dem tiefsten Inneren, dem «infizierten Herzen», nach aussen
transportieren und damit das Verborgene «dekuvrieren>*. Erst wenn dieses
Innerste von Grund auf <erneuert> worden ist — was allein Gottes Werk sein
kann — und wenn im Gefolge dessen dann auch die Sinne neu justiert sind,

Ein Beitrag zum Vergleich zwischen reformatorischem und patristischem Denken (Biblio-
thek Humanistica & Reformatorica 29), Nieuwkoop 1980.

57 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 21,13-25.

% Vgl. a.a.0. 18,9-12. — Eine solche <Sensibilitit> lisst sich durchaus in Calvins person-
licher Naturbeobachtung und -erfahrung, sei es im hiuslichen Umfeld oder bei seinen
Aufenthalten im Genfer Umland, feststellen (vgl. E. Doumergue [s. Anm. 27], Bd. 3, 527-
534). In seiner Predigt iiber Gen 3,17-18 sprach der Reformator davon, dass es durchaus
ein «grosses Vergniigen» bereiten konne, den eigenen Garten zu pflegen, zugleich machte
er aber im Blick auf das zentrale Thema dieser Predigt deutlich, dass solche Arbeit nicht
damit zu vergleichen sei, was auf den Galeeren oder bei der Metallgewinnung geleistet
werden musste (J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 215,10-24).

¥ A.a.0.224-12.

80 A.a.0.121,26-122,5.

1 A.a.0.145,7-11 u. 145,28-146 4.

2 A.a.0.147,31-148,1.

6 A.a.0.169,33-35.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 155

kann die Schopfung wieder recht wahrgenommen und zugleich Gottes Ge-
genwart «gespiirt» werden®.

In dieser schopfungstheologischen und darin — christologisch verkniipft —
zugleich soteriologischen Ferspektive® liessen sich fiir Calvin auch unter-
schiedlichste Naturerfahrungen biindeln. Im Blick auf die elementare Bedeu-
tung des Wassers fiir den Menschen und die Natur insgesamt wurde das in den
Predigten konkretisiert, wihrend die naturphilosophische Erérterung der
klassischen Anschauung von den verschiedenen Elementarkréften hier weit-
gehend im Hintergrund blieb®. Unmittelbar anschaulich waren fiir Calvins
Zuhorer sowohl die lebensspendende und -erhaltende Funktion des Wassers
als auch dessen zerstorerische Kraft®, Diirre und Flut kennzeichnen so zwei
extreme, gleichwohl hochst reelle und tiefgreifende Lebenserfahrungen die-
ser Zeit, wobei dies vor allem die Exulanten aus Nordfrankreich noch stiarker
als die Menschen am Genfer See aus eigener Erfahrung nachvollziehen konn-
ten, wenngleich es zu beachten gilt, dass die Wasserversorgung Genfs trotz
der Nihe zum See iiber Jahrhunderte hin ein Problem darstellte®®. Wie kon-
kret und auch mit welchem naturwissenschaftlichen Interesse sich Calvin die-
sen grundlegenden Fragen des (Uber-)Lebens widmete, zeigt sich vor allem
an seinen detaillierten Ausfiihrungen zur Entstehung des Regens®. Auch am
Beispiel von Erdbeben, die allerdings eher aus zweiter Hand und hier vor al-
lem aus der literarischen Schilderung des Basler Theologen und Kosmogra-
phen Sebastian Miinster (1488-1552) bekannt waren’’, versuchte Calvin auf-
zuzeigen, welche Bedrohung von den Naturelementen ausgehen kann’'. An-
gesichts dieser Fragilitdt menschlicher Existenz kam es deshalb fiir den Re-
formator darauf an, sich in Gottes schiitzender Hand zu wissen und ihm im
Vertrauen auf seinen Willen zu gehorchen. Allein in dem festen Glauben an
den barmherzigen Gott, in dem der Christ sich selbst <erniedrigt>’?, wenn er
erkannt hat, dass er es wegen der Verstrickung mit der Stinde Adams verdient
hitte, von der Erde vertilgt zu werden, was die Naturkatastrophen fiir Calvin

4 A.a.0.180,3-5.

% Die Verkniipfung von Schopfungstheologie und Soteriologie erfolgt christologisch,
insofern Calvin hervorhebt, dass die Welt nicht nur durch Christus in der Einheit von
Vater und Sohn geschaffen ist, sondern auch weiterhin darauf angewiesen ist, durch seine
Gnade «repariert» zu werden (a.a.O. 28,33-35; vgl. F. Wendel, Calvin. Ursprung und Ent-
wicklung seiner Theologie, Neukirchen-Vluyn 1968, 145; G. Gloede [s. Anm. 9] 14).

66 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 23,33f.; vgl. a.a.0. 424,32-24.

67 Vgl. a.a.0. 25,10-13. — Besonders eingehend hat Calvin dieses Thema in seiner Pre-
digt tiber die Sintflutgeschichte erortert (vgl. a.a.0. 422,29-427.10).

% Vgl. E. Doumergue (s. Anm. 27), Bd. 3, 396.

% Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 94,16-26.

" Vgl. M. Engammare, Anm. a.a.O. 26,34-36 mit dem Verweis auf Sebastian Miinster,
Cosmographiae universalis libri VI, Basel 1550, hier Bd. 2, t.1, col. 135.

I Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 26,34-27,7.

2 A.a.0.28,17; vgl. a.a.0. 217,20-28.



156 Michael Basse

deutlich vor Augen fiihren”, konne die natiirliche Verfasstheit des Menschen
iiberwunden werden und werde sie letztlich von Gott iiberwunden, so dass
der Mensch zu der Einsicht gelangen kann, dass die Erde fiir ihn «arbeitet»
und ihn erhilt’. Und allein in dieser Perspektive des Glaubens ergab sich fiir
Calvin ein Zusammenhang zwischen den natiirlichen Lebensvorgingen und
der Heiligung des Menschen, wihrend er diejenigen, die von den Erzeugnis-
sen der Erde profitieren, ohne sich deren Ursprung zu vergegenwirtigen, der
gottlichen Verdammung preisgegeben sah’.

4. Der praktische Nutzen und der Zeichencharakter der Natur

Am Beispiel des Weizenkornes und anderer landwirtschaftlicher Produk-
te aus der Genfer Region verdeutlichte Calvin, dass der Mensch es nicht sei-
nem eigenen Vermogen (vertu) zuschreiben solle, dass ihn die Erde ernéhrt,
vielmehr Gott dafiir danken, dass sein schopferisches Wort am Anfang dieses
fortwihrenden Wachsens und Gedeihens in der Natur steht’™. In seiner Pre-
digt iiber Gen 1,6-13, die zum Lobpreis Gottes und seiner Schopfung wird, in
der er sich «mit grossen Buchstaben eingraviert» und die er mit seiner Giite
«gekront» hat, kommt der Artenreichtum der Pflanzenwelt der Genfer Ge-
gend in den Blick. Calvin macht an dieser Ordnung den schopfungstheologi-
schen Grundgedanken fest, dass der Mensch jedem Detail in der Natur Auf-
merksamkeit schenken soll, er dazu aber der Unterstiitzung Gottes bedarf’’.
In diesem Zusammenhang wird auch der vielfiltige Nutzen angesprochen,
den Kriuter als Farbstoffe sowie Heilmittel haben. Dabei iiberschneiden sich
bei der medizinischen Betrachtung die Alltags- und die Gelehrtenwelt. Seit
den 1530er Jahren entwickelte sich in der fiir die Renaissance typischen Er-
griindung neuer Erkenntnisse unter Riickbezug auf antike Autoritdten eine
Arzneikunde, die zunéchst in Pisa und Padua, bald darauf aber auch an ande-
ren europdischen Universitidten in Vorlesungen gelehrt und in botanischen
Giirten sowie Herbarien erforscht wurde’. Hinzu kamen die Neuausgabe der
antiken Pharmakologie des Pedanios Dioskurides sowie illustrierte <Kréduter-

% Vgl.a.a.0.69,5-15.

" A.a.0.31,28-31. - Dabei hat Calvin hervorgehoben, dass es auch nicht die Natur <an
sich» ist, die den Menschen erhilt, sondern Gott selbst (vgl. a.a.O. 93,25-27). Dessen Fiir-
sorge gehe auch soweit, dass er selbst diejenigen erhilt, die auf Grund korperlicher Ver-
sehrtheit nicht arbeiten kénnen (vgl. a.a.0. 94,9-11).

B Vegl. a.a.0. 31, 32-41; vgl. 108,26-30, wo Calvin hinter solchem Streben eine <profani-
sierte und korrumpierte> Grundeinstellung des Menschen am Werke sieht.

% A.a.0.29,13-40.

7 A.a.0.30,4-31,16.

" Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) 102 mit dem Verweis auf D. von Engelhardt, Luca
Ghini (um 1490-1556) und die Botanik des 16. Jahrhunderts. Leben, Initiativen, Kontakte,
Resonanz, Medizinhistorisches Journal 30 (1995) 3-49.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 157

biicher> wie z.B. das «Contrafait Krauterbuch» von Otho Brunfels, das 1532
in StraBburg erschien, oder das 1543 in Basel gedruckte «New Krduterbuch»
des Tiibinger Arztes und Botanikers Leonhard Fuchs (1501-1566)". Dank
des Buchdrucks waren solche Kriuterbiicher, die in verschiedene Landes-
sprachen iibersetzt wurden, weit verbreitet und erreichten iiber jene «Haus-
viter» oder Geistliche, die sich die Biicher leisten konnten, eine breitere Of-
fentlichkeit, so dass therapeutische Massnahmen auch ohne einen teuren
Arztbesuch moglich wurden®.

Den praktischen Nutzen der Schopfungswerke fiir den Menschen hat Cal-
vin auch an den Gestirnen aufgewiesen. Die Genesispredigten sind dabei in-
sofern von wissenschaftsgeschichtlichem Interesse, als sich der Genfer Refor-
mator mit Fragen zeitgenossischer Kosmologie und Astrologie auseinander-
gesetzt sowie antike und zeitgendssische Naturbeobachtungen rezipiert hat®.
In seiner Predigt liber Gen 1,14-19 ging Calvin auf die astronomischen Er-
kenntnisse seiner Zeit ein, indem er seinen Zuhorern davon zu berichten
wusste, wie die Forscher aus «evidenten Vernunftgriinden» zeigen kdénnen,
dass es Planeten gibt, die sehr viel grosser als die Sonne und der Mond sind,
aber dem Menschen auf Grund ihrer Entfernung kleiner erscheinen®. Gera-
de um dieser Vordergriindigkeit willen habe Mose die komplexen Zusam-
menhinge im Schopfungsbericht vereinfacht, nicht weil er die Astronomie
ignorieren wollte, in der er sich «exzellent» ausgekannt habe®, sondern weil
er sich dem groben und schwachen Erkenntnisvermogen der einfachen Men-
schen angepasst und wie ein einfacher Mensch, ein «Idiot» gesprochen habe,
der nichts anderes beurteilen kann als das, was er sieht®. Damit sei aber zu-
gleich das Entscheidende auf den Punkt gebracht worden, denn in erster Li-
nie geniige es, in dem praktischen Nutzen von Sonne und Mond die Majestit
und die Giite Gottes zu erfassen™. Allerdings gab Calvin zu erkennen, welche
Wertschétzung er dem astronomischen Forschen zuteil werden liess, indem er
hervorhob, dass diejenigen, die hier zu Erkenntnissen gelangen, die der brei-
ten Masse verborgen blieben, «noch mehr Gelegenheit, Gott zu verherrli-

" Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) 102f. mit dem Verweis auf K.E. Heilmann, Kriuterbii-
cher in Bild und Geschichte, Miinchen 1975.

8 Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) 101f,; ders., Leib und Seele — Eine Kulturgeschichte
des gesunden Lebens, Miinchen 1999, 193£.215-217.

81 Zur Frage, ob Calvin ein geozentrisches oder ein heliozentrisches Weltbild vertre-
ten hat, vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,45-16,1, mit den
Hinweisen auf die einschlédgige Literatur; zum Aufblithen der astronomischen Forschun-
gen in der zweiten Hélfte des 15. und der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts vgl. P. Marcel
(s. Anm. 41) 67-69.

8 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 34,7-9.

8 A.a.0.37,20 u. 38,13-15.

8 A.a.0.37,21-28 u. 34,12-15.

8 A.a.0.34,17-19.



158 Michael Basse

chen», hiitten®. Allen naturphilosophischen Spekulationen, wie sie im Gefol-
ge Platons vor allem von Pico de la Mirandola und Marsilius Ficino angestellt
wurden, erteilte Calvin aber ebenso eine deutliche Absage wie jenen «Phan-
tasten», die — wie vormals die Chaldéer und Agypter, nunmehr etwa Nostra-
damus — mit Hilfe der Astrologie meinten, die Zukunft vorhersagen zu kon-
nen®, und deren «Gift» ausgerechnet die politischen Machtzentren dieser
Zeit «infiziert» habe®. Calvin konzentrierte sich demgegeniiber in seinen
Predigten wie auch schon in seinem Kommentar ganz auf den Zeichencharak-
ter von Sonne und Mond sowohl im alltdglichen Leben als auch in spezifisch
politischer Hinsicht. «Zeichen» waren sie fiir ihn nicht im Sinne «okkulter
Mysterien»”, sondern dadurch, dass damit den zeitlichen Ablidufen in der Na-
tur und im gesellschaftlichen Leben der Menschen eine klare Struktur gege-
ben werde’'. So komme es eben ganz elementar darauf an, zu wissen, wann
die giinstigste Zeit ist z.B. fiir die Saat und die Ernte wie auch den Rebschnitt
bei Vollmond oder Neumond®?. Diese «Einfachheit» des Wortes Gottes und
seiner Zeichen in der Schopfung gelte es zu beachten und sich nicht teufli-
schen Hirngespinsten hinzugeben®. Den semiotischen und darin sakramenta-
len Aspekt seiner Schopfungstheologie hat Calvin dann insbesondere am
<Baum des Lebens> in Gen 2,9 verdeutlicht: Gerade um der «irdischen Sinne»
wegen, in die der Mensch «eingehiillt» sei, bediirfe es — <heute> noch mehr als
zu Adams Zeiten — der dusseren Zeichen, damit sich der Mensch zu seinem
Schépfer orientiere™. So ist der <Baum des Lebens> «Sakrament oder Anwei-
sung» fiir Adam, damit dieser erkennt, dass er das Leben nicht aus sich selbst

% A.a.0.Z.15-17. - Der gleiche Gedanke findet sich auch in seinem Genesiskommen-
tar (vgl. OC 23 [= CR 51] 22) und in der zugespitzten Forderung, dass alle, die dazu in der
Lage seien, «Astronomen sein sollten», in den Hiob-Predigten aus dem Jahre 1554 (J. Cal-
vin, Sermon 34 [iiber Hiob 9,7], OC 33 [= CR 61] 421; vgl. P. Marcel [s. Anm. 41] 63).

¥ Vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 34,32-34.

8 Zur Verbreitung astrologischen Denkens in dieser Zeit vgl. P. Marcel (s. Anm. 41)
69-73.

8 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 36,20-28; vgl. Engammare, Anm. ebd. mit dem Ver-
weis auf J. Dupebe, Nostradamus, Lettres inédites (THR 196), Genf 1983, 11-25 sowie
Divination et controverse religieuse en France au XVlIe siécle (Cahiers V. L. Saulnier 4),
Paris 1987. — Bereits 1549 hatte sich Calvin mit astrologischem Aberglauben auseinander-
gesetzt (vgl. J. Calvin, Avertissement contre 'astrologie qu’on appelle judicaire, OC 7 [=
CR 35] 509-542; vgl. B. Cottret [s. Anm. 3] 333-337; P. Marcel [s. Anm. 41] 74-83).

% J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 21; vgl. E. Saxer, Aberglaube, Heuchelei
und Frommigkeit. Eine Untersuchung zu Calvins reformatorischer Eigenart, Ziirich 1970,
25-28; G. Zimmermann, Freiheit und Aberglaube in der Theologie des Genfer Reforma-
tors, Zwing. 21 (1994) 59-81.

%1 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 35,39-36,19.

%2 A.a.0.38,20-23.

% A.a.0.7.1u.25-28.

* A.a.0.112,23-113,3.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 159

heraus erkliren kann, sondern allein aus Gott*. In sakramententheologischer
Hinsicht miisse dieses Zeichen dann aber christologisch interpretiert, d.h. als
«Bild» Jesu Christi verstanden werden, wobei dieser hier weniger als Erloser
in den Blick komme denn vielmehr als derjenige, «durch den alles geschaffen
worden ist»*. Nun ist der <Baum des Lebens> als <Baum der Erkenntnis> fiir
Calvin zugleich das Sinnbild dafiir, dass der Mensch es zu allen Zeiten nicht
vermag, «wahres Wissen» resp. «wahre Wissenschaft» angemessen zu «defi-
nieren»”’. Ist solche <Definition> hier im Wortsinne von <begrenzen> zu ver-
stehen, so hiess das, jene Grenze menschlicher Erkenntnis zu respektieren,
die vom Schopfer selbst gesetzt ist, nicht aber {iber das hinaus zu «spekulie-
ren>, was fiir den Menschen «zweckmassig» und thm von Gott «angeraten»
ist”. Dass Calvin damit nicht die Absicht verfolgte, den Wissensdrang des
Menschen und dessen wissenschaftliche Forschungen zu beschneiden, ge-
schweige denn zu verurteilen, ergibt sich aus seiner Hochachtung der Wissen-
schaft, wie er sie u.a. am Anfang seines Genesiskommentars oder auch in der
Institutio zum Ausdruck gebracht hat”. Es ging ihm um das rechte Mass sol-
chen Erkenntnisstrebens, d.h. um die Frage nach dem jeweiligen Gegenstand
und der angemessenen Methode des Forschens, und damit leistete er einen
wichtigen Beitrag zur Wissenschaftstheorie, indem er deren Methodologie
sowie Pragmatologie reflektierte und zugleich ihre ethische Dimension be-
dachte.

Seinen Ansatz einer realitdtsbezogenen Wahrnehmung der Natur mit al-
len Sinnen und dem Verstand'®, wobei vor allem der Nutzen der Natur fiir
den Menschen erkannt und die vollkommene Ordnung der Schopfung vor
Augen gefiihrt bzw. als eine «gute Melodie»'"" zu Gehor gebracht wird, hat
Calvin auch an der Erschaffung der Tiere aufgezeigt'". So steht in seiner Pre-
digt tiber das Schopfungswerk des sechsten Tages (Gen 1,20-25) das Staunen
iiber die Vielfalt in der Tierwelt im Vordergrund, woraus Calvin aber zugleich
Lehren fiir den Menschen zieht, und das im Wortsinne einer unmittelbaren

% A.a.0.113,25-114,5; vgl. a.a.0. 232,2-237 4.

% A.a.0.114,12-15. - Calvin hat diesen Gedanken mit einer scharfen Kritik am katho-
lischen Sakramentsverstdndnis verkniipft (vgl. a.a.0. 114,23-26) und den <Papisten> in die-
sem Zusammenhang eine «diabolische Arroganz» vorgeworfen (a.a.O. 116,22f.).

7 A.a.0.170,28-31.

% Ebd. Z. 31f.

% S.0. Anm. 10; vgl. J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 100; ders., Institutio (s.
Anm. 26), 11,2, 14-16; vgl. Marcel (s. Anm. 41) 41-50.

100ygl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 50,18.

101 A a.0. 142,30. - So ist Calvins Schopfungstheologie insgesamt als eine «<Symphonies
zu lesen (vgl. E.-M. Faber [s. Anm. 17]), wobei das Gefille in der Relation von Gott und
Mensch zu beachten ist (vgl. E. Saxer, Rez. v. E.-M. Faber, Zwing. 29 [2002] 151f.).

12vgl. P.A. Huff, Calvin and the beasts. Animals in John Calvin’s theological dis-
course, JETS 42 (1999) 67-75.



160 Michael Basse

Unterweisung durch die «Schule der Tiere»'®. Besonders anschaulich wird
das an zwei Beispielen: So soll zum einen die Kunstfertigkeit der Vogelnester,
denen selbst die Naturgewalten nichts anhaben konnen, denjenigen zum Vor-
bild dienen, die Hauser bauen, konnen sie doch von der Betrachtung solcher
Schopfungswerke «profitieren»'™. Und zum anderen hat Calvin an der kon-
sequenten Verfolgung des Zieles der Arterhaltung aufgezeigt, wie die
«Ethik» der Tiere von der Treue gegeniiber dem Schopfungsauftrag be-
stimmt wird'®. Gleichzeitig schiirfte der Reformator ein, dass alle negativen
Erscheinungen wie Sterilitdt und Infektionskrankheiten, die Tiere befallen,
als Folge des Siindenfalls angesehen werden miissen, insofern Gott den Men-
schen die «Wahrnehmung» seines Segens entziehe, wenngleich «nur zum
Teil»'". Es liberwiegen aber die «unschitzbare Grossziigkeit» des Schopfers
und der Nutzen der Schopfung fiir den Menschen, wie allein an der Vielfalt
der zur Verfiigung stehenden Fleischsorten und anderer tierischer Produkte
aufgewiesen wird, die auf dem stddtischen Markt zum Kauf angeboten wur-
den'”. Es ist dieser Grundsatz der Artenvielfalt und des Reichtums der Na-
tur, den Calvin am fiinften Schopfungstag auf der Basis detaillierter Naturbe-
schreibungen verdeutlicht hat'®. Erweist sich Gottes Schépfung somit als
«perfekt>, so verbietet sich jeder Versuch, einen anderen, «neuen Zustand»
nach menschlichen «Phantasien» anzustreben'”. Die «Perfektion» der
Schopfung schliesst nun aber gerade nicht aus, sondern vielmehr ein, dass sie
noch nicht zum Abschluss gekommen ist. Es ist deshalb die Aufgabe des
Menschen, sein ganzes Leben mit «solchem Studium und solcher Meditation»
der Schopfung zu verbringen und daraus praktischen Nutzen zu ziehen, wéh-
rend Calvin denjenigen, die meinen, ein «perfektes Wissen» zu besitzen, vor-

hielt, in Wirklichkeit Ignoranten zu sein''’.

193 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 52,5. — Calvin folgt hier dem klassischen Vorbild von
Asops Fabeln (vgl. M. Engammare, Anm. ebd.), die auch Luther in ihrer lebensprakti-
schen Bedeutung sowie in ihrer Relevanz fiir die Erkenntnis der Wahrheit hoch geschitzt
hat (vgl. M. Luther, Etliche Fabeln aus Asop [1530], WA 50, 452-460 [452-454]; vgl. H.
Blochle, Luthers Stellung zum Heidentum im Spannungsfeld von Tradition, Humanismus
und Reformation [EHS.T XXIII/531], Frankfurt a.M. u.a. 1995, 96f.).

™ vgl.J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 47,26-48 5.

105 A.a.0.49,3-24.

16 A .a.0. Z.34-38.

197 A.a.0.50,32-51,29 u. 52,11-18.

1% A.a.0.52,19-28.

1% A.a.0.52,35-53,2.

10 A.2.0.50,24-31; vgl. a.a.0. 95,3-5.



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 161

5. Der Mensch als « Mikrokosmos»

Auch wenn der Mensch sich immer wieder vergegenwirtigen muss, dass
er aus der gleichen Materie geschaffen ist wie alle anderen Lebewesen'!, ist
er doch fiir Calvin das Geschopf, an das kein anderes heranreicht und das in
seinen bewunderungswiirdigen Details einen einzigartigen <Mikrokosmos»
darstellt''>. Allein schon die Kunstfertigkeit des menschlichen Korpers ist fiir
ihn Grund genug, hier von dem Ebenbild Gottes zu reden'". Dariiber hinaus
rage aber noch die menschliche Seele, die den vornehmsten Teil seines We-
sens ausmache!!*, Lebendig werde der Mensch allerdings erst durch den Geist
Gottes, dessen unvergingliche Kraft Calvin seinen Zuhorern dadurch veran-
schaulichte, dass er ihn mit einem ewigen Licht verglich und dem die begrenz-
te Leuchtkraft der damals gebriuchlichen Kerzen und Ollampen gegeniiber-
stellte’®. Durch den Siindenfall habe sich nun jedoch der Mensch soweit von
seinem Ursprung entfernt, dass sich die Ebenbildlichkeit in ihm nicht mehr
wahrnehmen lasse, solange er in seiner Natur und deren «Konfusion» verhar-
re''®. Nur wenn dem Menschen Gottes Gerechtigkeit zuteil werde, konne das
Ebenbild in ihm «repariert» werden und kdnnten dann auch seine fiinf Sinne
wieder ihrer eigentlichen Bestimmung gerecht werden, wihrend sie anson-
sten die idealen «Instrumente» teuflischer Irrungen und Verwirrungen blie-
ben, so dass die Seele der «vanitas» verfalle'”. Mit dieser zugleich anthropo-
logischen und soteriologischen Verortung der Sensualitidt des Menschen und
seiner Seelensubstanz unterstrich Calvin die erkenntnistheoretische Dignitit
der Sinneswahrnehmung im allgemeinen und der Naturerfahrung im beson-
deren, wobei deren Qualitdt eben von der inneren Disposition des Wahrneh-
menden bestimmt wird, was wiederum davon abhiingt, wessen Geist hier Ein-

M Vgl a.a.0.96,29-97,11.

112 A.2.0.55,1-27.

3 A.a.0. 58,10f. — Zur urspriinglichen Natiirlichkeit des Menschen gehorte fiir Calvin
auch dessen Nacktheit, wie sie nach dem Siindenfall nur noch bei den Tieren unbefangen
wahrgenommen werden konne. Die damit verbundene <Schamlosigkeit> grenzte Calvin
von aller Verletzung des moralischen Anstandes seiner Zeit ab (vgl. a.a.0. 146,16-147,24).

14 A.a.0. 58,15-21. - Calvin hat die menschliche Seele in seiner Predigt iiber Gen 2,7-
15 als unsterblich bezeichnet (vgl. a.a.0. 99,32f.) und damit eine Linie weiter verfolgt, die
er bereits in der Psychopannychia von 1535/36 sowie in der Institutio aufgezeigt hatte (vgl.
ders., Psychopannychia, OC 5 [= CR 33] 168-232, bes. 180-201; ders., Institutio Christianae
Religionis [1559], ITI, 25,6; vgl. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 99,31-
33; J.-U. Hwang, Der junge Calvin und seine Psychopannychia [EHS.T XXI11/407], Frank-
furt a.M. u.a. 1991, bes. 161-284; G. Gloede [s. Anm. 9] 28.35-37).

15 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 98,20-23.

116 A a.0.59,20-22. — Das entscheidende Motiv fiir den Siindenfall hat Calvin vor allem
in seinen Predigten {iber Gen 3,1-6 eingehend analysiert und dann in der Predigt tiber Gen
3,17-18 mit dem Prometheus-Mythos in Verbindung gebracht (vgl. a.a.0.213,25-214,5).

17 A.a.0. 60,6-24; vgl. a.a.0. 170,9-12.



162 Michael Basse

fluss nimmt, der Geist Gottes oder die Einfliisterungen des Teufels. In letzter
Konsequenz kommt es deshalb im Duktus der Schopfungsgeschichte darauf
an, dass der Mensch sich nicht zum Richter iiber die Schépfung aufschwingt,
sondern Gottes abschliessendem Urteil iiber die Giite der Schopfung zu-
stimmt''®, In diesem <Konsens> wird die Wahrheit des Schopfungsglaubens
zur Sprache gebracht und damit zugleich die Wahrnehmung der Schépfung
mit allen Sinnen verbunden'".

Wenngleich dem Menschen der Uberfluss des paradiesischen Zustandes
nach dem Siindenfall versagt ist und er es auf Grund seiner «Rebellion gegen
Gott»'? verdient hat, dass sich alles in der Natur gegen ihn wendet'?!, darf er
dennoch darauf bauen, dass ihm der Schopfer noch geniigend «Geschmack»
seiner viterlichen Giite und Liebe zuteil werden lisst'??, die wie ein uner-
schopflicher Brunnen vorzustellen ist'*. Dabei verbindet sich in diesem <Ge-
schmack> das fundamentale Lebensbediirfnis nach tiglicher Nahrung mit ei-
ner dsthetischen Komponente, insofern der Mensch sich an der Mannigfaltig-
keit der Natur und besonders an ihrem Griin ganz einfach «erfreuen» kann'*,
So kommt auch die Schonheit der Natur in Calvins Predigten in den Blick,
wenngleich deren Nutzen fiir den Menschen im Vordergrund steht. Dabei hat
Calvin seinen Zuhorern eingeschirft, die Schopfungsgiiter moderat und nicht
exzessiv zu gebrauchen'?. Offene Augen waren fiir Calvin wichtiger als ein
offener Mund, denn auf die rechte Betrachtung der Schépfung kam es ithm

vor allem an'’%. Damit sollten die fundamentalen Lebensbediirfnisse des

"% A.a.0.77,251.

"9 Zur Verkniipfung einer Konsensustheorie der Wahrheit mit einer Theorie der
Wahrnehmung in theologischer Perspektive vgl. G. Sauter, Was heif3t: nach Sinn fragen?
Eine theologisch-philosophische Orientierung (KT 53), Miinchen 1982, bes. 148-158.

120, Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 70,2.

121Vgl. a.a.0.212,11-38.

2 A.2.0.70,3-12.

Vgl a.a.0. 213,7-9; vgl. PC. Bottger, Gott, der Brunnquell aller Giiter — gibt es
einen «mystischen» Grundzug in der Theologie Calvins?, Zwing. 19/2 (1991/92) 59-72. -
Im Stadtbild Genfs spielten Brunnen eine wichtige Rolle, wobei sie angesichts der preké-
ren Wasserversorgung vor allem eine praktische Bedeutung hatten (vgl. Doumergue [s.
Anm. 27], Bd. 3, 396-398). Zur Ikonographie des Brunnenmotivs in kunstgeschichtlicher,
politischer und theologischer Hinsicht an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit vgl. K.
Doring-Mohr, Die ikonographische Entwicklung des Jungbrunnens und sein inhaltlicher
Wandel in der bildenden Kunst des 14.-16. Jahrhunderts, Diss. Aachen 1999; U. Schulze,
Brunnen im Mittelalter. Politische Ikonographie der Kommunen in Italien (EHS XXVIII/
209), Frankfurt a.M. u.a. 1994, bes. 13-38.

124 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 29,29.

125 A.a.0.74,16-21 u. 75,3; vgl. a.a.O. 108,3-30.

126 A.a.0. 81,28-82,1; vgl. a.a.0. 185,35. — Dieser «rechte> Blick setzte wiederum offene
Ohren fiir das Wort Gottes voraus und unterschied sich somit von jener neugierigen und
eitlen «Lust der Augen», wie sie bereits Augustin mit Bezug auf I Joh 2,16 verurteilt hat



Schopfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 163

Menschen nicht ausser Acht gelassen werden, vielmehr wird seine besondere
Auszeichnung gegeniiber den anderen Geschopfen hervorgehoben.

In der Verbindung von Schopfungstheologie und Soteriologie hat Calvin
somit zwei Perspektiven konkreter Naturerfahrung zusammengefasst, die nur
auf den ersten Blick inkongruent zu sein scheinen, wihrend sie von den Au-
gen, die durch das Wort Gottes geschult sind, als zwei in aller Unterschieden-
heit doch einander erginzende Ansichten erkannt werden: So gilt es einer-
seits die vielfdltigen «Dornen», die im unmittelbaren wie auch im iibertrage-
nen Sinne die Widerstidndigkeit der Natur kennzeichnen und dem Menschen
das Leben schwer machen, als Strafe fiir den Siindenfall wahrzunehmen und
sich andererseits immer wieder zu vergegenwirtigen, dass alles in der Welt
ein Zeichen fiir die Barmherzigkeit Gottes ist, der «nicht davon ablisst, uns
zu erniihren und zu erhalten und die Sonne iiber uns scheinen zu lassen»'?.

6. Ausblick

Um die Wirkungsgeschichte von Calvins Schopfungstheologie beurteilen
zu konnen, bedarf es noch eingehender Forschung, wobei unterschiedlichste
kulturgeschichtliche Quellen untersucht werden miissen. Den praktischen
Nutzen von Calvins Genesispredigten belegt ein Brief des Pastors Ambroise
Faget aus La Rochelle vom 29. November 1561, in dem dieser Germain Col-
ladon um eine Kopie der Predigten gebeten hat, um sich besser in die Materie
einarbeiten zu konnen'?®, Ein literarischer Einfluss lidsst sich an verschiede-
nen Schriften aufzeigen. So veroffentlichte Pierre Viret (1511-1571), der Re-
formator des Waadtlandes und enge Vertraute Calvins, im Jahre 1561 als
zweiten Teil seiner «Christlichen Metamorphosen» einen Abschnitt, dem er
den Titel «Die Schule der Tiere» gab und worin er Calvins Auffassung von
dem Lehrcharakter der Tierwelt teilte'®. 1576 und 1580 erschien dann die
zweibéndige «Physica Christiana» des Calvin-Schiilers Lambertus Danaeus
(ca. 1530-1595), wobei hier gerade in der Verbindung humanistischen und cal-
vinistischen Denkens eine spezifische Wahrnehmung der Natur zum Aus-
druck kam'®, Und 1578 verfasste der Calvinist Guillaume de Saluste Du Bar-
tas (1544-1590) das iiberaus populdre Schopfungsepos «La Sepmaine», das

(Augustin, Confessiones X, 35 (54) [CChr.SL 27,184,8]; vgl. N. Largier, Rhetorik der
Erfahrung. Kynische Kritik und theoretische Neugierde in der Frithen Neuzeit, in: Curiosi-
tas [s. Anm. 28] 111-145, hier 141; L. Daston [s. Anm. 55] 156).

1277 A .a.0.223,4-19.

1Z8Vgl. OC 19 (= CR 47) 142-144 (143f.); vgl. J.-F. Gilmont, Jean Calvin et le livre
imprimé (s. Anm. 4) 114.

12 Vgl. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 52,5.

30Vgl. Strohm, Ethik im frithen Calvinismus (s. Anm. 48) 66-69.513-516 mit Bezug auf
Lambertus Danaeus, Physice Christiano, sive, Christiana de rervm creatarvm origine et



164 Michael Basse

ebenfalls an Calvin ankniipfte und in dem sich geradezu enzyklopiadisch die
naturwissenschaftlichen Kenntnisse dieser Zeit widerspiegeln'*!. Neben die-
sen literarischen Ausprédgungen calvinistischer Schopfungstheologie ist deren
kultur- und mentalitidtsgeschichtliche Wirkung von Interesse. Der Zusam-
menhang zwischen Calvins schépfungstheologisch begriindeten Anschauung
vom Nutzen der Natur fiir den Menschen und der Genese der neuzeitlichen
Naturwissenschaften sowie der technischen Nutzung der Natur, wie sie sich
vor allem im Einflussbereich des Calvinismus vollzog'**, muss allerdings noch
genauer wirkungsgeschichtlich analysiert werden.

Ein interessanter Vergleich zwischen Calvin und der nachfolgenden Zeit
ergibt sich schliesslich, wenn die «frommigkeitsgeschichtliche[n] Auswirkun-
gen der «Kleinen Eiszeit>»'** beriicksichtigt werden. Diese deutliche Klima-
verschlechterung begann ca. 1565-1570'*, d.h. wenige Jahre nachdem Calvin
seine Genesispredigten gehalten hatte. Die daraus resultierenden Missernten
und Hungerkrisen wurden gerade auch von theologischer Seite und vor allem
in der populdren Erbauungsliteratur unterschiedlich interpretiert, wobei die
apokalyptische Deutung, die darin Anzeichen der Endzeit meinte erkennen
zu konnen, eine deutlich andere Sichtweise als Calvin prisentierte!®, Wenn-
gleich auch der Genfer Reformator davon iiberzeugt war, dass das Ende der
Zeiten angebrochen sei, verzichtete er doch darauf, die Schopfungstheologie
in einen apokalyptischen Bezugsrahmen zu stellen, und konzipierte sie viel-
mehr eschatologisch in dem Sinne, dass in dieser besonderen Wahrnehmung
der Natur «die Zeit fiir die Ewigkeit gleichsam aufgerissen wird»'*.

Michael Basse, Bonn

et vsu disputatio e sacrae scripturae fontibus hausta, et decerpta, 1576; ders., Physices
Christianae pars altera, siue de rervm Creatarvm natvra, 1580.

B1vgl. Y. Bellenger, Introduction, in: Guillaume de Saluste du Bartas, La Sepmaine.
Texte de 1581, ed. Y. Bellenger, Paris 1994, XXVII; K. Reichenberger, Du Bartas und sein
Schopfungsepos (Miinchner Romanistische Arbeiten 17), Miinchen 1962; ders., Themen
und Quellen der Sepmaine (ZRP.B 108), Tiibingen 1963, bes. 28-40; A.-M. Schmidt (s.
Anm. 25),247-269; P. Burke (s. Anm. 28) 170f.

132 vgl. R. Groh/D. Groh, Religiose Wurzeln der 6kologischen Krise. Naturteleologie
und Geschichtsoptimismus in der frithen Neuzeit, in: dies., Weltbild und Naturaneignung
(s. Anm. 2) 11-91 (29£.36£.40).

3 H. Lehmann, Frommigkeitsgeschichtliche Auswirkungen der <Kleinen Eiszeit>, in:
Volksreligiositit in der modernen Sozialgeschichte, hg. v. W. Schieder (GuG. Sonderheft
11), Gottingen 1986, 31-50.

34 Vgl. a.a.0.33; C. Pfister (s. Anm. 13) 119; R. Glaser (s. Anm. 13) 177.

133 Vgl. H. Lehmann, Frommigkeitsgeschichtliche Auswirkungen der <Kleinen Eiszeit>
(s. Anm. 133) 35-39 mit Bezug auf Daniel Schallers <Herold> aus dem Jahre 1595.

136 G. Sauter, Einfiihrung in die Eschatologie, Darmstadt 1995, 215.



	Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten

