
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Artikel: Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten

Autor: Basse, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins

Genesispredigten

Die Predigten, die Calvin von September 1559 bis Mai 1560 über das erste
Buch Mose gehalten hat1, veranschaulichen die Homiletik des Genfer
Reformators, wenn sie im Vergleich mit dem Genesiskommentar von 1554, dessen

Überarbeitung Calvin dann 1563/64 abgeschlossen hat, betrachtet werden
und auch berücksichtigt wird, dass er parallel an der französischen Übersetzung

seiner Institutio christianae religionis arbeitete, deren letzte lateinische
Fassung im August 1559 erschienen war. Neben vielen anderen Aspekten
sind die Predigten - und hier vor allem jene über Gen 1-3 - auch im Blick auf
die Korrelation von Schöpfungsglaube und Naturerfahrung von kirchen- und
theologiegeschichtlichem sowie allgemein kulturgeschichtlichem Interesse2.
So spiegelt sich darin eine bestimmte Wahrnehmung der Natur ebenso wider
wie eine Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Naturwissenschaft, die
ihrerseits von grundlegenden Umbrüchen bestimmt wurde. Bei der Analyse
von Calvins Predigten gilt es zu beachten, dass es sich hierbei um eine
spezifische Textgattung handelt, zumal der Genfer Reformator selbst der
Veröffentlichung seiner Predigten nur ausnahmsweise und auf Druck seiner Verleger

angesichts der grossen Nachfrage zustimmte3. Er war sich jedoch der Ei-

1

J. Calvin, Sermons sur la Genèse Chapitres 1,1-11,4 et 11,5-20,7, éd. M. Engammare,
Supplementa Calviniana Vol. XI/lu.2, Neukirchen-Vluyn 2000. - Die Predigten, die Calvin

bereits 1542/43 über das erste Buch Mose gehalten hat, sind nicht schriftlich überliefert
(vgl. M. Engammare, Introduction, a.a.O. IX).

2 Zur Forschungsperspektive vgl. R. Groh/D. Groh, Zur Kulturgeschichte der Natur.
Bd. 1: Weltbild und Naturaneignung; Bd. 2: Die Außenwelt der Innenwelt, Frankfurt a.M.
1991/1996; A. Sperl, Vom Blutregen zum Staubfall. Der Einfluß politischer und theologischer

Theorien auf die Wahrnehmung von Umweltphänomenen, in: Umweltbewältigung.
Die historische Perspektive, hg. v. G. Jaritz/V. Winiwarter, Bielefeld 1994, 56-76; H.R.
Schmidt, Environmental Occurences as the Lord's Immediate Preaching to us from Hea-
ven. The Moral Cosmos in the Early Modern Era, in: Bedingungen umweltverantwortlichen

Handelns von Individuen, hg. v. R. Kaufmann-Hayoz, Bern 1997, 35-42; C. Rohr,
Mensch und Naturkatastrophe. Tendenzen und Probleme einer mentalitätsbezogenen
Umweltgeschichte des Mittelalters, in: Umwelt-Geschichte. Arbeitsfelder - Forschungsansätze

- Perspektiven, hg. v. S. Hahn/R. Reith (Querschnitte 8), Wien/München 2001,13-31;
D. Groh/M. Kempe/F. Mauelshagen (Hg.), Naturkatastrophen und ihre Wahrnehmung in
der Geschichte, Tübingen 2001.

3 Vgl. J. Calvin, A tous vrais chrestiens qui desirent l'avancement du regne de nostre
Seigneur Iesus Christ (1552), OC 8 CR 36), 373f.; vgl. B. Cottret, Calvin. Eine Biographie,

aus dem Französischen von W. Stingl, Stuttgart 1998,341.



146 Michael Basse

genart des gesprochenen Wortes im Unterschied zu seinen theologischen
Abhandlungen sehr wohl bewusst4.

1. Wahrnehmung der Natur im Horizont der Schöpfungsgeschichte

Es war Calvins hermeneutischer und homiletischer Grundsatz, dass sich
Gottes Wort der Auffassungsgabe des Menschen anpasst5, und dementsprechend

fokussierte er die Predigten um seiner Zuhörer willen auf zentrale
theologische Themen und bemühte sich zugleich um Veranschaulichungen
und Aktualisierungen, denn im Unterschied zur Zuhörerschaft seiner
Vorlesungen, die aus Studenten, Predigern sowie Exulanten und Abgesandten aus
Frankreich bestand6, hatte er in seinen Predigten Angehörige aller
gesellschaftlichen Schichten vor sich. Das musste Konsequenzen für die Aufgabe
der Vermittlung haben, vor die sich der Prediger gestellt sah, wenn er die
Rezeption seiner Ausführungen auf sehen seiner Zuhörer ernst nahm7. Den
erkenntnistheoretischen Ansatz seiner Schöpfungstheologie, der für Calvin den
Schlüssel bildete, um die Korrelation von Gott und Mensch aufzuschliessen8,
hat er in der Einleitung seines Genesiskommentars entwickelt. Dort bezeichnete

er die Welt als einen «Spiegel», in dem Gott erkannt werden muss, wozu
es aber angesichts der Unscharfe menschlicher Augen der Schrift bedürfe, die

4 Vgl. J.-F. Gilmont, Jean Calvin et le livre imprimé (Cahiers d'Humanisme et Renaissance

50), Genève 1997, 115. - Im Blick auf die Genesispredigten ist auch zu beachten,
dass es sich hierbei um Mitschriften handelt, deren Quellenwert allerdings hoch
einzuschätzen ist (vgl. ebd. 106-113).

5 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 24,13-15; vgl. É. Kayayan, Accomodation, incarnation

et sacrement dans l'Institution de la réligion chrétienne de Jean Calvin. L'utilisation
de métaphores et de similitudes, RHPhR 75 (1995) 273-287; V. Bru, La notion d'accomo-
dation divine chez Calvin. Ses implications théologiques et exégétiques, RRef 49 (1998)
79-91; J. Balserak, The God of love and weakness. Calvin's understanding of God's
accomodating relationship with his people, WThJ 62 (2000) 177-195; C. Strohm, Das
Theologieverständnis bei Calvin und in der frühen reformierten Orthodoxie, ZThK 98 (2001)
310-343 (317-321).

6 Vgl. R Wilcox, The Lectures of John Clavin and the Nature of his Audience, 1555-
1564, ARG 87 (1996) 136-148.

7 Vgl. E. Mülhaupt, Die Predigt Calvins, ihre Geschichte, ihre Form und ihre religiösen

Grundgedanken (AKG 18), Berlin/Leipzig 1931, bes. 24-38; A. Ganoczy/St. Scheid,
Die Hermeneutik Calvins. Geistesgeschichtliche Voraussetzungen und Grundzüge
(VIEG.R 114), Wiesbaden 1983,118; P. Opitz, Calvins theologische Hermeneutik,
Neukirchen-Vluyn 1994, bes. 261-290. - Es handelt sich hier um ein Beispiel für die «Weitergabe
der Ergebnisse theologischer Arbeit an <Laien>», wofür Christoph Burger «<Transforma-
tion> als <terminus technicus>» geprägt hat (C. Burger, Transformation theologischer
Ergebnisse für Laien im Spätmittelalter und bei Martin Luther, in: Praxis Pietatis.
Beiträge zu Theologie und Frömmigkeit in der Frühen Neuzeit, FS Wolfgang Sommer, hg. v.

H.-J. Nieden/M. Nieden, Stuttgart u.a. 1999,47-64, hier 51).
8 Vgl. M. Beintker, Calvins Denken in Relationen, ZThK 99 (2002) 109-129.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 147

wie eine Brille den schwachen Augen zu solchem Sehen verhelfe und damit
zur Gotteserkenntnis anleite und zugleich das zeige, «was sonst übersehen
würde»9. Hier wird der Sinn für die Wahrnehmung der Schöpfung
schrifttheologisch und darin pneumatologisch em-geschärft. Gleichzeitig hat Calvin
unterstrichen, dass Naturforschung und Gotteserkenntnis einander bedingen10.

Konkrete Erfahrungen bilden einen wichtigen Ausgangspunkt dieser
Schöpfungstheologie, nicht aber deren hinreichenden Erkenntnisgrund11.
Die Schöpfungswerke können vom Menschen «niemals recht betrachtet
werden», wenn dieser sich nicht vom Wort Gottes anleiten lässt12. Diese theologische

Konzeption einer <Wahrnehmung der Schöpfung> reflektierte die ganz
persönlichen Naturerfahrungen des Reformators und war zugleich in vielfältiger

Weise anschlussfähig für die Probleme und die Interessen seiner Zuhörer

und Zeitgenossen. Einerseits Hessen sich dadurch die alltäglichen
Erfahrungen und Nöte all derjenigen verarbeiten, deren Leben von der Natur
direkt oder indirekt abhängig war, und andererseits konnten neuere Tendenzen
der Erforschung und Erklärung der Natur berücksichtigt werden.

In seinen Predigten setzte Calvin einzelne Aspekte der Schöpfungsgeschichte

in Bezug zu konkreten Naturerfahrungen. So kontrastierte er in seiner

Auslegung von Gen 1,29-31 die ursprüngliche Schöpfungsordnung, in der
für alle Lebewesen das Lebensnotwendige zur Verfügung stand, mit dem
alltäglichen Hunger, wie ihn seine Zuhörer in eben diesem Jahre 1559, in dem
Calvin mit seinen Genesispredigten begann, als Folge der unberechenbaren
Natur - wie etwa der anhaltenden Dürre im Sommer oder des Hagelsturmes
im Herbst des gleichen Jahres13 - am eigenen Leibe erfuhren14. Auch die
Flutkatastrophe in Nordfrankreich und Flandern im Jahre 1530, die einige der
Exulanten unter Calvins Zuhörern miterlebt haben können, sowie die Pestepidemie

in Genf 1542-46 werden in Erinnerung gerufen15. Immer geht es um Er-

9 J. Calvin, Commentariorum in quinque libros Mosis, Pars I, OC 23 CR 51),
Braunschweig 1882, 9f.; vgl. G. Gloede.Theologia naturalis bei Calvin (TSSTh 5), Stuttgart
1935,12.

10 J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 7f.; vgl. R. Hooykaas, Religion and the Rise
of Modern Science, Grand Rapids 1972,105f.

11 Vgl. F. Higman, Calvin et l'expérience, in: Expérience, coutume, tradition au temps
de la Renaissance, hg. v. M.T. Jones Davies, Paris 1992,245-256.

12 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 140,30f.
13 Vgl. R. Glaser, Klimageschichte Mitteleuropas. 1000 Jahre Wetter, Klima, Katastrophen,

Darmstadt 2001, 94f.l 15; C. Pfister, Klimageschichte der Schweiz 1525-1860. Das
Klima der Schweiz von 1525-1860 und seine Bedeutung in der Geschichte von Bevölkerung

und Landwirtschaft, 2 Bde., Bern/Stuttgart 31988, hier Bd. 1,118 sowie Tabellen 1/29

u. 1/30; A.-M. Piuz, Climat, récoltes et vie des hommes à Genève, XVIe-XVIIIe siècle, in:
Annales: économies, sociétés, civilisations 29 (1974) 599-618.

14 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1), 69,5-15; vgl. a.a.O. 93,25-27; 117,15; 211,14-16;
461,39-41.

15 Vgl. a.a.O. 26,15-33; 49,36; 427,19; 1013,15f.



148 Michael Basse

eignisse und Erlebnisse, die für die Betroffenen einschneidend waren, insofern

deren schlichtes Überleben bedroht war.
Nun beliess es Calvin nicht einfach bei einer natürlichen Erklärung der

Naturkatastrophen und deren Folgen für die betroffenen Menschen, sondern
er interpretierte das theologisch, indem er den Kontrast von ursprünglicher
Schöpfungsordnung und aktueller Not auf den Sündenfall zurückführte16.
Hier wurde jenes Generalthema angeschlagen, das Calvins Genesispredigten

- wie seine Theologie insgesamt - durchzieht, nämlich die Stellung des
Menschen als Ebenbild Gottes nach dem «Verlust des Paradieses»17. Dabei geht
es um die Frage, wie der Mensch, der seit dem Sündenfall quasi «blind» ist,
Gott erkennen kann18. Gerade die Predigt, mit der Calvin Anfang September
1559 den Zyklus der Genesispredigten eröffnete, macht das besonders deutlich

und übernimmt damit dieselbe Funktion wie das «Argumentum», mit
dem er seinen Kommentar einleitete, indem er seinen theologischen Ansatz
vorab darlegte. In diesem Zusammenhang entwickelte er auch das Bild von
dem «Welttheater», in dem Gottes Weisheit im Glänze erstrahlt, so dass die
Welt zum Spiegel dessen wird, was nicht zu sehen ist19. Hat er dieses Motiv
von Erasmus und Budé übernommen20, so kommt darin zum Ausdruck, wie
stark Calvin in der humanistischen Gedankenwelt verwurzelt war21. Im
Mittelpunkt dieses <Welttheaters> wie des gesamten Schöpfungswerkes stand für

16 A.a.O. 69,7f.; vgl. a.a.O. 214,20-215,9.
17 H.H. Meier, Nachwort zu: J. Milton, Das verlorene Paradies, hg. v. H.H. Meier,

Stuttgart 1986,399, hier zit. n. E.-M. Faber, Symphonie von Gott und Mensch. Die respon-
sorische Struktur von Vermittlung in der Theologie Johannes Calvins, Neukirchen-Vluyn
1999, 42; vgl. M. Engammare, Le paradis à Genève. Comment Calvin prêchait-il la chute
aux Genevois, ETR 69 (1994) 329-347. - Zu Calvins Auffassung der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen im geistesgeschichtlichen Spannungsfeld von Humanismus und
Reformation vgl. F. Higman, Calvin et l'imago Dei, in: De l'Humanisme aux Lumières. Bayle et
le protestantisme. Mélanges en l'honneur d'E. Labrousse, hg. v. M. Magdelaine/M.-C.
Pitassi/R. Whelan/A. McKenna, Paris/Oxford 1996, 139-148; H.A. Oberman, The Pursuit
of Happiness. Calvin between Humanism and Reformation, in: Humanity and Divinity in
Renaissance and Reformation. Essays in Honor of Ch. Trinkaus, hg. v. J.W. O'Malley/T.M.
Izbicki/G. Christiansen (SHCT 51), Leiden/New York/Köln 1993, 251-283 (265f.); T.F.

Torrance, Calvin's Doctrine of Man, London 1948,23-81.
18 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 1,25-31.
19 A.a.O. 4,19f. u. 5,8; vgl. 15,34-40; 80,10f.; 82,2.
20 Vgl. J. Bohatec, Budé und Calvin. Studien zur Gedankenwelt des französischen

Frühhumanismus, Graz 1950, 266; E.-M. Faber (s. Anm. 17) 80. - 1558, d.h. ein Jahr bevor
Calvin seine Genesispredigten begann, hat Pierre Boaistuau (gest. 1566) ein Werk mit
dem Titel «Théâtre du Monde» veröffentlicht (P. Boaistuau, Théâtre du Monde, hg. v. M.
Simonin [Textes Littéraires Français 297], Genf 1981), das in seinem Menschenbild Parallelen

zu Calvins Predigten aufweist (vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons [s.

Anm. 1] 148,26 u. 206,34-207,1).
21 Die entsprechende Literatur stand Calvin in der Bibliothek der Akademie zur

Verfügung, soweit er sie nicht selbst besessen hat (vgl. J.-F. Gilmont [s. Anm. 4] 191).



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 149

Calvin der Mensch, dessen Körper allein er mit allen Details als ein solches
«Kunstwerk» betrachtet hat, dass darin Gottes Ebenbild zu sehen ist22. Diese
Sensibilität für die <reale> Gestalt und die Anatomie des Menschen entsprach
sowohl den künstlerischen als auch den naturwissenschaftlich-medizinischen
Interessen und Intentionen der Renaissance. Gerade die Anatomie wurde
vor allem durch Andreas Vesal (1514-1564), den Chirurgen, Anatom und
Philologen sowie späteren Leibarzt Karls V., im 16. Jahrhundert zu einem
«Modefach» und zur «Paradedisziplin der modernen Medizin», die sich, «von Ärzten,

Humanisten und Künstlern in gleicher Weise bewundert, in die Reihe der
anerkannten Künste [schob]»23. Doch auch wenn Vesals Bücher in ganz
Europa verbreitet waren, so ist doch Calvins schöpfungstheologisches Interesse
an der Anatomie des Menschen nicht auf einen direkten Einfluss des Paduaner

Professors zurückzuführen, gleichwohl aber in diesen kulturgeschichtlichen
Kontext einzuordnen24. Der künstlerische und der naturwissenschaftlich-medizinische

Aspekt verschränkten sich zugleich in philosophischer
Hinsicht durch eine weitere Charakterisierung des Menschen, insofern ihn Calvin
als einen «Mikrokosmos» auffasste, wobei er die klassische Bezeichnung in
seinem Genesiskommentar verwandte25, während er in der Predigt über Gen
1,26-28 die französische Übersetzung «petit monde»26 wählte und damit nicht
nur von allen verstanden werden konnte, vielmehr sich mit der <Welt im Kleinem

auch die <Welt der kleinen Leute> assoziieren liess.

22 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 58,10f.
23 K. Bergdolt, Medizin und Naturwissenschaften zur Zeit Karls V., in: Kaiser Karl V.

(1500-1558). Macht und Ohnmacht Europas, hg. von der Kunst- und Ausstellungshalle der
Bundesrepublik Deutschland, Bonn 2000, 99-106 (100); vgl. M. Boas, Die Renaissance der
Naturwissenschaften 1450-1630 - Das Zeitalter des Kopernikus, Nördlingen 1988,143.

24 Calvin teilte die medizinischen Vorstellungen seiner Zeit, wie z.B. die Anschauung
von den Körpersäften (vgl. J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 899,29), die er erstmals 1559/60
auch in der Institutio zur Sprache gebracht hat (vgl. M. Engammare, Anm. ebd. mit Bezug
auf J. Calvin, Institutio Christianae Religionis [1559], II, 3,9).

25 J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 25; vgl. ders., Institutio (s. Anm. 24) I, 5,3;

vgl. G. Gloede (s. Anm. 9) 26. - Im 16. Jahrhundert war die Rede vom Menschen als
<Mikrokosmos> literarisch weit verbreitet, wobei hiermit auch unterschiedliche Deutungen

verbunden waren, wie der Vergleich zwischen Calvin und Luther zeigt (vgl. R.C. Gamble,

The Sources of Calvin's Genesis Commentary: A Preliminary Report, ARG 84 [1993]
206-221, hier 210 mit dem Verweis auf M. Potter Engel, John Calvin's Perspectival Anthropology,

Atlanta 1988,196). Wenige Jahre bevor Calvin seine Genesispredigten hielt,
veröffentlichte 1562 der bedeutende französische Renaissancedichter Maurice Scève (gest.
1564) das Lehrgedicht «Microcosme», in dem mittelalterliche Tradition und humanistisches

Denken verbunden sind (vgl. A.-M. Schmidt, La poésie scientifique en France au
seizième siècle, Paris 1938,109-165).

26 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 55,7; vgl. ders., Sermons sur le livre de Job 1-15

(1554), OC 33 CR 61), 481 (über Hiob 10,7-15).



150 Michael Basse

2. Die Korrelation von Raum und Zeit

Die Naturerfahrung von Calvins Zuhörern war auf einen konkreten Raum
bezogen, wobei es die Topographie Genfs27 und dessen besondere geographische

Lage ebenso zu berücksichtigen gilt wie die unterschiedlichen Regionen,
aus denen die Exulanten stammten28. Zugleich war die Naturerfahrung der
Menschen im 16. Jahrhundert ganz wesentlich auch eine Erfahrung von Zeit
bzw. in der Zeit. In Calvins Genesispredigten kommt das besonders deutlich
dort zum Ausdruck, wo natürliche Zeitabläufe vor Augen gestellt werden.
Dazu gehört zunächst einmal der ständig wiederkehrende Rhythmus von Tag
und Nacht sowie der Jahreszeiten. Tag und Nacht bildeten in einer Zeit, in der
künstliches Licht noch allein in Form von Kerzen existierte, die der Orientierung

dienten29, einen so starken Gegensatz, dass die Dunkelheit der Nacht
wie eine «Klause» wahrgenommen wurde, der gegenüber Calvin dann den
Tag als erneute Öffnung zum Leben beschreiben konnte, um damit seinen

27 Besonders anschaulich dargestellt wird die Topographie Genfs zur Zeit Calvins
gerade auch in der Verknüpfung architektur- und sozialgeschichtlicher Aspekte immer
noch bei E. Doumergue, Jean Calvin. Les hommes et les choses de son temps, 7 Bde.,
Lausanne, später Neuilly-sur-Seine, 1899-1927, hier Bd. 3: La ville, la maison et la rue de Calvin,

Lausanne 1905.
28 Vor dem Hintergrund vielfältiger Erfahrungen von Vertreibung hat Calvin den

Gedanken einer natürlichen Heimatverbundenheit entwickelt, wie sie nach den zeitgenössischen

Schilderungen aus der Neuen Welt auch bei den <Wilden> zu finden sei (vgl. J. Calvin,

Sermons [s. Anm. 1] 584,4-13; vgl. 587,5-8). Er konnte das den Berichten des

protestantischen Missionars Jean de Léry entnehmen, der gerade aus Brasilien nach Genf
zurückgekehrt war, um dort seine theologischen Studien fortzusetzen (vgl. M. Engammare,

Anm. a.a.O. 584,7-10). In gedruckter Form erschienen diese Reiseberichte erst 1578
(J. de Léry, Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil, ed. J.-C. Morisot [Les classiques
de la pensée politique 9], Genève 1975). Das Buch wurde dann zu einem «Klassiker» der
Reisebeschreibungen des 16. Jahrhunderts, die dazu beitrugen, «den Horizont jener zu
erweitern, die daheim blieben» (R Burke, Die europäische Renaissance. Zentren und
Peripherien, aus dem Englischen v. K. Kochmann, München 1998, 265), wobei Léry eine
bestimmte Perspektive theoretischer Neugierde mit einem theologischen Interesse
verbunden hat (vgl. C. Kiening, Ordnung der Fremde. Brasilien und die theoretische
Neugierde im 16. Jahrhundert, in: K. Krüger [Hg.], Curiositas. Welterfahrung und ästhetische
Neugierde in Mittelalter und früher Neuzeit [Göttinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft

15], Göttingen 2002, 59-109 [96-106]). Indem nun Calvin solche Aspekte in seine
Predigten einfliessen liess, schuf er gerade bei den weniger Gebildeten seiner Zuhörer
zumindest im Ansatz ein «Bewusstsein von der Welt außerhalb Europas» (P. Burke, a.a.O.
264). Zugleich reflektierte er die existentielle «Grunderfahrung der verfolgten Kirche in
der Diaspora» (H.A. Oberman, Via Calvini. Zur Enträtselung der Wirkung Calvins,
Zwing. 21 [1994] 29-57, hier 56) und reagierte damit auch auf die wachsende Fremden-
feindlichkeit in Folge der weitreichenden Migrations- und Fluktuationsbewegungen, die
Genf zur <ville du Refuge> werden liessen, deren Einwohnerzahl 1560 mit 21.000 ihren
Gipfelpunkt erreichte (vgl. B. Cottret [s. Anm. 3] 195.227-231).

29 Zur unzulänglichen Strassenbeleuchtung in Genf zu Calvins Zeit vgl. E. Doumergue

(s. Anm. 27), Bd. 3,398f.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 151

Zuhörern Gottes Gnade zu verdeutlichen30. Hier wird eindrücklich, wie eine
theologische Perspektive bestimmte Wahrnehmungen ermöglicht und auch
bündelt. Den unmittelbaren Lebensbezug einer solchen «Vielseitigkeit der
Wahrnehmung»31 hat Calvin sodann dadurch zur Sprache gebracht, dass er
auf regionale Unterschiede in der Zeiterfahrung hinwies32. Die gleiche Variabilität

zeigte er am Wechsel der Jahreszeiten auf, wie ihn seine Zuhörer erleben

konnten. Auch für die städtische Bevölkerung Genfs war der
Jahresrhythmus bestimmend: «Der Winter war die Zeit der Eheschließung, der
Frühling die der Kinderzeugung, der Sommer die Zeit des Sterbens.»33 Dabei
ist der signifikante Anstieg der Todesfälle in den Sommermonaten auf die
Pestepidemien zurückzuführen, die auch Calvin persönlich Furcht und
Schrecken bereiteten34.

Die konkrete Wahrnehmung der Natur im Blick auf deren Zeitlichkeit
diente Calvin dazu, die «Lebendigkeit Gottes»35 zu erkennen und zu
veranschaulichen. So verglich er den Prozess der Erschaffung der Welt mit der
schrittweisen Entwicklung der Kinder und dem Wachstum in der Natur36. Mit
der Vorstellung von der <creatio continua>, die Calvin immer wieder in seinen
Predigten angesprochen hat37, brachte er zum Ausdruck, dass die Entwicklung

alles Natürlichen gerade nicht als Unvollkommenheit der Schöpfung
anzusehen ist, sondern als Zeit-Raum, in dem sich Leben entfalten kann und der
Mensch die Gelegenheit erhält, über Gottes Schöpfungswerke «mit grösserer
Sorgfalt nachzusinnen»38. So zeichne sich die «wahre Weisheit» des
Menschen dadurch aus, dass sie sich darin übe, die Schöpfungswerke zu erkennen
und darin vor allem Gottes Weisheit zu erfassen39. Ihren besonderen Platz im
kontinuierlichen Ablauf der Zeit sollte diese Kontemplation der Schöpfungswerke

am Sonntag finden40, was auch den Anweisungen des Genfer Katechis-

30 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,30-33.
31 G. Besier/H.G. Ulrich, Von der Aufgabe kirchlicher Zeitgeschichte - ein diskursiver

Versuch, EvTh 51 (1991) 169-182 (181).
32 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,41-44.
33 M. Körner, Réformes, ruptures, croissances, 1515-1848, in: Nouvelle histoire de la

Suisse et des Suisses, Lausanne 1986,333-496 (341), hier zit. n. B. Cottret (s. Anm. 3) 196.
34 Vgl. B. Cottret (s. Anm. 3) 196.
35 E.-M. Faber (s. Anm. 17) 136; vgl. R.C. Zachmann, The universe as the living image

of God. Calvin's doctrine of creation reconsidered, CTQ 61 (1997) 299-312.
36 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20,10-25; vgl. R. Stauffer, Dieu, la création et la

providence dans la prédication de Calvin (BSHST 33), Bern u.a. 1978,182.
37 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) ll,26f.;28,3-12 u. 29,3-25; 48,32-49,2; 80,14f.
38 A.a.O. 13,11-13. - Der Gedanke der <creatio continua> ist bei Calvin verknüpft mit

dem der Providentia bzw. gubernatio Dei (vgl. G. Gloede [s. Anm. 9] 16.23).
39 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 81,lf.
40 Vgl. a.a.O. 81,22-82,7 u. 84,18-91,20.



152 Michael Basse

mus entsprach41. An diesem Tag solle der Mensch sich sammeln und seine
Sinne konzentrieren, die ansonsten zu sehr abgelenkt seien und zu
Ausschweifungen verleitet würden und somit der Nichtigkeit in ihrer besonderen
Ausprägung als <vanitas> ausgeliefert wären42. Calvin betonte allerdings, dass

durch die Heiligung dieses einen Tages die anderen keineswegs «profan»
würden, vielmehr auch sie von der gleichen Grundstimmung geprägt werden
sollen, wenngleich das auf Grund der Zwänge des Alltags nur mit geringerer
Intensität möglich sei43. Entscheidend sei jedoch, dass dieser eine, besondere
Tag gerade nicht singulär bleibe, sondern kontinuierlich) werde, indem er
das ganze Leben durchziehe44.

Von existentieller Bedeutung sowohl für Calvin als auch für seine Zuhörer
war es, dass die Lebensgeschichte der Menschen in dieser Zeit im höchsten
Masse als unsicher und «kontingent»45 aufgefasst wurde. So ist in der dritten
Genesispredigt davon die Rede, dass die conditio humana «fragil» sei und es

notwendig sei zu erkennen, wieviel Armseligkeit und Krankheit menschliches
Leben unterworfen ist46. Umso wichtiger war es Calvin aufzuzeigen, dass es

eine von Gott geschaffene Ordnung in der Welt gibt, die einem Sicherheit
verleiht und Orientierung ermöglicht. In der Predigt über Gen 1,3-5 wird das

exemplarisch daran deutlich, dass hier, über die Ausführungen im
Genesiskommentar weit hinausgehend, Alltagssituationen angesprochen werden, um
an ihnen diese Perspektive der göttlichen Ordnung vor Augen zu führen47.

Die ethische Konsequenz, die Calvin daraus zog, bestand darin einzuschärfen,

dass niemand seine Zeit vergeude, vielmehr jeder «seine Aufgabe und
sein Amt» verantwortungsvoll wahrnehme48. Immer wieder verwandte Cal-

41 Vgl. ders., Le catéchisme de l'eglise de Genève/Catechismus Genevensis (1545),
OC 6 CR 34), 1-160, hier 65f.; vgl. P. Marcel, Calvin & Copernic. La légende ou les faits?
La science et l'astronomie chez Calvin (RRef 31), Saint-Germain-en-Laye 1980,43.

42 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 85,3-5 u. 86,6-8; zum kulturgeschichtlichen Kontext
dieser Auseinandersetzung mit der <vanitas> vgl. A. Veca, Vanitas. II simbolismo del tempo,
Bergamo 1981,36-43.

43 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 85,23-86,4.
44 Vgl. a.a.O. 89,8-12.
45 T. George, Theology of the Reformers, Nashville 1988, 204; vgl. E.-M. Faber (s.

Anm. 17) 143f.
46 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 27,30 u. 35f.
47 A.a.O. 17,22-32; vgl. A.-M. Piuz, Nourrir les gens, in: dies, u.a., L'Economie

genevoise, de la Réforme à la fin de l'Ancien Régime, XVIe-XVIIIe siècles, Genève 1990,323-
336.

48 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 17,40-45. - Zu den Konsequenzen dieses theologischen

Anliegens für die Konzeption der Ethik vor allem im frühen Calvinismus vgl. C.
Strohm, Ethik im frühen Calvinismus. Humanistische Einflüsse, philosophische, juristische
und theologische Argumentationen sowie mentalitätsgeschichtliche Aspekte am Beispiel
des Calvin-Schülers Lambertus Danaeus (AKG 65), Berlin/New York 1996, bes. 540-652;
ders., Zur Eigenart der frühen calvinistischen Ethik: Beobachtungen am Beispiel des
Calvin-Schülers Lambertus Danaeus, ARG 90 (1999) 230-253, hier bes. 250-253.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 153

vin auch das Bild des <Kompasses>, um damit seinen Zuhörern darzulegen,
dass Gottes Schöpfungswerke dem Menschen als Orientierung auf seiner
«Passage» durchs Leben dienen können49. Dabei komme es aber darauf an,
sich selbst zurückzunehmen und seine ganze Aufmerksamkeit auf die Dinge
zu lenken, an denen man ansonsten allzu gedankenlos vorbeigehe50, wodurch
die Menschen zu «Feinden der Natur» würden und zu «Ungeheuern, die alles
pervertieren»51.

3. Die Schulung der Sinne

Die Frage, warum denn im Leben alles so sein muss, wie es ist, verbot sich
für Calvin bzw. beantwortete er mit der Aufforderung, auf den Willen und die
Weisheit Gottes zu vertrauen52. Das Prinzip der «theoretischen Neugierde»53,
das in geistesgeschichtlicher Hinsicht den Übergang zur Neuzeit markiert,
wird damit ganz wesentlich eingeschränkt, wie überhaupt Calvin bereits von
seiner ersten Genesispredigt an immer wieder einen unnützen, weil masslosen

Wissensdurst verurteilt hat54. In dieser Ablehnung der <curiositas>, die im
16. Jahrhundert zunehmend positiv bewertet wurde, folgte er der mittelalterlichen

Tradition55 und stimmte er auch mit Erasmus insoweit überein, als dieser

sich ebenso gegen eine «impia curiositas» gewandt hat56. Das philosophische

Interesse daran zu ergründen, inwieweit solche Erkenntnis im Vermö-

49 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20,1-9. - In dem 1561 angefertigten Relief über dem
Eingang zum Collège wird der Kompass als Attribut des Studiums dargestellt (vgl. E.
Doumergue [s. Anm. 27], Bd.3,384).

50 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 20,1-9.
51 A.a.O. 21,1 lf. - Calvin prangerte in seinen Predigten eine Form von

Umweltverschmutzung an, insofern «wir alles durch unseren Unrat und Dreck infizieren» (a.a.O.
147,39-148,1). Auch wenn Calvin das hier in einem grundsätzlichen, hamartiologischen
Sinne verstanden hat, so hatte es gleichwohl einen konkreten Bezug zur Lebensumwelt
seiner Zuhörer, wenn man sich vor allem das drängende Problem der verunreinigten
Strassen vor Augen hält (vgl. W. Reinhard, Reichsreform und Reformation, in: Gebhardt -
Handbuch der deutschen Geschichte [10. Aufl.], Bd. 9, Stuttgart 2001,179).

52 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 17,25-27.
53 Vgl. H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit. Teil 3: Der Prozeß der theoretischen

Neugierde, Frankfurt a.M. 41988.
54 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) l,32f.; 45,25-27; 983,33-984,2; 1001,8-10.
55 Vgl. H.A. Oberman, Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theologie

zwischen Seelenwinkel und Weltall (ThSt[B] 113), Zürich 1974; L. Daston, Die Lust an der
Neugier in der frühneuzeitlichen Wissenschaft, in: Curiositas (s. Anm. 31) 147-175 (ISSUS).

56 Erasmus von Rotterdam, Vorrede zu den Paraphrases in Novum Testamentum
(1522), in: ders., Opera omnia, ed. Joannes Clericus, Lugduni Batavorum 1706 (Neudruck
Hildesheim 1962), Tom. VII, **3r; vgl. A. Godin, Erasme: «pia/impia curiositas», in: La
curiosité à la Renaissance, actes édités par J. Céard, Paris 1986, 25-36; M. Engammare,
Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) l,32f.; E.P. Meijering, Calvin wider die Neugierde.



154 Michael Basse

gen des Menschen selbst zu suchen ist, hat Calvin nicht grundsätzlich
abgewiesen, jedoch herausgestellt, dass hierbei nicht Gott als das <Prinzip> dieser

«Erleuchtung» aus dem Blick geraten dürfe57. Calvins Hauptintention war es,
seinen Zuhörern die Augen für Gottes Schöpfung zu öffnen und ihnen im
Zuge dieser Sensibilisierung zu verdeutlichen, dass im Vergleich mit dieser
Wahrnehmung auch der Glauben als eine Art <Sehen> verstanden werden
kann, wenngleich er von anderer Qualität ist58. In diesem Sinne manifestiert
sich in der Dignität der Schöpfungswerke eine «Klarheit», die auch den
finstersten Abgrund, in dem der Mensch sich befindet, sein Sündendasein,
erhellt59. Die hohe Wertschätzung, die Calvin der Sinneswahrnehmung zuteil
werden liess, bedeutet nun aber keineswegs, dass hiermit eine Religion <nach

dem Geschmack> und der Einbildungskraft des Menschen entworfen würde.
Der Reformator sah hier den entscheidenden Unterschied zu den <Heiden>
wie auch den <Papisten> darin, dass der christliche Glaube allein auf Gottes
Wort verwiesen ist und somit der Christ nichts anderes anstreben soll, als das
in der «Schule Gottes» aufzunehmen, was ihm dort gezeigt wird60, zumal
allein Gottes Wort von Dauer sei, während die gesamte Schöpfung der ständigen

Veränderung unterworfen sei und sich insbesondere die Menschen «in
ihrer Unbeständigkeit und Leichtfertigkeit von Tag zu Tag ändern» und wie
«schwankende Rosen in den Winden biegen»61. Ohne diese <Schulung> durch
das Wort Gottes bleiben jedoch die Sinne letztlich «verdorben», und wie
«pervertiert» sie durch den Sündenfall sind, hat Calvin in aller Schärfe
verdeutlicht62, wobei er allerdings auch betonte, dass die Sinne nicht der eigentliche

Ursprung, sondern nur das Medium des Bösen seien, indem sie dieses
wie «Boten» aus dem tiefsten Inneren, dem «infizierten Herzen», nach aussen
transportieren und damit das Verborgene <dekuvrieren>63. Erst wenn dieses
Innerste von Grund auf <erneuert> worden ist - was allein Gottes Werk sein
kann - und wenn im Gefolge dessen dann auch die Sinne neu justiert sind.

Ein Beitrag zum Vergleich zwischen reformatorischem und patristischem Denken (Bibliothek

Humanistica & Reformatorica 29), Nieuwkoop 1980.
57 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 21,13-25.
58 Vgl. a.a.O. 18,9-12. - Eine solche <Sensibilität> lässt sich durchaus in Calvins persönlicher

Naturbeobachtung und -erfahrung, sei es im häuslichen Umfeld oder bei seinen
Aufenthalten im Genfer Umland, feststellen (vgl. E. Doumergue [s. Anm. 27], Bd. 3, 527-
534). In seiner Predigt über Gen 3,17-18 sprach der Reformator davon, dass es durchaus
ein «grosses Vergnügen» bereiten könne, den eigenen Garten zu pflegen, zugleich machte
er aber im Blick auf das zentrale Thema dieser Predigt deutlich, dass solche Arbeit nicht
damit zu vergleichen sei, was auf den Galeeren oder bei der Metallgewinnung geleistet
werden musste (J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 215,10-24).

59 A.a.O. 22,4-12.
60 A.a.O. 121,26-122,5.
61 A.a.O. 145,7-11 u. 145,28-146,4.
62 A.a.O. 147,31-148,1.
63 A.a.O. 169,33-35.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 155

kann die Schöpfung wieder recht wahrgenommen und zugleich Gottes
Gegenwart «gespürt» werden64.

In dieser schöpfungstheologischen und darin - christologisch verknüpft -
zugleich soteriologischen Perspektive65 Hessen sich für Calvin auch
unterschiedlichste Naturerfahrungen bündeln. Im Blick auf die elementare Bedeutung

des Wassers für den Menschen und die Natur insgesamt wurde das in den
Predigten konkretisiert, während die naturphilosophische Erörterung der
klassischen Anschauung von den verschiedenen Elementarkräften hier
weitgehend im Plintergrund blieb66. Unmittelbar anschaulich waren für Calvins
Zuhörer sowohl die lebensspendende und -erhaltende Funktion des Wassers
als auch dessen zerstörerische Kraft67. Dürre und Flut kennzeichnen so zwei
extreme, gleichwohl höchst reelle und tiefgreifende Lebenserfahrungen dieser

Zeit, wobei dies vor allem die Exulanten aus Nordfrankreich noch stärker
als die Menschen am Genfer See aus eigener Erfahrung nachvollziehen konnten,

wenngleich es zu beachten gilt, dass die Wasserversorgung Genfs trotz
der Nähe zum See über Jahrhunderte hin ein Problem darstellte68. Wie konkret

und auch mit welchem naturwissenschaftlichen Interesse sich Calvin diesen

grundlegenden Fragen des (Über-)Lebens widmete, zeigt sich vor allem
an seinen detaillierten Ausführungen zur Entstehung des Regens69. Auch am
Beispiel von Erdbeben, die allerdings eher aus zweiter Hand und hier vor
allem aus der literarischen Schilderung des Basler Theologen und Kosmogra-
phen Sebastian Münster (1488-1552) bekannt waren70, versuchte Calvin
aufzuzeigen, welche Bedrohung von den Naturelementen ausgehen kann71.

Angesichts dieser Fragilität menschlicher Existenz kam es deshalb für den
Reformator darauf an, sich in Gottes schützender Hand zu wissen und ihm im
Vertrauen auf seinen Willen zu gehorchen. Allein in dem festen Glauben an
den barmherzigen Gott, in dem der Christ sich selbst <erniedrigt>72, wenn er
erkannt hat, dass er es wegen der Verstrickung mit der Sünde Adams verdient
hätte, von der Erde vertilgt zu werden, was die Naturkatastrophen für Calvin

64 A.a.O. 180,3-5.
65 Die Verknüpfung von Schöpfungstheologie und Soteriologie erfolgt christologisch,

insofern Calvin hervorhebt, dass die Welt nicht nur durch Christus in der Einheit von
Vater und Sohn geschaffen ist, sondern auch weiterhin darauf angewiesen ist, durch seine
Gnade «repariert» zu werden (a.a.O. 28,33-35; vgl. F. Wendel, Calvin. Ursprung und
Entwicklung seiner Theologie, Neukirchen-Vluyn 1968,145; G. Gloede [s. Anm. 9] 14).

66 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 23,33f.; vgl. a.a.O. 424,32-24.
67 Vgl. a.a.O. 25,10-13. - Besonders eingehend hat Calvin dieses Thema in seiner Predigt

über die Sintflutgeschichte erörtert (vgl. a.a.O. 422,29-427,10).
68 Vgl. E. Doumergue (s. Anm. 27), Bd. 3,396.
69 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 94,16-26.
70 Vgl. M. Engammare, Anm. a.a.O. 26,34-36 mit dem Verweis auf Sebastian Münster,

Cosmographiae universalis libri VI, Basel 1550, hier Bd. 2, t.l, col. 135.
71 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 26,34-27,7.
72 A.a.O. 28,17; vgl. a.a.O. 217,20-28.



156 Michael Basse

deutlich vor Augen führen73, könne die natürliche Verfasstheit des Menschen
überwunden werden und werde sie letztlich von Gott überwunden, so dass

der Mensch zu der Einsicht gelangen kann, dass die Erde für ihn «arbeitet»
und ihn erhält74. Und allein in dieser Perspektive des Glaubens ergab sich für
Calvin ein Zusammenhang zwischen den natürlichen Lebensvorgängen und
der Heiligung des Menschen, während er diejenigen, die von den Erzeugnissen

der Erde profitieren, ohne sich deren Ursprung zu vergegenwärtigen, der
göttlichen Verdammung preisgegeben sah75.

4. Der praktische Nutzen und der Zeichencharakter der Natur

Am Beispiel des Weizenkornes und anderer landwirtschaftlicher Produkte

aus der Genfer Region verdeutlichte Calvin, dass der Mensch es nicht
seinem eigenen Vermögen (vertu) zuschreiben solle, dass ihn die Erde ernährt,
vielmehr Gott dafür danken, dass sein schöpferisches Wort am Anfang dieses
fortwährenden Wachsens und Gedeihens in der Natur steht76. In seiner Predigt

über Gen 1,6-13, die zum Lobpreis Gottes und seiner Schöpfung wird, in
der er sich «mit grossen Buchstaben eingraviert» und die er mit seiner Güte
«gekrönt» hat, kommt der Artenreichtum der Pflanzenwelt der Genfer
Gegend in den Blick. Calvin macht an dieser Ordnung den schöpfungstheologischen

Grundgedanken fest, dass der Mensch jedem Detail in der Natur
Aufmerksamkeit schenken soll, er dazu aber der Unterstützung Gottes bedarf77.

In diesem Zusammenhang wird auch der vielfältige Nutzen angesprochen,
den Kräuter als Farbstoffe sowie Heilmittel haben. Dabei überschneiden sich
bei der medizinischen Betrachtung die Alltags- und die Gelehrtenwelt. Seit
den 1530er Jahren entwickelte sich in der für die Renaissance typischen Er-
gründung neuer Erkenntnisse unter Rückbezug auf antike Autoritäten eine
Arzneikunde, die zunächst in Pisa und Padua, bald darauf aber auch an anderen

europäischen Universitäten in Vorlesungen gelehrt und in botanischen
Gärten sowie Herbarien erforscht wurde78. Hinzu kamen die Neuausgabe der
antiken Pharmakologie des Pedanios Dioskurides sowie illustrierte <Kräuter-

73 Vgl. a.a.O. 69,5-15.
74 A.a.O. 31,28-31. - Dabei hat Calvin hervorgehoben, dass es auch nicht die Natur <an

sich> ist, die den Menschen erhält, sondern Gott selbst (vgl. a.a.O. 93,25-27). Dessen
Fürsorge gehe auch soweit, dass er selbst diejenigen erhält, die auf Grund körperlicher Ver-
sehrtheit nicht arbeiten können (vgl. a.a.O. 94,9-11).

75 Vgl. a.a.O. 31,32-41; vgl. 108,26-30, wo Calvin hinter solchem Streben eine <profani-
sierte und korrumpierte) Grundeinstellung des Menschen am Werke sieht.

76 A.a.O. 29,13-40.
77 A.a.O. 30,4-31,16.
78 Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) 102 mit dem Verweis auf D. von Engelhardt, Luca

Ghini (um 1490-1556) und die Botanik des 16. Jahrhunderts. Leben, Initiativen, Kontakte,
Resonanz, Medizinhistorisches Journal 30 (1995) 3-49.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 157

bücher> wie z.B. das «Contrefait Kräuterbuch» von Otho Brunfels, das 1532

in Straßburg erschien, oder das 1543 in Basel gedruckte «New Kräuterbuch»
des Tübinger Arztes und Botanikers Leonhard Fuchs (1501-1566)79. Dank
des Buchdrucks waren solche Kräuterbücher, die in verschiedene
Landessprachen übersetzt wurden, weit verbreitet und erreichten über jene «Hausväter»

oder Geistliche, die sich die Bücher leisten konnten, eine breitere
Öffentlichkeit, so dass therapeutische Massnahmen auch ohne einen teuren
Arztbesuch möglich wurden80.

Den praktischen Nutzen der Schöpfungswerke für den Menschen hat Calvin

auch an den Gestirnen aufgewiesen. Die Genesispredigten sind dabei
insofern von wissenschaftsgeschichtlichem Interesse, als sich der Genfer Reformator

mit Fragen zeitgenössischer Kosmologie und Astrologie auseinandergesetzt

sowie antike und zeitgenössische Naturbeobachtungen rezipiert hat81.

In seiner Predigt über Gen 1,14-19 ging Calvin auf die astronomischen
Erkenntnisse seiner Zeit ein, indem er seinen Zuhörern davon zu berichten
wusste, wie die Forscher aus «evidenten Vernunftgründen» zeigen können,
dass es Planeten gibt, die sehr viel grösser als die Sonne und der Mond sind,
aber dem Menschen auf Grund ihrer Entfernung kleiner erscheinen82. Gerade

um dieser Vordergründigkeit willen habe Mose die komplexen
Zusammenhänge im Schöpfungsbericht vereinfacht, nicht weil er die Astronomie
ignorieren wollte, in der er sich «exzellent» ausgekannt habe83, sondern weil
er sich dem groben und schwachen Erkenntnisvermögen der einfachen
Menschen angepasst und wie ein einfacher Mensch, ein «Idiot» gesprochen habe,
der nichts anderes beurteilen kann als das, was er sieht84. Damit sei aber
zugleich das Entscheidende auf den Punkt gebracht worden, denn in erster
Linie genüge es, in dem praktischen Nutzen von Sonne und Mond die Majestät
und die Güte Gottes zu erfassen85. Allerdings gab Calvin zu erkennen, welche
Wertschätzung er dem astronomischen Forschen zuteil werden liess, indem er
hervorhob, dass diejenigen, die hier zu Erkenntnissen gelangen, die der breiten

Masse verborgen blieben, «noch mehr Gelegenheit, Gott zu verherrli-

79 Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) 102f. mit dem Verweis auf K.E. Heilmann, Kräuterbücher

in Bild und Geschichte, München 1975.
80 Vgl. K. Bergdolt (s. Anm. 23) lOlf.; ders., Leib und Seele - Eine Kulturgeschichte

des gesunden Lebens, München 1999,193f.215-217.
81 Zur Frage, ob Calvin ein geozentrisches oder ein heliozentrisches Weltbild vertreten

hat, vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 15,45-16,1, mit den
Hinweisen auf die einschlägige Literatur; zum Aufblühen der astronomischen Forschungen

in der zweiten Hälfte des 15. und der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts vgl. P. Marcel
(s. Anm. 41) 67-69.

82 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 34,7-9.
83 A.a.O. 37,20 u. 38,13-15.
84 A.a.O. 37,21-28 u. 34,12-15.
85 A.a.O. 34,17-19.



158 Michael Basse

chen», hätten86. Allen naturphilosophischen Spekulationen, wie sie im Gefolge

Piatons vor allem von Pico de la Mirandola und Marsilius Ficino angestellt
wurden87, erteilte Calvin aber ebenso eine deutliche Absage wie jenen
«Phantasten», die - wie vormals die Chaldäer und Ägypter, nunmehr etwa Nostradamus

- mit Hilfe der Astrologie meinten, die Zukunft vorhersagen zu
können88, und deren «Gift» ausgerechnet die politischen Machtzentren dieser
Zeit «infiziert» habe89. Calvin konzentrierte sich demgegenüber in seinen
Predigten wie auch schon in seinem Kommentar ganz auf den Zeichencharakter

von Sonne und Mond sowohl im alltäglichen Leben als auch in spezifisch
politischer Hinsicht. «Zeichen» waren sie für ihn nicht im Sinne «okkulter
Mysterien»90, sondern dadurch, dass damit den zeitlichen Abläufen in der Natur

und im gesellschaftlichen Leben der Menschen eine klare Struktur gegeben

werde91. So komme es eben ganz elementar darauf an, zu wissen, wann
die günstigste Zeit ist z.B. für die Saat und die Ernte wie auch den Rebschnitt
bei Vollmond oder Neumond92. Diese «Einfachheit» des Wortes Gottes und
seiner Zeichen in der Schöpfung gelte es zu beachten und sich nicht teuflischen

Hirngespinsten hinzugeben93. Den semiotischen und darin sakramentalen

Aspekt seiner Schöpfungstheologie hat Calvin dann insbesondere am
<Baum des Lebens> in Gen 2,9 verdeutlicht: Gerade um der «irdischen Sinne»

wegen, in die der Mensch «eingehüllt» sei, bedürfe es - <heute> noch mehr als

zu Adams Zeiten - der äusseren Zeichen, damit sich der Mensch zu seinem
Schöpfer orientiere94. So ist der <Baum des Lebens> «Sakrament oder Anweisung»

für Adam, damit dieser erkennt, dass er das Leben nicht aus sich selbst

86 A.a.O. Z.15-17. - Der gleiche Gedanke findet sich auch in seinem Genesiskommentar
(vgl. OC 23 [= CR 51] 22) und in der zugespitzten Forderung, dass alle, die dazu in der

Lage seien, «Astronomen sein sollten», in den Hiob-Predigten aus dem Jahre 1554 (J. Calvin,

Sermon 34 [über Hiob 9,7], OC 33 [= CR 61] 421; vgl. P. Marcel [s. Anm. 41] 63).
87 Vgl. M. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 34,32-34.
88 Zur Verbreitung astrologischen Denkens in dieser Zeit vgl. P. Marcel (s. Anm. 41)

69-73.
89 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 36,20-28; vgl. Engammare, Anm. ebd. mit dem

Verweis auf J. Dupèbe, Nostradamus, Lettres inédites (THR 196), Genf 1983, 11-25 sowie
Divination et controverse religieuse en France au XVIe siècle (Cahiers V. L. Saulnier 4),
Paris 1987. - Bereits 1549 hatte sich Calvin mit astrologischem Aberglauben auseinandergesetzt

(vgl. J. Calvin, Avertissement contre l'astrologie qu'on appelle judicaire, OC 7 [=
CR 35] 509-542; vgl. B. Cottret [s. Anm. 3] 333-337; P. Marcel [s. Anm. 41] 74-83).

90 J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 21; vgl. E. Saxer, Aberglaube, Heuchelei
und Frömmigkeit. Eine Untersuchung zu Calvins reformatorischer Eigenart, Zürich 1970,
25-28; G. Zimmermann, Freiheit und Aberglaube in der Theologie des Genfer Reformators,

Zwing. 21 (1994) 59-81.
91 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 35,39-36,19.
92 A.a.O. 38,20-23.
93 A.a.O. Z.l u. 25-28.
94 A.a.O. 112,23-113,3.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 159

heraus erklären kann, sondern allein aus Gott95. In sakramententheologischer
Hinsicht müsse dieses Zeichen dann aber christologisch interpretiert, d.h. als

«Bild» Jesu Christi verstanden werden, wobei dieser hier weniger als Erlöser
in den Blick komme denn vielmehr als derjenige, «durch den alles geschaffen
worden ist»96. Nun ist der <Baum des Lebens> als <Baum der Erkenntnis> für
Calvin zugleich das Sinnbild dafür, dass der Mensch es zu allen Zeiten nicht

vermag, «wahres Wissen» resp. «wahre Wissenschaft» angemessen zu
«definieren»97. Ist solche <Definition> hier im Wortsinne von <begrenzen> zu
verstehen, so hiess das, jene Grenze menschlicher Erkenntnis zu respektieren,
die vom Schöpfer selbst gesetzt ist, nicht aber über das hinaus zu <spekulie-
ren>, was für den Menschen «zweckmässig» und ihm von Gott «angeraten»
ist98. Dass Calvin damit nicht die Absicht verfolgte, den Wissensdrang des

Menschen und dessen wissenschaftliche Forschungen zu beschneiden,
geschweige denn zu verurteilen, ergibt sich aus seiner Hochachtung der Wissenschaft,

wie er sie u.a. am Anfang seines Genesiskommentars oder auch in der
Institutio zum Ausdruck gebracht hat99. Es ging ihm um das rechte Mass
solchen Erkenntnisstrebens, d.h. um die Frage nach dem jeweiligen Gegenstand
und der angemessenen Methode des Forschens, und damit leistete er einen
wichtigen Beitrag zur Wissenschaftstheorie, indem er deren Methodologie
sowie Pragmatologie reflektierte und zugleich ihre ethische Dimension
bedachte.

Seinen Ansatz einer realitätsbezogenen Wahrnehmung der Natur mit
allen Sinnen und dem Verstand100, wobei vor allem der Nutzen der Natur für
den Menschen erkannt und die vollkommene Ordnung der Schöpfung vor
Augen geführt bzw. als eine «gute Melodie»101 zu Gehör gebracht wird, hat
Calvin auch an der Erschaffung der Tiere aufgezeigt102. So steht in seiner Predigt

über das Schöpfungswerk des sechsten Tages (Gen 1,20-25) das Staunen
über die Vielfalt in der Tierwelt im Vordergrund, woraus Calvin aber zugleich
Lehren für den Menschen zieht, und das im Wortsinne einer unmittelbaren

95 A.a.O. 113,25-114,5; vgl. a.a.O. 232,2-237,4.
96 A.a.O. 114,12-15. - Calvin hat diesen Gedanken mit einer scharfen Kritik am

katholischen Sakramentsverständnis verknüpft (vgl. a.a.O. 114,23-26) und den <Papisten> in
diesem Zusammenhang eine «diabolische Arroganz» vorgeworfen (a.a.O. 116,22f.).

97 A.a.O. 170,28-31.
98 Ebd. Z. 31f.
99 S.o. Anm. 10; vgl. J. Calvin, Commentariorum (s. Anm. 9) 100; ders., Institutio (s.

Anm. 26), II, 2,14-16; vgl. Marcel (s. Anm. 41) 41-50.
100 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 50,18.
101 A.a.O. 142,30. - So ist Calvins Schöpfungstheologie insgesamt als eine <Symphonie>

zu lesen (vgl. E.-M. Faber [s. Anm. 17]), wobei das Gefälle in der Relation von Gott und
Mensch zu beachten ist (vgl. E. Saxer, Rez. v. E.-M. Faber, Zwing. 29 [2002] 151f.).

102 Vgl. RA. Huff, Calvin and the beasts. Animals in John Calvin's theological
discourse, JETS 42 (1999) 67-75.



160 Michael Basse

Unterweisung durch die «Schule der Tiere»103. Besonders anschaulich wird
das an zwei Beispielen: So soll zum einen die Kunstfertigkeit der Vogelnester,
denen selbst die Naturgewalten nichts anhaben können, denjenigen zum Vorbild

dienen, die Häuser bauen, können sie doch von der Betrachtung solcher
Schöpfungswerke «profitieren»104. Und zum anderen hat Calvin an der
konsequenten Verfolgung des Zieles der Arterhaltung aufgezeigt, wie die
«Ethik» der Tiere von der Treue gegenüber dem Schöpfungsauftrag
bestimmt wird105. Gleichzeitig schärfte der Reformator ein, dass alle negativen
Erscheinungen wie Sterilität und Infektionskrankheiten, die Tiere befallen,
als Folge des Sündenfalls angesehen werden müssen, insofern Gott den
Menschen die «Wahrnehmung» seines Segens entziehe, wenngleich «nur zum
Teil»106. Es überwiegen aber die «unschätzbare Grosszügkeit» des Schöpfers
und der Nutzen der Schöpfung für den Menschen, wie allein an der Vielfalt
der zur Verfügung stehenden Fleischsorten und anderer tierischer Produkte
aufgewiesen wird, die auf dem städtischen Markt zum Kauf angeboten
wurden"17. Es ist dieser Grundsatz der Artenvielfalt und des Reichtums der Natur,

den Calvin am fünften Schöpfungstag auf der Basis detaillierter
Naturbeschreibungen verdeutlicht hat108. Erweist sich Gottes Schöpfung somit als

<perfekt>, so verbietet sich jeder Versuch, einen anderen, «neuen Zustand»
nach menschlichen «Phantasien» anzustreben109. Die «Perfektion» der
Schöpfung schliesst nun aber gerade nicht aus, sondern vielmehr ein, dass sie

noch nicht zum Abschluss gekommen ist. Es ist deshalb die Aufgabe des

Menschen, sein ganzes Leben mit «solchem Studium und solcher Meditation»
der Schöpfung zu verbringen und daraus praktischen Nutzen zu ziehen, während

Calvin denjenigen, die meinen, ein «perfektes Wissen» zu besitzen,
vorhielt, in Wirklichkeit Ignoranten zu sein110.

103 J. Calvin, Sermons (s. Anra. 1) 52,5. - Calvin folgt hier dem klassischen Vorbild von
Äsops Fabeln (vgl. M. Engammare, Anm. ebd.), die auch Luther in ihrer lebenspraktischen

Bedeutung sowie in ihrer Relevanz für die Erkenntnis der Wahrheit hoch geschätzt
hat (vgl. M. Luther, Etliche Fabeln aus Äsop [1530], WA 50, 452-460 [452-454]; vgl. H.
Blöchle, Luthers Stellung zum Fleidentum im Spannungsfeld von Tradition, Humanismus
und Reformation [EHS.T XXIII/531], Frankfurt a.M. u.a. 1995,96f.).

104 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 47,26-48,5.
105 A.a.O. 49,3-24.
106 A.a.O. Z. 34-38.
107 A.a.O. 50,32-51,29 u. 52,11-18.
108 A.a.O. 52,19-28.
109 A.a.O. 52,35-53,2.
110 A.a.O. 50,24-31; vgl. a.a.O. 95,3-5.



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 161

5. Der Mensch als «Mikrokosmos»

Auch wenn der Mensch sich immer wieder vergegenwärtigen muss, dass

er aus der gleichen Materie geschaffen ist wie alle anderen Lebewesen111, ist
er doch für Calvin das Geschöpf, an das kein anderes heranreicht und das in
seinen bewunderungswürdigen Details einen einzigartigen <Mikrokosmos>
darstellt112. Allein schon die Kunstfertigkeit des menschlichen Körpers ist für
ihn Grund genug, hier von dem Ebenbild Gottes zu reden113. Darüber hinaus

rage aber noch die menschliche Seele, die den vornehmsten Teil seines
Wesens ausmache114. Lebendig werde der Mensch allerdings erst durch den Geist
Gottes, dessen unvergängliche Kraft Calvin seinen Zuhörern dadurch
veranschaulichte, dass er ihn mit einem ewigen Licht verglich und dem die begrenzte

Leuchtkraft der damals gebräuchlichen Kerzen und Öllampen gegenüberstellte115.

Durch den Sündenfall habe sich nun jedoch der Mensch soweit von
seinem Ursprung entfernt, dass sich die Ebenbildlichkeit in ihm nicht mehr
wahrnehmen lasse, solange er in seiner Natur und deren «Konfusion» verharre116.

Nur wenn dem Menschen Gottes Gerechtigkeit zuteil werde, könne das

Ebenbild in ihm «repariert» werden und könnten dann auch seine fünf Sinne
wieder ihrer eigentlichen Bestimmung gerecht werden, während sie ansonsten

die idealen «Instrumente» teuflischer Irrungen und Verwirrungen blieben,

so dass die Seele der «vanitas» verfalle117. Mit dieser zugleich anthropologischen

und soteriologischen Verortung der Sensualität des Menschen und
seiner Seelensubstanz unterstrich Calvin die erkenntnistheoretische Dignität
der Sinneswahrnehmung im allgemeinen und der Naturerfahrung im besonderen,

wobei deren Qualität eben von der inneren Disposition des Wahrnehmenden

bestimmt wird, was wiederum davon abhängt, wessen Geist hier Ein-

111 Vgl. a.a.O. 96,29-97,11.
112 A.a.O. 55,1-27.
113 A.a.O. 58,10f. - Zur ursprünglichen Natürlichkeit des Menschen gehörte für Calvin

auch dessen Nacktheit, wie sie nach dem Sündenfall nur noch bei den Tieren unbefangen
wahrgenommen werden könne. Die damit verbundene <Schamlosigkeit> grenzte Calvin
von aller Verletzung des moralischen Anstandes seiner Zeit ab (vgl. a.a.O. 146,16-147,24).

114 A.a.O. 58,15-21. - Calvin hat die menschliche Seele in seiner Predigt über Gen 2,7-
15 als unsterblich bezeichnet (vgl. a.a.O. 99,32f.) und damit eine Linie weiter verfolgt, die
er bereits in der Psychopannychia von 1535/36 sowie in der Institutio aufgezeigt hatte (vgl.
ders., Psychopannychia, OC 5 [= CR 33] 168-232, bes. 180-201; ders., Institutio Christianae
Religionis [1559], III, 25,6; vgl. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons [s. Anm. 1] 99,31-
33; J.-U. Hwang, Der junge Calvin und seine Psychopannychia [EHS.T XXIII/407], Frankfurt

a.M. u.a. 1991, bes. 161-284; G. Gloede [s. Anm. 9] 28.35-37).
115 Vgl. J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 98,20-23.
116 A.a.O. 59,20-22. - Das entscheidende Motiv für den Sündenfall hat Calvin vor allem

in seinen Predigten über Gen 3,1-6 eingehend analysiert und dann in der Predigt über Gen
3,17-18 mit dem Prometheus-Mythos in Verbindung gebracht (vgl. a.a.O. 213,25-214,5).

117 A.a.O. 60,6-24; vgl. a.a.O. 170,9-12.



162 Michael Basse

fluss nimmt, der Geist Gottes oder die Einflüsterungen des Teufels. In letzter
Konsequenz kommt es deshalb im Duktus der Schöpfungsgeschichte darauf
an, dass der Mensch sich nicht zum Richter über die Schöpfung aufschwingt,
sondern Gottes abschliessendem Urteil über die Güte der Schöpfung
zustimmt118. In diesem <Konsens> wird die Wahrheit des Schöpfungsglaubens
zur Sprache gebracht und damit zugleich die Wahrnehmung der Schöpfung
mit allen Sinnen verbunden119.

Wenngleich dem Menschen der Überfluss des paradiesischen Zustandes
nach dem Sündenfall versagt ist und er es auf Grund seiner «Rebellion gegen
Gott»120 verdient hat, dass sich alles in der Natur gegen ihn wendet121, darf er
dennoch darauf bauen, dass ihm der Schöpfer noch genügend «Geschmack»
seiner väterlichen Güte und Liebe zuteil werden lässt122, die wie ein
unerschöpflicher Brunnen vorzustellen ist123. Dabei verbindet sich in diesem <Ge-
schmack> das fundamentale Lebensbedürfnis nach täglicher Nahrung mit
einer ästhetischen Komponente, insofern der Mensch sich an der Mannigfaltigkeit

der Natur und besonders an ihrem Grün ganz einfach «erfreuen» kann124.

So kommt auch die Schönheit der Natur in Calvins Predigten in den Blick,
wenngleich deren Nutzen für den Menschen im Vordergrund steht. Dabei hat
Calvin seinen Zuhörern eingeschärft, die Schöpfungsgüter moderat und nicht
exzessiv zu gebrauchen123. Offene Augen waren für Calvin wichtiger als ein
offener Mund, denn auf die rechte Betrachtung der Schöpfung kam es ihm
vor allem an126. Damit sollten die fundamentalen Lebensbedürfnisse des

118 A.a.O. 77,25t.
119 Zur Verknüpfung einer Konsensustheorie der Wahrheit mit einer Theorie der

Wahrnehmung in theologischer Perspektive vgl. G. Sauter, Was heißt: nach Sinn fragen?
Eine theologisch-philosophische Orientierung (KT 53), München 1982, bes. 148-158.

120 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 70,2.
121 Vgl. a.a.O. 212,11-38.
122 A.a.O. 70,3-12.
123 Vgl. a.a.O. 213,7-9; vgl. P.C. Böttger, Gott, der Brunnquell aller Güter - gibt es

einen «mystischen» Grundzug in der Theologie Calvins?, Zwing. 19/2 (1991/92) 59-72. -
Im Stadtbild Genfs spielten Brunnen eine wichtige Rolle, wobei sie angesichts der prekären

Wasserversorgung vor allem eine praktische Bedeutung hatten (vgl. Doumergue [s.

Anm. 27], Bd. 3, 396-398). Zur Ikonographie des Brunnenmotivs in kunstgeschichtlicher,
politischer und theologischer Hinsicht an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit vgl. K.
Döring-Mohr, Die ikonographische Entwicklung des Jungbrunnens und sein inhaltlicher
Wandel in der bildenden Kunst des 14.-16. Jahrhunderts, Diss. Aachen 1999; U. Schulze,
Brunnen im Mittelalter. Politische Ikonographie der Kommunen in Italien (EHS XXVIII/
209), Frankfurt a.M. u.a. 1994, bes. 13-38.

124 J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 29,29.
125 A.a.O. 74,16-21 u. 75,3; vgl. a.a.O. 108,3-30.
126 A.a.O. 81,28-82,1; vgl. a.a.O. 185,35. - Dieser <rechte> Blick setzte wiederum offene

Ohren für das Wort Gottes voraus und unterschied sich somit von jener neugierigen und
eitlen «Lust der Augen», wie sie bereits Augustin mit Bezug auf I Joh 2,16 verurteilt hat



Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten 163

Menschen nicht ausser Acht gelassen werden, vielmehr wird seine besondere
Auszeichnung gegenüber den anderen Geschöpfen hervorgehoben.

In der Verbindung von Schöpfungstheologie und Soteriologie hat Calvin
somit zwei Perspektiven konkreter Naturerfahrung zusammengefasst, die nur
auf den ersten Blick inkongruent zu sein scheinen, während sie von den
Augen, die durch das Wort Gottes geschult sind, als zwei in aller Unterschieden-
heit doch einander ergänzende Ansichten erkannt werden: So gilt es einerseits

die vielfältigen «Dornen», die im unmittelbaren wie auch im übertragenen

Sinne die Widerständigkeit der Natur kennzeichnen und dem Menschen
das Leben schwer machen, als Strafe für den Sündenfall wahrzunehmen und
sich andererseits immer wieder zu vergegenwärtigen, dass alles in der Welt
ein Zeichen für die Barmherzigkeit Gottes ist, der «nicht davon ablässt, uns
zu ernähren und zu erhalten und die Sonne über uns scheinen zu lassen»127.

6. Ausblick

Um die Wirkungsgeschichte von Calvins Schöpfungstheologie beurteilen
zu können, bedarf es noch eingehender Forschung, wobei unterschiedlichste
kulturgeschichtliche Quellen untersucht werden müssen. Den praktischen
Nutzen von Calvins Genesispredigten belegt ein Brief des Pastors Ambroise
Faget aus La Rochelle vom 29. November 1561, in dem dieser Germain Col-
ladon um eine Kopie der Predigten gebeten hat, um sich besser in die Materie
einarbeiten zu können128. Ein literarischer Einfluss lässt sich an verschiedenen

Schriften aufzeigen. So veröffentlichte Pierre Viret (1511-1571), der
Reformator des Waadtlandes und enge Vertraute Calvins, im Jahre 1561 als
zweiten Teil seiner «Christlichen Metamorphosen» einen Abschnitt, dem er
den Titel «Die Schule der Tiere» gab und worin er Calvins Auffassung von
dem Lehrcharakter der Tierwelt teilte129. 1576 und 1580 erschien dann die
zweibändige «Physica Christiana» des Calvin-Schülers Lambertus Danaeus
(ca. 1530-1595), wobei hier gerade in der Verbindung humanistischen und cal-
vinistischen Denkens eine spezifische Wahrnehmung der Natur zum
Ausdruck kam130. Und 1578 verfasste der Calvinist Guillaume de Saluste Du Bar-
tas (1544-1590) das überaus populäre Schöpfungsepos «La Sepmaine», das

(Augustin, Confessiones X, 35 (54) [CChr.SL 27,184,8]; vgl. N. Largier, Rhetorik der
Erfahrung. Kynische Kritik und theoretische Neugierde in der Frühen Neuzeit, in: Curiosi-
tas [s. Anm. 28] 111-145, hier 141; L. Daston [s. Anm. 55] 156).

127 A.a.O. 223,4-19.
128 Vgl. OC 19 CR 47) 142-144 (143f.); vgl. J.-F. Gilmont, Jean Calvin et le livre

imprimé (s. Anm. 4) 114.
129 Vgl. Engammare, Anm. zu J. Calvin, Sermons (s. Anm. 1) 52,5.
130 Vgl. Strohm, Ethik im frühen Calvinismus (s. Anm. 48) 66-69.513-516 mit Bezug auf

Lambertus Danaeus, Physice Christiano, sive, Christiana de rervm creatarvm origine et



164 Michael Basse

ebenfalls an Calvin anknüpfte und in dem sich geradezu enzyklopädisch die
naturwissenschaftlichen Kenntnisse dieser Zeit widerspiegeln131. Neben diesen

literarischen Ausprägungen calvinistischer Schöpfungstheologie ist deren
kultur- und mentalitätsgeschichtliche Wirkung von Interesse. Der
Zusammenhang zwischen Calvins schöpfungstheologisch begründeten Anschauung
vom Nutzen der Natur für den Menschen und der Genese der neuzeitlichen
Naturwissenschaften sowie der technischen Nutzung der Natur, wie sie sich

vor allem im Einflussbereich des Calvinismus vollzog132, muss allerdings noch

genauer wirkungsgeschichtlich analysiert werden.
Ein interessanter Vergleich zwischen Calvin und der nachfolgenden Zeit

ergibt sich schliesslich, wenn die «frömmigkeitsgeschichtliche[n] Auswirkungen

der <Kleinen Eiszeit>»133 berücksichtigt werden. Diese deutliche
Klimaverschlechterung begann ca. 1565-1570134, d.h. wenige Jahre nachdem Calvin
seine Genesispredigten gehalten hatte. Die daraus resultierenden Missernten
und Hungerkrisen wurden gerade auch von theologischer Seite und vor allem
in der populären Erbauungsliteratur unterschiedlich interpretiert, wobei die
apokalyptische Deutung, die darin Anzeichen der Endzeit meinte erkennen
zu können, eine deutlich andere Sichtweise als Calvin präsentierte135. Wenngleich

auch der Genfer Reformator davon überzeugt war, dass das Ende der
Zeiten angebrochen sei, verzichtete er doch darauf, die Schöpfungstheologie
in einen apokalyptischen Bezugsrahmen zu stellen, und konzipierte sie
vielmehr eschatologisch in dem Sinne, dass in dieser besonderen Wahrnehmung
der Natur «die Zeit für die Ewigkeit gleichsam aufgerissen wird»136.

Michael Basse, Bonn

et vsu disputatio e sacrae scripturae fontibus hausta, et decerpta, 1576; ders., Physices
Christianae pars altera, siue de rervm Creatarvm natvra, 1580.

131 Vgl. Y. Bellenger, Introduction, in: Guillaume de Saluste du Bartas, La Sepmaine.
Texte de 1581, ed. Y. Bellenger, Paris 1994, XXVII; K. Reichenberger, Du Bartas und sein

Schöpfungsepos (Münchner Romanistische Arbeiten 17), München 1962; ders., Themen
und Quellen der Sepmaine (ZRP.B 108), Tübingen 1963, bes. 28-40; A.-M. Schmidt (s.

Anm. 25), 247-269; P. Burke (s. Anm. 28) 170f.
132 Vgl. R. Groh/D. Groh, Religiöse Wurzeln der ökologischen Krise. Naturteleologie

und Geschichtsoptimismus in der frühen Neuzeit, in: dies., Weltbild und Naturaneignung
(s.Anm.2) 11-91 (29f.36f.40).

133 H. Lehmann, Frömmigkeitsgeschichtliche Auswirkungen der <Kleinen Eiszeit), in:
Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte, hg. v. W. Schieder (GuG. Sonderheft
11), Göttingen 1986,31-50.

134 Vgl. a.a.O. 33; C. Pfister (s. Anm. 13) 119; R. Glaser (s. Anm. 13) 177.
135 Vgl. H. Lehmann, Frömmigkeitsgeschichtliche Auswirkungen der <Kleinen Eiszeit)

(s. Anm. 133) 35-39 mit Bezug auf Daniel Schallers <Herold> aus dem Jahre 1595.
136 G. Sauter, Einführung in die Eschatologie, Darmstadt 1995,215.


	Schöpfungsglaube und Naturerfahrung in Calvins Genesispredigten

