
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 2

Artikel: Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften : Homogenität
und Widersprüche

Autor: Bergmeier, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften

Homogenität und Widersprüche

Prägnant formuliert H.W. Attridge: «Obwohl sich das Joh durch sprachliche

und stilistische Einheitlichkeit auszeichnet, weist es Spuren eines
Kompositionsprozesses auf.»1 Niemand kann diesen Werdegang wissen, aber die
Forschung wird bei der Auslegung der johanneischen Texte wohl gut daran
tun, sich nicht einseitig vom Eindruck der Einheitlichkeit leiten zu lassen,
sondern auch die Beobachtung von Fugen, Verzahnungen und nicht auflösbaren

Spannungen und Gegensätzen zu würdigen. Gegensätze und
Widersprüche sollten dabei nicht prinzipiell gleich behandelt und schon gar nicht a

priori als Textsignale für Ironie oder theologische Hintergründigkeit bewertet

werden. Wenn der Evangelist z. B. in 8,30 im Widerspruch zum Folgenden
davon ausgeht, dass bei der vorausgehenden Rede Jesu viele Juden an diesen

gläubig geworden waren, ist schwerlich von Vertiefung urchristlicher Sprache
zu sprechen, so dass also «zum Glauben an ihn kommen» auf die «Heilschance

gerade auch für die an seinem Tod Schuldigen» bezogen sei2, sondern von
gezielter Kontrastbildung, die wohl Aufmerksamkeit erregen soll, bis dieses
£7iioxeuaav von V. 30, das ja in V. 31 noch einmal ausdrücklich aufgenommen
wird3, über 8,37.40.44 narrativ in das rpav ouv ÀlOonç V. 59 ausmündet. Das
ist dann ein offenbarer Widerspruch, aber ein darstellerisch gewollter. Er fügt
sich in den Kontrast ein, der sich in der Makrokomposition aus dem Bogen
von 2,23 über 7,31; 8,30; 10,42; 11,45; 12,11 zu 12,37-40 ergibt, ein Kontrast,
der zu dem Bogen von 2,11 über 6,66-71 zu 20,30f. selbst wieder einen Kontrast

bildet. Ganz anders der Gegensatz zwischen dem Taufen Jesu nach
3,22f.26 und dessen unzweideutiger Verneinung in 4,2. Dieser Widerspruch
ist auf der Ebene desselben Erzählers sinnlos, aber auflösbar, wenn man 4,2
als gezielte Korrektur versteht, die den synoptischen Unterschied zwischen
Jesus und dem Täufer entgegen dem rjv 5è rai ö Icoàvvriç ßcmxt^cov 3,23a auch
für das Johannesevangelium gültig machen möchte, eine Korrektur, die sich,
wie J. Jeremias formulierte, «sprachlich, stilistisch und inhaltlich als Zusatz zu
erkennen gibt.»4 Von ähnlich korrigierender Art ist z. B. auch die Parenthese
7,22 où% öxi èk xoü Mcoûoécoç èaxtv à/JC èk xcöv 7xaxépcov. Sie stört den
Zusammenhang und zerstört, trotz ihrer bibelkundlichen Korrektheit, die Pointe der
Argumentation: Iva gfi XuGrj o vopoç Mcûûgécoç V. 23. Diese Beispiele zeigen,

1 Johannesevangelium (H.W. Attridge), RGG4 IV,Tübingen 2001,552-562 (553).
2 So U. Wilckens, Das Evangelium nach Johannes (NTD 4), Göttingen 171998,147.
3 Die Auseinandersetzung wird in V. 31 eröffnet, indem Jesus spricht rcpôç xoùç tteiti-

oxeuKÔxaç aùtœ 'IouSaiouç.
4 Neutestamentliche Theologie. Teil 1. Die Verkündigung Jesu, Gütersloh 31979,53.



108 Roland Bergmeier

dass es auf dem Weg bis zum jetzt vorliegenden Evangelium Einfügungen
gegeben hat, die korrigierend in bestehenden Text eingegriffen haben, ohne
dass uns die Textkritik bisher bestätigende Hinweise hätte geben können.

Man kann nun weiter fragen, welche Art von Widerspruch in dem
unvermittelten Nebeneinander rein präsentischer und rein futurischer Eschatolo-
gieaussagen Joh 5,24-29 vorliegt. Handelt es sich in V. 28f. um eine an V. 27b

angelehnte Texterweiterung, die der einseitig präsentischen Eschatologie von
V. 24-27a korrigierend frühkirchliche Fundamentaleschatologie5 zur Seite
stellen will, so dass sich der Widerspruch als bewusste Korrektur auflöst?
Oder haben J. Freys weit ausholende Arbeiten zum johanneischen Feld6
endgültig gezeigt, dass «die verschiedenen eschatologischen Aussagen im JohEv
im Zusammenhang verstanden werden können - und dass es ein Gewinn ist,
sie im Zusammenhang zu verstehen»?7 Weil es sich denn um Arbeiten von
hohem Anspruch und Niveau handelt, sei hier der Versuch gestattet, diese

Feldbestellung, die sich ja bewusst auf das Ganze der johanneischen Schriften
bezieht, weil «die Diskussion eines theologischen Einzelthemas wie der
Eschatologie nur im Rahmen eines Gesamtverständnisses der johanneischen
Literatur in angemessener Weise erfolgen kann»8, an ausgewählten Beispielen

zu bedenken. Zustimmung jedenfalls verdient J. Frey, wenn er seinen
Rundgang durch die Geschichte der Forschung seit Reimarus mit den zwei
Einsichten beendet: 1. «Erst durch die eingehende Analyse der Genese und
Konstitution der Forschungsprobleme ließen sich die exegetischen
Traditionsbildungen, die ererbten Festlegungen und Vereinseitigungen erkennen,
...» Und 2.: «Die Johannesexegese ist an die erneute philologische Arbeit
gewiesen, die allein die Grundlage historisch-exegetischen Erkennens sein
kann.»9 Aber es darf wohl kaum jemand glauben, er selbst sei von «ererbten
Festlegungen und Vereinseitigungen» frei. Sie im vorliegenden Fall zu bedenken,

hiesse noch einmal ein weites Feld zu betreten: die kritische Analyse von

5 R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium. II. Teil (HThK 4), Freiburg/Basel/
Wien 41985,148: «Nach Hebr 6,2 gehört die Lehre von der Auferstehung der Toten und
dem ewigen Gericht zu dem <Fundament> urchristlichen Glaubens,...»

6 J. Frey, Erwägungen zum Verhältnis der Johannesapokalypse zu den übrigen Schriften

des Corpus Johanneum, in: M. Hengel, Die johanneische Frage. Ein Lösungsversuch.
Mit einem Beitr. zur Apokalypse von J. Frey (WUNT 67), Tübingen 1993, 326-429; Ders.,
Die johanneische Eschatologie, Bd. 1 Ihre Probleme im Spiegel der Forschung seit Reimarus

(WUNT 96), Tübingen 1997; Ders., Die johanneische Eschatologie, Bd. 2 Das
johanneische Zeitverständnis (WUNT 110), Tübingen 1998; Ders., Die johanneische
Eschatologie, Bd. 3 Die eschatologische Verkündigung in den johanneischen Texten
(WUNT 117),Tübingen 2000.

7 So K. Wengst in seiner Rezension der Bände 1 und 2 (s. Anm. 6),ThLZ 125 (2000)
751-756 (756).

8 Frey, Eschatologie I (s. Anm. 6) 401.
9 Frey, Eschatologie I (s. Anm. 6) 470.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 109

«Die johanneische Frage» nach M. Hengel10. Dazu hier nur wenige
Vorbemerkungen.

1. «Ererbte Festlegungen und Vereinseitigungen»

1.1 Die Differenz der inneren und äusseren Situation im Johannesevangelium

einerseits und im 1. Johannesbrief andererseits wird von E. Ruckstuhl
und P. Dschulnigg, tragenden Säulen in M. Hengeis und J. Freys Sicht der
johanneischen Frage, zu Recht so referiert: «Das Ev. steht in einer harten
Auseinandersetzung mit den Juden, die als Gegner in den Briefen nie genannt
werden, vielmehr treten diese hier aus den eigenen Reihen auf (1 Joh 2,19).»n
Dieser Unterschied und weitere inhaltliche Differenzen seien auch bei der
Annahme desselben Verfassers möglich, ja sogar zu erwarten, «wenn ein
grösserer Zeitraum zwischen Briefen und Ev. angesetzt werden muss, wenn
die Gattungsunterschiede beachtet werden und wenn die je andere Situation
bei der Schriftwerdung bedacht wird.»12 Auch M. Hengel geht davon aus, dass

«zwischen dem Evangelium und den Briefen ganz erhebliche Unterschiede»
bestehen13, sie werden aber unzureichend gewürdigt. Einerseits wird im Blick
auf I Joh zutreffend festgestellt: «Sicherlich geht es nicht mehr um die durch
das ganze Evangelium sich hindurchziehende Frage, die vor allem von den
jüdischen Gesprächspartnern und der Menge gestellt wird, ob und auf welche
Weise Jesus der <Gesalbte>, der Messias sei.»14 Andererseits meint M. Hengel,
dass das Evangelium erst nach der Auseinandersetzung mit Kerinth, «die im
1. und 2. Brief sichtbar wird, vollendet wurde»15. Aber damit ist die zuvor
vollzogene Erkenntnis von der Differenz der inneren und äusseren Situation
verlassen, so dass die vorliegende Fassung des vierten Evangeliums mit ihrer
Abwehr des kerinthschen Doketismus16 noch weiter als die johanneischen Briefe
in die erste Dekade des zweiten Jahrhunderts hineinragt, ohne «dass noch ein
grösserer Zeitraum zwischen Briefen und Ev. angesetzt werden»17 kann.
Abgesehen davon, ist die Auseinandersetzung mit Kerinth rein hypothetisch. I

10 Die johanneische Frage. Ein Lösungsversuch. Mit einem Beitr. zur Apokalypse von
J. Frey (WUNT 67),Tübingen 1993.

11 E. Ruckstuhl / R Dschulnigg, Stilkritik und Verfasserfrage im Johannesevangelium.
Die johanneischen Sprachmerkmale auf dem Hintergrund des Neuen Testaments und des

zeitgenössischen hellenistischen Schrifttums (NTOA 17), Freiburg (Schweiz)/Göttingen
1991,47.

12 A.a.O.
13 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 120.
14 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 175. Die Hervorhebungen «Messias» und «nicht mehr»

sind original.
15 Frage (s. Anm. 10) 180.
16 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 17.
17 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 47.



110 Roland Bergmeier

Joh 4,3, die Lesart Wer einmal als zutreffend vorausgesetzt, würde mindestens

noch die Lesart xôv 'Iriaoùv Xpioxov erfordern18, um wenigstens andeutend

gegen solche gerichtet sein zu können, die leugnen, dass der Mensch
Jesus «mit Christus bzw. dem Sohn Gottes identisch ist»19. Die ererbte Festlegung

ist hier die patristische Traditionsbildung, wonach es in den johannei-
schen Schriften um die Widerlegung und Bekämpfung der Irrlehre Kerinths
gehe. Und solche «ererbten Festlegungen» können genauso wie Vorgehensweisen

in der Tradition seit Reimarus «zu gravierenden exegetischen
Fehlerquellen werden»20, weil nicht von den johanneischen Texten selbst, sondern
von textexternen Vorgaben ausgegangen wird.

1.2 Zu Recht stellt M. Hengel fest, dass in den johanneischen Schriften
selbst nichts auf den Namen Johannes hinweise21. Erkenntnisleitend in «Die
johanneische Frage» wird aber die Tatsache, dass Irenäus «Johannes gegen
20mal» bezeichnet «als den <Jünger des Herrn>, der das Evangelium und die
Briefe verfaßt und die Apokalypse geschaut hat, der beim letzten Mahl an der
Brust des Herrn lag.»22 Dazu stimmt als «grundlegendes Argument» die
variantenlose Überlieferung des Evangelientitels23, so dass M. Hengel schlussfol-

gern kann: «Nicht nur die Briefe und die Apokalypse, sondern ebenso auch
das Evangelium wurden offenbar von Anfang an, genauer: seit ihrer Verbreitung

in der Kirche, mit dem ephesinischen Johannes als einer um die
Jahrhundertwende in der Kirche allgemein bekannten Persönlichkeit verbunden.»24

Um das Gewicht des als grundlegend bezeichneten Arguments im Sinne M.
Hengeis zu ermessen, muss man vergessen, dass im Falle der Apokalypse «die
traditionelle Zuschreibung an einen gemeinsamen Autor, Johannes»25, nach
J. Frey nicht akzeptabel, also nur durch das Phänomen der pseudepigraphi-
schen Zuschreibung zu lösen ist26. Warum dann für das Johannesevangelium
nicht recht sein kann, was für die Apokalypse billig sein soll, bleibt zu fragen,
zumal ja, wie M. Hengel ausführt, dessen Abfassung durch den Zebedaiden
«die ab der Mitte des 2. Jahrhunderts vorherrschende Sicht», aber mit gutem

lfi R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe (HThK, ungekürzte Sonderausgabe),
Freiburg/Basel/Wien 2002,222.

19 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 176; vgl. auch Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 74 mit
Anm. 16.

20 U. Wilckens, Die Gegner im 1. Johannesbrief, in: Religionsgeschichte des Neuen
Testaments, FS K. Berger, hg. v. A. von Dobbeler, K. Erlemann, R. Heiligenthal,
Tübingen/Basel 2000, 477-500 (477), bezogen auf «religionsgeschichtliche Vergleiche» in der
durch Irenäus begründeten Tradition.

21 Frage (s. Anm. 10) 98.
22 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 19.
23 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 204f.
24 Frage (s. Anm. 10) 205.
25 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 11.
26 Frey, Erwägungen (s. Anm. 6) 424-426.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 111

Gewissen nicht aufrecht zu erhalten ist27. Doch auch für Irenäus ist jener
scheinbar andere Johannes «ganz selbstverständlich» mit dem Zebedaiden
identisch28, der ja auch durch seine Präsenz bis zu den Zeiten Trajans die Kirche

in Ephesus zur «wahrhaftigen Zeugin der apostolischen Überlieferung»
werden liess29. Und welche Urteile sind für die Rettung der johanneischen
Verfasserschaft nötig gewesen! Jener Johannes war noch als junger Mann in
Jerusalem «mit Jesus in engere Berührung» gekommen30, hatte «zur Zeit der
Passion» noch als «relativ unbekannter Jünger» gegolten, der sich dann «im
Zusammenhang mit den Wirren des jüdischen Krieges in Kleinasien
ansiedelte»31 und dort, bis er um 100 starb32, mit dem Zentrum in Ephesus33 eine
Schule unterhielt, aus deren mündlicher Lehrproduktion die johanneischen
Schriften hervorgegangen sind34. Das Evangelium wurde erst «nach seinem
Tode fertiggestellt und an die anderen Gemeinden verschickt, möglicherweise

zusammen mit den Briefen, deren Veröffentlichung kaum wesentlich später

erfolgte.»35 Selbst die Herausgeber wollten aber «nicht einfach eine einzige

konkrete Person als den wahren Jünger und Autor identifizieren»36, der
Autor sollte «in einem gewissen <Zwielicht> bleiben»37. Und dies alles
zugleich angesichts der Tatsache, dass der Leser von vornherein die Schrift zu
lesen bekam als «Evangelium nach Johannes»38! «Bei der eigenartigen,
bewußt verschleierten Überlagerung der Gestalten des Johannes Zebedäi und
des Lehrers der Schule und Autors wäre es u. U. denkbar, daß der <Alte Jo-
hannes> mit dem Lieblingsjünger auf den Zebedaiden hinweisen wollte, während

die Schüler dieser Rätselgestalt am Ende das Gesicht ihres Lehrers
aufprägten, indem sie dieselbe mit dem Autor identifizierten, um damit das

Evangelium und seinen Autor möglichst nahe an Jesus heranzuführen.»39
Aber war dies nötig, wenn der «Alte Johannes» ohnehin von der Passionsgeschichte

an ein «Augenzeuge» gewesen sein soll, wie zuvor behauptet worden
war? Und was bringt dieser künstliche Augenzeuge, wenn er am Ende doch
nur eine weitgehende <Jesus-Dichtung> vorlegt, in der «der theologische
Gestaltungswille des Autors» die geschichtliche Wirklichkeit «vergewaltigt

27 Frage (s. Anm. 10) 318.
28 Frage (s. Anm. 10) 19f.
29 Syntaktisch ist bei Euseb, KG III 23,4, die Kirche, nicht Johannes gàpTUÇ àXt|0f|ç,

gegen Hengel, Frage (s. Anm. 10) 19, Anm. 22.
30 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 321.
31 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 318.
32 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 99; 324 u.ö.
33 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 99; 110; 132 u.ö.
34 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 219ff.; 261; 269.
35 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 269.
36 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 316.
37 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 314.
38 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 273.
39 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 321.



112 Roland Bergmeier

hat»40? Diese ganze, von patristischen Vorgaben ausgehende Hypothesenbildung

ist weit weg von der, wie M. Hengel sagt, heute mit Recht vorherrschenden

Methode der textimmanenten Analyse41.
1.3 Auch M. Hengel nimmt an, dass das Evangelium über einen längeren

Zeitraum und in mehreren Stadien langsam gewachsen ist, parallel zur
«Lehrtätigkeit des Alten in seiner Schule in Kleinasien»42. Aber «Einheitlichkeit
des Stils und der religiösen Vorstellungswelt» wird nicht nur durch «die
beherrschende Persönlichkeit» eines theologischen Lehrers bewirkt43, sondern
gleichermassen durch einen Kreis, eine Schule, eine Gemeinde, wie das durch
Handschriftenfunde nachweisbare anonyme Wachstum von Schriften wie
1QM, 1QS, CD44 oder die Henochliteratur beweist. Auch «die nächste Parallele»

zur «theologischen Sondersprache» der johanneischen Schriften, «die

eintönige Sprache der eigentlichen <Sektenschriften> der Essener von Qum-
ran», kann keineswegs dem «prägenden Einfluß des Lehrers der Gerechtigkeit»

zugeschrieben werden45, wie die Gemeindepsalmen, die
Prophetenkommentare oder die eschatologischen Midraschim aus der Bibliothek von
Qumran eindrücklich vor Augen führen. Gerne verweist M. Hengel auf die
«Neufassung der johanneischen Stilanalyse», die E. Ruckstuhl zusammen mit
«seinem Schüler Peter Dschulnigg»46 vorgelegt hat, die beim Auslegen der
johanneischen Schriften aller Literarkritik entraten lasse und erweise, dass das

Corpus Johanneum seine einheitliche Sprache und seine theologischen
Hauptgedanken nur einer <massgebenden> Verfasserpersönlichkeit verdanken

könne47. Aber die Kriterien, die E. Ruckstuhl und P. Dschulnigg zur
Ermittlung der johanneischen Stilmerkmale formuliert haben48, sagen in erster
Linie etwas für den Vergleich der johanneischen mit der ausserjohanneischen

40 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 322.
41 Frage (s. Anm. 10) 98.
42 Frage (s. Anm. 10) 252f.; vgl. auch Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 19.
43 Gegen Hengel, Frage (s. Anm. 10) 273. Im Übrigen kann man als Exeget «die

beherrschende Persönlichkeit des Autors als eines theologischen Lehrers mit einer
weitgespannten Dialektik und großen Integrationskraft» schwerlich zu Unrecht «übersehen»,
weil sie ja auf der Ebene des Textes noch weniger eindeutig denn literarkritische Quellen
und Schichten anzutreffen ist.

44 Zur Orientierung s. Ch. Hempel, Kriterien zur Bestimmung «essenischer Verfasserschaft»

von Qumrantexten, in: J. Frey / H. Stegemann (Hg.), Qumran kontrovers. Beiträge
zu den Textfunden vom Toten Meer (Einblicke 6), Paderborn 2003,71-85 (81-84).

45 Gegen Hengel, Frage (s. Anm. 10) 122.
46 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 241, s. auch Frey, Eschatologie I (s. Anm. 6) 433. Wie

selbstverständlich übernimmt Frey nicht nur die Argumentation, sondern auch die
Ausdrucksweise des Lehrers, ein sprechendes - dazu leicht zu vermehrendes - Beispiel für
Selbigkeit der Stilmerkmale, begründet durch den Lehrer, aber Differenz der Autoren.
Ein anderes Beispiel dieser Art nennt Hengel selbst, s. Frage 122, Anm. 92.

47 Frage (s. Anm. 10) 241 f.
48 Stilkritik (s. Anm. 11) 32f.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 113

Sprachwelt aus. In zweiter Linie geben sie einen Eindruck von der Geschlossenheit

der Sprachwelt des Johannesevangeliums, denn die Stilmerkmale, die
die Verfasser, dem Simon Petrus von Joh 21,11 gleich, also 153 an der Zahl,
an Land zogen, beziehen sich in dem genannten Umfang nur auf das Evangelium

selbst. Darüber hinaus wird diese Zahl zu reduzieren sein, da, um ein
Beispiel zu nennen, das Stilmerkmal «B 63. évxoÀ,f| mit folgendem Iva»49
natürlich ein Fall von Stilmerkmal «A 14. Iva + cm epexegeticum»50 ist51. Ferner
muss man fragen, warum die Fälle «C 2. év (reo) aaßßaxcp»52, «C 10. (èv) xrj éa-

Xarri rpépa»53, «C 11. év Trj éopxri»54 nicht zusammen mit anderen Zeitbestimmungen55

wie èv reo nexr/jt (Joh 2,23; 18,39) oder èv xrj fpepa/vuKxi (Joh 11,9f.)
ein einziges Stilmerkmal bilden. Bei sorgfältiger Prüfung sind von der verbleibenden

Gesamtzahl dann 30, nicht 35 (38)56 auch Stilmerkmale der Briefe,
wenn man diese als Einheit rechnet. Folgende Merkmale, die von E. Ruckstuhl

und P. Dschulnigg mit gerechnet werden, halten kritischer Prüfung nicht
stand: «A 9. ô èÂOcûv / oi è/,0ôvxeç als Attribut»57 ist nur im Evangelium belegt,
denn in I Joh 5,6 liegt mit Sicherheit kein Attribut vor, dafür aber ein
Stilmerkmal der Briefe, wonach das soteriologisch qualifizierte Kommen Jesu
Christi mit Formeln wie ëp%£o0ar ôtd bzw. èv ausgedrückt wird (I Joh 5,6; 4,2;
II Joh 7). Das Merkmal B 13 «mit Voranstellung des Personalpronomens im
Genitiv Mehrzahl und nachfolgendem i) KapSta / xpv KapSiav in der Einzahl»
begegnet I Joh 3,20 gerade nicht58, weil fipröv gemäss KaxaytvcoctKco xtvôç von
èàv KaxayivcöOKTi abhängt und V. 19 (vgl. auch V. 21) gerade die Nachstellung
belegt. «B 37. lapßavco xtvd jemanden persönlich <aufnehmen> und so
anerkennen»59 trifft auf II Joh 10 nicht zu, denn da steht pi) Aap ßdvexe aùxôv eiç
oiKiav, während III Joh 8f. gerade nicht /.apßdvo) xtvd, sondern xmoXapßdvro
und è7uôé%opar verwendet werden. Das Merkmal «B 57. où jxept... a.'kko. ne-
pi»60 ist ein invalides Konstrukt, das in dieser Form nur in Joh 17,9 begegnet,
vergleichbar Joh 10,33 jie.pi où à'kkà jiepi. Nur Joh 17,20 entspricht I Joh
2,2 où 7ie.pi 5è pôvov à'kkà Kai jtept. Aus den Belegen zu Merkmal «C 18.

èpcoxdco mit folgendem Iva»61 ist II Joh 5 auszuscheiden, da der iva-Satz von

49 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 129.
50 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 76-78.
51 Vgl. dazu F. Blass / A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,

bearb. v. F. Rehkopf, Göttingen 141976, § 394, Anm. 3.
52 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 131f.
53 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 135.
54 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 135.
55 Vgl. dazu Blass, Debrunner, Rehkopf, Grammatik (s. Anm. 51) § 200.
56 Gegen Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 53.
57 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 73.
58 Gegen Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) lOOf.
59 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 117.
60 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 125f.
61 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 139f.



114 Roland Bergmeier

Evxokijv62, nicht von èpcoxco cte abhängt. Der Presbyteros bittet ja nicht die
Gemeindeglieder, dass er sie und sie ihn lieben, sondern er bittet sie mit den
Worten (ypcx(|)(Dv oor) des allseits bekannten Gebots, nämlich (also epexege-
tisch) Iva àyaroôpev nkÂijÂouç. Das Stilmerkmal «B 63. évxoLn mit folgendem
tva» ist als eigene Zählung ohnehin zu streichen63. Überdies müssen auch
noch alle jene Fälle bedacht werden, in denen die Briefe das jeweilige jo-
hanneische Stilmerkmal nicht teilen oder ihrerseits eigene Stilmerkmale
aufweisen, die das Johannesevangelium nicht kennt. Und was das Evangelium
selbst angeht, besagen die johanneischen Stilmerkmale natürlich nichts für
die Beurteilung innerjohanneischer Differenzen, die man nicht wegwischen
kann, aber auch nicht stillschweigend übergehen darf. Solche sprachlichen
Unterschiede sind z. B. in Joh 6,51c-58: Kai Sé mit Themawechsel - pdxeo-
0ai statt yoyyu^Etv - der Wechsel von Payelv auf xpwyeiv - hîvkiv mit Akk.,
nicht mit ek - o éH, oùpavoû Kaxabàç statt ek xoù oùpavoù - oi jxaxépeç statt oi
jtaxépeç bpxov64. Das Verfahren von E. Ruckstuhl und P. Dschulnigg ist
demgegenüber eher dazu geeignet, von der sprachlichen und inhaltlichen Eigenart

des Abschnitts abzulenken. Das Merkmal «C 53. o xpcoycov» beruht zu vier
Fünfteln55 auf Belegen des Abschnitts 6,51c-58. Die Verwendung des Merkmals

«C 10. (èv) xrj èaxàxr) fpépa», das, gerade wenn man gegen alle Semantik
auch Joh 7,37 einbezieht, ohnehin mit anderen Zeitbestimmungen zusammen
gesehen werden müsste, verwischt den Tatbestand, dass diese Wendung in
Joh 6,39-54 viermal in der nahezu stereotypen Fassung «vaoxtjoco aùxô(v) (èv)
xrj 8G%àxt] ppépa begegnet. Schliesslich werden durch die gleichmässige
Verteilungskurve der Stilmerkmale die inhaltlichen Unterschiede zugedeckt: Das
wahre Himmelsbrot ist nach Joh 6 der, den der Vater gesandt hat, Jesus. Die
Seinen, die dieses Brot empfangen, das heisst, an Jesus glauben, werden
«nicht sterben», sondern «leben in Ewigkeit» (V. 50f.). Nach Joh 6,51c-58
muss man das Fleisch des Menschensohns essen und sein Blut trinken, um an
seinem Leben Anteil zu bekommen. Different ist sodann auch die Bedeutung
von Çcofiv exeiv èv éauxco. Nach Joh 5,26 hat der Vater dem Sohn gegeben Çcopv

eXexv èv èauxœ, wie er ihm nach V. 27a Vollmacht gegeben hat Kptatv rcotEtv.

Aufgrund dieser Hoheit vollziehen sich in der Begegnung mit ihm Auferstehung

und Gericht. Nach Joh 6,57 lebt Jesus, der Menschensohn (V. 53), durch
den Vater (Çrô ôià xôv 7taxépa) und vermittelt an die, die ihn eucharistisch
verzehren, das Leben (ipjaer 5i' èpé), so dass sie das Leben haben èv èauxotç (vgl.

62 Vgl. Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 129.
63 S. bei Anm. 50.
64 Vgl. R. Bergmeier, Glaube als Gabe nach Johannes. Religions- und theologiegeschichtliche

Studien zum prädestinatianischen Dualismus im vierten Evangelium
(BWANT 112), Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1980,207.

65 Zur Beurteilung statistischer Verteilungswerte s. E. Haenchen, Neuere Literatur zu
den Johannesbriefen, ThR 26 (1960) 1-43,267-291 (6f.).



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 115

53). Und ebendiese wird er am Jüngsten Tag zur Auferstehung führen (V. 54,

entsprechend V. 39.40.44). Dem Exegeten steht es nicht zu, diese Unterschiede

zu bewerten, aber doch, sie festzustellen.
E. Schwartz sagte einmal über die von J. Wellhausen66 inaugurierte Li-

terar- und Redaktionskritik am vierten Evangelium: «Die Redaktionshypothese

ist entstanden aus der Interpretation und ihr Zweck ist Interpretation.»67

Sich von ihr gänzlich zu verabschieden hat M. Hengel zureichende
Gründe nicht aufgewiesen.

2. «An die erneute philologische Arbeit gewiesen»

2.1 Zur Differenz zwischen 1. Johannesbrief und 4. Evangelium

Obwohl es nach J. Frey «trotz allem unsicher» bleibt, «ob sich mit den
vielfältigen, in die Diskussion eingeführten Gründen das Verhältnis zwischen
Evangelium und Briefen letztlich klären lässt»68, bleibt als bevorzugte Sicht
bestehen, dass man «angesichts des stilstatistischen Befundes jedenfalls
sprachlich nicht mehr zwischen dem Evangelisten und dem Briefautor
unterscheiden kann»69 und es schliesslich dabei bewenden lassen muss, die Texte
von einem gemeinsamen Rezeptionsrahmen her «nebeneinander und in
engem gegenseitigem Bezug zu interpretieren»70. Das Beachten der Unterschiede

muss dabei zwangsläufig zu kurz kommen. So exegesiert J. Frey I Joh 3,2
als Ausdruck johanneischer Gemeindeerwartung mit den Worten: «Der
Erhöhte soll offenbart werden, <wie er ist>, in seiner unverhüllten 8ôça.»71

Zwar wird dazu angemerkt, dass «der Begriff der öö^a» in I Joh fehle und aus
der Sachparallele Joh 17,24 zu ergänzen sei72, aber es macht den Ausleger
nicht nachdenklich, dass trotz möglichen Vorliegens einer Sachparallele die
typische Vokabel des Evangeliums gerade nicht auftaucht, denn Sö^a und
5oi;aÇco fehlen in den Johannesbriefen insgesamt. Interpretiert man
textimmanent, wird nicht von der Flerrlichkeit, sondern von der Reinheit Christi zu
sprechen sein (I Joh 3,3). Ist man erst einmal darauf aufmerksam geworden,
muss man sich wundern, wie vieles aus dem 4. Evangelium in den Briefen
oder auch speziell in I Joh fehlt oder auch umgekeht nur in den Briefen oder
speziell in einem der Briefe begegnet. Hinzu treten auffällige syntaktische
Differenzen, von den inhaltlichen ganz zu schweigen. Man muss sich wieder

66 Erweiterungen und Änderungen des vierten Evangeliums, Berlin 1907.
67 Das philologische Problem des Johannesevangeliums, in: Ders., Gesammelte Schriften

I, Berlin 1938,131-136 (135).
68 Eschatologie III (s. Anm. 6) 59.
69 Eschatologie III (s. Anm. 6) 58.
70 Eschatologie III (s. Anm. 6) 59.
71 Eschatologie III (s. Anm. 6) 91.
72 Eschatologie III (s. Anm. 6) 91, Anm. 93.



116 Roland Bergmeier

einmal vor Augen führen, dass in den Johannesbriefen nicht nur die Vokabel
Ypa<|)ii fehlt, sondern auch jegliches Schriftzitat73, dass nicht ein Mal vom
tcùptoç die Rede ist, nicht von dvdaxctoiç, àvio-rripi oder eyelpco, nicht vom
cipxcöv xoù Koogou74, nicht von Himmel und Erde, auch nicht von dvco und
ävo)0ev, nicht von acoÇco und dito/A-upon. «Für jemanden bitten» heisst absolut
ocixeco (I Joh 5,16), nicht èpcoxdco 7iepl xtvoç75. àjrrjv ist nicht in Gebrauch76,
auch nicht äXXoq, nicht äv édv77, nicht ext, oùkéxx, nicht oùôércco, obwohl
doch als johanneisches Stilmerkmal gezählt78, nicht öxe, xé, nicht pév oder
pevxot79, nicht 'tôtoç, nicht iôoù oder'(Se80, nicht pö/Aov. Der nicht nur narrativ
bedingten Häufigkeit von ouv im Evangelium81 steht Totalausfall in I Joh
gegenüber. Ebenso fehlt in I Joh der Gebrauch von rcapd. Daraus folgen die
syntaktischen Differenzen ökoüco 7tapd Joh 1,40; 6,45; 7,51; 8,26.38.40; 15,15
gegenüber dicoùcû ÙTiô I Joh 1,5, càxéco ixapä Joh 4,9 gegenüber aixéco àno I Joh
5,15, A,apßavco raxpd Joh 5,34.41.44; 10,18 gegenüber A.apßdvco drco I Joh 2,27;
3,22. Auffällig ist auch èk 0eoû èyevvf|0r|cyav Joh 1,13 gegenüber èk xoù 0eoù
I Joh 3,9; 4,7; 5,18. Und so zeichnet sich der 1. Johannesbrief auch durch eine
ihm eigentümliche Begriffs- und Formelsprache aus, vgl. die Anrede dya7tr|xoî
2,7; 3,2.21; 4,1.7.11 und 7toa81a 2,14.18 (wie im Nachtrag Joh 21,5), xdptv xtvoç
3,12; édv eutcogev cm 1,6.8.10; ö bzw. ô àri dpxfjç 1,1; 2,13.14; ceuxq ècrxtv i) ày-
yckia ijv àKtiKoapev 1,5 bzw. f]Kouaaxe 3,11, è7xayyEA,ia 2,25, Korvcovla 1,3.6.7,
a'(xT|pa 5,15, ô Âoyoç xrjç Çcofjç 1,1, è/.Ttiç 3,3, ij vIkt] und i) îtumç îjpcov 5,4, ikao-
poç 2,2; 4,10, xpmpa 2,20.27, SoKipdÇexe xà 7iveûpaxa 4,1; xà 7xveùpa xijç 7ikdvriç
4,6,7iapox)Cjia 2,28, ß fipépa xfjç Kpioecoç 4,17 und èaxo[Tn ®Pa 2,18 statt des sog.
Stilmerkmals «C 10. (èv) xfj èoxdxri ùpépçt», dvxixpxaxoç/dvxixpioxoi 2,18.22;
4,3, v|/eu5o7rpo<l)fixai 4,1, dpapxia (où) 7tpôç Oavaxov 5,16.17, È7xx0-upia xîjç oap-
k6ç 2,16, ùyanàv xôv KÔopov 2,15, öXoç ô KÔopoç bzw. 6 KÔapoç ôkoç 2,2 bzw.
5,19, ëxeiv xôv 7ictxépa/xôv uiov 2,23; 5,12, ôpokoyelv 'Iriooùv Xpioxàv èv aapKi
ekri^-uOdxa 4,2 (vgl. auch 4,3.15 und II Joh 7), 6 0eèç dyanri èoxiv 4,8, vgl. V.

73 Vgl. demgegenüber Stilmerkmal B 28 nach Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s.

Anm.ll) 112.
74 Vgl. demgegenüber Stilmerkmal C 60 nach Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s.

Anm. 11) 161.
75 Vgl. demgegenüber Stilmerkmal C 62 nach Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s.

Anm. 11) 162.
76 Vgl. Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 154: «C 45. dgijv agf|v>>-
77 Blass, Debrunner, Rehkopf, Grammatik (s. Anm. 51) § 107, Anm. 2: «...nur Jh

5,19a, 13,20,16,23,20,23a.b ...».
78 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 126: «B 58. ouSénco».
79 Vgl. dazu Stilmerkmal «B 59. où(5etç) gévror», s. Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik

(s. Anm. 11) 126f.
80 Vgl. dazu Blass, Debrunner, Rehkopf, Grammatik (s. Anm. 51) § 107, Anm. 7: «'(8e

(29mal, davon Joh 15mal, Paul, nur Gal 5,2)».
81 Vgl. die Merkmale und Belege bei Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11)

63-67,74,136.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 117

1682. Dem Urteil, dass man «angesichts des stilstatistischen Befundes jedenfalls

sprachlich nicht mehr zwischen dem Evangelisten und dem Briefautor
unterscheiden kann»83, ist Zwingendes nicht eigen.

Es wird sich daher lohnen, auf Übereinstimmung und Divergenz auch im
Eschatologischen zu achten. Der Gebrauch von vöv ist im ersten Brief
charakteristisch mit f\5r| und otmco (I Joh 2,8.18; 3,2; 4,3) verbunden und wird von
daher gerne im Stil von «schon jetzt» und «noch nicht» auch in die Auslegung
des Johannesevangeliums eingetragen84. Zu Unrecht, wenn man die vorhandenen

Unterschiede stehen lässt, denn im 4. Evangelium werden durch vûv
und eyco eigr die futurischen Eschata in die Gegenwart der Christusbegegnung

erschlossen, ohne dass durch ein «Schon» auf ein «Noch-nicht» verwiesen

würde85. Was nun aber den dem Glaubenden geschenkten Übergang vom
Tod zum Leben (I Joh 3,14) angeht, zeigt I Joh, wenn auch nicht mehr durch
vergegenwärtigende Interpretation von Zukunftsaussagen, dass es in der
johanneischen Tradition möglich war, ausschliesslich von der Gegenwart des

für immer bleibenden Lebens zu sprechen, also ohne daneben auf zukünftige
Auferstehung hinzuweisen, denn nicht nur fehlen hier, wie oben angesprochen,

die Vokabeln als solche, sondern auch die Sache selbst. Die Stellen I
Joh 1,2; 2,17.25; 3,14.15; 4,9; 5,11.12.13.20 ergeben ein konsistentes Ganzes,
dem im Übrigen auch die Rede von «der Sünde zum Tode» (5,16.17) zugehört,

weil sie das «Bleibend-in-sich-Haben» beendet. Es wäre somit ganz
unangemessen, das ohnehin offen zutage liegende Nebeneinander von mpou-
cia I Joh 2,28, f) ijpépa xrjç Kpioecoç 4,17, èoxorni räpa 2,18 einerseits und
Aussagen von der Gegenwart des ewigen Lebens andererseits etwa als Beleg dafür

zu nehmen, «daß im Rahmen der johanneischen Schule <eine Verbindung

82 Es sei erinnert an C.H. Dodd, The Johannine Epistles (MNTC), London 1966

1946), L-LI: «The vocabulary of the Gospel is larger than that of the Epistle,... Yet the
Epistle, short as it is, has nearly forty words and expressions which do not occur in the
Gospel. when we observe that out of the numerous words present in the Gospel but
absent from the Epistle, a list of over thirty can be compiled which are either so frequent
in the Gospel, or so closely related to its central ideas, that their absence from a writing
claiming Johannine authorship is significant. It is surely strange that the author of the Gospel

should have written a second work upon some of the central Christian themes without

using (for example) the words which came so readily to him for the ideas of being
saved and lost, for grace and peace, for the divine necessity (<it must needs be>), for bearing

fruit> in Christian living, without referring to No one can say it is impossible; but it
makes one wonder.»

83 S.o. Anm. 69!
84 Vgl. z. B. J. Frey, Eschatologie (s. Anm. 6) 1,463; II, 152; III, 282; 378; 481.
85 Bergmeier, Glaube (s. Anm. 64) 203-205.220.232f. Zutreffend formuliert auch Frey,

Eschatologie III (s. Anm. 6) 377: «Durch die vom Evangelisten eingefügte Wendung Kai
vûv écrav ist die genannte Stunde der eschatologischen Totenerweckung nun auf die
Gegenwart bezogen.»



118 Roland Bergmeier

von futurischer und präsentischer Eschatologie denkbar war>.»86 Was man
hier tatsächlich vergleichen müsste, ist das Fehlen von Aussagen zur künftigen

Totenauferstehung bei gleichzeitiger Betonung der Gegenwart des
Lebens in I Joh und das unverbundene Nebeneinander von Aussagen zur
gegenwärtigen und zukünftigen Auferstehung im uns vorliegenden 4. Evangelium.

2.2 Zur Sonderstellung der kleinen Johannesbriefe gegenüber den
johanneischen Hauptschriften

J. Frey bestreitet die Möglichkeit, zwischen den kleinen Johannesbriefen
und den johanneischen Hauptschriften sprachlich-stilistisch oder
theologiegeschichtlich differenzieren zu können87. Aber die kleinen Briefe weisen
schon rein sprachlich nicht wenige Eigentümlichkeiten auf: ö Trpeaßmepoq +
Dativ der Adresse II/III Joh 1; crycmâco èv àÀpBeia II/III Joh 1 (nur èv epytp
rat àXr)0eia I Joh 3,18 liegt in der Nähe); e/äppv Àiav II Joh 4; III Joh 3; ne-
putaxéco èv (Trj) àA,ri0era II Joh 4; III Joh 3.4, dazu ô npoctycov Kai pf) pévcov èv

rfj ôiôa%ri xoù Xpiaxoù II Joh 988; èÂJttÇco mit Infinitiv II Joh 12; III Joh 14; 7toÀ,-

kù eycov ùptv ypà(|)£iv II Joh 12 bzw. no'kka elyov ypâ\(/ai coi III Joh 13; où
6ià péÀ.avoç II Joh 12; III Joh 13; axôpa 7tpoç oxöpa ^aA.f|crai II Joh 12; III Joh
14; Verschiebung des Wortsinns von papxupéco zu «ein gutes Zeugnis ausstellen»

III Joh 3; 6,1289; peiÇôxepoç III Joh 4 statt peiÇcov90; Ü7to>.apßdvü) bzw. ètu-
ôéxopat III Joh 8.9 statt A,apßdvco xtvd91; pto0ôv araAapßavco II Joh 8 statt pto-
0ov Xapßdvco Joh 4,36; ßÄciiexe èauxoùç II Joh 892 statt pij/xiçaxe I Joh 5,21.

86 So Frey, Eschatologie (s. Anm. 6) III, 100 und 1,452 mit Zitat von U. Schnelle, Anti-
doketische Christologie im Johannesevangelium. Eine Untersuchung zur Stellung des 4.

Evangeliums in der johanneischen Schule (FRLANT 144), Göttingen 1987,71.
87 Eschatologie (s. Anm. 6) 1,283, Anm. 90; 452; III, 46-60.
88 Zum Zusammenhang von Siötr/ri (toû Xpiaxoù) II Joh 9a.b.l0b und àXf|9eia im Sinn

von «wahres Christentum» s. Bergmeier, Glaube (s. Anm. 64) 200-202. Die Differenz zum
johanneischen Dualismus sieht auch G. Strecker, Johannesbriefe (KEK 14), Göttingen
1989,324; 333, Anm. 3,347, Anm. 58, wenn auch in der Perspektive, als könne der Presbyter

der Begründer der johanneischen Schule (a.a.O. 28) gewesen sein. Die nächste Parallele

zu II Joh 9 findet sich Did 6,1: «Sieh zu, daß dich keiner von diesem Weg der Lehre
abführe, denn sonst belehrt er dich fernab von Gott!» (Übersetzung: K. Wengst, Didache
[Apostellehre], Barnabasbrief, zweiter Klemensbrief, Schrift an Diognet [SUC 2. Teil],
Darmstadt 1984,77).

89 S. dazu Bergmeier, Glaube (s. Anm. 64) 202f.
90 Joh 1,50; 4,12; 5,20.36; 8,53; 10,29; 13,16; 14,12.28; 15,13.20; 19,11; I Joh 3,20; 4,4; 5,9.
91 Stilmerkmal B 37 nach Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 117.
92 ßXejcexe èauxoùç heisst wie Mk 13,9 auf Deutsch «Nehmt euch in Acht! Seht euch

vor!», nicht «Achtet auf euch selbst!» oder Ähnliches, gegen Strecker, Johannesbriefe (s.

Anm. 88) 344; Schnackenburg, Johannesbriefe (s. Anm. 18) 312; F. Vouga, Die Johannesbriefe

(HNT 15/3), Tübingen 1990, 83; H.-J. Klauck, Der zweite und dritte Johannesbrief
(EKK 23/2), Zürich/Neukirchen-Vluyn 1992, 56. ßXenexe èauxoùç im Kontext von txoXXoi
7tXâvot èiçrjVkw kxX. und o jcXàvoç V. 7 erinnert an Mk 13,5f. ßVbtexe gf| xtç ùpùç 7iXavf|crfl.
noXkdi èkevaovxai kxX.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 119

Auffällig in seiner einzigartigen Koinzidenz mit dem Grusswunsch I/II Tim
1,2 ist II Joh 3 %àptç ekeoç eipf|vr| Kapo. 0eoù Ttaxpôç Kar rcapà 'Ipoou Xproxoù,
wofür man als Erklärungshilfe schwerlich «die besonders kritische Briefsituation»93

anführen kann. Schliesslich fällt III J 7 in mehrfacher Hinsicht aus dem
Rahmen a) rmèp yàp xoü ôvôpaxoç94 èçrp.hov, b) u r|8èv kapßavovxeq àrcô95, c)
xcov èBviKcôv96. Es ist ganz offensichtlich, dass der absolute Gebrauch von xö

ovoaa die Sprache des Presbyters sowohl von der des vierten Evangeliums als
auch von der des ersten Johannesbriefs unterscheidet. Auffällig ist auch das
Fehlen von «Jesus» und «Jesus Christus» in III Joh und der singulare, nicht
mehr appellative Gebrauch von ô Xpiaxoç in II Joh 9. Wenn nun J. Frey die
noch unvollständige Reihe der sprachlichen und inhaltlichen Eigentümlichkeiten

für nicht aussagekräftig hält, weil man aus dem Textbestand einer
Postkarte terminologische oder theologische Verschiebungen nicht überzeugend

nachweisen könne97, muss er sich umgekehrt in Anwendung desselben
Arguments fragen lassen, wie man die behauptete Homogenität des Stils und
der Theologie der johanneischen Schriften insgesamt vom Textbestand einer
Postkarte ihren Ausgang nehmen lassen kann98. Es ist ja tatsächlich auch so,
wie es dem Postkartenargument entspricht, dass nur ein Stilmerkmal in allen
vier Schriften gleichermassen vertreten ist: «A 14. Iva + öxi epexegeticum»99.

Der Prüfung bedarf in jedem Fall J. Freys Auslegungshypothese zu II Joh
7. Diese geht von G. Streckers Interpretation aus100: Das Partizip enthalte keine

Vergangenheitsaussage, sondern habe eine präsentische oder eine futurische

Bedeutung. Bei einer präsentischen Interpretation wäre an die Bestreitung

der Realpräsenz im Sakrament zu denken. Da in beiden kleinen
Johannesbriefen eine Auseinandersetzung um das Sakramentsverständnis nicht
angedeutet sei, sei die präsentische Interpretation von ep%6pevov nicht
wahrscheinlich. Also sei die futurische Deutung geboten, wonach der Presbyter

an unserer Stelle die chiliastische Vorstellung eines messianischen
Zwischenreiches vertrete. Man fragt sich, warum in diesem Fall das Fehlen einer
entsprechenden Auseinandersetzung keine Rolle spielt. Die Position des

Presbyters lasse sich durch einen Vergleich mit dem Barnabasbrief wahr-

93 So Hengel, Frage (s. Anm. 10) 138, zur «Verwandtschaft der salutatio mit den
Paulusbriefen».

94 Formulierung wie Apg 5,41, vgl. ferner den absoluten Gebrauch in Barn 16,8d; II
Clem 13,1.4; Herrn vis III 2,1; sim VIII 10,3; IX 13,2; 28,3.5; IgnEph 3,1; 7,1; IgnPhld 10,1.
Einige der Hinweise auf den ausserjohanneischen Sprachgebrauch finden sich bei
Schnackenburg, Johannesbriefe (s. Anm. 18) 324, Anm. 7.

95 kapßdiva) itapä Joh 5,34.41.44; 10,18.
96 oi èGviKoi «die Heiden» wie Mt 5,47; 6,7.
97 Frey, Eschatologie I (s. Anm. 6) 283, Anm. 90; 452.
98 Frey, Eschatologie (s. Anm. 6) 1,454; III, 58.
99 Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 76-78.
100 Johannesbriefe (s. Anm. 88) 334-337.



120 Roland Bergmeier

scheinlich machen. Dessen Verfasser soll nach 15,4f. mit dem Beginn des siebten

Jahrtausends das messianische Friedensreich erhoffen, das erwartete
Kommen des Christus in 6,9 als Erscheinung èv oapid beschreiben; «ähnlich
7,9: Sie werden ihn sehen als einen, der den Scharlachmantel um sein Fleisch
[reept xpv odpKa] gehüllt hat.»101 Der chiliastischen Deutung von Barn 15,4ff.
und 7,9 folgt auch J. Frey102. Zu Unrecht. Barn 6,7 zeigt eindeutig, dass «der
im Fleisch erscheinen soll» der Christus des ersten Kommens ist, auf den sich

jeweils die Aussagen der Heiligen Schrift vorausweisend beziehen. Mit dem
Kommen bei der Vollendung des Alls (Barn 15,4) verbindet der Verfasser,
dass der Gottessohn den Kcapôç xijç àvopiaç beendet, die Gottlosen richtet
und Sonne, Mond und Sterne verwandelt (15,5), dass also alles neu wird
durch den Kyrios (15,7), denn dieser siebte Tag ist zugleich der Anfang eines

achten, also einer anderen Welt (15,8). Um «Chiliastisches» geht es dabei
nicht. Die Formulierung xov 7to5fipr| e%ovxa rov kôkkivov nepi rt)v aap tea 7,9

entspricht dem Typos des leidenden Jesus: xô ëptov m kôkkivov nepï ttjv ke-
tpaXpv avrov 7,8. Dann muss man aber sinngemäss übersetzen: «da sie ihn ja
am einstigen Tag sehen werden als den, der den Mantel trägt, der (damals Mt
27,28) <purpurfarben> um sein Fleisch (gehüllt war)». Der Verfasser ist der
Meinung, dass der Gottessohn im Fleisch kommen musste, sonst hätten die
Menschen bei seinem Anblick unmöglich gerettet werden können (5,10).
Warum sollte er ihn zur Beschämung derer im Gericht, die ihn bespuckt,
verhöhnt, durchstochen und gekreuzigt haben (7,8.9), ebenfalls im Fleisch kommen

lassen?
J. Frey schätzt schliesslich den «Wert der hier anzuführenden Zeugnisse

für die Interpretation von II Joh 7» selbst als «nicht allzu hoch» ein103. Trotzdem

steht für ihn fest: «Das prädikative Partizip èpxopevov ist sprachlich am
ehesten auf ein noch ausstehendes sichtbares Kommen Jesu - aber ohne
weitergehende chiliastische Ideen - zu beziehen.»104 Aber welcher Zeitaspekt
soll dann mit ôpxAoYoùvxeç angesprochen sein? Nun hatte J. Frey andernorts
selbst in Erinnerung gerufen, dass nichtfuturischen Partizipialformen kein
spezifischer temporaler Bezug eigne105, und diese Erkenntnis braucht man nur

101 Strecker, Johannesbriefe (s. Anm. 88) 336.
102 Eschatologie III (s. Anm. 6) 64f.
103 Eschatologie III (s. Anm. 6) 65.
104 Eschatologie III (s. Anm. 6) 66.
105 Eschatologie II (s. Anm. 6) 126; vgl. auch Blass, Debrunner, Rehkopf, Grammatik

(s. Anm. 51) § 339 und R. Kühner/B. Gerth, Ausführliche Grammatik der griechischen
Sprache, 11,1, Hannover 1992 (unv. Nachdr. der 3. Aufl. Hannover u. Leipzig 1898) § 389,3
mit Anm. 1: Die Zeitstufe von Infinitiv und Partizip wird durch die Zeitform des
übergeordneten Verbums bzw. durch den Standpunkt des Redenden bestimmt. «Daher kann
jeder Infinitiv und jedes Partizip mit jeder Zeitform des Verbi finiti verbunden werden,...»
Zur Vorzeitigkeit des Partizips des Präsens s. a.a.O. Anm. 9. Erhellend ist z. B. der
Vergleich von Lk 6,48 otKoSopoùvTi mit Mt 7,24 coKoSoprioev sowie das Nebeneinander von Lk



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 121

auf II Joh 7 anzuwenden, um zu ermessen, dass der temporale Bezug des
attributiven Partizips èpxouevov106 nicht nur inhaltlich durch ouoÂoyelv und èv
capKi107, sondern auch syntaktisch durch die Zeitform des regierenden Verbs
èipjkBov eindeutig bestimmt ist. Das christologische èv oapid ist also seinem

ganzen frühchristlichen Kontext entsprechend auf die Inkarnation108, nicht
auf die Parusie zu beziehen. Wie der Presbyteros über diese dachte, hat er
nicht zum Ausdruck gebracht. Entsprechend muss der Exeget sich eines
Urteils enthalten.

2.3 Zur Eschatologie im 4. Evangelium

Die Zuordnung von Joh 21 zum Ganzen des Evangeliums verdeutlicht J.

Frey zu Recht nicht über die Frage der literarischen Komposition, sondern
über den «Rezeptionshorizont der eschatologischen Aussagen des 4.
Evangeliums»109. Doch gleich der erste Satz der Auslegung zeigt, dass «philologische
Arbeit» hier nicht mit grösster Sorgfalt durchgeführt wird: «In der letzten
Szene des Evangeliums (Joh 21,20-23) stehen sich Petrus und der <Jünger, den
Jesus liebte> gegenüber, wie zuvor bereits in den anderen <Lieblingsjünger>-
Szenen des Evangeliums.»110 Aber die Zuordnung zu Petrus ist nur noch in
Joh 13,21-30; 18,15f.; 20,1-10; 21,1-14 gegeben, nicht in Joh 19,25-30.35.
Alsdann argumentiert J. Frey so, als sei das Evangelium von Anfang an, also
durch den «nach Joh 21,23 verstorbenen Traditionsträger, den Evangelisten»111,

auf einen Epilog hin konzipiert gewesen: In dem letzten Wort Jesu

im Evangelium 21,22 liege ein Rückbezug auf eines der ersten berichteten
Worte Jesu vor. Aber gerade dieser Hinweis zeigt, dass die Petrus-Nachfolge
(Joh l,41f.) ganz ohne Bezug auf die Nachtragsgeschichte konzipiert ist. Im
Übrigen ist der Analyse zu den nach Joh 21,22f. «im johanneischen Gemeindekreis

vorhandenen <realistischen> eschatologischen Erwartungen»
zuzustimmen: «Diese Erwartungen bilden einen Teil jenes Rezeptionshorizonts,
auf den die eschatologischen Aussagen des vierten Evangeliums bei der
Verbreitung des Werks in den johanneischen Gemeinden treffen mußten.»112 Ja,

6,48 oiKoSogowti und V. 49 oiKoôogfiaavTi. Mein Hinweis auf «niedere Koine» (Zum
Verfasserproblem des II. und III. Johannesbriefes, ZNW 57 [1966] 93-100 [98, Anm. 32]) war,
was ëoxai und èpxopevoç betrifft, Ausdruck von Unkenntnis.

106 Blass, Debrunner, Rehkopf, Grammatik (s. Anm. 51) § 416, Anm. 14.
1071 Joh 4,2(.3 v.l.); Polyk 7,1; vgl. auch I Tim 3,16.
108Vgl. Anm. 107; ferner Barn 5,6.10.11; 6,7.9.14; IgnEph 7,2. Der Präsensbezug auf

Kai perà tt]v àvàaraoïv IgnSm 3,1; vgl. auch 5,2, ist in II Joh 7 durch nichts angedeutet.
109 Eschatologie (s. Anm. 6) III, 14; vgl. auch 1,451.
110 Eschatologie III (s. Anm. 6) 14. Wider den Stachel, dass Lieblingsjüngertexte «erst

ab Joh 13 anzutreffen» sind - s. J. Becker, Das Evangelium nach Johannes, Kapitel 11-21

(ÖTBK 4/2), Gütersloh/Würzburg 1981,435 -, wird schon gar nicht zu locken versucht.
111 Eschatologie I (s. Anm. 6) 451.



122 Roland Bergmeier

aber ein Rezeptionshorizont sagt noch nichts über die kommunikative
Absicht der Verfasser der jeweiligen Texte selbst. Und die Rede vom
Rezeptionshorizont ist auch etwas anderes als der Nachweis, dass die eschatologi-
schen Aussagen der Texte jeweils einen konsistenten Zusammenhang
darstellen.

Das Thema von Joh 5 ist nun ja auch nicht die Eschatologie, das macht J.

Frey zutreffend deutlich. Es geht um die göttliche Hoheit Jesu, narrativ zu-
sammengefasst in dem Vorwurf, er mache sich Gott gleich (V. 18). Darum
führen die Verse 23.26.30 immer wieder präzise auf den Ausgangspunkt bei
der göttlichen Hoheit Jesu zurück: «Um diese von Jesus in Anspruch genommene

göttliche Vollmacht zum lebensspendenden und richtenden Handeln
und damit um die Wahrheit des christologischen Bekenntnisses der Gemeinde

geht es in der ganzen Rede Joh 5,19-47.»113 Grundlegendes Argument im
Rückblick auf die Heilung am Sabbat ist die vollständige Übereinstimmung
des Tuns des Sohnes mit dem Tun des Vaters (V. 17.19). Die weiterführende
Thematik wird eingeleitet durch die Rede von den Werken, die «grösser» sein
werden als die Heilung am Sabbat, «deren Verrichtung Verwunderung nach
sich ziehen soll.»114 Diese Werke sind, weil vom Vater dem Sohn gegeben, das

Zeugnis, das «grösser» ist als das von Johannes: dass der Sohn vom Vater
gesandt ist (V. 36, vgl. 11,42). «Zum logischen Verhältnis der Sätze und Satzreihen»

hatte J. Frey zutreffend beobachtet, dass 5,21 durch yap mit V. 20
verbunden sei und in weiterführender Explikation die angekündigten pelÇova

epya benenne: «Die grösseren Werke> bestehen daher im Çcpo7roreiv und
Kpiveiv des Sohns.»115 Diese Werke, die ihm der Vater zeigen wird (V. 20),
damit er sie vollende (V. 36), gipfeln in dem das èycô eipi i) àvâoTaotç Kai i) Çcori

bezeugenden Erweckungswunder, das die ungläubige Verwunderung zum
Beschluss des Todes provoziert (11,53), der seinerseits die eschatologische
Sammlung des Gottesvolks (11,52) und Letztes Gericht beinhalten wird: vùv
Kpîaiç éoxiv xoù kôguou toi)Ton ktL (12,31). Dem Jetzt des èyco eiui ij àvaoxa-

oiç ktU entspricht in 5,25 das Kai vùv ègtiv, das J. Frey durchaus zutreffend
mit den Worten kommentieren kann: «Durch die vom Evangelisten eingefügte

Wendung Kai vùv ègtiv ist die genannte Stunde der eschatologischen To-
tenerweckung nun auf die Gegenwart bezogen.»116 Und entgegen der
Tendenz in Band II, als könne «die temporallogische Spannung in Joh 4,23 und
5,25»117 argumentativ gegen «die literarkritische Abtrennung der futurischen

112 Eschatologie III (s. Anm. 6) 22.
113 Eschatologie III (s. Anm. 6) 351.
114 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 352.
115 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 329.
116 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 377.
117 Frey, Eschatologie II (s. Anm. 6) 283, vgl. S. 145: «Die Stunde kommt, und sie ist

jetzt - sie ist jetzt und ist zugleich diejenige, die kommt.»



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 123

Erwartung von einer vermeintlich rein präsentischen Eschatologie» verwendet

werden118, verdeutlicht J. Frey in Band III angemessen: «Die Stunde, die
schon jetzt ist, bleibt zugleich die kommende, sie ereignet sich immer wieder

wenn das Werk des vierten Evangeliums verlesen wird und die Stimme
des Gottessohnes erklingt Von der endzeitlichen Totenerweckung redet
Joh 5,25 in seiner vorliegenden Form allerdings nicht.»119 Aber er versteht es

auch, den gleichen Grundgedanken im Stil von «schon und noch-nicht» bzw.
in der «Verbindung von Gegenwartsgewißheit und Zukunftshoffnung»120 so

zu modulieren, dass sich die neue Tonart der eschatologischen Aussagen von
5,28f. scheinbar glatt an 5,24-27 anschmiegt: Im Glauben das (ewige) Leben
zu empfangen bedeute, dass den vom Todesverderben Befreiten «das escha-

tologische Heil gewiß ist, das sie schon jetzt <haben> und das sich im Falle
ihres leiblichen Todes (Joh 11,26) in der avacruacnç Çcofjç (Joh 5,29; vgl. Joh
6,39f.44.54) und der definitiven Christusgemeinschaft vollenden wird (vgl.
14,2; 17,24; 1 Joh 3,2).»121 Dem liegt die Auslegung zugrunde, dass mit ÇfioEtcu
(Joh 11,25)122 «ein <Aufleben> zugesagt» werde, «das im Sinne der endzeitlichen

(bzw. jedenfalls postmortalen) Erweckung der Toten zu verstehen
ist»123. So wird Martha (Joh 11,24) doch noch bestätigt, wenn auch gegen den
weiteren Verlauf des Textes.

Es ist andererseits wahr: In Joh 5,28f. liegt «eine eindeutig futurische und
im Gegensatz zu V. 25 nicht <vergegenwärtigte> Aussage vor»124. Wie kann,
was nicht zusammenpasst, zusammengefügt werden? Wir sahen schon: Die
nach V. 18 angeredeten Jerusalemer Juden sollen sich über die grösseren
Werke der eschatologischen Vollmacht Jesu, das gegenwärtige Çûxmoierv und
Kpiveiv des Sohns, im Unglauben verharrend wundern. Schliesslich sollen sich
die immer noch gleichen Hörer der Rede aber nicht über die präsentische
Vollmacht Jesu «verwundern» - obwohl sie nach V. 40 immer noch nicht zu
Jesus kommen wollen, um das Leben zu haben -, weil ihnen ja «die Vorstellung

von der endzeitlichen Auferstehung und vom künftigen Gericht durch
den Menschensohn vertraut ist»125. J. Frey spricht in diesem Zusammenhang
mit Hinweis auf H. Weder126 von einem philologisch sehr komplexen Sach-

118 Frey, Eschatologie II (s. Anm. 6) 283.
119 Eschatologie III (s. Anm. 6) 378f.
120 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6), 458, vgl. Eschatologie 11,283.
121 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 381.
122 Zum johanneisch zutreffenden Verständnis des Futurs vgl. Joh 4,14; 6,35.
123 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 458.
124 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 381.
125 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 389.
126 Gegenwart und Gottesherrschaft. Überlegungen zum Zeitverständnis bei Jesus und

im frühen Christentum (BThSt 20), Neukirchen-Vluyn 1993, 79. H. Weder handelt vom
Verständnis der Einleitung Joh 5,28: «Freilich ist zuzugeben, daß der philologische
Sachverhalt nicht eindeutig und sehr komplex ist.»



124 Roland Bergmeier

verhalt127: Der Zusammenhang des Ganzen bilde nämlich «einen Schluß a
minore ad malus, wobei die futurisch-eschatologische Überzeugung das <Gerin-

gere> und die präsentische Vollmacht Jesu das <Größere> darstellt.»128 Mit der
Hilfskonstruktion eines insgeheim vollzogenen Adressatenwechsels gelingt
der letzte Schritt der Argumentation. «Im <Spiel> mit den fiktiven jüdischen
Hörern der Rede Jesu soll den christlichen Lesern die gegenwärtige
Vollmacht des Erhöhten nahegebracht werden»: Durch die nachfolgenden Verse
28f. sollen «die christlichen Leser des Evangeliums zur Erkenntnis der
gegenwärtigen Vollmacht Christi, wie sie in V. 24f. ausgesagt ist, argumentativ»
hingeführt werden129. Von hintenher und sine expressis verbis zu etwas vorher
Gesagtem «argumentativ hinführen» wäre in der Tat ein Sachverhalt höchster

Komplexität, aber als Auslegungsschlüssel wohl eher nicht zu empfehlen.
Die Stunde der eschatologischen Totenerweckung liegt nach Joh 5,24f. im

Jetzt des Hörens der Stimme des Gottessohns. O. Hofius hat im Blick auf die
Aussagen von Joh 3,3b.5b einerseits und der Verse 15.16 und (17.) 18
andererseits «eine auffallende Parallelität» deutlich gemacht:

V. 3b: yevvr|0Tivai ävtoOev "3 iSelv xriv ßacnkeiav xoü 0eoù

V. 5b: yevvr|0fjvai èi; iiSaxoç Kai ^ eiaeVtelv eiç xf]v ßacnkeiav xoü 0eoü

Aus dieser «Parallelität der Zusammenhänge» erhellt: «Die Neugeburt ist
nichts anderes als das Zum-Glauben-Kommen.»130 Und mit E. Käsemann
wird zugespitzt: «Zum Glauben kommt es nur in der Kraft und auf die Weise
der Totenauferweckung.»131 Entsprechend hatte auch ich darauf hingewiesen,

dass für den Evangelisten «Neuschöpfung zur Gotteskindschaft und
Auferstehung (Joh 5,24ff.; 11,25f.) in eins» fallen132. Von einem «zu modernen
theologischen Wunschprodukt»133 kann angesichts des Textbefunds nicht die
Rede sein. Durchgehend werden demgemäss in Joh 5, von der Unterbrechung

V. 28f. abgesehen, Totenerweckung und Gericht als die Perspektiven

127
Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 387.

128 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 389.
129 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 390.
130 Das Wunder der Wiedergeburt. Jesu Gespräch mit Nikodemus Joh 3,1-21, in: O.

Hofius und H.-Ch. Kammler, Johannesstudien. Untersuchungen zur Theologie des vierten
Evangeliums (WUNT 88), Tübingen 1996,33-80 (75).

131 Wunder (s. Anm. 130) 80.
132 Gottesherrschaft, Taufe und Geist. Zur Tauftradition in Joh 3, in: Bergmeier, Das

Gesetz im Römerbrief und andere Studien zum Neuen Testament (WUNT 121), Tübingen
2000,185-205 (205).

133 Hengel, Frage (s. Anm. 10) 268.

jrveugaxoç
V. 15: tttaxeüeiv

V. 16: maxenetv eiç aùxôv

V. 18: nioxeüeiv eiç aùxàv

ë%etv Çtûîiv aicoviov

gf| ànôXkvadai und êxeiv Çcof)v aiwvtov

gù KpiveaOat ocpÇeaOat).



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 125

der eschatologischen Vollmacht des Sohnes im Jetzt der Begegnung mit ihm
entwickelt:

V. 21 oikcoç îcat ô môç obç Sé^ei ÇotoTcotel

V. 24 ô itiaxevxDv ëxet Çwhv aicoviov
àXXà (xexaßeßr|Kev èk xoù 0avàxou

eiç xfyvÇcof|v

V. 25 öxe oi veKpol oi àKouaàvxeç

Çf|aouoiv
V. 26 oikcoç Kal x<5 mà> ëScokev Çtofiv ë%eiv

év éauxco

V. 22 àXXà xi)v Kplcnv 7iâaav SéScokev xcô m<5

V. 24 Kal eiç Kpioiv oùk ëpxexat

V. 27 Kal èxoucriav ëScoKev aùxw Kplciv
7ioieXv

V. 30 Ka0(bç axonco Kplvro, Kai i) Kpiaiç
h èpr] KXT,.

Auch J. Frey kann die oben angesprochene «Parallelität der Zusammenhänge»

ganz im Sinn rein präsentischer Eschatologie verifizieren: «Die Rede
von der Teilhabe an der Çcori ctuovioç, die in 3,15.16.36 dem Glaubenden
präsentisch zugesprochen wird, tritt an die Stelle einer Rede vom <Sehen> der
Gottesherrschaft bzw. vom <Eingehen> in sie. Damit sind auch diese, in der
Tradition vielleicht noch futurisch verstandenen Ausdrücke auf den
gegenwärtigen Akt des Glaubens bzw. der neuen Geburt bezogen.»134 Ganz am
Ende des Abschnitts wird dann aber doch im Sinn von - in der Sache
modulierender - Heilsgewissheit revoziert, und zwar noch bevor die entsprechenden

Belegstellen nach Text und Kontext analysiert und ausgelegt wären: Die
«schon jetzt definitiv zugesprochene Gabe des Heils» verbürge «die Teilhabe
an der Auferstehung <am letzten Tag> (Joh 6,39.40.44.54), der àvàaxaoïç Çcofjç

(5,29)»135. Tatsächlich aber bedeutet zum Glauben zu kommen Übergang in
das ewige Leben der Auferstehung (Joh 5,24f.; ll,25f.), während nach Joh
5,28f. alle Toten aus ihren Gräbern gerufen werden or xà àyaGà 7iorrioavxeç eiç
àvâcxaaiv Çcorjç, oi ôè xà parAa itpàçavxeç eiç avâoxacnv Kpiaecoç.

Ohne Kunstgriffe ist der inhaltliche Zusammenhang von Joh 5,24-27 und
V. 28f. nicht zu erweisen, allenfalls durch deskriptive Formulierungen zu
behaupten, Formulierungen, die ihrerseits oft eher für eine Textergänzung als

für eine authentische Konzeption passen. U. Wilckens lässt in 5,28f. «gezielt»
eine Aussage allgemeiner urchristlicher Überlieferung «angefügt» sein, weil
sich der Evangelist bewusst gewesen sei - dann wohl erst im Nachhinein,

134 Eschatologie III (s. Anm. 6) 261.
135 Eschatologie III (s. Anm. 6) 282. Ähnlich, aber anders begründet, M. Asiedu-

Peprah, Johannine Sabbath Conflicts as Juridical Controversy (WUNT II, 132), Tübingen
2001, 94: «Those who have done xà àya0à (<good things>) will rise to <the resurrection of
life> because they already possess in themselves <eternal life> which is given now by the
Son.» Diese Auslegung basiert auf der Missachtung der Differenz zwischen präsentischer
und futurischer Krisis in Joh 3,18-21 und 5,27b-29.



126 Roland Bergmeier

sonst hätte er ja gleich die Aussage in V. 24f. anders formulieren können -,
«daß die Aussage in V. 24f. als Aufhebung der Wahrheit der Erwartung des

endzeitlichen Gerichts mißverstanden werden kann.»136 Nach J.-M. Schröder
«können die Leser durch die Aufnahme Jesu zwar bereits gegenwärtig das

<ewige Lebern erhalten. Diese Aussage wird jedoch durch die futurische
Verheißung der Auferweckung am Jüngsten Tag ergänzt (6,39.40.44; vgl. v.a.
5,25-28).»137 M. Sasse schliesslich stellt nur noch Behauptungen nebeneinander:

Die Gerichtsvorstellung von Joh 5,28f. entspreche der jüdischen Apoka-
lyptik und der Sicht der synoptischen Evangelien. Die Vorstellung vom
präsentischen Erlangen des Heils unter Umgehung des Gerichts sei johanneisch.
Der Evangelist habe also die traditionelle Vorstellung des richtenden
Menschensohnes aufgenommen und in seine überwiegend präsentische Heilslehre
eingepasst138. Die beiden Tübinger Arbeiten zur Eschatologie, die von J. Frey
und die von H.-Ch. Kammler, wenden dagegen Kunstgriffe der Interpretation
an. J. Frey betont, und dies zu Recht, dass in den Versen 28f. eine eindeutig
futurische und im Gegensatz zu V. 25 nicht <vergegenwärtigte> Aussage
vorliege139. Die <vergegenwärtigte> Aussage von V. 25 reduziert er aber auf einen
Ausdruck der Heilsgewissheit und koordiniert die <vergegenwärtigte> und die
futurische Aussage im Stil von «schon und noch nicht», die Intention von V.
28f. weitet er dahingehend aus, dass diese Verse im Nachhinein zur Erkenntnis

der gegenwärtigen Vollmacht Christi argumentativ hinführen sollen.
Kann er so schlussendlich die Probleme des Abschnitts Joh 5,19-30, wenn
auch nur «weithin», lösen140, wird er auch den «refrainartig viermal» wiederholten

Satz àvacmjGco amô(v) (èv) rrj ea^örrri fipepa (Joh 6,39c.40c.44c.54b) der
Konzeption des Evangelisten zurückgeben: «In der klaren Verbindung
zwischen der präsentischen Lebenszusage und der futurischen Auferstehungserwartung

stimmt Joh 6 mit Joh 5,19-30 überein.»141 Man wird freilich fragen
dürfen, warum selbst hinsichtlich der soeben angesprochenen Stereotypie
noch gelten kann, das Kolorit der johanneischen Verkündigung komme erst
dadurch zustande, «daß nicht monoton-dogmatisch ein und dieselbe Vorstellung

eingehämmert wird»142.

H.-Ch. Kammler betont im Blick auf Joh 5,24.25 «den für die Eschatolo-
giekonzeption des vierten Evangeliums signifikanten Gedanken, daß sich die
eschatologische Totenauferweckung bereits gegenwärtig in letzter Endgültig-

136 Wilckens, Johannes (s. Anm. 2) 121.
137 Das eschatologische Israel im Johannesevangelium. Eine Untersuchung der

johanneischen Israel-Konzeption in Joh 2-4 und Joh 6 (NET 3),Tübingen/Basel 2003,301.
138 Der Menschensohn im Evangelium nach Johannes (TANZ 35), Tübingen/Basel

2000,181.
139 Eschatologie III (s. Anm. 6) 381.
140 Eschatologie III (s. Anm. 6) 391.
141 Eschatologie III (s. Anm. 6) 397.
142 Eschatologie I (s. Anm. 6) 459.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 127

keit ereignet - und zwar darin, daß ein Mensch zum Glauben an Jesus Christus

kommt.»143 Als Ergebnis sorgfältiger Analyse kann deshalb festgestellt
werden, dass der Evangelist durch radikale Umformung apokalyptischer
Sprachmuster und Vorstellungsinhalte zum Ausdruck bringt, «daß sich das

heilvolle Geschehen der eschatologischen Totenauferweckung ebenso wie
das Unheilsgeschehen des Straf- und Verdammungsgerichts nicht etwa erst
an einem noch in der Zukunft liegenden Jüngsten Tag, sondern bereits hier
und jetzt in der Begegnung mit der nachösterlichen Christusverkündigung
vollzieht.»144 Die umstrittenen Aussagen futurisch-eschatologischen Inhalts
seien demgemäss im Sinne der präsentischen Eschatologie auszulegen. Wie
man dann bald erkennen muss, reicht dazu auch die hohe Kunst streng
philologisch textimmanenter Exegese nicht aus. Unter Hinweis auf das Nacheinander

von Joh 4,21 ep^exat röpa öxe und 4,23 epxexat cöpa Kai vüv èaxtv ore will
H.-Ch. Kammler zeigen, dass für die Semantik der'Wendung epxexat cöpa

immer der Gegenwartsaspekt aus nachösterlicher Perspektive impliziert sei145.

Dass in einem Text die nachfolgende das Verständnis einer vorausgehenden
Wendung erhellt, ist immer gegeben (vgl. Joh 2,19.21f.; 4,10.14; 6,27.35). Dass
die frühere (Joh 5,25) die spätere Stelle (5,28f.) stillschweigend mit interpretiere146,

ist dagegen kaum als zwingendes Argument anzusprechen. Vor allem
muss hier noch bedacht werden, dass Joh 5,28 mit seinem epxexat cöpa év fj
sowohl sprachlich als auch inhaltlich aus der johanneischen Redeweise (epxexat
ropa ore Joh 4,21.23; 5,25; 16,25) herausfällt, so dass in Joh 5,27-29 johannei-
sche Stilmerkmale nicht «weitgehend»147, sondern vollständig fehlen. Dem
entspricht die inhaltliche Differenz: «Die Stunde, wenn ich sterben werde»,
ist, solange ich lebe, als Möglichkeit immer präsent, «die Stunde, in der ich
sterben werde», ist, solange ich lebe, streng futurisch. Das gilt wohl auch
entsprechend für den griechischen Text. H.-Ch. Kammlers Auslegung übersieht

- wie im Übrigen auch die J. Freys - den Unterschied zwischen oi ctKotKjavxeç
V. 25 und 7tàvxeç V. 28, denn die àKoûoavxeç sind, wie er schön herausgearbeitet

hat, diejenigen, «die der Sohn durch die schöpferische Macht seiner
<Stimme> aus dem Tode ins Leben rufen und so lebendigmachen <will> (V.

143 Christologie und Eschatologie. Joh 5,17-30 als Schlüsseltext johanneischer Theologie

(WUNT 126), Tübingen 2000,123.
144 Christologie (s. Anm. 143) 195.
145 Christologie (s. Anm. 143) 211. Die ebd. eingefügte Anm. 177 belegt, dass H.-Ch.

Kammler sieht, dass die Frage der Reihenfolge sehr wohl von Belang ist.
146 Es ist daher nicht zufällig, dass Frey, Eschatologie II (s. Anm. 6) 146, mit der

gleichen Beobachtung «der variierten Wiederaufnahme bei umgekehrter Reihenfolge» die
entgegengesetzte Exegese vorbereitet. Den Begriff «Wiederaufnahme» verwendet er
natürlich entschieden anders, als ihn Ruckstuhl / Dschulnigg, Stilkritik (s. Anm. 11) 105

(«eine chiastische Verschränkung», höchstens «... von einem der Figur nicht eingegliederten
Satzstück unterbrochen») definiert haben.
147 So Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 382 zu Joh 5,28.



128 Roland Bergmeier

21)»,148 während die tiôvxeç V. 28 wirklich alle Toten sind, die im Stil von Dan
12,2149 zur Auferstehung gelangen. Die Wendung àvotoxaoïç KpioEcoç muss
H.-Ch. Kammler zu einem «zutiefst paradoxen Ausdruck» erklären, der
besage, dass die Nicht-Glaubenden «in Wahrheit überhaupt nicht auferstehen,
sondern ewig im Tode bleiben»150. Aber das ist doch gerade die Pointe von V.
28f., die Vollmacht des Gottessohns als Menschensohn zu exemplifizieren,
dass er alle, um Gericht zu halten, zur Auferstehung rufen wird, eiç cxvcxoxaatv

Çcofjç die einen, eiç àvctaxacnv Kptaecoç die andern. Denn damit wird, wie U.
Wilckens sachgerecht kommentiert, «diejenige Variante jüdisch-urchristlicher

Eschatologie aufgenommen, die eine Auferweckung aller Toten als

Voraussetzung für den Vollzug des Endgerichts je <nach den Werken> erwartete»151.

Die Rede von einem «zutiefst paradoxen Ausdruck» liegt auf der
gleichen Linie wie die Rede von einem philologisch sehr komplexen Sachverhalt152,

beides geboren aus dem Versuch, der Literarkritik als Hilfe der
Interpretation zu entraten. Die Johannes-Exegese wird daher gut daran tun,
auf H.-Ch. Kammlers Urteil zurückzukommen: Falls die Verse 5,28.29 und
entsprechend dann auch die Stellen 6,39c.40c.44c.54b; f2,48cb ausschliesslich

futurisch-eschatologischen Sinn haben, ist das Urteil unabweisbar, dass diese
Verse «unmöglich vom Evangelisten selbst stammen können, sondern einer
nachjohanneischen Redaktion zugeschrieben werden müssen.»153

Schlussüberlegungen

M. Hengel hatte, was leicht übersehen werden kann, ausgeführt: «Im
Gegensatz zu den Briefen, die unmittelbar vom Alten stammen, hat das Evangelium

seine abgeschlossene, uns vorliegende Form erst nach dessen Tode
durch einige von seinen Schülern erhalten. Es ist darum nicht im strengen Sinne

völlig einheitlich: Andere Hände haben daran mitgewirkt, ...»154 So wird
man also auch damit rechnen dürfen, dass Joh 5,27b-29 von anderer Hand
eingefügt wurde. Wie wir mit J. Frey sahen, ist das Thema von Joh 5 die
Übereinstimmung des Tuns des Sohnes mit dem Tun des Vaters (V. 17.19.30), so
dass auch das unterstellte 'toov èauxôv ttoicöv xcö Gecô (V. 18) durch ebendiese
Übereinstimmung gedeckt wird. Der Doppelung von V. 21f. (Çcpo7tot£tv und
Kprveiv) entspricht die Doppelung von V. 26f. xrö mcö eöcokev Çcofiv e%eiv év

148 Christologie (s. Anm. 143) 165f.
149 Vgl. dazu Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 383-386; Kammler, Christologie (s.

Anm. 143) 222f.
150 Christologie (s. Anm. 143) 216.
151 Wilckens, Johannes (s. Anm. 2) 120.
152 Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 387.
153 Christologie (s. Anm. 143) 206.
154 Frage (s. Anm. 10) 225.



Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften 129

éauxcô und è^ouoiav eôcdkev <xùtq) Kptctv îioieîv. V. 30 nimmt mit tcoieIv und
Kpivco unmittelbar V. 27a auf, während V. 27b-29 eine Abschweifung
darstellt. Diese Texterweiterung ist so angefügt, dass sie mit Kpicecoç zu dem
Stichwort tcptotv V. 27a zurücklenkt, um den Anschluss an V. 30 wieder zu
gewährleisten. Aber das ist nicht nur eine Abschweifung, sondern eine deutliche
Korrektur, die die unmittelbar vom Vater gegebene gegenwärtige Vollmacht
des Sohnes bezieht und gründet auf die endzeitliche Vollmacht des
Menschensohnes, alle Toten zu Auferstehung und Gericht nach den Werken zu
rufen. So aber werden Auferstehung und Gericht am Jüngsten Tag auch ein
Thema des Johannesevangeliums. Zu bedenken ist dabei auch der Befund,
dass wir in Joh 3-4 uneingeschränkte Vergegenwärtigung eschatologischer
Termini vor uns haben155. Erst in Joh 5-6 tauchen die futurisch eschatologi-
schen Juxtapositionen auf, also exakt in den Kapiteln, die auch in ihrer kom-
positionellen Reihenfolge schon lange heftig umstritten sind. In seinem
Umgang mit apokalyptischen Sprachmustern und Vorstellungsinhalten setzt der
Evangelist bei seinen Lesern immer die Kenntnis jüdisch-urchristlicher
Eschatologie voraus. Dass der Rezeptionshorizont «bei der Verbreitung des
Werks in den johanneischen Gemeinden»156 nun seinerseits im Evangelium
als Text präsent wurde, war also durchaus naheliegend, sollte aber exegetisch
nicht dazu führen, dass die authentische Eschatologiekonzeption des Evangelisten

verdunkelt, eingeschränkt oder gar ganz ausgeblendet wird. Nur eben
am Rande hat ja auch J. Frey durchaus zutreffend festgestellt: Wie die futurischen

und die präsentischen Aussagen in der Tradition der johanneischen
Gemeinde sachlich aufeinander bezogen waren bzw. aufeinander bezogen
werden konnten, lasse sich nicht mehr im Einzelnen rekonstruieren bzw.
klären157. Ja, genau das ist der Fall. Und «nur noch in den johanneischen Texten
selbst», in denen der Evangelist futurisch-eschatologische Aussagen interpretierend

verarbeitet hat, lässt sich das sachliche Verhältnis der beiden Reihen
eschatologischer Aussagen bestimmen158. Eine wenn auch noch so schlichte
Rolle wird man der Literar- und Redaktionskritik bei der Bestellung des
johanneischen Feldes nach alledem doch zugestehen müssen. Wer deren
Übertreibungen, zu Recht, als Auswüchse einer Modeerscheinung beurteilt, sollte
bedenken, dass ihre Vernachlässigung nun auch schon seit einer Reihe von
Jahren eben zur Mode geworden ist159.

155 Vgl. Frey, Eschatologie III (s. Anm. 6) 319f. 376.379.477.
156 -pr&y, Eschatologie III (s. Anm. 6) 22.
157 Eschatologie III (s. Anm. 6) 43,465.
158 Dies, um ein Missverständnis auszuschliessen, in Abänderung von Frey, Eschatologie

III (s. Anm. 6) 465: «Nur noch in den johanneischen Texten selbst, in denen die beiden
Reihen eschatologischer Aussagen nebeneinander verarbeitet sind, läßt sich ihr sachliches
Verhältnis bestimmen.»

159 Schröder, Israel (s. Anm. 137) 27, formuliert unter Hinweis auf die Trendsetter
«kohärente Einheit» und sprachlich stilistische «Homogenität» zutreffend, das Ausgehen



130 Roland Bergmeier

Andererseits ist wohl wahr: Wenn wir das Johannesevangelium auslegen,
haben wir es in seiner vorliegenden Textgestalt zu interpretieren. Diachrone
und synchrone Analyse schliessen sich nicht gegenseitig aus. Und die
synchrone Auslegung kann von den Versuchen, das Johannesevangelium bzw.
die johanneischen Schriften als Einheit wahrzunehmen, sehr wohl lernen. Wir
dürfen nur nicht aus den Augen verlieren: Nicht nur die literarkritischen
Lösungsversuche waren vielstimmig, auch die Kohärenz orientierten sind es,
weil sich ja, wie J. Frey zum vorliegenden Fall mit Recht festgestellt hat, nicht
mehr im Einzelnen klären lässt, wie die futurischen und die präsentischen
Aussagen in der Tradition der johanneischen Gemeinde sachlich aufeinander
bezogen waren bzw. aufeinander bezogen werden konnten160. Wenn beide
Seiten das Recht der anderen anerkennen und die Grenzen der eigenen
Vorgehensweise beachten, braucht also Streit nicht zu sein.

Roland Bergmeier, Weingarten

von der literarischen Einheit des Evangeliums habe sich in den letzten beiden Jahrzehnten
«durchgesetzt».

160 S. Anm. 157.


	Fragen zur Interpretation der johanneischen Schriften : Homogenität und Widersprüche

