Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 1

Artikel: Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution : Gber Alfred de
Quervains Schriften zur politischen Theologie und Ethik vor und nach
1933

Autor: Leibundgut, Hektor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution

Uber Alfred de Quervains Schriften zur politischen Theologie
und Ethik vor und nach 1933

Zwei Erinnerungen verbinden mich mit Alfred de Quervain, von denen
die zweite, eine literarische Begegnung, es war, die mich veranlasste, diesen
eigentlich ausserhalb meiner Kompetenzen liegenden Beitrag zuzusagen. Die
erste: Ich besuchte etwa 1966 eine seiner letzten Vorlesungen an der Univer-
sitdt Bern, die mir durch seine Gestalt in Erinnerung blieb und die Tatsache,
dass ich ihn, den durch die Spitfolgen einer Kinderldhmung schwer Gezeich-
neten, zuweilen iiber die Treppe des damals nicht rollstuhlgéingigen Univer-
sitdtsgebdaudes in den Horsaal 5 begleiten half. Diese Erinnerung muss mich
Jahre spéter bewogen haben, unter den aussortierten Biichern einer Seminar-
bibliothek kleinere Schriften de Quervains zur Politik aus der Zeit um 1933
mitzunehmen, nebst einigen zufélligerweise daneben liegenden Heften da-
maliger Jahrgénge des «Deutschen Volkstums». Wiederum gingen fast zwan-
zig Jahre voriiber, bis ich, in der Bibliothek stébernd, auf eben diese Literatur
stiess und sie mit wachsender Verwunderung zu lesen begann. Die eine
Schrift hiess «Das Gesetz des Staates. Wesen und Grenze der Staatlichkeit»
(Furche, Berlin 1932, im folgenden zitiert als GF). De Quervain setzte sich, so
schien es auf einen ersten Blick, wohlwollend mit heute eher beriichtigt to-
nenden Namen wie Carl Schmitt, Ernst Jiinger, Ernst Stapel auseinander,
also dem Kreis der Konservativen Revolution.! Die andere, 1935 erschienene
Schrift trug den umstédndlichen Titel «Vom rechten Versténdnis der christli-
chen Freiheit und von der Bewéhrung dieser Freiheit im biirgerlichen Leben»
(Furche, Berlin 0.]., zitiert als «Freiheit») und wandte sich gegen die Ideolo-
gie des totalen Staates.

De Quervains Nihe zur dialektischen Theologie diente Friedrich-Wil-
helm Graf als Beleg fiir Barths fragwiirdiges Verhéltnis zum Liberalismus. De
Quervain habe «dialektisch-theologischen Kampf gegen den theologischen
Liberalismus und konservativ-revolutiondren Kampf gegen politischen Libe-
ralismus und liberale Demokratie miteinander parallelisiert, intensiv den Be-
griff des Politischen und die Liberalismuskritik Carl Schmitts rezipiert, noch
1931 Volkstum und starken Staat zu Schopfungsordnungen Gottes erklért
und dabei ausdriicklich einen positiven Zusammenhang zwischen dialekti-
scher Wort-Gottes-Theologie und nachliberal autoritirem Staatsideal aufge-
stellt»?. Grafs Urteil scheint mir ziemlich schief, aber es passt paradoxerweise
zu einem Eindruck, den Barth und Thurneysen damals selber von ihrem Mit-

! Dazu: St. Breuer, Anatomie der Konservativen Revolution, Darmstadt 21995.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 81

streiter hatten. Barth schreibt Thurneysen am 21. Oktober 1930 nach einer
Begegnung mit einem Redaktor der rechten Zeitschrift «Der Ring», fiir die
de Quervain drei Beitrdge verfasste, er verstehe nicht, «wie unser kluger
Freund de Quervain dazu kommt, nun gerade das fiir so herrlich zu halten»’,
und in einem spéteren Brief, der zugleich eine distanzierte Freundschaft do-
kumentiert: «Jedenfalls ist — im Zusammenhang mit seiner Rechtsschwen-
kung in der Richtung zu den Schopfungsordnungen und zum preussischen
Konservativismus — irgendein neuer Rappel in ihn gefahren» (a.a.O. 76).

1931 erschien von de Quervain ein Buch mit dem Titel «Die theologischen
Voraussetzungen der Politik. Grundlinien einer politischen Theologie»*. Die-
ser tour d’horizon durch politische Weltanschauungen sympathisierte trotz
aller sonstigen Unparteilichkeit mit der konservativen Liberalismuskritik und
schien mit dem Begriff der politischen Theologie im Untertitel in Richtung
Emmanuel Hirsch, Paul Althaus und Friedrich Gogarten zu weisen, die, so
Hans-Ulrich Wehler, «mit ihrer <Politischen Theologie> einer bereitwilligen
Rezeption des Nationalsozialismus den Weg»’ bahnten. Sollte auch de Quer-
vain zu dieser «unheiligen Trias» (Wehler, 802) gestossen sein?

De Quervain schien Hirsch jedenfalls konservativ genug, um ihn in einem
offenen Brief an Karl Barth als Kronzeugen fiir die Vertriglichkeit von Dia-
lektischer Theologie und neulutherischer Staatsauffassung aufzubieten:
«Schon hat sich in de Quervain ein junger Schweizer gefunden, welcher von
den theologischen Voraussetzungen aus, die Sie im wesentlichen billigen
miissen, den Weg hiniiberbahnt zu dem jungen Denken, das sich seiner Ver-
wurzelung in Volksgemeinschaft und Schicksalsgemeinschaft als einer von
Gott gesetzten Lebenswirklichkeit bewusst ist»®. Nun ist auch dies ein schie-
fes Urteil, aber de Quervains Sache steht mit dem Einwand nicht besser, er
berufe sich gerade nicht auf Hirsch, Althaus oder Gogarten, sondern auf den
Staatsrechtler Carl Schmitt’, einen womdglich noch riskanteren Gewihrs-
mann. Es war ja Schmitt, der mit seiner Abhandlung «Politische Theologie.

2 Der Weimarer Barth - ein linker Liberaler?, EvTh 47 (1987) 565. Selbstverstindlich
ist die Frage nach der Haltung der Dialektischen Theologie gegeniiber der Republik von
Weimar und ihrer Verfassung wie gegeniiber dem politischen Liberalismus legitim. Sie
kann angesichts des breiten Versagens von Biirgertum, Universitdt und Kirche beinahe
nur im Blick auf sie ernsthaft erortert werden.

3 Karl Barth — Eduard Thurneysen, Briefwechsel. Band 3, 1930-1935, Ziirich 2000, 54;
dazu die Anmerkung des Herausgebers.

4 Furche, Berlin, abgekiirzt TVP.

5> Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Vierter Band. Vom Beginn des Ersten Weltkrie-
ges bis zur Griindung der beiden deutschen Staaten 1914-1949, Miinchen 2003, 797.

® Zitiert nach Barth-Thurneysen, a.a.O. 232, Anm. 17, vgl. dazu 227, Anm. 11. Hirschs
Hinweis auf de Quervains schweizerische Nationalitit ist deswegen wichtig, weil die dia-
lektische Theologie weithin als schweizerisches, d.h. auch von einem ginzlich anderen
politischen Standort aus argumentierendes Unternehmen aufgefasst wurde.

7 S.R. Mehring, Carl Schmitt zur Einfiihrung, Hamburg 1992.



82 Hektor Leibundgut

Vier Kapitel von der Lehre der Souverénitit» (1922, 21933)® das Thema zu
neuen, wenngleich héchst zweideutigen Ehren gebracht hatte.® De Quervain
war ihm personlich begegnet und fiihlte sich von ihm geférdert (TVP, 10). Er
sah seine Leistung in der Verbindung von Offenbarungstheologie und Politik
(TVP, 168) und der Verkniipfung staatsrechtlicher und theologischer Begrif-
fe (TVP, 151.). Hier gedachte de Quervain weiterzufahren, und seine Schrif-
ten insbesondere vor 1933 zeigen den Einfluss Schmitts auf sein Verstdndnis
von Politik und Staat. Kurz: Ein Kritiker Schmitts, Frithard Scholz, rechnet
de Quervain unter die «Adepten» Schmitts'”.

De Quervain ist also zugleich «Barthianer», «Schmittianer», ein um Preus-
sentum, Schopfungsordnung und Volkstum bekiimmerter Konservativer, wo-
moglich gar ein Vertreter der politischen, Dorf und Gemeinschaft verkldren-
den Romantik, von der wiederum Schmitt nichts hielt. Diese disparaten Zu-
ordnungen werden erst recht fragwiirdig angesichts der Tatsache, dass de
Quervain von der ersten Stunde an zu den nicht allzu zahlreichen Gegnern
Hitlers gehorte und aktiv in der Bekennenden Kirche mitgewirkt hat. Er
wandte sich offen gegen den totalen Staat und bezeichnete die Juden «noch»
(oder «schon»?) 1937 in einer in Deutschland erschienenen Schrift als Gottes
erwihltes Volk'!. Verdankt sich diese Frontstellung nicht einfach einem Sin-
neswandel und hat de Quervain vor 1933 bereits anders gedacht, als einige In-
terpreten meinen, dann lohnt sich ein Blick auf seinen «Rappel» und die
Schriften jener Zeit. Nur muss er als eigenstdndiger Autor gelesen werden
und nicht als blosser Trabant des Zentralgestirns Barth (bzw. Schmitts, der
Schopfungstheologie, des Volkstums), dem man hie und da im Vorbeigehen
Gesteinsproben entnimmt.

Fiir eine vertiefte Auseinandersetzung mit ihm sei hier gerne auf die bei-
den Dissertationen verwiesen, die seine politische Theologie im Gesamtzu-
sammenhang darstellen, die eine von Josep Castanyé, S.J., der de Quervain
aus der Perspektive der Politischen Theologie von J.B. Metz liest, die andere,
neuere, von Friedrich Gollner, die die politischen und theologischen Beziige
sehr genau herausarbeitet.'

Thurneysen hat, den Briefen nach zu urteilen, de Quervains eigentliches
Interesse an einer politischen Theologie nicht fiir weiter bemerkenswert ge-

8 Berlin *1979.

¢ Jiirgen Manemann interpretiert die politische Theologie als polemischen Kampfbe-
griff (Carl Schmitt und die Politische Theologie. Politischer Anti-Monotheismus [MBT 61],
Miinster 2002).

10" Die Theologie Carl Schmitts, in: J. Taubes (Hg.), Der Fiirst dieser Welt. Carl Schmitt
und die Folgen, Miinchen, Paderborn, Wien, Ziirich 1983, 164, Anm. 29.

1 Volk und Obrigkeit — eine Gabe Gottes. Herausgegeben vom Bruderrat der Evan-
gelischen Kirche der Altpr. Union, o.J. (Selbstverlag des Bruderrats, 1937, zitiert als VO).

12 J. Castanyé, Die Politische Theologie Alfred de Quervains, Bern, Frankfurt a.M.,
Las Vegas 1981, und W. Gollner, Die politische Existenz der Gemeinde: eine theologische



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 83

halten. De Quervain meint, die Theologie der Reformatoren enthalte in sich
eine politische Dimension und Luthers politische Schriften und Predigten,
Calvins Schlusskapitel zum vierten Buch der Institutio (1V, 20ff.) gehorten
zum Kern ihrer Theologie und seien nicht ihr blosses Anhéngsel (TVP, 11).
Folglich gilt es, sowohl die der Theologie inhdrenten politischen Dimensio-
nen zu entfalten wie die theologische Dimension der Politik selbst, was etwas
anderes bedeutet als eine sozialethische Reflexion des politischen Handelns
im engeren Sinn. Mit de Quervain wendet sich also ein dialektischer Theologe
direkt an die politische Offentlichkeit, wihrend Barth damals Politik zwar un-
missverstandlich, aber immer nur indirekt iiber die Kritik an der Kirche ins
Visier nahm, wenn sie ihren Frieden mit ihr machte.'® Erst «Rechtfertigung
und Recht» von 1938 enthilt den Entwurf einer politischen Theologie, die in
«Christengemeinde und Biirgergemeinde» von 1946 christologisch nidher ent-
faltet wird und die Affinitédt von christlichem Glauben und Demokratie her-
ausarbeitet.

Mir scheint es plausibel, de Quervains Grundlinien einer Politischen
Theologie als reformierten Gegenentwurf zu den neulutherischen Ansétzen
wie zur politischen Ethik Gogartens zu lesen, und ich verstehe darum ihren
Autor so: Er ist ein dialektischer Theologe, fiir den das erste Gebot das ent-
scheidende theologische Axiom ist, er ist ein Reformierter, der mit dem Hei-
delberger Katechismus den ersten Artikel vom zweiten, also die Schopfung
von der Erlosung her liest, er ist ein Schweizer, der den Unterschied zwischen
Volks- und Staatsnation ebenso kennt wie den politischen Foderalismus, und
er ist schliesslich ein Hugenotte, ein «Vorpostenmensch» (TVP, 95, 115), der
im Volk nicht aufgeht, sondern ihm auch gegeniiberstehen kann.

Plausibel scheint mir aber auch, dass Barths Bemerkung zum «Rappel>» ei-
nen wichtigen Hinweis zum Verstdndnis von de Quervains Schriften von
1930-1932 enthilt. In ihrem Bemiihen, all die Theorien und Theologien von
rechts zu wiirdigen, wirken sie fast krampfhaft im Vergleich zu jenen nach
1933 die sich offen und entschieden fiir die Freiheit der Christen und einen
sich seiner Grenzen bewussten Staat einsetzen. Aber de Quervain versteht
sich in der «Zwiesprache» (so sein bevorzugter Begriff) mit seinem jeweiligen

Ethik des Politischen am Beispiel Alfred de Quervains, Frankfurt a.M. 1997.
Bibliographien A. de Quervains finden sich in der Festschrift zu seinem 70. Geburtstag,
Freude am Evangelium, herausgegeben von J.J. Stamm und E. Wolf, Miinchen 1966
(zusammengestellt von R. de Quervain, 173-180) und bei Castanyé, a.a.O. 341-45 und
Gollner, a.a.0. 251-60.

3 Dazu hat sich Barth selber kritisch ge#ussert, etwa in einem Vortrag vom 5. Dezem-
ber 1938: Die Kirche und die politische Frage, Zollikon 1939, v.a. 18-23.

" Zu den hier konsultierten Schriften nach 1933 gehoren weiter:
Vom christlichen Leben. Eine Auslegung von Romer 12 und 13, Berlin 1934.
Die erste Tafel (TEH 34), Miinchen 1935 (Predigten).
Das Gesetz Gottes: Die zweite Tafel (TEH 39), Miinchen 1936 (Predigten).



84 Hektor Leibundgut

Gegeniiber zugleich als Seelsorger. Seine politischen Schriften sind daher
nicht allein als theoretische Abhandlungen zu lesen, sondern als seelsorger-
lich akzentuierte Dialoge mit imaginierten Partnern.” «Die beiden Aufga-
ben, die polemisch-seelsorgerliche und die dogmatische» gehorten fiir de
Quervain zusammen (GS, 10).

Kulturwechsel

Als der junge Basler Privatdozent de Quervain seine so sehr auf die deut-
sche Lage bezogenen «Grundlinien einer politischen Theologie» schrieb,
wirkte er als Pfarrer der deutschsprachigen Minderheitsgemeinde in seinem
Geburtsstddtchen La Neuveville/Neuenstadt am Bielersee. Sein Vater war
dort Pfarrer bei der grosseren franzésischsprachigen Gemeinde gewesen, was
das Phanomen um so verwunderlicher macht, dass der Sohn sich mit dem Va-
ter in der Sprache der Mutter auf franzdsisch unterhielt und dieser mit ihm
auf Berndeutsch.!® Der Vater, aus hugenottischer Familie stammend, hatte
wihrend des Krieges als Seelsorger an deutschen Soldaten in franzodsischer
Gefangenschaft gewirkt.!”” Der Wechsel zwischen den Kulturen gehérte of-
fenbar zum Lebenselement der Familie de Quervain, und ein entscheidender
Kulturwechsel begann fiir den jungen Alfred de Quervain mit einem Studien-
aufenthalt in Marburg, wo er, sozusagen im Schnittpunkt der neuen Theolo-
gie und des zu Ende gehenden Neukantianismus, bei Heinrich Barth und Paul
Natorp studierte, der ihn nicht nur in sein sozialpddagogisches und sozialisti-
sches, den Individualismus liberwindendes Gemeinschaftsdenken einfiihrte,
sondern ihm auch Deutschland nahebrachte: «Im Zusammensein mit Natorp
ist Deutschland mir Heimat geworden.»'® Dies hat seine kiinftige Laufbahn
bestimmt.

Nach Abschluss des Studiums ging 1921 de Quervain nach Berlin zu der
1911 von Friedrich Siegmund-Schulze gegriindeten Sozialen Arbeitsgemein-
schaft Berlin-Ost (SAG), die sich mit Volksbildung und fiirsorgerischer Ar-
beit in einem Berliner Arbeiterviertel befasste.!” In Berlin kam er in Kontakt
mit Paul Tillich und trat dessen Kreis der Religios-Sozialen bei. Er soll es aber

Die Herrschaft Christi iiber seine Gemeinde und die Bezeugung dieser Herrschaft in der
Gemeinde, EvTh 5 (1938) 45-56.
Der ewige Konig. Festpredigten (TEH 58), Miinchen 1938.

15 Was nach Géllner, a.a.O. 198, den Reiz der Gelegenheitsschriften ausmacht.

16 Nach miindlicher Mitteilung Reinhold de Quervains, Burgdorf/BE.

17 So de Quervain im Vorwort von «Gesetz und Freiheit», 1930. Zur Biographie s.
Castanyé, de Quervain, 17-27, Barth-Thurneysen, Briefwechsel, Bd. 3, 54.

% A. de Quervain, Paul Natorpi Ein Wort des Dankes, Akademisch-Soziale Monats-
schrift, VIII. Jahrgang 1924, 28.

19 Barth-Thurneysen, Briefwechsel, Bd. 3, 795.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 85

auch gewesen sein, der den Organisatoren der Tambacher Tagung anstelle
der verhinderten Leonhard Ragaz und Martin Rade Karl Barth als Referen-
ten vorschlug.?

De Quervains Interessen lagen also zunéchst auf praktisch-sozialem Gebiet, doch wand-
te er sich nach kurzer Zeit dem Pfarramt zu und iibernahm, wie Goéllner in einem Vortrag
hervorgehoben hat,?! durchwegs Stellen bei Minderheitsgemeinden: 1923 die franzosisch
reformierte Gemeinde in Frankfurt, wo er auch Sekretidr des Deutschen Hugenottenver-
eins wird, ab 1926/7 die reformierte Gemeinde in Stuttgart, 1928 die deutschsprachige Ge-
meinde in Neuenstadt. Ende 1931 kehrte de Quervain wieder nach Deutschland zuriick
und wurde Pfarrer der von Friedrich Kohlbriigge gegriindeten freien Niederldndisch-refor-
mierten Gemeinde in Elberfeld®?, wo er dann zur starken Gruppe der Reformierten des
Wuppertals innerhalb der Bekennenden Kirche gehorte.” 1929 erwarb er das Lizentiat an
der theologischen Fakultiat Basel und wirkte dort seit 1930 als Privatdozent fiir systemati-
sche Theologie; 1935 wurde er Dozent an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal. Nach
langem Zogern® kehrte er mit seiner Familie 1938 in die Schweiz zuriick und iibernahm ein
Pfarramt im damals noch bernischen Laufen.

Wenn Heinrich Barth de Quervain einen «Fremdling» nennt und Eduard
Thurneysen, der dies berichtet (a.a.O. 153), ihn — angesichts hédufiger Stellen-
wechsel — einen «Pilger», so bezeichnen sie nicht nur ein biographisches
Merkmal de Quervains, sondern ein zentrales Motiv seiner Theologie und
Ethik. Es ist die Gestalt des Fremdlings, die in allen Schriften oft so unvermu-
tet und storend auftritt wie im richtigen Leben, eine im Kern ganz ambivalen-
te, womoglich sehr personlich gezeichnete Figur. Der Fremde soll nicht der
von aussen einbrechende Norgler bleiben, sondern die Sprache lernen und
die Leute verstehen. «Wer die Sprache seiner Mitmenschen nicht sprechen
kann ... ist ein Fremdling. Wer sie nicht sprechen will ... versagt sich dem
Nichsten in seiner Aussprache» (GS, 43). Der Fremde provoziert aber auch
nach dem von Barth in der zweiten Fassung des Romerbriefs eingefiihrten,
fiir de Quervain in der Folge sehr wichtigen Begriff eine «Stérung»: er durch-
bricht einen gewohnten Lebenszusammenhang und provoziert die Einheimi-
schen zur Entscheidung. Der Fremde ist schliesslich auch der hilflose, des

2 Castanyé, de Quervain, 18; E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, Miinchen 1975, 31978,
122,

2l Der Vortrag erscheint im Herbst dieses Jahres in einem von Wolfgang Lienemann
herausgegebenen Band iiber Schweizer Ethiker.

22 Offenbar durch Vermittlung Barths und Thurneysens (s. dazu den fiir die Elberfel-
der Gemeinde sehr aufschlussreichen Brief Thurneysens an Barth vom 13.9.1931 und die
Anmerkungen des Herausgebers, a.a.0. 172-174).

23 Busch, Barths Lebenslauf, 253.

24 Sehr eindrucksvoll Thurneysen an Barth im Brief vom 19.4.1935, 852-854. In de
Quervains Pfarrhaus in Elberfeld verbrachte Barth am 8. Oktober 1935 den letzten Abend
im Nazi-Deutschland, bevor er in polizeilicher Begleitung an die schweizerische Grenze
gebracht wurde (H. Prolingheuer, Der Fall Karl Barth. Chronographie einer Vertreibung
1934-1935, Neukirchen-Vluyn 1977, 227f.).



86 Hektor Leibundgut

Schutzes und der Néachstenliebe bediirftige Mensch. Dieser Fremde riickt in
den Schriften nach 1933 ins Zentrum theologisch-politischer Argumentation.
Fremdling und Pilger werden zu Metaphern christlicher und politischer Exi-
stenz tiberhaupt und richten sich damit gegen die Ein- und Unterordnung des
Menschen in den volkischen Staat. Der Staat ist nichts als eine Notlésung in
dieser irdischen Welt und das Recht eine Gabe Gottes an die Pilger (VO,
60f.).

Die Weltanschauungskritik der Wort-Gottes-Theologie

Zur geistigen Lage in der Zeit von Weimar schreibt Helmuth Plessner
1935:

«Tatsache ist, dass die Arbeitslosigkeit auf dem Hintergrund des verlorenen Krieges
die ldangst bestehende Skepsis gegen kapitalistische Wirtschaftsordnung und imperialisti-
sche Politik nur verschiarfen und in allen Volksschichten verbreiten konnte. Tatsache ist
ferner, dass die Kriegspropaganda der Entente, der Vertrag von Versailles und das Koali-
tionsspiel der republikanischen Parteien die Begriffe von Freiheit, Demokratie, Selbstbe-
stimmungsrecht der Volker, Fortschritt und Weltfrieden, mit einem Wort das Wertsystem
des politischen Humanismus westlicher Prigung bodenlos entwertet haben.»?

Plessner trifft prézise diejenige, den Untergang von Weimar beférdernde
Geisteslage, die sich auch in den Schriften de Quervains spiegelt. Sie be-
stimmt die politische Semantik jener Zeit. Fiir die Kirche waren, im Résumé
Wehlers (a.a.0. 799f.), zudem speziell bestimmend die nationalprotestanti-
sche Mentalitét, die Bejahung der Reichsidee, die Glorifizierung des (unter-
gegangenen) Obrigkeitsstaates, der christlich motivierte Antisemitismus und
die Ausbreitung volkischer Ideen. Als de Quervain sich zur Politik zu dussern
begann, verteidigte fast niemand mehr die Demokratie von Weimar, die mit
Briinings Présidialregime im Oktober 1930 faktisch zu Ende ging. Der von al-
len Seiten heftig bekdmpfte Gegner war der Liberalismus.”® Damit geriet
auch die im Widerspruch zum Kulturprotestantismus entstandene dialekti-
sche Theologie zwischen die Fronten. Barth sah in der Kriegsbegeisterung
von 1914 und dem den Kriegseintritt befiirwortenden Aufruf der Professoren
ein Versagen des Kulturliberalismus und fiirchtete spiter, durch die natiirli-
che Theologie fiihre ein gerader Weg von Schleiermacher zu den Deutschen

% Die verspitete Nation. Uber die politische Verfiihrbarkeit biirgerlichen Geistes,
Stuttgart 1959/1969, Frankfurt *1988, 39f.; Neuausgabe des 1935 erschienenen Buches mit
dem Titel «Das Schicksal des deutschen Geistes im Ausgang seiner biirgerlichen Epoche».

% S. dazu K. Sontheimer, Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. Die
politischen Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933. Studienausgabe
Miinchen 1968; Demokratie I (H.E. Toédt), TRE 8, Berlin, New York 21981, 438f. Ein ein-
dringliches Dokument der schon frith bedrohten Demokratie ist: E. Troeltsch, Die Fehlge-
burt einer Republik. Spektator in Berlin 1918 bis 1922, Frankfurt 1994.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 87

Christen. Das ist Ideenpolitik und so richtig oder so falsch wie alle Schliisse
von Luther, Kant, Hegel, Wagner, Nietzsche etc. auf Hitler. Historisch wahr-
scheinlicher schiene mir die These, die Begeisterung von 1914 im Gegenteil
auf einen Mangel an politischem Liberalismus im Biirgertum zuriickzufiihren,
das die Niederlage von 1848 kompensierte mit Hilfe einer Uberidentifikation
mit Machtstaat, Kaiser und Nation. Solche Differenzierungen gehorten, we-
nig verwunderlich angesichts wirtschaftlicher Depression und Arbeitslosig-
keit, nicht zu den Stdrken damaliger Kritik. Thomas Manns eindringlicher,
geradezu ergreifender Einsatz fiir die Demokratie von Weimar und ihre Ver-
fassung blieb eine grosse Ausnahme. Barth, dessen demokratische Gesin-
nung praktisch jeder seiner Gegner betonte, war indes der Uberzeugung, dass
die «richtige» politische Entscheidung im Prinzip von der «richtigen» Theolo-
gie abhingt, so in der Auseinandersetzung mit Gogarten und seinesglei-
chen.”” Thm schloss sich de Quervain an.

Dreh- und Angelpunkt seiner Argumentation ist das theologische Axiom
der Wort-Gottes-Theologie: die absolute Souverénitédt Gottes. Sie wiederent-
deckt zu haben, ist die grosse Tat der Reformatoren und der Bekenntnis-
schriften. Neuzeit, Aufkldrung, Liberalismus, Moderne forderten dagegen
den im kulturprotestantischen Kult des Gottmenschen gipfelnden Prozess
der menschlichen Selbstbeméchtigung und verdeckten damit die so viel reali-
tdtsndhere Einsicht der Reformatoren. De Quervains Protest zieht die radi-
kale Konsequenz aus Webers These von der Entzauberung und Versachli-
chung der modernen Welt und verweigert sich jeder religiosen Weihung und
Uberhohung irgendwelcher Gegebenheiten und Ereignisse. Gottes Offenba-
rung ist die Krisis aller Ideologien und Weltanschauungen, sie zerstort die
weltlichen Sicherungen, befreit aber zugleich die Welt fiir ihre Weltlichkeit.?®
Gottes Wort ragt in diese Welt hinein, ist ihr Gericht und ihr Zuspruch. Kir-
che und Theologie kommt damit der Auftrag zu, das kritische, richtende, tro-
stende und aufrichtende Gegeniiber der Gesellschaft zu sein.

Die Theologie hat aber auch die Aufgabe, die in gesellschaftlichen und po-
litischen Theorien und Programmen enthaltenen oder auch nur vermuteten

2" Zu Barth, Gogarten, Heidegger, Jaspers, Buber und Tillich sowie Lukacs und
Korsch s. die Skizzen von A. Schwan, Zeitgendssische Philosophie und Theologie in ihrem
Verhiltnis zur Weimarer Republik, in: K.D. Erdmann, H. Schulze (Hg.), Weimar, Selbst-
preisgabe einer Demokratie. Eine Bilanz heute, Diisseldorf 1980, 259-285, ebenso die bei-
gefiigte Tagungsdiskussion, 287-304.

8 Plessner zihlt die «Radikalisierung der Theologie in den evangelischen Lindern»
zu jenen Kriften (neben dem Sozialismus und dem Faschismus, bzw. Dezisionismus), die
«die von konfessioneller Ungebundenheit, verweltlichter protestantischer Religiositit und
politischer Neutralitit lebende Weltanschauungskultur» bestreiten (a.a.O. 175). Das Ver-
bliiffende dieses Widerstandes ist, dass er sich unter fast gianzlicher Ausblendung moder-
ner Literatur, Kunst und Essayistik vollzieht, die ja alle auf ihre Weise die Idealismen des
19. Jahrhunderts zerstort haben.



88 Hektor Leibundgut

weltanschaulichen Anspriiche zu entdecken und zu kritisieren (s. z.B. TVP,
174). In Gefahr, selber Weltanschauung zu werden, stehen der Katholizismus
mit seiner Lehre vom Naturrecht, die Konservativen mit ihren theologischen
Ordnungsvorstellungen und natiirlich all die «Schwarmer» wie die Religits-
Sozialen, die das Evangelium in ein innerweltliches Programm verwandeln.
Vor dieser Gefahr schiitzen sie sich nur durch eine Reflexion auf ihre eigent-
liche Aufgabe und ihre Grenzen, jenseits derer die sachliche Logik von
Recht, Wirtschaft und Politik, also insgesamt der sédkularen Wissenschaft be-
ginnt. Die Frage stellt sich dann in der gegenseitigen Bestimmung der jewei-
ligen Grenzen und Beziige. Nach de Quervain ist eine von metaphysischen,
weltanschaulichen Annahmen freie Sachlichkeit da moglich, wo sie das unge-
bundene, souverine Wort Gottes als Mitte des Wissens anerkennt® — gewiss
ein umstrittener Gedanke, der aber nach 1933, als die Wissenschaft in den
Dienst von Ideologien gestellt wurde, eine durchaus befreiende, weil zur
Niichternheit mahnende Wirkung haben konnte. De Quervain hat ihn in
«Freiheit» in diesem Sinne entfaltet.*

De Quervain priift in den «Theologischen Voraussetzungen der Politik»
die politischen Lehren des Katholizismus, der verschiedenen Spielarten des
Liberalismus, des proletarischen Sozialismus wie des Konservatismus und
kritisiert am schirfsten die von ihm eigentlich am iiberzeugendsten und klar-
sten dargestellten Positionen: den Liberalismus (darunter den liebevoll por-
tratierten franzosischen Protestantismus und den christianisme social) und
den Sozialismus, dessen relatives Recht des Klassenkampfes er betont. Aber
gerade sie stellt er unter den Generalverdacht der Weltanschauung und ihren
nur scheinbaren Versprechungen religioser Sicherheit. Was aber auf der Seite
des Liberalismus Personlichkeit, Autonomie, Emanzipation, Menschenrech-
te sind, das sind auf Seiten des Sozialismus die Hypostasierung des Proletaria-
tes zu einer pseudoreligidsen, auf Seiten des Konservativismus die des Volkes
zu einer absoluten Grosse biologischer, organischer oder mythisch-romanti-
scher Provenienz. De Quervains Weltanschauungskritik trifft alle gleicher-
massen. Sie reprisentieren allesamt (die konservativen eingeschlossen!) ra-
tionalistische, und das heisst: im Kern liberale Konzeptionen des Politischen
und Sozialen. Den falschen Sicherheiten der Weltanschauungen tritt Gottes
Wort als Gericht und als Zuspruch entgegen, als «Stérung».

2 Was dann auch meint, dass auch diese sikulare Gesellschaft, die als Folge der radi-
kalen Weltanschauungs- und Autonomiekritik eigentlich iiber keine eigenen normativen
Kriterien oder Massstibe zur Lebensgestaltung verfiigt, notwendigerweise Gottes Offen-
barung (und die Kirche) als ihre innere geistige Mitte anerkennen muss und folglich auf sie
bezogen bleibt. '

30 Wie er dann sein Leben lang iiber die Aufgabe der Theologie an der Universitit nach-
gedacht hat.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 89

De Quervains Kritik der politischen Programme stellt also primér eine
Kritik ihrer religiosen Implikationen dar. Sie gilt nur indirekt politischer
Theorie und Praxis. Fragen wie Staatsform, Verfassung, Parteien usw. sind
neutral vor dem Hintergrund der Weltanschauungskritik. Der Politik kommt
nur die Aufgabe der provisorischen Bewiltigung von Lebenslagen zu und
nicht die der Verwirklichung von Programmen oder gar Utopien.

In diesem Kontext stellt sich die Frage, wie de Quervain Schmitt rezipiert
hat.

Ein Adept Carl Schmitts?

De Quervain war in Berlin und spéter neben Tillich und Schmitt auch Gu-
stav Radbruch, Rudolf Stammler und dem Soziologen Heinz Marr begegnet
(TVP, 9) und damit auch scharfsinnigen Kritikern der Demokratie und ihrer
Schwiichen.®! Angesichts dieser Begegnungen und der einschliigigen Lektiire
verwundert weniger die Prasenz konservativer Gedanken bei de Quervain als
die Tatsache, dass er ihnen nicht verfiel. So ist z.B. auffallend, dass sich bei
ihm zwar auch kritische, aber nirgends abwertende oder abschitzige Bemer-
kungen iiber die Demokratie von Weimar oder Parteien finden und schon gar
nicht irgendwelche Elite- oder gar Fiihrertheorien.*

Seine Rezeption Schmitts ist ja zunéchst nur ein Hinweis dafiir, was fiir un-
terschiedliche Geister Schmitt in seinen Bann geschlagen hat.*® De Quervain
schatzte seine Verkniipfung historisch-soziologischer mit systematischer, ju-
ristischer mit theologischer Betrachtungsweise und die Kritik der politischen
Romantik: Bei Schmitt liege das Entscheidende darin, dass «die Selbstherr-
lichkeit der Moral und der Weltanschauung und der in sich gefestigten, sich
selbst behauptenden Machtverhiltnisse durchschaut wird. Hier wird die Er-

1 K. Tanner, Antiliberale Harmonie. Zum politischen Grundkonsens in Theologie
und Rechtswissenschaft der zwanziger Jahre, in: H. Renz und EW. Graf (Hg.), Umstrit-
tene Moderne. Die Zukunft der Neuzeit im Urteil der Epoche Ernst Troeltschs. Troeltsch-
Studien. Band 4, Giitersloh 1987, 193-208. Von Marr ist mir nur der Aufsatz «Demokratie
und Biirokratie» (Deutsches Volkstum, 10. Jg., 340-352) bekannt. Er war offenbar ein an
Weber und Schmitt geschulter Soziologe, der aber eher einem organischen, christlich
gepragten Gesellschaftsbild anhing.

32§, die Bemerkungen zu den Parteien als «Notgebilden eines unpolitischen Zeital-
ters» (GS, 30).

¥ Etwa Hugo Ball und sogar Walter Benjamin, der Schmitt seine Studie «Uber den
Ursprung des deutschen Trauerspiels» tibersandte und ihm (in einem in Adornos Briefaus-
gabe nicht aufgenommenen Brief) schrieb, wie viel seine eigenen kunstphilosophischen
Forschungen den staatsphilosophischen Schmitts verdankten, — fiirwahr «gefihrliche
Beziehungen», wie Susanne Heil ihre Studie iber Benjamin und Schmitt betitelt: «Gefihr-
liche Beziehungen». Walter Benjamin und Carl Schmitt, Stuttgart 1996, zur Stelle S. 3. S.
auch H. Quaritsch (Hg.), Complexio oppositorum. Uber Carl Schmitt, Berlin 1988.



90 Hektor Leibundgut

kenntnis von Gottes Souverdnitit nicht beiseite geschoben» (TVP, 168). Das
niichterne, illusionslose Verstandnis von Politik, wie es etwa Weber und
Troeltsch geprédgt haben, kommt der Weltanschauungskritik der dialekti-
schen Theologie entgegen, und dies gilte auch fiir die Theorie Schmitts, hitte
er sie nicht selber wieder weltanschaulich aufgeladen. Sie fordert die Theolo-
gie in dreifacher Weise heraus: im Verstdndnis der Souverinitédt, der Ent-
scheidung und der Aufgabe von Staat und Politik.

Nach Schmitts berithmter Definition sind «alle prignanten Begriffe der
modernen Staatslehre ... sidkularisierte theologische Begriffe»**, und er selbst
verstand die politische Souverdnitit in Analogie zur pipstlichen Unfehlbar-
keit. «Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet» (a.a.O. 11)
und also Recht setzt kraft seiner Machtbefugnis, oder, wie Schmitt aus Hob-
bes’ Leviathan zitiert: «Auctoritas non veritas facit legem».* Normen werden
auf Entscheidungen zuriickgefiihrt,*® nicht umgekehrt. Dies aber fordert de
Quervains Widerspruch heraus. Gott ist zwar das einzige wirkliche Subjekt
(TVP, 141), aber: Wird Gottes Souverinitit jedoch in Analogie zum Souve-
rdn gesetzt, der niemandem rechenschaftspflichtig ist, wird sein Verstédndnis
als auctor legis, als dem Geber des biblischen Gesetzes zerstort. Nur wo von
Gott als dem Schopfer gesprochen wird, nur dort wird das Gesetz richtig ver-
standen und findet die staatliche Gesetzgebung ihre Grenze. Der theologi-
sche und der politische Souverinititsbegriff entsprechen sich also im einen
wie im andern Fall: Bei Schmitt ist es die Féhigkeit reiner Setzung, bei de
Quervain die Bindung an das Wort Gottes.

Jede Entscheidung® ist im Kern ein Akt von Souverinitit und steht fiir de
Quervain wie diese unter Gottes Gebot. Jede Entscheidung ist aber auch sin-
guldr und damit geschichtlich. Sie bedeutet unausweichlich eine konkrete
Ubernahme von Verantwortung. Ihrer Kontingenz will sich der einzelne
durch die Flucht in Weltanschauungen entziehen. * Das meint de Quervains
paradoxe Formulierung: «der Mensch versucht die Fragen zu 16sen, statt dass
er sich entscheidet» (TVP, 82). %

3 Politische Theologie, 49.

% S, dazu nicht nur die entsprechenden Passagen in PT, sondern auch «Die geistesge-
schichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus», Berlin, 8. Auflage, Nachdruck der 1926
erschienenen 2. Auflage 1996, 52-57.

3% 8. J. Habermas, Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt #1971,
319.

3 Zu diesem Begriff im Umfeld der dialektischen Theologie s. Entscheidung (E.
Herms), TRE 9, Berlin, New York 21982, 696-699.

3% Nach Schmitt beherrschen den Liberalismus der Glaube an zwanglos aus Diskussio-
nen hervorgehende Entscheide und die romantische Vorstellung des ewigen Gesprichs.
Diese Kritik mag de Quervain zu einer fiir ihn seltenen witzigen Formulierung inspiriert
haben, die Kimpfe in der liberalen Demokratie «endigen mit dem Sieg aller Beteiligten»
(TVP, 83), wogegen eigentlich nichts zu sagen wire.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 91

Auch was die Aufgabe des Staates angeht, widerspricht de Quervain
Schmitt aus der gleichen Perspektive seines Gottesbegriffs. Zunzchst sieht er
wieder in Schmitt jenen Staatsrechtler, der ein von allen weltanschaulichen
Restbestidnden gereinigtes Politikverstdndnis entwickelt und die Politik auf
ihre Grundelemente zuriickfiihrt. Politik und Staat lassen sich nicht in einem
liberalen Sinne auf bloss gesellschaftliche oder wirtschaftliche Funktionen re-
duzieren. Sammeln, Scheiden, Ordnen und Rechtsprechen — darin fasst dann
der «Adept Schmitts» die Souverinitidt des Staates zusammen oder, in ande-
rer Formulierung: «konkrete Entscheidung, Recht-Suchen, Recht-Schaffen»
(TVP,170). Sammeln und Scheiden — das ist die zentrale Leistung des Staates,
die nach Schmitts Begriff des Politischen ihren Ursprung hat in der funda-
mentalen Unterscheidung von Freund und Feind.*” Obwohl de Quervain die-
ser Theorie zustimmt, weil sie Ausdruck nicht idealistisch betrachteter politi-
scher Wirklichkeit ist, wehrt er sich gegen ihre weltanschauliche Hypostasie-
rung. Darum belegt er im Vortrag von 1931 «Theologie und politische Gestal-
tung» auch Schmitts Lehre mit dem Bann des Ideologieverdachts:

«Wer die politische Wirklichkeit anerkennt, muss auch die darin sich vollzichende
Sammlung und Scheidung anerkennen. Carl Schmitt sagt mit Recht, dass die entscheidende
Kategorie des Politischen das Freund-Feind-Verhiiltnis sei. Ein politischer Zustand, der
keinen Feind mehr kennt und anerkennt, hat aufgehort, politisch zu sein. Er ist die Erfiil-
lung, das Reich Gottes in seiner Herrlichkeit, als Werk des Menschen aber eine Anmas-
sung, ein utopischer Gedanke. Wer aber das Freund-Feind-Verhiltnis als ein unbedingtes
hinstellt, wer es mythisch-metaphysisch begriindet und unterbaut, der denkt und handelt
nicht mehr politisch. Er sucht nicht mehr den Kampf und die Entscheidung, um die es zwi-
schen geschichtlichen, politischen Menschen geht. Er spricht von einem Kampfe zwischen
Gottern, zwischen ddmonischen Michten. Er mythologisiert die Politik.» (20)

Anders als Schmitt, der die Tétung des Feindes nicht ausschloss, wird er
bei de Quervain «nicht zerstort, vielmehr an seinen Ort, in seine Grenzen ver-
wiesen», so wie Bismarck — da sind wir beim Preussentum — «unprinzipiell ...
nicht moralisch, seinem Feind die Ehre lassend, des andern Lebensraum ach-
tend, mit einem Wort politisch verantwortlich» gehandelt hat (ebd.). De
Quervain pléddiert also fiir «eine Grenzen anerkennende Politik» sowohl im
Innern wie gegen aussen (ebd.). Daher ist auch die Rede vom Erbfeind un-
moglich.

¥ So kann de Quervain Jahre spiter auch von kirchlichen Anstrengungen sagen: «Wer
von der Lehre, von der Verkiindigung, von der Kirchenzucht, von der Diakonie fordert,
dass sie Losungen biete, der leugnet also, dass Volk und Recht und Staat vergehen. Er weiss
nicht mehr zu unterscheiden zwischen dem ewigen Wort Gottes und den Gedanken der
Menschen» (VO,9), zwischen der Kirche als Verkiindigerin von Gottes Willen und der Kir-
che als kultureller oder religidser Anstalt.

“ Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien,
Berlin, 7. Auflage, 5. Nachdruck der Ausgabe von 1963, 2002, 26ff.



92 Hektor Leibundgut

Implikationen des Personalismus

De Quervains Weltanschauungskritik hat immer die Aufgabe, die Ent-
scheidungssituation und damit die Freiheit und Verantwortlichkeit der zum
Handeln und zur Entscheidung aufgerufenen Person freizulegen. Diese
menschliche Situation entspricht indessen keineswegs der liberalen Fiktion
der Vertragssituation an sich freier und ungebundener Wesen. «Wir miissen
es also ablehnen, nach individualistischer Weise einen Menschheitskern
blosszulegen, dieses Allgemein-Menschliche fiir unseren Néchsten auszuge-
ben und diesem Phantom Bindungen zu opfern» (TVP, 50). De Quervain
lehnt wie Gogarten oder Emil Brunner die liberalen «Robinsonaden»*' ab.
Denn diese negieren sowohl die christliche Auffassung des Menschen als ei-
nes unfreien Siinders wie das Faktum seines Angewiesenseins auf Andere.
Die Freiheit eines Christenmenschen wird nur recht verstanden als die Frei-
heit des siindigen, gerichteten, gerechtfertigten und geheiligten Menschen in
der Dialektik von Befreiung und Gebundenheit oder Dienstbarkeit. Ein
Mensch erfdahrt sein Menschsein nur in der Beziehung von Ich und Du, im
Angesprochensein in konkreten Beziehungen: «erkenne als Gatte, als Vater,
Nachbar, Lehrer, Baumeister, wo dein Néchster steht, wo du zum Handeln
aufgerufen bist, erkenne deinen Nichsten und in seiner Erkenntnis dich
selbst in deinem Zugeordnetsein, in deiner Horigkeit» (GS, 43).

Diesen wunderlichen Begriff der Horigkeit, er bedeutete im Mittelalter die Mittelstel-
lung zwischen Leibeigenschaft und Freiheit, hatte Gogarten ins Spiel gebracht. «<Im Verlust
von Autoritit und Bindung erblickte er den Grundschaden der Moderne.»** Wirkliche Au-
toritit erfahrt das menschliche Ich in der Begegnung mit dem gottlichen Du.** Aber in so-
zialer Hinsicht bedarf die damonische Bosheit des Menschen der Autoritit, und sie ist da
gegeben, «wo ein Mensch einem anderen in sein innerstes Menschsein hineingreift»*. Ge-
horsam bedeutet dann, «dass ein anderer sozusagen in mein Sein eingedrungen ist und dass
ich ihn da in mir aufgenommen habe» (ebd.). Ordnungen wie Ehe, Familie, Beruf, Staat
entheben die menschlichen Beziehungen der Willkiir des Einzelnen (a.a.O. 9). Sie sind
«ohne Autoritit und Gehorsam, ohne Gewalt und Zwang schlechthin unmdoglich» (ebd.).
An die Stelle einer auf der Illusion des guten Menschen aufbauenden Ethik der Freiheit,
Gleichheit, Selbstbestimmung (28) hat eine Ethik zu treten, in der wieder in Beziehungen
das «zukommende Mass von Autoritdt und Gehorsam, die ihr zukommende Weise von

# E. Brunner, Das Gebot und die Ordnungen. Entwurf einer protestantisch-theologi-
schen Ethik, Tiibingen 1932, 281, s. tiberhaupt 277- 292, anschliessend u.a. an F. Gogarten,
Ich glaube an den dreieinigen Gott, Jena 1926, 68ff.

% Chr. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie.
Zur Frage der natiirlichen Theologie, Tiibingen 1977, 83.

# F. Gogarten, Gemeinschaft oder Gemeinde, in: J. Moltmann (Hg.), Anfinge der
dialektischen Theologie Band 2. Rudolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Eduard Thurney-
sen, Miinchen 1963, 164-167.

4“4 Wider die Achtung der Autoritiit, Jena 1930, 6. Diese Gedanken hat Gogarten wei-
ter ausgefiihrt in: Politische Ethik. Versuch einer Grundlegung, Jena 1931.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 93

Herrschaft und Horigkeit» erkannt wird (38). Politisch fatal wirkte sich aus, dass Gogarten
scheinbar unverfinglich mit der aristotelischen Formel des zoon politikon den Menschen
als «politische Existenz» bestimmt. «Politische Existenz» bedeutet «das Leben des Men-
schen mit den Anderen; aber da der Mensch nicht lebt ausser mit Anderen, so ist mit der
politischen Existenz das menschliche Leben iiberhaupt gemeint».* Gogarten identifiziert
sie immer deutlicher mit Schopfung, Volkstum und Staat. 1932 erklart er Volkstum und Sit-
te als Gehorsam und Horigkeit fordernde Schépfungsordnungen® und 1933 kommt er zum
Schluss, mit dem NS-Staat gehore der deutsche Mensch wieder dem Volk und durch das
Volk dem Staat. *’ Beide, Volk und Staat, entsprechen ihrer Bestimmung, wenn sie den
Menschen total in Anspruch nehmen (445).

Gerade im Vergleich mit Gogarten werden de Quervains abweichende
Optionen im Verstdndnis der Horigkeit und der politischen Existenz sichtbar.
Er verwirft weder den liberalen Staat noch setzt er den Staat als absolute Au-
toritdt ein. Er beklagt weder eine fehlende Autoritidt noch kennt er stéindische
Schoépfungsordnungen im Sinne normativer Entitidten. Ihn beschéftigen die
Entwurzelung des modernen Menschen, die Briichigkeit sozialer Beziehun-
gen (TVP, 47), die soziale Not, auf die die rationalistischen Ideologien keine
Antwort wissen und gegen die nur die konkrete geschichtliche Erfahrung ei-
ner «Aufeinanderbezogenheit», einer «Inanspruchnahme» (ebd.) hilft, wie
sie im konkreten Da- und Sosein von Volk, Staat, Familie, Beruf, Klasse(!)
geschieht. Ein Mensch kann seiner Verantwortung nur nachkommen inmit-
ten von Beziehungen, in die er hineingestellt, «<hineingeworfen» wird. Ord-
nungen, Stand, Beruf, Klasse usw. fungieren als kommunitaristisch verstan-
dene Metaphern sozialer Verpflichtung und geschopflicher Existenz. Theolo-
gie hat weder den Staat oder die Familie an sich zu verteidigen (TVP, 47),
noch irgendeines ihrer Modelle, das wire nur Riickfall in Weltanschauung. Es
ist auch nicht ihre Sache, dieses Familienmodell oder jenes Parteiprogramm
mit einem christlichen Stempel zu versehen und iiberhaupt eine christliche
Gesellschaft, einen christlichen Staat anzustreben, sie also zu christianisieren.
Sonst entsteht «die Gefahr... einer Politisierung, deutlicher einer Moralisie-
rung der Theologie» (TVP, 12). De Quervain bindet Horigkeit an die Verant-
wortlichkeit des Einzelnen, dessen Bedeutung Kierkegaard wiederentdeckt
hat. In seiner Wiederentdeckung des Einzelnen sieht de Quervain ein «echt
christliches, ein reformatorisches, ja konservatives Anliegen» (GS, 53). An
ihm findet die staatlich-politische Autoritit ihre Grenze (ebd.), denn dieser
Einzelne ist als Gottes Geschopf «die Begrenzung, die Krise, aber auch die
Begriindung der Ethik, der politischen Ethik» (GS, 54). Das wird ein Kern-
punkt des Widerstandes gegen das Nazi-Regime sein.

% Gogarten, Autoritiit, 22.
% Schopfung und Volkstum, Zwischen den Zeiten 10 (1932) 481-504.
47 Die Selbststindigkeit der Kirche. Deutsches Volkstum, 1. Juniheft 1933, 445-451.



94 Hektor Leibundgut

Volk, Volkstum, Staat

De Quervains Kritik konservativer oder neokonservativer Uberzeugun-
gen erfolgt nie von einem dusseren Standpunkt aus, sondern bei aller vermut-
lich ernstgemeinten Anteilnahme auf dem Weg innerer Entmythologisierung
und endet immer mit einer Auflosung der rationalistischen (also: liberalen!)
ideologischen Engfiihrungen in geschichtliche Pluralitdt. Dies ldsst sich an
seiner Auseinandersetzung mit dem Volks- und Staatsbegriff zeigen, die nicht
nur theologisch, sondern deutlich empirisch-soziologisch und historisch argu-
mentiert.

Die Bedeutung des Volksbegriffs in der deutschen Diskussion hatte ja da-
mit zu tun, dass Deutschland weder im 19. noch im 20. Jahrhundert eine poli-
tische, auf der Anerkennung einer gemeinsamen Verfassung beruhende
Identitdt auszubilden vermochte, wie dies etwa Frankreich, England oder der
Schweiz gelungen war. In dieses Vakuum stiess die Rede vom deutschen
Volk. Eine Solidargemeinschaft — wie eben «Volk» — schafft, wie M. Rainer
Lepsius darstellt, *® Einigung in dreierlei Hinsicht. Sie legt die Zugehorigkeit
fest (klassifikatorischer Aspekt), sie verleiht ihr einen Wert (normativer
Aspekt), und sie orientiert das Handeln (verhaltenspragender Aspekt). Ange-
sichts der sozialen Zerrissenheit, den Bedrohungséngsten von Biirgertum und
Adel durch den Vierten Stand bot sich das Konzept einer Volksnation, d.h.
einer durch Rasse, Sprache, Geschichte, Kultur zur schicksalhaften Gemein-
schaft verbundenen Einheit als rettende, fatalerweise aber auch verfassungs-
indifferente Grosse an.

De Quervain verstand die Berechtigung dieses Identitédtsbediirfnisses der
Deutschen, versuchte es aber zugleich kritisch zu differenzieren und relativie-
ren. Seine den «Theologischen Voraussetzungen» nachgereichte Schrift «Ge-
setz und Staat» von 1932 trigt den Untertitel «Wesen und Grenzen des Staa-
tes» und setzt sich mit dem von Ernst Jiinger und Carl Schmitt propagierten
totalen Staat auseinander und den damals propagierten Schlagworten der
«Revolution von rechts» wie etwa Reich, Drittes Reich, Polis, Nation, No-
mos.*

De Quervain bewegt sich auf zwei soziologisch-politologischen Gedan-
kenstridngen. Der eine ist der — und da unterscheidet er sich von der Definiti-
on des Menschen als politischer, letztlich ganz Volk und Staat geh6érender
Existenz etwa bei Gogarten —, dass der Staat ein soziales System unter ande-

%S, dazu knapp M.R. Lepsius, Nation und Nationalismus in Deutschland, in: M. Jeis-
mann und H. Ritter (Hg.), Grenzfille. Uber neuen und alten Nationalismus, Leipzig 1993,
193-214, speziell 197.

4 De Quervains eigentlich klaren Uberlegungen leiden darunter, dass er immer den
Sticheleien Schmitts u.a. gegen Parlamentarismus und Demokratie meint Rechnung tragen
Zu miissen.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 95

ren ist. De Quervain lehnt den totalen Staat ab, also einen Staat, der — wozu
er dank Verwaltung, Verkehr, Massenkommunikation, Bildung erst seit kur-
zer Zeit in der Lage war — simtliche Lebensbereiche umfasst und regelt: Dem
Staat steht die Familie gegeniiber, und seit Hegel differenziert sich die Polis
in Staat und Gesellschaft. An ihre Restauration ist daher nicht zu denken.
Der Staat kann angemessen nur betrachtet werden in seiner Begrenzung
durch andere soziale Systeme wie Familie, Volk, Beruf, Wirtschaft, Bildung,
ja Kirche, die er alle in ihrem Eigenrecht stehen lassen soll.

Lebt der Einzelne bereits hier in einem differenzierten System von Loya-
litdten, so erweitert es sich, sobald die Verwendungsweise des Begriffs Volk
ndher betrachtet wird. Dessen Komplexitét fiihrt de Quervain in allen theo-
retischen Schriften vor und nach 1933 am Beispiel der Schweiz vor, und be-
zieht sich dabei hdufig auch auf Jeremias Gotthelf, den fiir ihn legitimen, libe-
ralismuskritischen Interpreten schweizerischer Staatswirklichkeit. Das ist
mehr als eine heimatliche Schnurre. Die Schweiz mit ihren verschiedenen
Sprachen, Kulturen, Konfessionen und ihrem differenzierten foderalen Sy-
stem erlaubt de Quervain die Entfaltung einer differenzierten politischen Sy-
stematik. Ein Volk kann einmal eine regionale Gruppe meinen, die Emmen-
taler oder die Waadtlidnder, eine Sprachgemeinschaft oder dann das Staats-
volk, sofern es als politischer Verband agiert, und diesen verschiedenen
Volksbegriffen entsprechen verschiedene Loyalitdten, die nicht festgeschrie-
ben, sondern nur in konkreten Lebensvollziigen neu gestaltet werden kon-
nen. Plessners Feststellung, «die deutsche Schweiz, ein integrierender Be-
standteil deutschen Geistes und Volkstums, gehort einem anderen Vaterlan-
de», entspricht genau der Auffassung de Quervains. Volk ist somit keine fe-
ste, sondern geschichtliche, je nach Kontexten immer neu definierte Grosse,
der gegeniiber die Behauptung einer Einheit von Volkstum und Staat eine ra-
tionalistische, ungeschichtliche Fiktion darstellt. Die ideologischen Kon-
strukte von Volkstum, Nation, Blut, Rasse tragen als Rationalisierungen den
Keim der Auflosung bereits in sich (GS, 42). Der Riickzug aufs Volkische
schliesslich bricht die Zwiesprache mit dem Néchsten, dem Fremden ab
(TVP, 154) und verleugnet das, was Volk wirklich ist, Schopfung und nicht ir-
gendeine biologische oder mythologische Grosse. Es ist dann dieser in sich
differenzierte, am Bild der Schweiz entfaltete Volksbegriff, den de Quervain
nach 1933 der totalitdren Ideologie entgegenstellt. «Providentia Dei et confu-
sione hominum Helvetia regitur» (GS, 40; VO, 61) ist jener Satz, der die
Wirklichkeit der Politik theologisch angemessen zum Ausdruck bringt. De
Quervain ist weit davon entfernt, einen starken Staat zu postulieren, wohl
aber ist er bereit, Staat und Politik eine eigene, zugleich aber begrenzte Sphi-
re zu gewéahren.

3 Verspitete Nation, 37.



96 Hektor Leibundgut

Konigsherrschaft Christi

Mit Verwunderung registrierte Ludwig Marcuse in Sanary-sur-Mer den
christlichen Widerspruch gegen Hitler: «Die einzigen Stimmen des Wider-
stands, die wir aus Deutschland horten, waren protestantische und katholi-
sche. Sie waren nicht spontan. Sie wehrten sich nur gegen die gefidhrliche
Konkurrenz: die <Deutschen Christen>. Aber sie sagten in Deutschland, was
wir nur in Prag und Paris veroffentlichen konnten... Von Kunst und Wissen-
schaft horten wir nichts — oder nur Widriges...»*! Ahnlich ging es Karl Lo-
with,’> der auch die politische Ahnungslosigkeit und den dazu dann passen-
den politischen Opportunismus seines akademischen Milieus beschreibt. Hei-
deggers Rektorat ist davon nur der spektakulirste Fall.>* Selbst ein so wacher
Geist wie Karl Jaspers vermerkt 1946 im Riickblick zu seiner 1930 verfassten,
1932 iiberarbeiteten Zeitdiagnose «Die geistige Situation der Zeit»: «Ich hat-
te damals kaum Kenntnis vom Nationalsozialismus, etwas mehr Kunde vom
Faschismus».™

Innerhalb des christlichen Protests gegen den NS-Staat fillt de Quervains
insofern auf, als er, anders als L. Marcuse meint, sich nicht der Deutschen
Christen erwehrt, sondern gleich des Staates selbst. Er hatte in der Beschéfti-
gung mit der neuen Rechten auch die Waffen gegen sie geschmiedet und wen-
det sie nun mutig gegen die Anspriiche des totalen Staates. Jetzt, da alle rech-
ten Ideologeme eine reale Verwirklichung gefunden hatten, horte er auf, sie
zu diskutieren, und stellte ihnen nun die Souverinitiat Gottes, die Autonomie
der Kirche, die Kritik der Weltanschauungen, Recht und Grenze des Staates,
den entmythologisierten Volksbegriff, die Riicksicht auf den Fremden und
den Feind als den Nichsten gegeniiber. Hier zeigt sich, dass sein Ansatz einer
politischen Theologie von Anfang als Gegenentwurf zu der der Neuluthera-
ner oder der ihm néher stehenden Gogartens gedacht war, dem «pseudo-lu-
therischen Versuch», Natur und Gnade so zu parallelisieren, dass der Christ
frei ist, «der jeweiligen Ordnung sich einzufiigen, von der auf Erden herr-
schenden Gewalt sich ganz beanspruchen zu lassen» (Freiheit, 11). Die Rede
von christlicher Freiheit wird unglaubwiirdig, solange sie nur «auf dem Hin-
tergrund eines Volksnomos, ... einer politisch-totalitiren Weltanschauung»

1 Mein zwanzigstes Jahrhundert. Auf dem Weg zu einer Autobiographie, Miinchen
1960, 209, dort dann auch sein Eindruck von Karl Barth, dessen Pariser Vortrige er 1934
gehort hatte (210-213).

32 Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht, Frankfurt 1989, 35f.

3 Fiir die Universitit Heidelberg s. Chr. Jansen, «Deutsches Wesen», «deutsche
Seele», «deutscher Geist». Der Volkscharakter als nationales Identifikationsmuster im
Gelehrtenmilieu, in: R. Blomert u.a. (Hg.), Transformationen des Wir-Gefiihls. Studien
zum nationalen Habitus, Frankfurt 1993, 199-278.

34 Dritter, unverinderter Abdruck der im Sommer 1932 bearbeiteten 5. Auflage, Ber-
lin 1953, 4.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 97

gelebt werden kann (Freiheit, 12). Gegeniiber dieser von ihm so genannten
«neuen Sachlichkeit» betont nun de Quervain die Interpretation der Schop-
fung vom Evangelium her. Darin liegt der Ursprung des Theologumenons
von der Konigsherrschaft Christi: «Die Lehre von der christlichen Freiheit
darf nicht losgelost werden von der Erkenntnis der Konigsherrschaft Christi,
von seinem Regieren durch Wort und Geist» (13). Sie ist nicht als ethisches
Modell gemeint. Friedrich Gollner pladiert dafiir, darin nur eine Metapher zu
sehen, die die Dreidimterlehre Christi angesichts einer historisch konkreten
Herausforderung aktualisiert.”> De Quervain hatte die Formel ja nicht erst in
seinem Aufsatz von 1938 aufgebrachtSG, sondern mindestens schon drei Jahre
zuvor in der eingangs zitierten Freiheitsschrift, und bereits 1932 die in frithen
Bekenntnissen der Bekennenden Kirche figurierende Eingangsformel der
Berner Disputation von 1528 gegen Anspriiche des totalen Staates ins Feld
gefiihrt: Die Kirche, «deren eynig houpt Christus ist, ist uss dem wort Gottes
geboren, im selben bleybt sy, und hort nit die stimm eines frombden» (GS,
60).”’

Dass die christliche Gemeinde dies wirklich tut und Distanz nimmt zu den
vermeintlich natiirlichen oder geschichtlichen Offenbarungen, das ist das Ziel
der Schriften und Predigten de Quervains. Was er von Rom 13 schreibt, gilt
auch fiir sie: «Es ist die Gemeinde zu Rom, die angeredet wird, nicht die heid-
nische Stadt Rom».® Wirft man nun einen Blick auf das Staatsversténdnis
dieser Schriften, dann féllt die génzliche Niichternheit, Rationalitdt und zu-
gleich Eindringlichkeit auf, mit der de Quervain den im Lichte von Rém 13
betrachteten Staat beschreibt (wie tiberhaupt die Niichternheit der Sprache
und die Verweigerung des nationalen Pathos eine kritische Funktion hat):
«Weil der Christ um die Bedeutung der iustitia civilis, um die — mit Kleist zu
reden — gebrechliche Einrichtung dieser Welt weiss, darum kann er nicht an
eine totale Losung glauben, eine totale Losung suchen» (Freiheit, 62).% Iusti-
tia civilis ist nur «Zeichen fiir die Gabe Gottes und nicht sie selbst» (63), ge-
nauso wie der Staat nur recht verstanden wird als Notlésung. Thm dient der
Christ in seiner von Gott geschenkten Freiheit: «In dieser Freiheit tun wir un-
seren Dienst, gehen wir unserer Arbeit nach zum Wohle der Stadt, solange
wir in unserem biirgerlichen Beruf stehen» (71).

% De Quervain, 114ff.

% H.-W. Schiitte, Konigsherrschaft Christi. Thesen zur Funktion einer theologisch-
politischen Formel, in: M. Baumotte u.a., Kritik der politischen Theologie (TEH NF 175),
Miinchen 1973, 21; ders., Zwei-Reiche-Lehre und Konigsherrschaft Christi, in: A. Hertz
u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik. Aktualisierte Neuausgabe, Freiburg, Basel,
Wien 1993, 343.

57 Karl Barth zitiert diesen Satz dann auch in «Theologische Existenz heute».

% Vom christlichen Leben, 71.

% Das Kleist-Zitat findet sich am Ende der «Marquise von O».



98 Hektor Leibundgut

Hier liegt aber auch die Legitimation des Widerstandes gegen den Staat:
«Habe ich meines Nachsten Ehre und guten Ruf nach meinem Vermégen zu
retten und zu fordern, oder soll der Staatsbiirger und Volksgenosse den
schméhen, der als politischer Feind ihm gezeigt wird nach dem Grundsatz:
Gut ist, — oder auch Recht ist — was dem Volke niitzt?» (VO, 72) Der totale
Staat ist eine Gewissensherausforderung fiir den Christen deshalb, weil er ihn
vor die Frage stellt «Darf ich Unrecht tun?» (VO, 73) Sie stellt sich fiir alle,
etwa fiir den Arzt in der Frage der Sterilisation. De Quervains Antwort ist
hier deutlich. Wer Gottes Wort hort, «kann nicht nach dem Grundsatz han-
deln: Gut ist und recht ist, was dem Volke niitzt. Die Sterilisation geschieht in
Ausfiihrung dieses Grundsatzes, zur Schaffung eines Volkes, das von Men-
schen erdacht und gewollt ist.»* Anders gesagt: Dies wire wieder nichts an-
deres als Weltanschauung und Verleugnung der Schopfung. Was hier fiir eine
arztliche Frage gesagt ist, gilt fiir alle anderen Lebensbereiche auch, Familie,
Bildung, Schule. «Du bist auch in deinen politischen Entscheidungen gebun-
den durch Christus. Ihm gegentiber hast du keine Freiheit; er ist der Weg, die
Wahrheit und das Leben. Frei bist du dem Leben und seinen Moglichkeiten
gegeniiber» (Freiheit, 64), so wie der Christ auch Weltanschauungen haben
kann als ein Freier — «er hat sie, als hitte er sie nicht» (65). Daher provoziert
gerade der Gehorsamsanspruch des Glaubens die politische Freiheit des Ein-
zelnen und die Ubernahme einer vom Gewissen geleiteten Verantwortung.
Er ist der von Gott Herausgerufene und dem totalen Staat Gegeniibergestell-
te, der nicht mehr im Strom des Kollektivs versinken kann.®!

Gerade angesichts der Wirklichkeit des totalen Staates erhilt die kirchli-
che Diakonie eine kritische Aufgabe. Sie besteht nicht in der Losung der so-
zialen Frage (VO, 74f.) oder der Umsetzung irgendeines sozialen Programms.
«Der Ruf lautet heute: Diakonie, briiderliche Hilfe, radikale Hilfe im Lob-
preis Christi und nicht politische Losung!» (VO, 75). Kirchliche Diakonie ist
«demonstratives Handeln» (VO, 9), «briiderliche Hilfeleistung, briiderlicher
Dienst an der verlorenen Welt» (VO, 17), sie konkretisiert sich im Einsatz fiir
den Fremden und den Feind — den Juden. Dies darum, weil der Niachste als
Geschopf Gottes vor dem Biirger und Volksgenossen steht. Der Nichste ist
die iibergreifende, Biirger und Volksgenosse die relative Bestimmung (VO,

% Nur in dem Vortrag iiber politische Gestaltung von 1931 verfiel de Quervain einen
Augenblick lang ins sozialpolitische Rasonnement tiber die Gesundheit und die Erhaltung
der Lebensfihigkeit des Volkstums (29).

' Zu de Quervains Haltung gegeniiber dem Entwurf einer Denkschrift der Vorldufi-
gen Kirchenleitung (VKL) im Jahre 1937 siche den Hinweis von G. Besier, Die Kirche und
das Dritte Reich. Spaltungen und Abwehrkdampfe 1934-1937, Berlin, Miinchen 2001, 500f.
De Quervain und Peter Brunner formulierten ein «bekenntnisdhnliches Wort der Kir-
chenleitung an die Gemeinden, durch das <auch der Staat vor die Entscheidung gestellt
wird>» (501).



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 99

66): «Wird der Nichste aus dem Staat ausgeschaltet, dann wird aus dem
Recht Unrecht» (ebd.).

In den «Theologischen Voraussetzungen» befasst sich de Quervain mit jii-
dischen Autoren und Philosophen im Kontext seiner Weltanschauungskritik,
der natiirlich auch der Zionismus als nationaler Ideologie verfillt. Beildufig
variiert er auch das Thema des jiidischen, bzw. liberalen Literatentums.
«Volk und Obrigkeit» von 1937 enthdlt hingegen eine ausfiihrliche Erorte-
rung zur Stellung der Kirche zum Judentum (21-41). De Quervain argumen-
tiert von einem dezidiert christlich-theologischen Standpunkt aus. Zum einen
lehnt er ein von irgendeinem rassischen, biologischen, volkischen, geschicht-
lichen oder kulturellen Standpunkt aus gefilltes Urteil iiber Israel oder die
Juden rundweg ab, das wire bloss Naturalismus, Weltanschauung, Metaphy-
sik. «Die Judenfrage ist keine Rassenfrage» (37), sondern kann nur vom Er-
wihlungshandeln Gottes her angemessen verstanden werden. Zum andern
versucht de Quervain, die von den Juden ausgehende Storung in ihrer sozia-
len und theologischen Ambivalenz ernstzunehmen und ebenso die jiidischen
Reaktionen auf erfahrene Diskriminierung. Massstab der Beurteilung kann
nur das Wort Gottes sein, und sein Sinn ist deutlich: Israel ist das von Gott er-
wihlte, geheiligte Volk, eine «Wundertat Gottes» (31). Obwohl es Jesus nicht
als den Christus anerkennt und die Kirche das Erbe Israels als des wahren
Gottesvolkes angetreten hat, bleibt es das von Gott erwihlte Volk. So ver-
sucht de Quervain die gesellschaftliche und theologische Auseinandersetzung
mit dem Judentum in den Horizont der durch den Glauben gegebenen Néch-
stenliebe einzuholen: «Die Glaubenserkenntnis schafft die notige Distanz
zum Judentum. Die Glaubenserkenntnis erkennt das Gegeniiber; die Distanz
auf Grund des Glaubens hebt die Nichstenliebe nicht auf. Diese Distanz
wirkt sich nicht aus in einer weltanschaulichen, totalen <Losung> der Juden-
frage. Sie bleibt auf dem Boden des Relativen, des Politischen, das begrenzt
wird durch die Gebote Gottes.» (39) So hatte de Quervain schon das Freund-
Feind-Schema Schmitts Kkritisiert. Es sollte anders kommen, dndert aber
nichts an der Tatsache, dass de Quervain «noch»?, «schon»? 1937 vor der
kommenden Katastrophe offentlich gewarnt hat.

Eine kleine Bilanz

De Quervain hat konsequent versucht, die dialektische Theologie fiir ein
kritisches, ja pragmatisches Verstdndnis von Politik und Staat fruchtbar zu
machen und zugleich eine interdisziplindre, mit Soziologie und Recht koope-
rierende Theologie zu entwickeln. Hier weist sein Ansatz iiber seine Zeit hin-
aus.

Seine politische Theologie setzt noch eine mit dem Christentum vertraute
Gesellschaft voraus. Das erste Gebot als theologisches Axiom ist das Zen-



100 Hektor Leibundgut

trum der politischen Theologie und zugleich Orientierungspunkt politischen
Handelns. Werte wie Menschenwiirde, Menschenrechte, Freiheit, Demokra-
tie, ja selbst noch Volk, Zucht, Nation dienen nur als Parolen politischen
Handelns, laufen aber Gefahr, sich zu Weltanschauungen zu verselbstindi-
gen. Indem de Quervain diese Begriffe auf die gleiche Ebene der Wertigkeit
stellt, fallen sie als mogliche uiberpositive Beurteilungskriterien aus. Gesell-
schaft und Staat bleiben darum angewiesen auf die Verkiindigung der Kirche.
Erst die Erfahrungen des Totalitarismus haben nach dem Zweiten Weltkrieg
den Menschenrechten zu ihrer Geltung als iiberpositiver Norm verholfen.
Dass ihre Durchsetzung hochst zweideutig sein kann, das wusste de Quervain
und hat davor gewarnt. Gerade darin liegt womoglich die Aktualitit seiner
unausgefiihrten politischen Theologie, dass sie jene theologische Dimension
der Politik offenhélt, deren Pridsenz weiterhin die Welt bewegt.

Hektor Leibundgut, Bern



	Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution : über Alfred de Quervains Schriften zur politischen Theologie und Ethik vor und nach 1933

