
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 1

Artikel: Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution : über Alfred de
Quervains Schriften zur politischen Theologie und Ethik vor und nach
1933

Autor: Leibundgut, Hektor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution

Über Alfred de Quervains Schriften zur politischen Theologie
und Ethik vor und nach 1933

Zwei Erinnerungen verbinden mich mit Alfred de Quervain, von denen
die zweite, eine literarische Begegnung, es war, die mich veranlasste, diesen
eigentlich ausserhalb meiner Kompetenzen liegenden Beitrag zuzusagen. Die
erste: Ich besuchte etwa 1966 eine seiner letzten Vorlesungen an der Universität

Bern, die mir durch seine Gestalt in Erinnerung blieb und die Tatsache,
dass ich ihn, den durch die Spätfolgen einer Kinderlähmung schwer Gezeichneten,

zuweilen über die Treppe des damals nicht rollstuhlgängigen
Universitätsgebäudes in den Hörsaal 5 begleiten half. Diese Erinnerung muss mich
Jahre später bewogen haben, unter den aussortierten Büchern einer
Seminarbibliothek kleinere Schriften de Quervains zur Politik aus der Zeit um 1933

mitzunehmen, nebst einigen zufälligerweise daneben liegenden Heften
damaliger Jahrgänge des «Deutschen Volkstums». Wiederum gingen fast zwanzig

Jahre vorüber, bis ich, in der Bibliothek stöbernd, auf eben diese Literatur
stiess und sie mit wachsender Verwunderung zu lesen begann. Die eine
Schrift hiess «Das Gesetz des Staates. Wesen und Grenze der Staatlichkeit»
(Furche, Berlin 1932, im folgenden zitiert als GF). De Quervain setzte sich, so
schien es auf einen ersten Blick, wohlwollend mit heute eher berüchtigt
tönenden Namen wie Carl Schmitt, Ernst Jünger, Ernst Stapel auseinander,
also dem Kreis der Konservativen Revolution.1 Die andere, 1935 erschienene
Schrift trug den umständlichen Titel «Vom rechten Verständnis der christlichen

Freiheit und von der Bewährung dieser Freiheit im bürgerlichen Leben»
(Furche, Berlin o.J., zitiert als «Freiheit») und wandte sich gegen die Ideologie

des totalen Staates.
De Quervains Nähe zur dialektischen Theologie diente Friedrich-Wilhelm

Graf als Beleg für Barths fragwürdiges Verhältnis zum Liberalismus. De
Quervain habe «dialektisch-theologischen Kampf gegen den theologischen
Liberalismus und konservativ-revolutionären Kampf gegen politischen
Liberalismus und liberale Demokratie miteinander parallelisiert, intensiv den
Begriff des Politischen und die Liberalismuskritik Carl Schmitts rezipiert, noch
1931 Volkstum und starken Staat zu Schöpfungsordnungen Gottes erklärt
und dabei ausdrücklich einen positiven Zusammenhang zwischen dialektischer

Wort-Gottes-Theologie und nachliberal autoritärem Staatsideal
aufgestellt»2. Grafs Urteil scheint mir ziemlich schief, aber es passt paradoxerweise
zu einem Eindruck, den Barth und Thurneysen damals selber von ihrem Mit-

1 Dazu: St. Breuer, Anatomie der Konservativen Revolution, Darmstadt 21995.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 81

Streiter hatten. Barth schreibt Thurneysen am 21. Oktober 1930 nach einer
Begegnung mit einem Redaktor der rechten Zeitschrift «Der Ring», für die
de Quervain drei Beiträge verfasste, er verstehe nicht, «wie unser kluger
Freund de Quervain dazu kommt, nun gerade das für so herrlich zu halten»3,
und in einem späteren Brief, der zugleich eine distanzierte Freundschaft
dokumentiert: «Jedenfalls ist - im Zusammenhang mit seiner Rechtsschwenkung

in der Richtung zu den Schöpfungsordnungen und zum preussischen
Konservativismus - irgendein neuer Rappel in ihn gefahren» (a.a.O. 76).

1931 erschien von de Quervain ein Buch mit dem Titel «Die theologischen
Voraussetzungen der Politik. Grundlinien einer politischen Theologie»4. Dieser

tour d'horizon durch politische Weltanschauungen sympathisierte trotz
aller sonstigen Unparteilichkeit mit der konservativen Liberalismuskritik und
schien mit dem Begriff der politischen Theologie im Untertitel in Richtung
Emmanuel Hirsch, Paul Althaus und Friedrich Gogarten zu weisen, die, so
Hans-Ulrich Wehler, «mit ihrer Politischen Theologie> einer bereitwilligen
Rezeption des Nationalsozialismus den Weg»5 bahnten. Sollte auch de Quervain

zu dieser «unheiligen Trias» (Wehler, 802) gestossen sein?
De Quervain schien Hirsch jedenfalls konservativ genug, um ihn in einem

offenen Brief an Karl Barth als Kronzeugen für die Verträglichkeit von
Dialektischer Theologie und neulutherischer Staatsauffassung aufzubieten:
«Schon hat sich in de Quervain ein junger Schweizer gefunden, welcher von
den theologischen Voraussetzungen aus, die Sie im wesentlichen billigen
müssen, den Weg hinüberbahnt zu dem jungen Denken, das sich seiner
Verwurzelung in Volksgemeinschaft und Schicksalsgemeinschaft als einer von
Gott gesetzten Lebenswirklichkeit bewusst ist»6. Nun ist auch dies ein schiefes

Urteil, aber de Quervains Sache steht mit dem Einwand nicht besser, er
berufe sich gerade nicht auf Hirsch, Althaus oder Gogarten, sondern auf den
Staatsrechtler Carl Schmitt7, einen womöglich noch riskanteren Gewährsmann.

Es war ja Schmitt, der mit seiner Abhandlung «Politische Theologie.

2 Der Weimarer Barth - ein linker Liberaler?, EvTh 47 (1987) 565. Selbstverständlich
ist die Frage nach der Haltung der Dialektischen Theologie gegenüber der Republik von
Weimar und ihrer Verfassung wie gegenüber dem politischen Liberalismus legitim. Sie
kann angesichts des breiten Versagens von Bürgertum, Universität und Kirche beinahe
nur im Blick auf sie ernsthaft erörtert werden.

3 Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel. Band 3,1930-1935, Zürich 2000,54;
dazu die Anmerkung des Herausgebers.

4 Furche, Berlin, abgekürzt TVR
5 Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Vierter Band. Vom Beginn des Ersten Weltkrieges

bis zur Gründung der beiden deutschen Staaten 1914-1949, München 2003,797.
6 Zitiert nach Barth-Thurneysen, a.a.O. 232, Anm. 17, vgl. dazu 227, Anm. 11. Hirschs

Hinweis auf de Quervains schweizerische Nationalität ist deswegen wichtig, weil die
dialektische Theologie weithin als schweizerisches, d.h. auch von einem gänzlich anderen
politischen Standort aus argumentierendes Unternehmen aufgefasst wurde.

7 S.R. Mehring, Carl Schmitt zur Einführung, Hamburg 1992.



82 Hektor Leibundgut

Vier Kapitel von der Lehre der Souveränität» (1922,21933)8 das Thema zu
neuen, wenngleich höchst zweideutigen Ehren gebracht hatte.9 De Quervain
war ihm persönlich begegnet und fühlte sich von ihm gefördert (TVP, 10). Er
sah seine Leistung in der Verbindung von Offenbarungstheologie und Politik
(TVP, 168) und der Verknüpfung staatsrechtlicher und theologischer Begriffe

(TVP, 15f.). Hier gedachte de Quervain weiterzufahren, und seine Schriften

insbesondere vor 1933 zeigen den Einfluss Schmitts auf sein Verständnis
von Politik und Staat. Kurz: Ein Kritiker Schmitts, Frithard Scholz, rechnet
de Quervain unter die «Adepten» Schmitts10.

De Quervain ist also zugleich «Barthianer», «Schmittianer», ein um Preus-
sentum, Schöpfungsordnung und Volkstum bekümmerter Konservativer,
womöglich gar ein Vertreter der politischen, Dorf und Gemeinschaft verklärenden

Romantik, von der wiederum Schmitt nichts hielt. Diese disparaten
Zuordnungen werden erst recht fragwürdig angesichts der Tatsache, dass de

Quervain von der ersten Stunde an zu den nicht allzu zahlreichen Gegnern
Hitlers gehörte und aktiv in der Bekennenden Kirche mitgewirkt hat. Er
wandte sich offen gegen den totalen Staat und bezeichnete die Juden «noch»
(oder «schon»?) 1937 in einer in Deutschland erschienenen Schrift als Gottes
erwähltes Volk11. Verdankt sich diese Frontstellung nicht einfach einem
Sinneswandel und hat de Quervain vor 1933 bereits anders gedacht, als einige
Interpreten meinen, dann lohnt sich ein Blick auf seinen «Rappel» und die
Schriften jener Zeit. Nur muss er als eigenständiger Autor gelesen werden
und nicht als blosser Trabant des Zentralgestirns Barth (bzw. Schmitts, der
Schöpfungstheologie, des Volkstums), dem man hie und da im Vorbeigehen
Gesteinsproben entnimmt.

Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit ihm sei hier gerne auf die beiden

Dissertationen verwiesen, die seine politische Theologie im
Gesamtzusammenhang darstellen, die eine von Josep Castanyé, S.J., der de Quervain
aus der Perspektive der Politischen Theologie von J.B. Metz liest, die andere,
neuere, von Friedrich Göllner, die die politischen und theologischen Bezüge
sehr genau herausarbeitet.12

Thurneysen hat, den Briefen nach zu urteilen, de Quervains eigentliches
Interesse an einer politischen Theologie nicht für weiter bemerkenswert ge-

8 Berlin 31979.
9 Jürgen Manemann interpretiert die politische Theologie als polemischen Kampfbegriff

(Carl Schmitt und die Politische Theologie. Politischer Anti-Monotheismus [MBT 61],
Münster 2002).

10 Die Theologie Carl Schmitts, in: J. Taubes (Hg.), Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt
und die Folgen, München, Paderborn, Wien, Zürich 1983,164, Anm. 29.

11 Volk und Obrigkeit - eine Gabe Gottes. Herausgegeben vom Bruderrat der
Evangelischen Kirche der Altpr. Union, o.J. (Selbstverlag des Bruderrats, 1937, zitiert als VO).

12 J. Castanyé, Die Politische Theologie Alfred de Quervains, Bern, Frankfurt a.M.,
Las Vegas 1981, und W. Göllner, Die politische Existenz der Gemeinde: eine theologische



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 83

halten. De Quervain meint, die Theologie der Reformatoren enthalte in sich
eine politische Dimension und Luthers politische Schriften und Predigten,
Calvins Schlusskapitel zum vierten Buch der Institutio (IV, 20ff.) gehörten
zum Kern ihrer Theologie und seien nicht ihr blosses Anhängsel (TVP, 11).
Folglich gilt es, sowohl die der Theologie inhärenten politischen Dimensionen

zu entfalten wie die theologische Dimension der Politik selbst, was etwas
anderes bedeutet als eine sozialethische Reflexion des politischen Handelns
im engeren Sinn. Mit de Quervain wendet sich also ein dialektischer Theologe
direkt an die politische Öffentlichkeit, während Barth damals Politik zwar un-
missverständlich, aber immer nur indirekt über die Kritik an der Kirche ins
Visier nahm, wenn sie ihren Frieden mit ihr machte.13 Erst «Rechtfertigung
und Recht» von 1938 enthält den Entwurf einer politischen Theologie, die in
«Christengemeinde und Bürgergemeinde» von 1946 christologisch näher
entfaltet wird und die Affinität von christlichem Glauben und Demokratie
herausarbeitet.

Mir scheint es plausibel, de Quervains Grundlinien einer Politischen
Theologie als reformierten Gegenentwurf zu den neulutherischen Ansätzen
wie zur politischen Ethik Gogartens zu lesen, und ich verstehe darum ihren
Autor so: Er ist ein dialektischer Theologe, für den das erste Gebot das
entscheidende theologische Axiom ist, er ist ein Reformierter, der mit dem
Heidelberger Katechismus den ersten Artikel vom zweiten, also die Schöpfung
von der Erlösung her liest, er ist ein Schweizer, der den Unterschied zwischen
Volks- und Staatsnation ebenso kennt wie den politischen Föderalismus, und
er ist schliesslich ein Hugenotte, ein «Vorpostenmensch» (TVP, 95,115), der
im Volk nicht aufgeht, sondern ihm auch gegenüberstehen kann.

Plausibel scheint mir aber auch, dass Barths Bemerkung zum «Rappel»
einen wichtigen Hinweis zum Verständnis von de Quervains Schriften von
1930-1932 enthält. In ihrem Bemühen, all die Theorien und Theologien von
rechts zu würdigen, wirken sie fast krampfhaft im Vergleich zu jenen nach
193314, die sich offen und entschieden für die Freiheit der Christen und einen
sich seiner Grenzen bewussten Staat einsetzen. Aber de Quervain versteht
sich in der «Zwiesprache» (so sein bevorzugter Begriff) mit seinem jeweiligen

Ethik des Politischen am Beispiel Alfred de Quervains, Frankfurt a.M. 1997.

Bibliographien A. de Quervains finden sich in der Festschrift zu seinem 70. Geburtstag,
Freude am Evangelium, herausgegeben von J.J. Stamm und E. Wolf, München 1966

(zusammengestellt von R. de Quervain. 173-180) und bei Castanyé, a.a.O. 341-45 und
Göllner, a.a.O. 251-60.

13 Dazu hat sich Barth selber kritisch geäussert, etwa in einem Vortrag vom 5. Dezember

1938: Die Kirche und die politische Frage, Zollikon 1939, v.a. 18-23.
14 Zu den hier konsultierten Schriften nach 1933 gehören weiter:

Vom christlichen Leben. Eine Auslegung von Römer 12 und 13, Berlin 1934.

Die erste Tafel (TEH 34), München 1935 (Predigten).
Das Gesetz Gottes: Die zweite Tafel (TEH 39), München 1936 (Predigten).



84 Heklor Leibundgut

Gegenüber zugleich als Seelsorger. Seine politischen Schriften sind daher
nicht allein als theoretische Abhandlungen zu lesen, sondern als seelsorgerlich

akzentuierte Dialoge mit imaginierten Partnern.15 «Die beiden Aufgaben,

die polemisch-seelsorgerliche und die dogmatische» gehörten für de

Quervain zusammen (GS, 10).

Kulturwechsel

Als der junge Basler Privatdozent de Quervain seine so sehr auf die deutsche

Lage bezogenen «Grundlinien einer politischen Theologie» schrieb,
wirkte er als Pfarrer der deutschsprachigen Minderheitsgemeinde in seinem
Geburtsstädtchen La Neuveville/Neuenstadt am Bielersee. Sein Vater war
dort Pfarrer bei der grösseren/ranzöstschsprachigen Gemeinde gewesen, was
das Phänomen um so verwunderlicher macht, dass der Sohn sich mit dem Vater

in der Sprache der Mutter auf französisch unterhielt und dieser mit ihm
auf Berndeutsch.16 Der Vater, aus hugenottischer Familie stammend, hatte
während des Krieges als Seelsorger an deutschen Soldaten in französischer
Gefangenschaft gewirkt.17 Der Wechsel zwischen den Kulturen gehörte
offenbar zum Lebenselement der Familie de Quervain, und ein entscheidender
Kulturwechsel begann für den jungen Alfred de Quervain mit einem
Studienaufenthalt in Marburg, wo er, sozusagen im Schnittpunkt der neuen Theologie

und des zu Ende gehenden Neukantianismus, bei Heinrich Barth und Paul
Natorp studierte, der ihn nicht nur in sein sozialpädagogisches und sozialistisches,

den Individualismus überwindendes Gemeinschaftsdenken einführte,
sondern ihm auch Deutschland nahebrachte: «Im Zusammensein mit Natorp
ist Deutschland mir Heimat geworden.»18 Dies hat seine künftige Laufbahn
bestimmt.

Nach Abschluss des Studiums ging 1921 de Quervain nach Berlin zu der
1911 von Friedrich Siegmund-Schulze gegründeten Sozialen Arbeitsgemeinschaft

Berlin-Ost (SAG), die sich mit Volksbildung und fürsorgerischer
Arbeit in einem Berliner Arbeiterviertel befasste.19 In Berlin kam er in Kontakt
mit Paul Tillich und trat dessen Kreis der Religiös-Sozialen bei. Er soll es aber

Die Herrschaft Christi über seine Gemeinde und die Bezeugung dieser Herrschaft in der
Gemeinde, EvTh 5 (1938) 45-56.
Der ewige König. Festpredigten (TEH 58), München 1938.

15 Was nach Göllner, a.a.O. 198, den Reiz der Gelegenheitsschriften ausmacht.
16 Nach mündlicher Mitteilung Reinhold de Quervains, Burgdorf/BE.
17 So de Quervain im Vorwort von «Gesetz und Freiheit», 1930. Zur Biographie s.

Castanyé, de Quervain, 17-27, Barth-Thurneysen, Briefwechsel, Bd. 3,54.
18 A. de Quervain, Paul Natorp! Ein Wort des Dankes, Akademisch-Soziale Monatsschrift,

VIII. Jahrgang 1924,28.
19 Barth-Thurneysen, Briefwechsel, Bd. 3,795.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 85

auch gewesen sein, der den Organisatoren der Tambacher Tagung anstelle
der verhinderten Leonhard Ragaz und Martin Rade Karl Barth als Referenten

vorschlug.20

De Quervains Interessen lagen also zunächst auf praktisch-sozialem Gebiet, doch wandte

er sich nach kurzer Zeit dem Pfarramt zu und übernahm, wie Göllner in einem Vortrag
hervorgehoben hat,21 durchwegs Stellen bei Minderheitsgemeinden: 1923 die französisch
reformierte Gemeinde in Frankfurt, wo er auch Sekretär des Deutschen Hugenottenvereins

wird, ab 1926/7 die reformierte Gemeinde in Stuttgart, 1928 die deutschsprachige
Gemeinde in Neuenstadt. Ende 1931 kehrte de Quervain wieder nach Deutschland zurück
und wurde Pfarrer der von Friedrich Kohlbrügge gegründeten freien Niederländisch-refor-
mierten Gemeinde in Elberfeld22, wo er dann zur starken Gruppe der Reformierten des

Wuppertals innerhalb der Bekennenden Kirche gehörte.23 1929 erwarb er das Lizentiat an
der theologischen Fakultät Basel und wirkte dort seit 1930 als Privatdozent für systematische

Theologie; 1935 wurde er Dozent an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal. Nach
langem Zögern24 kehrte er mit seiner Familie 1938 in die Schweiz zurück und übernahm ein
Pfarramt im damals noch bernischen Laufen.

Wenn Heinrich Barth de Quervain einen «Fremdling» nennt und Eduard
Thurneysen, der dies berichtet (a.a.O. 153), ihn - angesichts häufiger
Stellenwechsel - einen «Pilger», so bezeichnen sie nicht nur ein biographisches
Merkmal de Quervains, sondern ein zentrales Motiv seiner Theologie und
Ethik. Es ist die Gestalt des Fremdlings, die in allen Schriften oft so unvermutet

und störend auftritt wie im richtigen Leben, eine im Kern ganz ambivalente,

womöglich sehr persönlich gezeichnete Figur. Der Fremde soll nicht der
von aussen einbrechende Nörgler bleiben, sondern die Sprache lernen und
die Leute verstehen. «Wer die Sprache seiner Mitmenschen nicht sprechen
kann ist ein Fremdling. Wer sie nicht sprechen will versagt sich dem
Nächsten in seiner Aussprache» (GS, 43). Der Fremde provoziert aber auch
nach dem von Barth in der zweiten Fassung des Römerbriefs eingeführten,
für de Quervain in der Folge sehr wichtigen Begriff eine «Störung»: er durchbricht

einen gewohnten Lebenszusammenhang und provoziert die Einheimischen

zur Entscheidung. Der Fremde ist schliesslich auch der hilflose, des

20 Castanyé, de Quervain, 18; E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, München 1975,31978,
122.

21 Der Vortrag erscheint im Herbst dieses Jahres in einem von Wolfgang Lienemann
herausgegebenen Band über Schweizer Ethiker.

22 Offenbar durch Vermittlung Barths und Thurneysens (s. dazu den für die Elberfelder

Gemeinde sehr aufschlussreichen Brief Thurneysens an Barth vom 13.9.1931 und die
Anmerkungen des Herausgebers, a.a.O. 172-174).

23 Busch, Barths Lebenslauf, 253.
24 Sehr eindrucksvoll Thurneysen an Barth im Brief vom 19.4.1935, 852-854. In de

Quervains Pfarrhaus in Elberfeld verbrachte Barth am 8. Oktober 1935 den letzten Abend
im Nazi-Deutschland, bevor er in polizeilicher Begleitung an die schweizerische Grenze
gebracht wurde (H. Prolingheuer, Der Fall Karl Barth. Chronographie einer Vertreibung
1934-1935, Neukirchen-Vluyn 1977,227f.).



86 Hektor Leibundgut

Schutzes und der Nächstenliebe bedürftige Mensch. Dieser Fremde rückt in
den Schriften nach 1933 ins Zentrum theologisch-politischer Argumentation.
Fremdling und Pilger werden zu Metaphern christlicher und politischer
Existenz überhaupt und richten sich damit gegen die Ein- und Unterordnung des

Menschen in den völkischen Staat. Der Staat ist nichts als eine Notlösung in
dieser irdischen Welt und das Recht eine Gabe Gottes an die Pilger (VO,
60f.).

Die Weltanschauungskritik der Wort-Gottes-Theologie

Zur geistigen Lage in der Zeit von Weimar schreibt Helmuth Plessner
1935:

«Tatsache ist, dass die Arbeitslosigkeit auf dem Hintergrund des verlorenen Krieges
die längst bestehende Skepsis gegen kapitalistische Wirtschaftsordnung und imperialistische

Politik nur verschärfen und in allen Volksschichten verbreiten konnte. Tatsache ist
ferner, dass die Kriegspropaganda der Entente, der Vertrag von Versailles und das
Koalitionsspiel der republikanischen Parteien die Begriffe von Freiheit, Demokratie,
Selbstbestimmungsrecht der Völker, Fortschritt und Weltfrieden, mit einem Wort das Wertsystem
des politischen Humanismus westlicher Prägung bodenlos entwertet haben.»25

Plessner trifft präzise diejenige, den Untergang von Weimar befördernde
Geisteslage, die sich auch in den Schriften de Quervains spiegelt. Sie
bestimmt die politische Semantik jener Zeit. Für die Kirche waren, im Résumé
Wehlers (a.a.O. 799f.), zudem speziell bestimmend die nationalprotestantische

Mentalität, die Bejahung der Reichsidee, die Glorifizierung des
(untergegangenen) Obrigkeitsstaates, der christlich motivierte Antisemitismus und
die Ausbreitung völkischer Ideen. Als de Quervain sich zur Politik zu äussern
begann, verteidigte fast niemand mehr die Demokratie von Weimar, die mit
Brünings Präsidialregime im Oktober 1930 faktisch zu Ende ging. Der von
allen Seiten heftig bekämpfte Gegner war der Liberalismus.26 Damit geriet
auch die im Widerspruch zum Kulturprotestantismus entstandene dialektische

Theologie zwischen die Fronten. Barth sah in der Kriegsbegeisterung
von 1914 und dem den Kriegseintritt befürwortenden Aufruf der Professoren
ein Versagen des Kulturliberalismus und fürchtete später, durch die natürliche

Theologie führe ein gerader Weg von Schleiermacher zu den Deutschen

25 Die verspätete Nation. Über die politische Verführbarkeit bürgerlichen Geistes,
Stuttgart 1959/1969, Frankfurt 31988, 39f.; Neuausgabe des 1935 erschienenen Buches mit
dem Titel «Das Schicksal des deutschen Geistes im Ausgang seiner bürgerlichen Epoche».

26 S. dazu K. Sontheimer, Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. Die
politischen Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933. Studienausgabe
München 1968; Demokratie I (H.E. Tödt), TRE 8, Berlin, New York 21981, 438f. Ein
eindringliches Dokument der schon früh bedrohten Demokratie ist: E.Troeltsch, Die Fehlgeburt

einer Republik. Spektator in Berlin 1918 bis 1922, Frankfurt 1994.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 87

Christen. Das ist Ideenpolitik und so richtig oder so falsch wie alle Schlüsse

von Luther, Kant, Hegel, Wagner, Nietzsche etc. auf Hitler. Historisch
wahrscheinlicher schiene mir die These, die Begeisterung von 1914 im Gegenteil
auf einen Mangel an politischem Liberalismus im Bürgertum zurückzuführen,
das die Niederlage von 1848 kompensierte mit Hilfe einer Überidentifikation
mit Machtstaat, Kaiser und Nation. Solche Differenzierungen gehörten, wenig

verwunderlich angesichts wirtschaftlicher Depression und Arbeitslosigkeit,

nicht zu den Stärken damaliger Kritik. Thomas Manns eindringlicher,
geradezu ergreifender Einsatz für die Demokratie von Weimar und ihre
Verfassung blieb eine grosse Ausnahme. Barth, dessen demokratische Gesinnung

praktisch jeder seiner Gegner betonte, war indes der Überzeugung, dass
die «richtige» politische Entscheidung im Prinzip von der «richtigen» Theologie

abhängt, so in der Auseinandersetzung mit Gogarten und seinesgleichen.27

Ihm schloss sich de Quervain an.
Dreh- und Angelpunkt seiner Argumentation ist das theologische Axiom

der Wort-Gottes-Theologie: die absolute Souveränität Gottes. Sie wiederentdeckt

zu haben, ist die grosse Tat der Reformatoren und der Bekenntnisschriften.

Neuzeit, Aufklärung, Liberalismus, Moderne förderten dagegen
den im kulturprotestantischen Kult des Gottmenschen gipfelnden Prozess
der menschlichen Selbstbemächtigung und verdeckten damit die so viel
realitätsnähere Einsicht der Reformatoren. De Quervains Protest zieht die radikale

Konsequenz aus Webers These von der Entzauberung und Versachlichung

der modernen Welt und verweigert sich jeder religiösen Weihung und
Überhöhung irgendwelcher Gegebenheiten und Ereignisse. Gottes Offenbarung

ist die Krisis aller Ideologien und Weltanschauungen, sie zerstört die
weltlichen Sicherungen, befreit aber zugleich die Welt für ihre Weltlichkeit.28
Gottes Wort ragt in diese Welt hinein, ist ihr Gericht und ihr Zuspruch. Kirche

und Theologie kommt damit der Auftrag zu, das kritische, richtende,
tröstende und aufrichtende Gegenüber der Gesellschaft zu sein.

Die Theologie hat aber auch die Aufgabe, die in gesellschaftlichen und
politischen Theorien und Programmen enthaltenen oder auch nur vermuteten

27 Zu Barth, Gogarten, Heidegger, Jaspers, Buber und Tillich sowie Lukacs und
Korsch s. die Skizzen von A. Schwan, Zeitgenössische Philosophie und Theologie in ihrem
Verhältnis zur Weimarer Republik, in: K.D. Erdmann, H. Schulze (Hg.), Weimar,
Selbstpreisgabe einer Demokratie. Eine Bilanz heute, Düsseldorf 1980,259-285, ebenso die
beigefügte Tagungsdiskussion, 287-304.

28 Plessner zählt die «Radikalisierung der Theologie in den evangelischen Ländern»
zu jenen Kräften (neben dem Sozialismus und dem Faschismus, bzw. Dezisionismus), die
«die von konfessioneller Ungebundenheit, verweltlichter protestantischer Religiosität und
politischer Neutralität lebende Weltanschauungskultur» bestreiten (a.a.O. 175). Das
Verblüffende dieses Widerstandes ist. dass er sich unter fast gänzlicher Ausblendung moderner

Literatur, Kunst und Essayistik vollzieht, die ja alle auf ihre Weise die Idealismen des
19. Jahrhunderts zerstört haben.



88 Hektor Leibundgut

weltanschaulichen Ansprüche zu entdecken und zu kritisieren (s. z.B. TVP,
174). In Gefahr, selber Weltanschauung zu werden, stehen der Katholizismus
mit seiner Lehre vom Naturrecht, die Konservativen mit ihren theologischen
Ordnungsvorstellungen und natürlich all die «Schwärmer» wie die Religiös-
Sozialen, die das Evangelium in ein innerweltliches Programm verwandeln.
Vor dieser Gefahr schützen sie sich nur durch eine Reflexion auf ihre eigentliche

Aufgabe und ihre Grenzen, jenseits derer die sachliche Logik von
Recht, Wirtschaft und Politik, also insgesamt der säkularen Wissenschaft
beginnt. Die Frage stellt sich dann in der gegenseitigen Bestimmung der jeweiligen

Grenzen und Bezüge. Nach de Quervain ist eine von metaphysischen,
weltanschaulichen Annahmen freie Sachlichkeit da möglich, wo sie das
ungebundene, souveräne Wort Gottes als Mitte des Wissens anerkennt29 - gewiss
ein umstrittener Gedanke, der aber nach 1933, als die Wissenschaft in den
Dienst von Ideologien gestellt wurde, eine durchaus befreiende, weil zur
Nüchternheit mahnende Wirkung haben konnte. De Quervain hat ihn in
«Freiheit» in diesem Sinne entfaltet.30

De Quervain prüft in den «Theologischen Voraussetzungen der Politik»
die politischen Lehren des Katholizismus, der verschiedenen Spielarten des

Liberalismus, des proletarischen Sozialismus wie des Konservatismus und
kritisiert am schärfsten die von ihm eigentlich am überzeugendsten und klarsten

dargestellten Positionen: den Liberalismus (darunter den liebevoll
porträtierten französischen Protestantismus und den christianisme social) und
den Sozialismus, dessen relatives Recht des Klassenkampfes er betont. Aber
gerade sie stellt er unter den Generalverdacht der Weltanschauung und ihren
nur scheinbaren Versprechungen religiöser Sicherheit. Was aber auf der Seite
des Liberalismus Persönlichkeit, Autonomie, Emanzipation, Menschenrechte

sind, das sind auf Seiten des Sozialismus die Hypostasierung des Proletariates

zu einer pseudoreligiösen, auf Seiten des Konservativismus die des Volkes
zu einer absoluten Grösse biologischer, organischer oder mythisch-romantischer

Provenienz. De Quervains Weltanschauungskritik trifft alle gleicher-
massen. Sie repräsentieren allesamt (die konservativen eingeschlossen!)
rationalistische, und das heisst: im Kern liberale Konzeptionen des Politischen
und Sozialen. Den falschen Sicherheiten der Weltanschauungen tritt Gottes
Wort als Gericht und als Zuspruch entgegen, als «Störung».

29 Was dann auch meint, dass auch diese säkulare Gesellschaft, die als Folge der
radikalen Weltanschauungs- und Autonomiekritik eigentlich über keine eigenen normativen
Kriterien oder Massstäbe zur Lebensgestaltung verfügt, notwendigerweise Gottes
Offenbarung (und die Kirche) als ihre innere geistige Mitte anerkennen muss und folglich auf sie

bezogen bleibt.
30 Wie er dann sein Leben lang über die Aufgabe derTheologie an der Universität

nachgedacht hat.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 89

De Quervains Kritik der politischen Programme stellt also primär eine
Kritik ihrer religiösen Implikationen dar. Sie gilt nur indirekt politischer
Theorie und Praxis. Fragen wie Staatsform, Verfassung, Parteien usw. sind
neutral vor dem Hintergrund der Weltanschauungskritik. Der Politik kommt
nur die Aufgabe der provisorischen Bewältigung von Lebenslagen zu und
nicht die der Verwirklichung von Programmen oder gar Utopien.

In diesem Kontext stellt sich die Frage, wie de Quervain Schmitt rezipiert
hat.

Ein Adept Carl Schmitts?

De Quervain war in Berlin und später neben Tillich und Schmitt auch
Gustav Radbruch, Rudolf Stammler und dem Soziologen Heinz Marr begegnet
(TVP, 9) und damit auch scharfsinnigen Kritikern der Demokratie und ihrer
Schwächen.31 Angesichts dieser Begegnungen und der einschlägigen Lektüre
verwundert weniger die Präsenz konservativer Gedanken bei de Quervain als

die Tatsache, dass er ihnen nicht verfiel. So ist z.B. auffallend, dass sich bei
ihm zwar auch kritische, aber nirgends abwertende oder abschätzige Bemerkungen

über die Demokratie von Weimar oder Parteien finden und schon gar
nicht irgendwelche Elite- oder gar Führertheorien.32

Seine Rezeption Schmitts ist ja zunächst nur ein Hinweis dafür, was für
unterschiedliche Geister Schmitt in seinen Bann geschlagen hat.33 De Quervain
schätzte seine Verknüpfung historisch-soziologischer mit systematischer,
juristischer mit theologischer Betrachtungsweise und die Kritik der politischen
Romantik: Bei Schmitt liege das Entscheidende darin, dass «die Selbstherrlichkeit

der Moral und der Weltanschauung und der in sich gefestigten, sich
selbst behauptenden Machtverhältnisse durchschaut wird. Hier wird die Er-

31 K. Tanner, Antiliberale Harmonie. Zum politischen Grundkonsens in Theologie
und Rechtswissenschaft der zwanziger Jahre, in: H. Renz und F.W. Graf (Hg.), Umstrittene

Moderne. Die Zukunft der Neuzeit im Urteil der Epoche Ernst Troeltschs. Troeltsch-
Studien. Band 4, Gütersloh 1987,193-208. Von Marr ist mir nur der Aufsatz «Demokratie
und Bürokratie» (Deutsches Volkstum, 10. Jg., 340-352) bekannt. Er war offenbar ein an
Weber und Schmitt geschulter Soziologe, der aber eher einem organischen, christlich
geprägten Gesellschaftsbild anhing.

32 S. die Bemerkungen zu den Parteien als «Notgebilden eines unpolitischen Zeitalters»

(GS, 30).
33 Etwa Hugo Ball und sogar Walter Benjamin, der Schmitt seine Studie «Über den

Ursprung des deutschen Trauerspiels» übersandte und ihm (in einem in Adornos Briefausgabe

nicht aufgenommenen Brief) schrieb, wie viel seine eigenen kunstphilosophischen
Forschungen den staatsphilosophischen Schmitts verdankten, - fürwahr «gefährliche
Beziehungen», wie Susanne Heil ihre Studie über Benjamin und Schmitt betitelt: «Gefährliche

Beziehungen». Walter Benjamin und Carl Schmitt, Stuttgart 1996, zur Stelle S. 3. S.

auch H. Quaritsch (Hg.), Complexio oppositorum. Über Carl Schmitt, Berlin 1988.



90 Hektor Leibundgut

kenntnis von Gottes Souveränität nicht beiseite geschoben» (TVP, 168). Das
nüchterne, illusionslose Verständnis von Politik, wie es etwa Weber und
Troeltsch geprägt haben, kommt der Weltanschauungskritik der dialektischen

Theologie entgegen, und dies gälte auch für die Theorie Schmitts, hätte
er sie nicht selber wieder weltanschaulich aufgeladen. Sie fordert die Theologie

in dreifacher Weise heraus: im Verständnis der Souveränität, der
Entscheidung und der Aufgabe von Staat und Politik.

Nach Schmitts berühmter Definition sind «alle prägnanten Begriffe der
modernen Staatslehre säkularisierte theologische Begriffe»34, und er selbst
verstand die politische Souveränität in Analogie zur päpstlichen Unfehlbarkeit.

«Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet» (a.a.O. 11)
und also Recht setzt kraft seiner Machtbefugnis, oder, wie Schmitt aus Hob-
bes' Leviathan zitiert: «Auctoritas non Veritas facit legem».35 Normen werden
auf Entscheidungen zurückgeführt,36 nicht umgekehrt. Dies aber fordert de

Quervains Widerspruch heraus. Gott ist zwar das einzige wirkliche Subjekt
(TVP, 141), aber: Wird Gottes Souveränität jedoch in Analogie zum Souverän

gesetzt, der niemandem rechenschaftspflichtig ist, wird sein Verständnis
als auctor legis, als dem Geber des biblischen Gesetzes zerstört. Nur wo von
Gott als dem Schöpfer gesprochen wird, nur dort wird das Gesetz richtig
verstanden und findet die staatliche Gesetzgebung ihre Grenze. Der theologische

und der politische Souveränitätsbegriff entsprechen sich also im einen
wie im andern Fall: Bei Schmitt ist es die Fähigkeit reiner Setzung, bei de

Quervain die Bindung an das Wort Gottes.
Jede Entscheidung?1 ist im Kern ein Akt von Souveränität und steht für de

Quervain wie diese unter Gottes Gebot. Jede Entscheidung ist aber auch
singular und damit geschichtlich. Sie bedeutet unausweichlich eine konkrete
Übernahme von Verantwortung. Ihrer Kontingenz will sich der einzelne
durch die Flucht in Weltanschauungen entziehen.38 Das meint de Quervains
paradoxe Formulierung: «der Mensch versucht die Fragen zu lösen, statt dass

er sich entscheidet» (TVP, 82).39

34 Politische Theologie, 49.
35 S. dazu nicht nur die entsprechenden Passagen in PT, sondern auch «Die

geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus», Berlin, 8. Auflage, Nachdruck der 1926
erschienenen 2. Auflage 1996,52-57.

36 S. J. Habermas, Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt 41971,
319.

37 Zu diesem Begriff im Umfeld der dialektischen Theologie s. Entscheidung (E.
Herms),TRE 9, Berlin, New York T982,696-699.

38 Nach Schmitt beherrschen den Liberalismus der Glaube an zwanglos aus Diskussionen

hervorgehende Entscheide und die romantische Vorstellung des ewigen Gesprächs.
Diese Kritik mag de Quervain zu einer für ihn seltenen witzigen Formulierung inspiriert
haben, die Kämpfe in der liberalen Demokratie «endigen mit dem Sieg aller Beteiligten»
(TVP, 83), wogegen eigentlich nichts zu sagen wäre.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 91

Auch was die Aufgabe des Staates angeht, widerspricht de Quervain
Schmitt aus der gleichen Perspektive seines Gottesbegriffs. Zunächst sieht er
wieder in Schmitt jenen Staatsrechtler, der ein von allen weltanschaulichen
Restbeständen gereinigtes Politikverständnis entwickelt und die Politik auf
ihre Grundelemente zurückführt. Politik und Staat lassen sich nicht in einem
liberalen Sinne auf bloss gesellschaftliche oder wirtschaftliche Funktionen
reduzieren. Sammeln, Scheiden, Ordnen und Rechtsprechen - darin fasst dann
der «Adept Schmitts» die Souveränität des Staates zusammen oder, in anderer

Formulierung: «konkrete Entscheidung, Recht-Suchen, Recht-Schaffen»
(TVP, 170). Sammeln und Scheiden - das ist die zentrale Leistung des Staates,
die nach Schmitts Begriff des Politischen ihren Ursprung hat in der
fundamentalen Unterscheidung von Freund und Feind.40 Obwohl de Quervain dieser

Theorie zustimmt, weil sie Ausdruck nicht idealistisch betrachteter politischer

Wirklichkeit ist, wehrt er sich gegen ihre weltanschauliche Hypostasie-
rung. Darum belegt er im Vortrag von 1931 «Theologie und politische Gestaltung»

auch Schmitts Lehre mit dem Bann des Ideologieverdachts:

«Wer die politische Wirklichkeit anerkennt, muss auch die darin sich vollziehende
Sammlung und Scheidung anerkennen. Carl Schmitt sagt mit Recht, dass die entscheidende
Kategorie des Politischen das Freund-Feind-Verhältnis sei. Ein politischer Zustand, der
keinen Feind mehr kennt und anerkennt, hat aufgehört, politisch zu sein. Er ist die Erfüllung,

das Reich Gottes in seiner Herrlichkeit, als Werk des Menschen aber eine Anmas-
sung, ein utopischer Gedanke. Wer aber das Freund-Feind-Verhältnis als ein unbedingtes
hinstellt, wer es mythisch-metaphysisch begründet und unterbaut, der denkt und handelt
nicht mehr politisch. Er sucht nicht mehr den Kampf und die Entscheidung, um die es
zwischen geschichtlichen, politischen Menschen geht. Er spricht von einem Kampfe zwischen
Göttern, zwischen dämonischen Mächten. Er mythologisiert die Politik.» (20)

Anders als Schmitt, der die Tötung des Feindes nicht ausschloss, wird er
bei de Quervain «nicht zerstört, vielmehr an seinen Ort, in seine Grenzen
verwiesen», so wie Bismarck - da sind wir beim Preussentum - «unprinzipiell...
nicht moralisch, seinem Feind die Ehre lassend, des andern Lebensraum
achtend, mit einem Wort politisch verantwortlich» gehandelt hat (ebd.). De
Quervain plädiert also für «eine Grenzen anerkennende Politik» sowohl im
Innern wie gegen aussen (ebd.). Daher ist auch die Rede vom Erbfeind
unmöglich.

39 So kann de Quervain Jahre später auch von kirchlichen Anstrengungen sagen: «Wer
von der Lehre, von der Verkündigung, von der Kirchenzucht, von der Diakonie fordert,
dass sie Lösungen biete, der leugnet also, dass Volk und Recht und Staat vergehen. Er weiss
nicht mehr zu unterscheiden zwischen dem ewigen Wort Gottes und den Gedanken der
Menschen» (VO, 9), zwischen der Kirche als Verkündigerin von Gottes Willen und der Kirche

als kultureller oder religiöser Anstalt.
40 Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien,

Berlin, 7. Auflage, 5. Nachdruck der Ausgabe von 1963,2002,26ff.



92 Hektor Leibundgut

Implikationen des Personalismus

De Quervains Weltanschauungskritik hat immer die Aufgabe, die
Entscheidungssituation und damit die Freiheit und Verantwortlichkeit der zum
Handeln und zur Entscheidung aufgerufenen Person freizulegen. Diese
menschliche Situation entspricht indessen keineswegs der liberalen Fiktion
der Vertragssituation an sich freier und ungebundener Wesen. «Wir müssen
es also ablehnen, nach individualistischer Weise einen Menschheitskern
blosszulegen, dieses Allgemein-Menschliche für unseren Nächsten auszugeben

und diesem Phantom Bindungen zu opfern» (TVP, 50). De Quervain
lehnt wie Gogarten oder Emil Brunner die liberalen «Robinsonaden»41 ab.
Denn diese negieren sowohl die christliche Auffassung des Menschen als

eines unfreien Sünders wie das Faktum seines Angewiesenseins auf Andere.
Die Freiheit eines Christenmenschen wird nur recht verstanden als die Freiheit

des sündigen, gerichteten, gerechtfertigten und geheiligten Menschen in
der Dialektik von Befreiung und Gebundenheit oder Dienstbarkeit. Ein
Mensch erfährt sein Menschsein nur in der Beziehung von Ich und Du, im
Angesprochensein in konkreten Beziehungen: «erkenne als Gatte, als Vater,
Nachbar, Lehrer, Baumeister, wo dein Nächster steht, wo du zum Handeln
aufgerufen bist, erkenne deinen Nächsten und in seiner Erkenntnis dich
selbst in deinem Zugeordnetsein, in deiner Hörigkeit» (GS, 43).

Diesen wunderlichen Begriff der Hörigkeit, er bedeutete im Mittelalter die Mittelstellung

zwischen Leibeigenschaft und Freiheit, hatte Gogarten ins Spiel gebracht. «Im Verlust
von Autorität und Bindung erblickte er den Grundschaden der Moderne.»42 Wirkliche
Autorität erfährt das menschliche Ich in der Begegnung mit dem göttlichen Du.43 Aber in
sozialer Hinsicht bedarf die dämonische Bosheit des Menschen der Autorität, und sie ist da

gegeben, «wo ein Mensch einem anderen in sein innerstes Menschsein hineingreift»44.
Gehorsam bedeutet dann, «dass ein anderer sozusagen in mein Sein eingedrungen ist und dass
ich ihn da in mir aufgenommen habe» (ebd.). Ordnungen wie Ehe, Familie, Beruf, Staat
entheben die menschlichen Beziehungen der Willkür des Einzelnen (a.a.O. 9). Sie sind
«ohne Autorität und Gehorsam, ohne Gewalt und Zwang schlechthin unmöglich» (ebd.).
An die Stelle einer auf der Illusion des guten Menschen aufbauenden Ethik der Freiheit,
Gleichheit, Selbstbestimmung (28) hat eine Ethik zu treten, in der wieder in Beziehungen
das «zukommende Mass von Autorität und Gehorsam, die ihr zukommende Weise von

41 E. Brunner, Das Gebot und die Ordnungen. Entwurf einer protestantisch-theologischen

Ethik, Tübingen 1932,281, s. überhaupt 277- 292, anschliessend u.a. an F. Gogarten,
Ich glaube an den dreieinigen Gott, Jena 1926,68ff.

42 Chr. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie.
Zur Frage der natürlichen Theologie, Tübingen 1977,83.

43 F. Gogarten, Gemeinschaft oder Gemeinde, in: J. Moltmann (Hg.), Anfänge der
dialektischen Theologie Band 2. Rudolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Eduard Thurney-
sen, München 1963,164-167.

44 Wider die Ächtung der Autorität, Jena 1930,6. Diese Gedanken hat Gogarten weiter

ausgeführt in: Politische Ethik. Versuch einer Grundlegung, Jena 1931.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 93

Herrschaft und Hörigkeit» erkannt wird (38). Politisch fatal wirkte sich aus, dass Gogarten
scheinbar unverfänglich mit der aristotelischen Formel des zoon politikon den Menschen
als «politische Existenz» bestimmt. «Politische Existenz» bedeutet «das Leben des
Menschen mit den Anderen; aber da der Mensch nicht lebt ausser mit Anderen, so ist mit der
politischen Existenz das menschliche Leben überhaupt gemeint».45 Gogarten identifiziert
sie immer deutlicher mit Schöpfung, Volkstum und Staat. 1932 erklärt er Volkstum und Sitte

als Gehorsam und Hörigkeit fordernde Schöpfungsordnungen46 und 1933 kommt er zum
Schluss, mit dem NS-Staat gehöre der deutsche Mensch wieder dem Volk und durch das
Volk dem Staat. 47 Beide, Volk und Staat, entsprechen ihrer Bestimmung, wenn sie den
Menschen total in Anspruch nehmen (445).

Gerade im Vergleich mit Gogarten werden de Quervains abweichende
Optionen im Verständnis der Hörigkeit und der politischen Existenz sichtbar.
Er verwirft weder den liberalen Staat noch setzt er den Staat als absolute
Autorität ein. Er beklagt weder eine fehlende Autorität noch kennt er ständische
Schöpfungsordnungen im Sinne normativer Entitäten. Ihn beschäftigen die
Entwurzelung des modernen Menschen, die Brüchigkeit sozialer Beziehungen

(TVP, 47), die soziale Not, auf die die rationalistischen Ideologien keine
Antwort wissen und gegen die nur die konkrete geschichtliche Erfahrung
einer «Aufeinanderbezogenheit», einer «Inanspruchnahme» (ebd.) hilft, wie
sie im konkreten Da- und Sosein von Volk, Staat, Familie, Beruf, Klasse(!)
geschieht. Ein Mensch kann seiner Verantwortung nur nachkommen inmitten

von Beziehungen, in die er hineingestellt, «hineingeworfen» wird.
Ordnungen, Stand, Beruf, Klasse usw. fungieren als kommunitaristisch verstandene

Metaphern sozialer Verpflichtung und geschöpflicher Existenz. Theologie

hat weder den Staat oder die Familie an sich zu verteidigen (TVP, 47),
noch irgendeines ihrer Modelle, das wäre nur Rückfall in Weltanschauung. Es
ist auch nicht ihre Sache, dieses Familienmodell oder jenes Parteiprogramm
mit einem christlichen Stempel zu versehen und überhaupt eine christliche
Gesellschaft, einen christlichen Staat anzustreben, sie also zu christianisieren.
Sonst entsteht «die Gefahr... einer Politisierung, deutlicher einer Moralisierung

der Theologie» (TVP, 12). De Quervain bindet Hörigkeit an die
Verantwortlichkeit des Einzelnen, dessen Bedeutung Kierkegaard wiederentdeckt
hat. In seiner Wiederentdeckung des Einzelnen sieht de Quervain ein «echt
christliches, ein reformatorisches, ja konservatives Anliegen» (GS, 53). An
ihm findet die staatlich-politische Autorität ihre Grenze (ebd.), denn dieser
Einzelne ist als Gottes Geschöpf «die Begrenzung, die Krise, aber auch die
Begründung der Ethik, der politischen Ethik» (GS, 54). Das wird ein
Kernpunkt des Widerstandes gegen das Nazi-Regime sein.

45 Gogarten, Autorität, 22.
46 Schöpfung und Volkstum, Zwischen den Zeiten 10 (1932) 481-504.
47 Die Selbstständigkeit der Kirche. Deutsches Volkstum, 1. Juniheft 1933,445-451.



94 Hektor Leibundgut

Volk, Volkstum, Staat

De Quervains Kritik konservativer oder neokonservativer Überzeugungen

erfolgt nie von einem äusseren Standpunkt aus, sondern bei aller vermutlich

ernstgemeinten Anteilnahme auf dem Weg innerer Entmythologisierung
und endet immer mit einer Auflösung der rationalistischen (also: liberalen!)
ideologischen Engführungen in geschichtliche Pluralität. Dies lässt sich an
seiner Auseinandersetzung mit dem Volks- und Staatsbegriff zeigen, die nicht
nur theologisch, sondern deutlich empirisch-soziologisch und historisch
argumentiert.

Die Bedeutung des Volksbegriffs in der deutschen Diskussion hatte ja
damit zu tun, dass Deutschland weder im 19. noch im 20. Jahrhundert eine
politische, auf der Anerkennung einer gemeinsamen Verfassung beruhende
Identität auszubilden vermochte, wie dies etwa Frankreich, England oder der
Schweiz gelungen war. In dieses Vakuum stiess die Rede vom deutschen
Volk. Eine Solidargemeinschaft - wie eben «Volk» - schafft, wie M. Rainer
Lepsius darstellt,48 Einigung in dreierlei Hinsicht. Sie legt die Zugehörigkeit
fest (klassifikatorischer Aspekt), sie verleiht ihr einen Wert (normativer
Aspekt), und sie orientiert das Handeln (verhaltensprägender Aspekt). Angesichts

der sozialen Zerrissenheit, den Bedrohungsängsten von Bürgertum und
Adel durch den Vierten Stand bot sich das Konzept einer Volksnation, d.h.
einer durch Rasse, Sprache, Geschichte, Kultur zur schicksalhaften Gemeinschaft

verbundenen Einheit als rettende, fatalerweise aber auch verfassungsindifferente

Grösse an.
De Quervain verstand die Berechtigung dieses Identitätsbedürfnisses der

Deutschen, versuchte es aber zugleich kritisch zu differenzieren und relativieren.

Seine den «Theologischen Voraussetzungen» nachgereichte Schrift «Gesetz

und Staat» von 1932 trägt den Untertitel «Wesen und Grenzen des Staates»

und setzt sich mit dem von Ernst Jünger und Carl Schmitt propagierten
totalen Staat auseinander und den damals propagierten Schlagworten der
«Revolution von rechts» wie etwa Reich, Drittes Reich, Polis, Nation, No-

49mos.
De Quervain bewegt sich auf zwei soziologisch-politologischen

Gedankensträngen. Der eine ist der - und da unterscheidet er sich von der Definition
des Menschen als politischer, letztlich ganz Volk und Staat gehörender

Existenz etwa bei Gogarten -, dass der Staat ein soziales System unter ande-

48 S. dazu knapp M.R. Lepsius, Nation und Nationalismus in Deutschland, in: M. Jeis-

mann und H. Ritter (Hg.), Grenzfälle. Über neuen und alten Nationalismus, Leipzig 1993,
193-214, speziell 197.

49 De Quervains eigentlich klaren Überlegungen leiden darunter, dass er immer den
Sticheleien Schmitts u.a. gegen Parlamentarismus und Demokratie meint Rechnung tragen
zu müssen.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 95

ren ist. De Quervain lehnt den totalen Staat ab, also einen Staat, der - wozu
er dank Verwaltung, Verkehr, Massenkommunikation, Bildung erst seit kurzer

Zeit in der Lage war - sämtliche Lebensbereiche umfasst und regelt: Dem
Staat steht die Familie gegenüber, und seit Flegel differenziert sich die Polis
in Staat und Gesellschaft. An ihre Restauration ist daher nicht zu denken.
Der Staat kann angemessen nur betrachtet werden in seiner Begrenzung
durch andere soziale Systeme wie Familie, Volk, Beruf, Wirtschaft, Bildung,
ja Kirche, die er alle in ihrem Eigenrecht stehen lassen soll.

Lebt der Einzelne bereits hier in einem differenzierten System von
Loyalitäten, so erweitert es sich, sobald die Verwendungsweise des Begriffs Volk
näher betrachtet wird. Dessen Komplexität führt de Quervain in allen
theoretischen Schriften vor und nach 1933 am Beispiel der Schweiz vor, und
bezieht sich dabei häufig auch auf Jeremias Gotthelf, den für ihn legitimen,
liberalismuskritischen Interpreten schweizerischer Staatswirklichkeit. Das ist
mehr als eine heimatliche Schnurre. Die Schweiz mit ihren verschiedenen
Sprachen, Kulturen, Konfessionen und ihrem differenzierten föderalen
System erlaubt de Quervain die Entfaltung einer differenzierten politischen
Systematik. Ein Volk kann einmal eine regionale Gruppe meinen, die Emmentaler

oder die Waadtländer, eine Sprachgemeinschaft oder dann das Staatsvolk,

sofern es als politischer Verband agiert, und diesen verschiedenen
Volksbegriffen entsprechen verschiedene Loyalitäten, die nicht festgeschrieben,

sondern nur in konkreten Lebensvollzügen neu gestaltet werden können.

Plessners Feststellung, «die deutsche Schweiz, ein integrierender
Bestandteil deutschen Geistes und Volkstums, gehört einem anderen Vaterlande»50,

entspricht genau der Auffassung de Quervains. Volk ist somit keine
feste, sondern geschichtliche, je nach Kontexten immer neu definierte Grösse,
der gegenüber die Behauptung einer Einheit von Volkstum und Staat eine
rationalistische, ungeschichtliche Fiktion darstellt. Die ideologischen Kon-
strukte von Volkstum, Nation, Blut, Rasse tragen als Rationalisierungen den
Keim der Auflösung bereits in sich (GS, 42). Der Rückzug aufs Völkische
schliesslich bricht die Zwiesprache mit dem Nächsten, dem Fremden ab

(TVP, 154) und verleugnet das, was Volk wirklich ist, Schöpfung und nicht
irgendeine biologische oder mythologische Grösse. Es ist dann dieser in sich
differenzierte, am Bild der Schweiz entfaltete Volksbegriff, den de Quervain
nach 1933 der totalitären Ideologie entgegenstellt. «Providentia Dei et confu-
sione hominum Helvetia regitur» (GS, 40; VO, 61) ist jener Satz, der die
Wirklichkeit der Politik theologisch angemessen zum Ausdruck bringt. De
Quervain ist weit davon entfernt, einen starken Staat zu postulieren, wohl
aber ist er bereit, Staat und Politik eine eigene, zugleich aber begrenzte Sphäre

zu gewähren.

50 Verspätete Nation, 37.



96 Hektor Leibundgut

Königsherrschaft Christi

Mit Verwunderung registrierte Ludwig Marcuse in Sanary-sur-Mer den
christlichen Widerspruch gegen Hitler: «Die einzigen Stimmen des Widerstands,

die wir aus Deutschland hörten, waren protestantische und katholische.

Sie waren nicht spontan. Sie wehrten sich nur gegen die gefährliche
Konkurrenz: die <Deutschen Christen>. Aber sie sagten in Deutschland, was
wir nur in Prag und Paris veröffentlichen konnten... Von Kunst und Wissenschaft

hörten wir nichts - oder nur Widriges...»51 Ähnlich ging es Karl
Löwith,52 der auch die politische Ahnungslosigkeit und den dazu dann passenden

politischen Opportunismus seines akademischen Milieus beschreibt.
Heideggers Rektorat ist davon nur der spektakulärste Fall.53 Selbst ein so wacher
Geist wie Karl Jaspers vermerkt 1946 im Rückblick zu seiner 1930 verfassten,
1932 überarbeiteten Zeitdiagnose «Die geistige Situation der Zeit»: «Ich hatte

damals kaum Kenntnis vom Nationalsozialismus, etwas mehr Kunde vom
Faschismus».54

Innerhalb des christlichen Protests gegen den NS-Staat fällt de Quervains
insofern auf, als er, anders als L. Marcuse meint, sich nicht der Deutschen
Christen erwehrt, sondern gleich des Staates selbst. Er hatte in der Beschäftigung

mit der neuen Rechten auch die Waffen gegen sie geschmiedet und wendet

sie nun mutig gegen die Ansprüche des totalen Staates. Jetzt, da alle rechten

Ideologeme eine reale Verwirklichung gefunden hatten, hörte er auf, sie

zu diskutieren, und stellte ihnen nun die Souveränität Gottes, die Autonomie
der Kirche, die Kritik der Weltanschauungen, Recht und Grenze des Staates,
den entmythologisierten Volksbegriff, die Rücksicht auf den Fremden und
den Feind als den Nächsten gegenüber. Hier zeigt sich, dass sein Ansatz einer
politischen Theologie von Anfang als Gegenentwurf zu der der Neulutheraner

oder der ihm näher stehenden Gogartens gedacht war, dem «pseudo-lu-
therischen Versuch», Natur und Gnade so zu parallelisieren, dass der Christ
frei ist, «der jeweiligen Ordnung sich einzufügen, von der auf Erden
herrschenden Gewalt sich ganz beanspruchen zu lassen» (Freiheit, 11). Die Rede
von christlicher Freiheit wird unglaubwürdig, solange sie nur «auf dem
Hintergrund eines Volksnomos, einer politisch-totalitären Weltanschauung»

51 Mein zwanzigstes Jahrhundert. Auf dem Weg zu einer Autobiographie, München
1960, 209, dort dann auch sein Eindruck von Karl Barth, dessen Pariser Vorträge er 1934

gehört hatte (210-213).
52 Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht, Frankfurt 1989,35f.
53 Für die Universität Heidelberg s. Chr. Jansen, «Deutsches Wesen», «deutsche

Seele», «deutscher Geist». Der Volkscharakter als nationales Identifikationsmuster im
Gelehrtenmilieu, in: R. Blomert u.a. (Hg.), Transformationen des Wir-Gefühls. Studien
zum nationalen Habitus, Frankfurt 1993,199-278.

54 Dritter, unveränderter Abdruck der im Sommer 1932 bearbeiteten 5. Auflage, Berlin

1953,4.



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 97

gelebt werden kann (Freiheit, 12). Gegenüber dieser von ihm so genannten
«neuen Sachlichkeit» betont nun de Quervain die Interpretation der Schöpfung

vom Evangelium her. Darin liegt der Ursprung des Theologumenons
von der Königsherrschaft Christi: «Die Lehre von der christlichen Freiheit
darf nicht losgelöst werden von der Erkenntnis der Königsherrschaft Christi,
von seinem Regieren durch Wort und Geist» (13). Sie ist nicht als ethisches
Modell gemeint. Friedrich Göllner plädiert dafür, darin nur eine Metapher zu
sehen, die die Dreiämterlehre Christi angesichts einer historisch konkreten
Herausforderung aktualisiert.55 De Quervain hatte die Formel ja nicht erst in
seinem Aufsatz von 1938 aufgebracht56, sondern mindestens schon drei Jahre
zuvor in der eingangs zitierten Freiheitsschrift, und bereits 1932 die in frühen
Bekenntnissen der Bekennenden Kirche figurierende Eingangsformel der
Berner Disputation von 1528 gegen Ansprüche des totalen Staates ins Feld
geführt: Die Kirche, «deren eynig houpt Christus ist, ist uss dem wort Gottes
geboren, im selben bleybt sy, und hört nit die stimm eines frömbden» (GS,
60).57

Dass die christliche Gemeinde dies wirklich tut und Distanz nimmt zu den
vermeintlich natürlichen oder geschichtlichen Offenbarungen, das ist das Ziel
der Schriften und Predigten de Quervains. Was er von Rom 13 schreibt, gilt
auch für sie: «Es ist die Gemeinde zu Rom, die angeredet wird, nicht die
heidnische Stadt Rom».58 Wirft man nun einen Blick auf das Staatsverständnis
dieser Schriften, dann fällt die gänzliche Nüchternheit, Rationalität und
zugleich Eindringlichkeit auf, mit der de Quervain den im Lichte von Rom 13

betrachteten Staat beschreibt (wie überhaupt die Nüchternheit der Sprache
und die Verweigerung des nationalen Pathos eine kritische Funktion hat):
«Weil der Christ um die Bedeutung der iustitia civilis, um die - mit Kleist zu
reden - gebrechliche Einrichtung dieser Welt weiss, darum kann er nicht an
eine totale Lösung glauben, eine totale Lösung suchen» (Freiheit, 62) ,59 Iustitia

civilis ist nur «Zeichen für die Gabe Gottes und nicht sie selbst» (63),
genauso wie der Staat nur recht verstanden wird als Notlösung. Ihm dient der
Christ in seiner von Gott geschenkten Freiheit: «In dieser Freiheit tun wir
unseren Dienst, gehen wir unserer Arbeit nach zum Wohle der Stadt, solange
wir in unserem bürgerlichen Beruf stehen» (71).

55 De Quervain, 114ff.
56 H.-W. Schütte, Königsherrschaft Christi. Thesen zur Funktion einer theologischpolitischen

Formel, in: M. Baumotte u.a., Kritik der politischen Theologie (TEH NF 175),
München 1973, 21; ders., Zwei-Reiche-Lehre und Königsherrschaft Christi, in: A. Hertz
u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik. Aktualisierte Neuausgabe, Freiburg, Basel,
Wien 1993,343.

57 Karl Barth zitiert diesen Satz dann auch in «Theologische Existenz heute».
58 Vom christlichen Leben, 71.
59 Das Kleist-Zitat findet sich am Ende der «Marquise von O».



98 Hektor Leibundgut

Hier liegt aber auch die Legitimation des Widerstandes gegen den Staat:
«Habe ich meines Nächsten Ehre und guten Ruf nach meinem Vermögen zu
retten und zu fördern, oder soll der Staatsbürger und Volksgenosse den
schmähen, der als politischer Feind ihm gezeigt wird nach dem Grundsatz:
Gut ist, - oder auch Recht ist - was dem Volke nützt?» (VO, 72) Der totale
Staat ist eine Gewissensherausforderung für den Christen deshalb, weil er ihn
vor die Frage stellt «Darf ich Unrecht tun?» (VO, 73) Sie stellt sich für alle,
etwa für den Arzt in der Frage der Sterilisation. De Quervains Antwort ist
hier deutlich. Wer Gottes Wort hört, «kann nicht nach dem Grundsatz
handeln: Gut ist und recht ist, was dem Volke nützt. Die Sterilisation geschieht in
Ausführung dieses Grundsatzes, zur Schaffung eines Volkes, das von
Menschen erdacht und gewollt ist.»60 Anders gesagt: Dies wäre wieder nichts
anderes als Weltanschauung und Verleugnung der Schöpfung. Was hier für eine
ärztliche Frage gesagt ist, gilt für alle anderen Lebensbereiche auch, Familie,
Bildung, Schule. «Du bist auch in deinen politischen Entscheidungen gebunden

durch Christus. Ihm gegenüber hast du keine Freiheit; er ist der Weg, die
Wahrheit und das Leben. Frei bist du dem Leben und seinen Möglichkeiten
gegenüber» (Freiheit, 64), so wie der Christ auch Weltanschauungen haben
kann als ein Freier - «er hat sie, als hätte er sie nicht» (65). Daher provoziert
gerade der Gehorsamsanspruch des Glaubens die politische Freiheit des
Einzelnen und die Übernahme einer vom Gewissen geleiteten Verantwortung.
Er ist der von Gott Herausgerufene und dem totalen Staat Gegenübergestellte,

der nicht mehr im Strom des Kollektivs versinken kann.61

Gerade angesichts der Wirklichkeit des totalen Staates erhält die kirchliche

Diakonie eine kritische Aufgabe. Sie besteht nicht in der Lösung der
sozialen Frage (VO, 74f.) oder der Umsetzung irgendeines sozialen Programms.
«Der Ruf lautet heute: Diakonie, brüderliche Hilfe, radikale Hilfe im
Lobpreis Christi und nicht politische Lösung!» (VO, 75). Kirchliche Diakonie ist
«demonstratives Handeln» (VO, 9), «brüderliche Hilfeleistung, brüderlicher
Dienst an der verlorenen Welt» (VO, 17), sie konkretisiert sich im Einsatz für
den Fremden und den Feind - den Juden. Dies darum, weil der Nächste als

Geschöpf Gottes vor dem Bürger und Volksgenossen steht. Der Nächste ist
die übergreifende, Bürger und Volksgenosse die relative Bestimmung (VO,

60 Nur in dem Vortrag über politische Gestaltung von 1931 verfiel de Quervain einen
Augenblick lang ins sozialpolitische Räsonnement über die Gesundheit und die Erhaltung
der Lebensfähigkeit des Volkstums (29).

61 Zu de Quervains Haltung gegenüber dem Entwurf einer Denkschrift der Vorläufigen

Kirchenleitung (VKL) im Jahre 1937 siehe den Hinweis von G. Besier, Die Kirche und
das Dritte Reich. Spaltungen und Abwehrkämpfe 1934-1937, Berlin, München 2001, 500f.
De Quervain und Peter Brunner formulierten ein «bekenntnisähnliches Wort der
Kirchenleitung an die Gemeinden, durch das <auch der Staat vor die Entscheidung gestellt
wird>» (501).



Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution 99

66): «Wird der Nächste aus dem Staat ausgeschaltet, dann wird aus dem
Recht Unrecht» (ebd.).

In den «Theologischen Voraussetzungen» befasst sich de Quervain mit
jüdischen Autoren und Philosophen im Kontext seiner Weltanschauungskritik,
der natürlich auch der Zionismus als nationaler Ideologie verfällt. Beiläufig
variiert er auch das Thema des jüdischen, bzw. liberalen Literatentums.
«Volk und Obrigkeit» von 1937 enthält hingegen eine ausführliche Erörterung

zur Stellung der Kirche zum Judentum (21-41). De Quervain argumentiert

von einem dezidiert christlich-theologischen Standpunkt aus. Zum einen
lehnt er ein von irgendeinem rassischen, biologischen, völkischen, geschichtlichen

oder kulturellen Standpunkt aus gefälltes Urteil über Israel oder die
Juden rundweg ab, das wäre bloss Naturalismus, Weltanschauung, Metaphysik.

«Die Judenfrage ist keine Rassenfrage» (37), sondern kann nur vom Er-
wählungshandeln Gottes her angemessen verstanden werden. Zum andern
versucht de Quervain, die von den Juden ausgehende Störung in ihrer sozialen

und theologischen Ambivalenz ernstzunehmen und ebenso die jüdischen
Reaktionen auf erfahrene Diskriminierung. Massstab der Beurteilung kann
nur das Wort Gottes sein, und sein Sinn ist deutlich: Israel ist das von Gott
erwählte, geheiligte Volk, eine «Wundertat Gottes» (31). Obwohl es Jesus nicht
als den Christus anerkennt und die Kirche das Erbe Israels als des wahren
Gottesvolkes angetreten hat, bleibt es das von Gott erwählte Volk. So
versucht de Quervain die gesellschaftliche und theologische Auseinandersetzung
mit dem Judentum in den Horizont der durch den Glauben gegebenen
Nächstenliebe einzuholen: «Die Glaubenserkenntnis schafft die nötige Distanz
zum Judentum. Die Glaubenserkenntnis erkennt das Gegenüber; die Distanz
auf Grund des Glaubens hebt die Nächstenliebe nicht auf. Diese Distanz
wirkt sich nicht aus in einer weltanschaulichen, totalen <Lösung> der Judenfrage.

Sie bleibt auf dem Boden des Relativen, des Politischen, das begrenzt
wird durch die Gebote Gottes.» (39) So hatte de Quervain schon das Freund-
Feind-Schema Schmitts kritisiert. Es sollte anders kommen, ändert aber
nichts an der Tatsache, dass de Quervain «noch»?, «schon»? 1937 vor der
kommenden Katastrophe öffentlich gewarnt hat.

Eine kleine Bilanz

De Quervain hat konsequent versucht, die dialektische Theologie für ein
kritisches, ja pragmatisches Verständnis von Politik und Staat fruchtbar zu
machen und zugleich eine interdisziplinäre, mit Soziologie und Recht
kooperierende Theologie zu entwickeln. Hier weist sein Ansatz über seine Zeit hinaus.

Seine politische Theologie setzt noch eine mit dem Christentum vertraute
Gesellschaft voraus. Das erste Gebot als theologisches Axiom ist das Zen-



100 Hektar Leibundgut

trum der politischen Theologie und zugleich Orientierungspunkt politischen
Handelns. Werte wie Menschenwürde, Menschenrechte, Freiheit, Demokratie,

ja selbst noch Volk, Zucht, Nation dienen nur als Parolen politischen
Handelns, laufen aber Gefahr, sich zu Weltanschauungen zu verselbständigen.

Indem de Quervain diese Begriffe auf die gleiche Ebene der Wertigkeit
stellt, fallen sie als mögliche überpositive Beurteilungskriterien aus. Gesellschaft

und Staat bleiben darum angewiesen auf die Verkündigung der Kirche.
Erst die Erfahrungen des Totalitarismus haben nach dem Zweiten Weltkrieg
den Menschenrechten zu ihrer Geltung als überpositiver Norm verholten.
Dass ihre Durchsetzung höchst zweideutig sein kann, das wusste de Quervain
und hat davor gewarnt. Gerade darin hegt womöglich die Aktualität seiner
unausgeführten politischen Theologie, dass sie jene theologische Dimension
der Politik offenhält, deren Präsenz weiterhin die Welt bewegt.

Hektor Leibundgut, Bern


	Ein Fremdling im Land der konservativen Revolution : über Alfred de Quervains Schriften zur politischen Theologie und Ethik vor und nach 1933

