
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 1

Artikel: Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum
natum

Autor: Ritter, Adolf Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einheit der Kirche als Problem des

1. Millenniums post Christum natum*

l.

Zum Problem von Vielfalt und Einheit im NT hat vor etwas mehr als

einem halben Jahrhundert E. Käsemann, ausgerechnet im Rahmen einer
(Göttinger) «ökumenischen Vorlesungsreihe», die provozierende These aufstellen
können, der ntl. Kanon begründe «als solcher nicht die Einheit der Kirche»;

Eine erste, vorläufige Fassung dieses Beitrages wurde vorgetragen und diskutiert
während des 10. Gesprächs im bilateralen Theologischen Dialog zwischen EKD und
Rumänischer Orthodoxer Kirche (Nov. 2002 in Cluj-Napoca [Klausenburg]; vgl. die
Veröffentlichung in der epd-Dokumentation Nr. 20 [12. Mai 2003], 57-66). Die Widmung an
den gelernten Neutestamentier Klaus Beyer soll ausser dem persönlichen Respekt auch
die Dankbarkeit zum Ausdruck bringen, die ihm meine, die Heidelberger Theologische
Fakultät für seine jahrzehntelang, mit Akribie und Unbestechlichkeit, wahrgenommene
(Aussen-)Gutachtertätigkeit und seine fruchtbare Mitwirkung bei neutestamentlichen
und kirchengeschichtlichen Sozietäten schuldet. - Über das Thema «Einheit und Vielfalt
neutestamentlicher Ekklesiologie» habe ich mich schon mehrfach geäussert, zuerst in
einer Auftragsarbeit für den Laienausschuss im Weltkirchenrat (unter Vermittlung seines

damaligen Leiters Klaus von Bismarck), veröffentlicht u.d.T. «Wer ist die Kirche?»,
Göttingen 1968 (I. Hauptteil); danach in einem Vortrag über «Die frühchristliche Gemeinde
und ihre Bedeutung für die heutigen Strukturen der Kirche» vor der Gemeinsamen
Arbeitsgruppe des vatikanischen «Sekretariates für die Förderung der Einheit der
Christen» und des Lutherischen Weltbundes auf ihrer zweiten Sitzung in Rom (8.-12.1.1974),
die unter dem Gesamtthema stand: «Die Bedeutung der Welt für das Selbstverständnis
der Kirche» (jetzt in: A.M. Ritter, Charisma und Caritas [GAufs.], hg. v. A. Dörfler-Dier-
ken u.a., Göttingen 1993,197-214). Bei der Diskussion bestätigte sich mir die schon in der
Vorbereitung zu machende Erfahrung, dass nämlich konfessionelle Differenzen eine
zunehmend geringe Rolle im wissenschaftlichen Diskurs spielen. Dasselbe gilt für die
Arbeit der interkonfessionell zusammengesetzten Projektgruppe aus Neutestamentlern
und Patristikern zum Problem des «Frühkatholizismus» unter Leitung von F. Hahn und K.
Kertelge, die seit Mitte der 60er bis Anfang der 70er Jahre an der Arbeit war und bei der
ich (ziemlich) regelmässig mitwirkte. Allerdings sind die Arbeitsergebnisse dieser Projektgruppe

nie veröffentlicht worden, obwohl dies ursprünglich beabsichtigt war (wohl weil
mit dem römisch-katholischen «Lehramt» - ob auf nationaler oder gesamtkirchlicher
Ebene, vermag ich nicht zu beurteilen - keine Einigung zu erzielen war). Dennoch ist mir
wichtig geblieben, mich eines möglichst weitgehenden wissenschaftlichen Konsenses zu
vergewissern, auch und gerade, wenn es sich zu einstmals so heiklen Fragen wie den nach
den neutestamentlichen Grundlagen und den ersten frühchristlichen Entfaltungen der
Ekklesiologie zu erklären gilt. Man wird es ganz offen lassen müssen, welche
Rückschlüsse das römisch-katholische «Lehramt» aus solchen wissenschaftlichen Konsensoder

Konvergenzfeststellungen zieht. Es ist nach heutiger Rechtslage (d.h. nach allem, was
der gegenwärtige Papst an neuem Kirchenrecht geschaffen hat) schwierig - manche meinen

sogar: es sei unmöglich -, dass sich in absehbarer Zeit an dieser Stelle irgend etwas
bewegt.



44 AdolfMartin Ritter

er begründe «als solcher, d.h. in seiner dem Historiker zugänglichen Vorfind-
lichkeit dagegen die Vielfalt der Konfessionen». «Die Variabilität des Keryg-
mas im NT» sei «Ausdruck des Tatbestandes, daß bereits in der Urchristen-
heit eine Fülle verschiedener Konfessionen nebeneinander vorhanden war,
aufeinander folgte, sich miteinander verband und gegeneinander abgrenzte.
Daß die gegenwärtigen Konfessionen sich» allesamt auf den ntl. Kanon beriefen,

sei «von da aus durchaus begreiflich»1.
Dass sich von einer ungebrochenen Einheit ntl. Kirchenverständnisses

kaum reden lässt, bei geschichtlicher Betrachtung des NT sich vielmehr
zunächst eher bestimmte ekklesiologische Grundtypen abzeichnen, diese
Erkenntnis ist nicht nur (wenigstens) unter Fachexegeten verschiedener
Konfessionen2 und Schulrichtungen längst geläufig. Sie hat sich auch in den
offiziellen ökumenischen Dialog der Kirchen Eingang verschafft3.

1 E. Käsemann, Begründet der ntl. Kanon die Einheit der Kirche?, 221. - Ich greife im
folgenden auf Gedanken und Formulierungen meines Aufsatzes, Die frühchristliche
Gemeinde und ihre Bedeutung für die heutigen Strukturen der Kirche (1974), jetzt in:
A.M. Ritter, Charisma und Caritas (GAufs.), Göttingen 1993,199ff., zurück.

2 Am zurückhaltendsten reagieren nach wie vor orthodoxe Exegeten, deren Reaktion

man im allgemeinen auf den kurzen Nenner bringen könnte: «Einheit - ja, Vielfalt -
nein!». In der rumänischen Orthodoxie ist die Gesprächslage etwas offener, als auch ich
zunächst erwartet habe, und wird dort «Einheit und Verschiedenheit im NT und in der
Alten Kirche» (so der Titel eines Aufsatzes von Prof. Grigorie Marcu in der Zeitschrift
«Mitropolia Ardealului», zit. in: Ders., Das Problem der christlichen Einheit im Licht der
paulinischen Briefe, in: Studii Teologice, ser. 2,17, Bukarest 1965, 275-285) von manchem
als ein ernsthaftes Problem erkannt, nicht nur für den «protestantischen Rationalismus»
(so I.R. Mureanu in seinem Beitrag zur von ihm mitherausgegebenen «Allgemeinen
Kirchengeschichte» [rum.], I, Bukarest 1987, 81-89 [Zitat: 81]). Das gilt selbst von dem
«Klassiker», den man immer wieder zitiert findet: der Arbeit des ehemaligen Bukarester
Neutestamentiers und späteren Patriarchen lustin Moisescu über «Kirchliche Hierarchie
im apostolischen Zeitalter» (1955).

Dass es jedoch in der Regel anders aussieht, dahinter steckt wohl die Befürchtung,
dass die Konstatierung einer Vielfalt im NT, gerade auch in ekklesiologischer Hinsicht
(vgl. etwa J.D.G. Dunn, Unity and Diversity in the New Testament, London [1977] 21990,

121: «In our study of first-century Christianity we have discovered no greater diversity than
that apparent in the various concepts ofministry and community reviewed above»-, dem lies-
sen sich nahezu unzählige gleichsinnige Zitate aus neuerer exegetischer Literatur an die
Seite stellen), unweigerlich die theologische Rechtfertigung des konfessionellen status quo
oder gar die Legitimation der anderen konfessionellen Tradition (und die Infragestellung
der eigenen) zur Folge haben müsste. Ich meine dagegen, der exegetische Befund sei sperrig

gegenüber jeder historisch gewordenen Ekklesiologie. Wenn dieser Befund uns theologisch

etwas zu sagen hat, dann - vielleicht - dies, dass wir «Wahrheit» pluraler zu
verstehen lernen, als wir's bislang gewohnt waren, und also auch in der Anerkennung
anderer Strukturen als der uns vertrauten weniger zurückhaltend zu sein anfangen als
bisher.

Man könnte auch daran erinnern, dass sich die Kirche des Anfangs gegen Markion
und seine Lösung des Kanonsproblems, mithin gegen Uniformität für «versöhnte Ver-



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 45

Das Anfangsstadium des hier nur kurz zu rekapitulierenden historischen
Prozesses wird vor allem durch die Paulusbriefe quellenmässig belegt4. Die
übrigen ntl. Schriften, nicht zuletzt die lukanische Apostelgeschichte, tragen
bereits im Vergleich zu den (echten) Paulinen Spuren der Probleme und
Problemlösungen einer zweiten und dritten Generation an sich. Für den Apostel
Paulus aber ist (nach Auskunft seiner unbestritten echten Briefe) Kirche
primär der aus mannigfaltigen und einander ergänzenden Charismen und
Charismatikern bestehende «Leib Christi»5. Dabei ist unter Charisma «die durch
das Heilsereignis geschenkte, (Zeit und Ewigkeit umspannende) je konkrete
Berufung» verstanden, «wie sie in der Gemeinde verwirklicht wird, sie
konstituiert und dauernd aufbaut, und dem Mitmenschen in Liebe dient»6.

In den Pastoralbriefen dagegen ist die Fülle der Charismen auf ein einziges

(die «Amtsgnade») reduziert und - ähnlich wie in der Apostelgeschichte
- das charismatische Kirchenverständnis der (unbestritten echten) Paulinen
von einem eher amtlich-«institutionellen» Kirchenbegriff überlagert, wie er
wohl seine Wurzeln in der Jerusalemer Urgemeinde hatte. Dort ist auch das

Presbyter-Amt zuerst bezeugt (Apg 11,30) und wohl spätestens beim Übergang

der Jerusalemer Kirchenleitung von Petrus auf den Bruder Jesu (Mt
13,55; 27,56; Mk 6,3; 15,40; 16,1; Lk 24,10), Jakobus (Gal 1,19; I Kor 15,7; Gal

schiedenheit», entschieden hat. Statt eines einzigen (und dazu von angeblich «judaisti-
schen» Einsprengseln gereinigten) Evangeliums (desjenigen nach Lukas) oder auch einer
Evangelienharmonie (in der Art des Tatianschen «Diatessaron») entschied sie sich für die
Vielfalt des Vüer-Evangelien-Kanons und statt einer (von angeblichen «judaistischen»
Interpolationen gesäuberten) Paulus-Auswahl für die Erweiterung des Apostolosteiles auf
die Paulusbriefe und Schriften der «Säulenapostel» von Gal 2,9. Es gibt, meine ich (in
Übereinstimmung z.B. mit K. Stendhal und B.M. Metzger, beides übrigens eher konservative

Exegeten), im Gefolge dieser Entscheidung keinen Generalschlüssel, der alle Sichten
des Christuskerygmas aufschliesst, sondern nur die vielen Schlüssel aller Schriften des
Neuen Testaments, die durch den Schlüsselring des Kanons zusammengehalten werden.
Es wäre ein Irrtum zu meinen, eine Verengung des Kanons und die Eliminierung scheinbarer

oder tatsächlicher Gegensätze erleichtere die Einheit der Kirchen; eher das Gegenteil

dürfte der Fall sein. Der Kanon «ist und bleibt das beste Modell sichtbarer Einheit der
Verschiedenen, das die Christenheit besitzt» (H.G. Link, Der Kanon in ökumenischer
Sicht, in: Zum Problem des biblischen Kanons, hg. v. I. Baldermann, Neukirchen 1988

[=JBTh 3], 96).
3 Vgl. bereits die Beratungen und Ergebnisse der römisch-katholisch/lutherischen

Studienkommission «Das Evangelium und die Kirche» («Malta Dokument», Nr. 51ff.; s.

dazu H. Meyer, Luthertum und Katholizismus im Gespräch. Ergebnisse und Stand der
katholisch/lutherischen Dialoge in den USA und auf Weltebene, Frankfurt/Main 1973,
38ff.).

4 Jesus war ja, worin sich alle ntl. Zeugen einig sind, «nicht der Gründer, sondern ist
der Grund der Kirche»: J. Roloff, Die Kirche im NT (GNT 10), Göttingen 1993,312, unter
Berufung auf G. Ebeling,Theologie und Verkündigung (HUTh 1),Tübingen 21963,97f.

5 S. dazu jetzt vor allem J. Roloff, ebd., Kap. III, mit weit. Literatur.
6 G. Hasenhüttl, Charisma. Ordnungsprinzip der Kirche, Freiburg/Br. 1969,238.



46 AdolfMartin Ritter

2,9; Apg 15,1-29; 21,18), zum grundlegenden verfassungsmässigen Element
geworden (Apg 15,2.4.22f.; vgl. 21,18)7. Allerdings ist bei Lukas und dem
Verfasser der Pastoralbriefe das Mass der Beeinflussung durch die (spezifisch
und typisch) paulinische Theologie durchaus verschieden. Es ist deshalb auch
kaum möglich, sie ohne weiteres auf ein einziges Modell zu vereinigen8.

Auf der anderen Seite scheint der Epheserbrief darauf hinzudeuten, dass

sich das von Paulus bestimmte und geprägte Christentum in verschiedene

Richtungen entwickeln konnte. Es wies anscheinend sowohl Tendenzen zum
«Frühkatholizismus» in dem gleich noch zu definierenden Sinne (Apg,
Pastoralbriefe)9 als auch zum christlichen Gnostizismus ab (der Mitte) des 2.

Jahrhunderts auf. Das liesse sich am Geschichtsverständnis und an der Eschatologie

(vgl. etwa Eph 2,5 mit II Tim 2,18!) ebenso aufzeigen wie an der Ekklesio-
logie und der Pneumatologie10. Kirche ist für den Verfasser des Epheserbrie-
fes im Unterschied nicht nur zu Paulus, sondern auch etwa zu den
Pastoralbriefen vor allem «die eine, himmlische, als Leib des Hauptes Christus

qualifizierte», von deren «Wesen» er viel, von deren aktuellem
Herausgefordertsein und deren konkreten Diensten und Funktionen er hingegen
wenig zu sagen weiß11.

Ein charakteristisch anderer Ansatz als bei Paulus und seiner Schule tritt
uns im johanneischen Schrifttum entgegen. Hervorstechendstes Merkmal
dieses johanneischen Kirchenbegriffs ist es, dass er nahezu jeder Anschaulichkeit

und Konkretheit entbehrt. Anscheinend kommt Johannes ohne
expliziten Kirchenbegriff wie auch ohne jede «Amts»-Lehre und ohne ausgeführte

Sakramentstheologie aus, wenn es gilt, sich auf Wesen und Substanz
der Kirche zu besinnen. Und auch bei ihm ist die Fülle der «Gaben» auf eine
einzige reduziert: die Gabe, die der Geber selbst ist. «In der Präsenz des Geistes

wird Christus geschenkt, der das Leben ist und gibt»12. Überdies hat der
johanneische Kirchenbegriff - namentlich in den Briefen - mit am stärksten
unter allen ntl. Ekklesiologien ein Gefälle zum «Sektentypus». Greift hier
doch, jedenfalls nach der Auffassung von F. Hahn in seinem Buch «Das
Verständnis der Mission im NT» (Neukirchen 1963), eine weitgehende Introversion

Platz und treten Kirche und Missionsgedanke nirgends im NT soweit

7 Vgl. dazu nach wie vor H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche
Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 21963, 82ff.; itpécpuç ktL (G.
Bornkamm), ThWNT 6,1959,651-683 (Lit.!); J. Roloff (wie o,Anm. 4,81.132.219f.261f.277).

8 Vgl. J. Roloff, wie o., Anm. 4,318ff.
9 S. unten Anm. 17.
10 Vgl. dazu vor allem A. Lindemann, Die Aufhebung der Zeit. Geschichtsverständnis

und Eschatologie im Epheserbrief, Gütersloh 1975; J. Roloff, wie o., Anm. 4, 231ff.; K.
Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums, Stuttgart 21995,590-594.

11 U. Luz, Erwägungen zur Entstehung des «Frühkatholizismus», ZNW 65 (1974) 88-
111 (99).

12 G. Hasenhüttl (s.o., Anm. 6), 270.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum AI

auseinander wie hier (vgl. aber immerhin Joh 17,14-18)13. Allerdings scheint
es in der Johannesschule eine ähnliche Krise, ja Spaltung, gegeben zu haben
wie in derjenigen des Paulus. Nur, dass uns in diesem Falle lediglich die eine
Seite direkt greifbar ist (vgl. I Joh 2,19-22; 4,1.2)14.

Spuren eines Enthusiasmus, der sich für eine «Gnostisierung» als besonders

anfällig erweisen musste, weil er bestimmte Affinitäten zum Gnostizis-
mus von vornherein besass, wie auch des Konflikts zwischen «Freiheit» und
«Autorität», sei es der des «Amtes» oder sei es der der «Tradition», lassen
sich aber, wie U. Luz wahrscheinlich gemacht hat, nicht nur im paulinischen
und johanneischen, sondern auch im synoptischen Bereich nachweisen. Luz
denkt dabei etwa an die Perikope «Vom fremden Exorzisten» (Mk 9,38-41),
«jene kurze und wichtige Gemeindebildung, wo Jesus zu dem der Gemeinde

nicht nachfolgenden christlichen Exorzisten meint: Laßt ihn; wer nicht
wider mich ist, der ist für mich»! Dieses Dokument der «Offenheit der markini-
schen Gemeinde gegenüber anderen christlichen Pneumatikern» gehöre
zu den «ganz wenigen Stoffen, die Matthäus aus dem Markusevangelium
nicht übernommen hat». Der Grund dafür sei wohl Mt 7,15-23, «der matthäi-
schen Auseinandersetzung mit christlichen Enthusiasten»15, zu entnehmen.
Auch hier werde gegen Pneumatiker auf die «Tradition» zurückgegriffen.
Und zwar sei es die von Matthäus in seinem Evangelium «programmatisch
überlieferte Auslegung des Gesetzes durch den historischen Jesus», die es

nun auch erlaube, den echten und den falschen Pneumatiker an seinen Taten
zu erkennen16.

Schliesslich wird man ausser verschiedenartigen Ansätzen zum werdenden

«Frühkatholizismus»17 einerseits, zur Entwicklung zum christlichen Gno-

13 Anders A. Lindemann, Gemeinde und Welt im Johannesevangelium, in: D. Lühr-
mann - G. Strecker, Kirche, FS G. Bornkamm, Göttingen 1980,133-161.

14 Vgl. U. Luz (s.o., Anm. 11), 103.
15 Vgl. dazu bes. E. Schweizer, Gesetz und Enthusiasmus bei Matthäus, in: Ders.,

Beiträge zur Theologie des NT. Ntl. Aufsätze (1955-1970), Zürich 1970, 49-70, bes. 53ff., aber
auch bereits E. Käsemann, Die Anfänge christlicher Theologie, ZThK 57 (1960) 162-185

(wieder abgedr. in: Ders., Exegetische Versuche und Besinnungen II, Göttingen [1964]
31970,82-104).

16 U. Luz, wie o., Anm. 11, 103f.; vgl. zur markinischen Ekklesiologie auch etwa die
eindrucksvolle Skizze von H. Thyen, Zur Problematik einer ntl. Ekklesiologie, in: G.
Liedke (Hg.), Frieden - Bibel - Kirche, Stuttgart/München 1973, 96-173 (158ff.).

17 Wenn ich, weil mir ein passenderer Ausdruck noch immer fehlt, zur Kennzeichnung
einer bestimmten Entwicklungslinie im frühen Christentum (zur Unterscheidung von
anderen) - derjenigen hin zu einer verstärkten Institutionalisierung, wie sie uns spätestens
bei Ignatius von Antiochien und in der «Grosskirche» gegen Ende des 2. Jahrhunderts
entgegentritt (ich nenne das Resultat dieser Entwicklung «Altkatholizismus») -, den
Ausdruck «Frühkatholizismus» verwende, dann tue ich dies ohne jeden pejorativen
(«abwertenden») Nebensinn. Schon deshalb liegt mir ein abwertendes Verständnis dieses
Begriffs fern, weil sich leicht zeigen liesse, dass auch die reformatorische, besonders die



48 AdolfMartin Ritter

stizismus andererseits - und um mehr als erste «Ansätze» dürfte es sich in der
Tat nicht handeln! - auch den «Judaismus» im Sinne des später «häretisch»
werdenden Judenchristentums mindestens in gewissen Spuren und Präfigura-
tionen ins NT zurückverfolgen können18.

Kirchensoziologisch gesehen hiesse das alles, dass sich bestimmte Grundtypen

christlicher Gemeinschaftsbildung in allerlei Vorabschattungen bereits
im NT abzeichnen.

So wird man - in loser Anlehnung an E. Troeltschens vieldiskutierte
Typologie19 1. einen «Kirchentypus» unterscheiden können, für den - in
Entsprechung zu dem Bekenntnis zum realen Menschsein und Leiden Christi -
die dienstwillige Unterordnung und bis in die Sphäre des Leibhaften reichende

Solidarität im Leben der Gemeinde als des «Raumes» konstitutiv ist, in
welchem die Herrschaft Christi als des Kosmokrator schon anerkannt wird20.

lutherische Ekklesiologie bewusst an eben diese Entwicklungslinie (mit der Hochschätzung

des institutionellen Amtes, der «Glaubensregel» und des biblischen Kanons)
angeknüpft hat. Orthodoxe und (insbesondere) Lutheraner sind gleichermassen Erben des
«Altkatholizismus» des endenden 2. Jahrhunderts als der erfolgreichsten und geschichts-
mächtigsten Entwicklungsform des Frühchristentums. Da ich indes als Historiker allmählich

gelernt habe, die Tücken einer «Geschichtsschreibung der Sieger» zu begreifen und zu
akzeptieren, dass mit die wichtigste Aufgabe des Historikers ist, den «Toten» Stimme zu
verleihen und Sachwalter auch der «Verlierer» zu sein (eine Aufgabe, zu der ich auch als

Theologe nur rundum Ja sagen kann [geht es nicht um Nachfolge des Christus crucifi-
xus?]), meine ich. dass uns das gemeinsame Erbe des «Altkatholizismus» (im oben
definierten Sinne) gleichermassen dazu verpflichte, umsichtig mit den damals gefällten
Entscheidungen umzugehen und auch die Defizite, die Kosten nicht zu vergessen. Es muss
ja vielleicht nicht bis zum Ende der Zeiten bei diesen Defiziten bleiben!

18 Vgl. Ebioniten (G. Strecker), RAC 4, 1959, 487-500 (Lit.!). - Zu den möglichen
Zusammenhängen mit externen Faktoren, nämlich einer Änderung der politischen
Grosswetterlage für die jüdischen Gemeinden (Claudiusedikt von 49 n.Chr.) s. G. Theißen, Die
Einheit der Kirche. Kohärenz und Differenz im Urchristentum, ZMiss 20 (1994) 81-83.

19 Am knappsten skizziert in seinem Aufsastz «Das christliche Naturrecht» (1913; wieder

abgedr. in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 4: Aufsätze zur Geistesgeschichte und
Religionssoziologie, hg. v. H. Baron, Tübingen 1925,169-174); weiter ausgeführt u.a. in
seinen berühmten «Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen» Gesammelte
Schriften, 1, Tübingen 31923 [Nachdr. Aalen 1961], bes. 360-377.418-422). Zur Kritik an
dieser Typenlehre s. M. Wichelhaus, Kirchengeschichtsschreibung und Soziologie im 19.

Jahrhundert und bei Ernst Troeltsch, Heidelberg 1965, 177-194; ferner etwa noch C.
Andresen, Die Kirchen der alten Christenheit, Stuttgart 1971, 6ff. - Wenn ich also zur
Deutung des vielfältigen biblisch-historischen Befunds auf die Troeltschsche kirchensoziologische

Typologie zurückgreife, dann möchte ich nicht missverstanden werden. Ich mache
sie mir keineswegs unkritisch, sondern nur unter grossen Vorbehalten zu eigen und will
damit lediglich zum Ausdruck bringen, dass auch ich bestimmte Grundtypen christlicher
Gemeinschaftsbildung sich in allerlei Vorabschattungen bereits im NT abzeichnen sehe.

20 Vgl. H. Köster, Grundtypen und Kriterien frühchristlicher Glaubensbekenntnisse,
in: Ders./J. M. Robinson, Entwicklungslinien durch die Welt des frühen Christentums,
Tübingen 1971,191-215; hier:208ff.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 49

Daneben aber zeichnet sich 2. der durch betonte Antithese zur als gottfeindlich

geltenden «Welt» und das Bewusstsein besonderer Erwähltheit charakterisierte

«Sektentypus» ab, und zwar vor allem da, wo man in Jesus den
massgeblichen zukünftigen Heilsbringer sieht, also in erster Linie in apokalyptischen

Kreisen. Sektiererische Züge begegnen freilich, wie wir sahen, auch im
Umkreis eines zur Gnostisierung tendierenden Enthusiasmus, hier
gegebenenfalls 3. vermischt mit Merkmalen des «mystischen Typs», genauer gesagt:
eines «Individualismus», der «den christlichen Glauben ganz vom Maßstab
der historischen Offenbarung in Jesus loszulösen vermag»21 und für den die
«Neigung zu Schul- und Zirkelbildung» ebenso charakteristisch ist wie die
«Minimalisierung der Weltbeziehungen namentlich auf dem Feld des
Sozialethos»22.

Es ging also, salopp gesagt, «schon im Urchristentum sehr protestantisch
zu. Wo zwei oder drei zusammen waren, bildeten sie eine abweichende Minorität

Was hielt diese vielen Gruppen und Grüppchen zusammen»?23 Tatsache

ist jedenfalls, dass die Urchristenheit, trotz aller Unterschiede, bisweilen
womöglich sogar «Gegensätze der Lehre, Organisation und Frömmigkeit»24,
die eine Kirche nicht nur «proklamiert»25, sondern auch insoweit «realisiert»
hat, als sie eben nicht in eine Vielzahl von Konfessionen und Denominationen

zerfallen ist, sondern die vielfältigen Spannungen, die, wie mir scheint,
zweifellos bestanden und noch heute in den Schriften des NT für aufmerksame

Leserinnen und Leser sichtbar werden, zwar nicht verharmlost, wohl aber
ausgehalten hat, ohne über ihnen auseinanderzubrechen! Dieser Sachverhalt
muss auch dem Historiker des Urchristentums zu denken geben und ihn
davor warnen, die Mannigfaltigkeit, gegebenenfalls auch Gegensätzlichkeit der
verschiedenen Ausprägungen urchristlichen Kerygmas und Selbstverständnisses

so wenig zu verschleiern wie - zu übertreiben! Wie daran, finde ich,
schwerlich gezweifelt werden kann, dass es sich beispielsweise beim Kirchenbegriff

des Paulus und dem der Jerusalemer Urgemeinde um Kirchenformen
handelt, die auf andersartigem kirchlichen Denken beruhte, so wird man es
auch in seinem Gewicht nicht unterschätzen und als nebensächlich betrachten
dürfen, dass Paulus und die «Urapostel», Heiden- und Judenchristentum,
einander anerkannt haben, so viel Mühe ihnen diese gegenseitige Anerkennung
auch gemacht haben mag. Dasselbe gilt wohl selbst von der Stellung der jo-
hanneischen Gemeinden gegenüber der werdenden «Grosskirche», obwohl

21 Ebd., 204.
22 H. Thyen, wie o., Anm. 16,122; vgl. auch etwa W.C. Van Unnik, Die Gedanken der

Gnostiker über die Kirche, in: J. Giblet (Hg.), Vom Christus zur Kirche. Charisma und
Amt im Urchristentum, Wien 1966,223-238.

23 G.Theißen, Die Einheit der Kirche, wie o., Anm. 18,71f.
24 E. Käsemann, Einheit und Vielfalt in der ntl. Lehre von der Kirche, in: Ders.,

Exegetische Versuche und Besinnungen, II, Göttingen (1964) 31970,266.
25 Ebd.



50 AdolfMartin Ritter

diese Stellung allem Anschein nach noch weit heikler war als das Verhältnis
zwischen Heiden- und Judenchristentum zur Zeit des Apostels Paulus26.

Dass es nicht etwa nur auf Missverständnisse oder einen Mangel an
prinzipiellem Denken zurückzuführen ist, wenn die Urchristenheit trotz aller
Differenzen auch und gerade hinsichtlich des Wesens, der Gestalt und der
Sendung der Kirche an der Einheit «aller» festhielt, «die den Namen unseres
Herrn Jesus Christus anrufen, an jedem Ort» (I Kor 1,2), wird schon dadurch
nahegelegt, dass es gerade Paulus war, der zu seiner Zeit wesentlich zur
«Ausbildung eines gesamtkirchlichen Bewußtseins beigetragen» hat und dessen

Theologie, zumindest sachlich gesehen27, ein «Hauptverdienst» daran
zukommt, «daß sich die schnell in die Breite wachsende Kirche nicht aufspaltete»28.

Von Paulus aber haben wir nicht den geringsten Grund anzunehmen,
dass ihm die «Einheit» der Kirche über die «Wahrheit» gegangen wäre, und
man kann ihm alles andere eher als einen Mangel an prinzipiellem Denken
vorwerfen. Damit aber stellt sich die Frage nach den Gründen, die es der Kirche

des NT erlaubten, das Gespräch zwischen den vielfältig differierenden
theologischen Konzeptionen auszuhalten29. Dies wäre kaum möglich gewesen,

wenn die Dokumente dieses «Gesprächs» lediglich «künstlich in dem von
der späteren Kirche autorisierten Kanon zusammengebunden» worden und
nicht auch durch ein «innere(s) Band ihres Zeugnisses von Jesus Christus und
seiner Kirche zusammengehalten» wären30; wenn sie nicht neben allen
Unterschieden auch eine tiefere Einheit erkennen Hessen, die weiter gereicht haben

muss, als dass schliesslich alle urchristlichen Theologien «in irgendeiner Form

26 Wohl mit Recht bemerkt E. Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung im NT
(AThANT 35), Zürich 21962, 154, Anm. 596: «Wo im NT Gruppen als nicht mehr zur
Gemeinde gehörig bekämpft werden, sind es stets solche, die sich nicht mit der einen in
Christus geschehenen Gottesgnade zufrieden geben, sondern irgendeinen zusätzlichen
Punkt als heilsnotwendig proklamieren», wie etwa die Beschneidung (Gal 5, 2ff.), die
Engelverehrung (Kol 2,18) oder gnostische Spekulationen (I Tim 6,20).

27 Historisch gesehen hat der Kirchenbegriff des Paulus nach K. Holl (Der Kirchenbegriff

des Paulus in seinem Verhältnis zu dem der Urgemeinde, in: Ders., Gesammelte
Aufsätze zur Kirchengeschichte, II, Tübingen 1928, 44-67) und E. Käsemann (Paulus und der
Frühkatholizismus, ZThK 60 [1963] 75-89; wieder abgedr. in: Ders., Exegetische Versuche
und Besinnungen, II, Göttingen [1964] 31970, 239-252) lediglich «die Bedeutung eines

Zwischengliedes» gehabt und als «Einschlag» anderer urchristlicher Ekklesiologien
nachgewirkt (K. Holl, a.a.O. 44); kritisch zu diesem Klischee jetzt etwa R. Noormann, Irenäus
als Paulusinterpret (WUNT 2,66), Tübingen 1994,4-21.

28 R. Schnackenburg, Die Kirche im NT, Freiburg 21963,75.
29 Anders etwa O. Kuss, Jesus und die Kirche im NT, in: Ders., Auslegung und Verkündigung,

I, Regensburg 1963, 25-77, nach dem die einzelnen Schriften des NT «je für sich
stehen», «einander vielfach offenbar nicht kennen», «also die Problematik der Einheit
aller im Neuen Testament erscheinenden Theologien noch gar nicht zu sehen vermögen»
(aaO. 75).

30 R. Schnackenburg (s.o. Anm. 28), 9.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 51

von Jesus Christus und seinem Evangelium reden» wollten31. Denn wer will
das «schließlich» nicht auch anderswo «in irgendeiner Form»32?

Mein Lehrer H. v. Campenhausen, dessen 100. Geburtstages die Heidelberger

Theologische Fakultät vor kurzem in einem würdigen Festakt gedacht
hat, ist der Frage nach den Gründen jener tieferen Einheit inmitten aller Plu-
ralität wiederholt nachgegangen, u.a. in dem Vortrag über «Einheit und
Einigkeit in der Alten Kirche». Darin wollte er gegenüber der bislang
vorherrschenden Betrachtungsweise, welche die Einheit der Kirche «häufiger in Frage

gestellt als hervorgehoben» habe, indem sie «schon im Urchristentum eine
Fülle verschiedener Glaubensformen und -richtungen» aufwies, zwar «nichts
vertuschen oder idealisieren». Wohl aber ging es ihm darum, deutlich zu
machen,

«daß die Vielfalt der Auffassungen noch nicht das Ende der Gemeinsamkeiten» ist;
«harte Auseinandersetzungen können auch den Ernst der Zusammengehörigkeit und der
Sache zum Ausdruck bringen, und unvermeidliche Absplitterungen, die meist kein größeres

Gewicht und keine Dauerbedeutung gewonnen haben, können die erstaunliche Tatsache

der weiten und bleibenden Einheit der frühen Kirche nicht aus der Welt schaffen. Sie
ist das eigentlich Überraschende und Bedenkenswerte und in der Alten Welt sonst fast
ohne Analogie »33. Ausgehend vom johanneischen ut omnes unum sint, welches, wenn
man es isoliert zitiere, nicht immer hinreichend deutlich werden lasse, «daß es ursprünglich
durchaus kein Aufruf zur Überwindung des Zwiespalts gewesen ist, sondern daß es
vielmehr von einer schon geschenkten Einheit ausgeht, die im anfänglichen Sinn nur fortdauern

und weiter wachsen soll», hebt v. Campenhausen an dem Joh 17,21 verkündeten
Einheitsgedanken vier Momente hervor, die er als für dessen Eigenart wesentlich betrachtet
und «unter verschiedenen Vorstellungsweisen und Begriffen der Sache nach im ganzen
NT» bezeugt findet: a) «Die Einheit der Christenheit gründet in ihrer unlöslichen Verbindung

mit Christus, der seinerseits mit Gott selbst verbunden, johanneisch gesprochen: mit
dem Vater eins ist», b) «Es gilt, diese Einheit nicht zu schaffen, sondern durch die Kraft des

geschenkten Gottesgeistes bei ihr zu bleiben und sie in der Verkündigung des Christuswortes

weiterzugeben», c) «Der Heilige Geist und die Gemeinschaft Christi bewirken die
Zusammengehörigkeit aller Christen in Liebe, Freiheit und Freiwilligkeit», d) «In solcher
Verbundenheit stehen die Christen in einem unüberbrückbaren Gegenüber zu der nicht an
Christus glaubenden, ihm nicht folgenden Welt, die darum niemals aufhören kann, sie zu
bedrohen und zu verfolgen»34.

Am Ende seiner - zugegebenermassen nicht erschöpfenden und «unzählige

Fragen und Einwände einfach beiseite» lassenden - Untersuchung steht
ihm als Ergebnis fest,

31 H. Küng, Der Frühkatholizismus im NT als kontroverstheologisches Problem, in:
Ders., Kirche im Konzil (HerBü 140), Freiburg 1963,125-155 (hier: 152).

32 E. Käsemann, Paulus und der Frühkatholizismus (s.o. Anm. 27), 252, Anm. 6.
33 H. v. Campenhausen, Einheit und Einigkeit in der Alten Kirche, EvTh 33 (1973)

280-293; wieder abgedr. in: Ders., Urchristliches und Altkirchliches, Tübingen 1979, 1-19

(hier: lf.).
34 Ebd., 2f.



52 AdolfMartin Ritter

«daß der ursprüngliche, geistliche Einheitsgedanke für die Kirche der ersten Jahrhunderte

nicht so unwesentlich war, wie man gelegentlich wohl meint. Die Kirche des ersten
Jahrhunderts, die allein im Namen Jesu ihre Einheit hat, setzt sich auch ins zweite Jahrhundert

fort, das sich bewußt zum Bleiben bei dem entschloß, was im Anfang war; sie hält auch
im dritten Jahrhundert an der Unerzwingbarkeit ihres Einsseins fest und hat selbst in der
schweren Belastung des vierten die Erinnerung an ihren geistlichen Ursprung und an ihr
überweltliches Ziel nicht vergessen»35.

Das «innere Band» (R. Schnackenburg) ist für H. v. Campenhausen also
schlicht und einfach darin gegeben, dass man sich ursprünglich

«als ein einziges Jesus gehörendes Volk» begriff. Das finde in der «seltsame(n) Erscheinung»

seinen bezeichnendste(n) Ausdruck, «daß es zwar nur eine Kirche geben soll, daß
aber gleichzeitig jede einzelne Gemeinde sich als Kirche verstehen kann, deren Herr und
Haupt Jesus Christus ist. In diesem einen Namen ist alles beschlossen». Gut urchristlich
heisse es daher bei Ignatius (IgnSm 8,2): ötiou äv rj 'Ir)croûç Xptcroç, èiceï f) KaSokiKT) èKKkri-
aia, was v. Campenhausen so paraphrasiert: «Er (Jesus Christus) bildet die Substanz der
Kirche und den wahren Grund ihrer Katholizität»36.

Man hüte sich, das Gewicht und die Tragweite dieses - auf den ersten
Blick in der Tat vielleicht allzu «schlicht und einfach» anmutenden - Einheitsmotivs

zu unterschätzen. Denn mit vollem Recht dürfte sich v. Campenhausen

in diesem Zusammenhang auf den u. W. ernstesten Konflikt innerhalb der
Urkirche berufen, an dem ihre Einheit zeitweilig zu zerbrechen drohte, nämlich

den Gegensatz zwischen Juden- und Heidenchristen. Es ging, «auf eine
Formel gebracht, hierbei um die Frage, ob die Bindung an Jesus Christus
allein wirklich ausreiche, um das Heil und die Heilsgemeinschaft zu begründen,
oder ob darüber hinaus auch die Aufrechterhaltung des jüdischen Gesetzes
noch zusätzlich zu fordern sei»37. Die Aufrechterhaltung der Kirchengemeinschaft

trotz dieser tiefgreifenden Differenz bedeutete, dass es bei dem «Jesus
Christus allein» bleiben sollte, was im übrigen ganz gewiss auch ein Element
der Lehre enthält38.

35 Ebd., 19.
36 Ebd., 3f.
37 Ebd., 4.
38 Gegen M. Elze, Häresie und Einheit der Kirche im 2. Jahrhundert, ZThK 71 (1974)

389-409, bes. 394ff. - In eine ähnliche Richtung zielt G. Theißens zwanzig Jahre nach dem
Campenhausenschen gehaltener Festvortrag über «Die Einheit der Kirche» (wie o., Anm.
18). Th. skizziert darin zunächst «einige Kategorien, mit denen man das Urchristentum als
Ganzes analysieren kann - nämlich als eine neue religiöse Zeichensprache (oder ein
Zeichensystem)», zeigt in einem zweiten Teil, «warum diese neue Zeichensprache - trotz aller
Dialekte in ihr - Einheit ermöglichte» und überprüft in einem dritten Teil «die These von
den einheitsstiftenden Kräften dieser Zeichensprache anhand der beiden grossen Konflikte

im Urchristentum: dem Konflikt beim Ausscheiden aus dem Judentum im 1. Jhdt.
und dem Konflikt mit der Gnosis im 2. Jhdt.» (vgl. meine kurze Zusammenfassung in:
HDThG I2, 1999, 32-34). Hinzuweisen wäre auch auf Theißens interessanten Beitrag zur
Hengelfestschrift von 1996, der gute Gründe dafür geltend macht, dass es eine Spaltung



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 53

2.

Ich will mich jedoch, wie angekündigt, nicht ausschliesslich auf die Anfänge

beziehen, sondern - auf dem Umweg über die Konsensgespräche des 20.

Jahrhunderts zwischen byzantinisch- und orientalisch-orthodoxen (den sog.
«monophysitischen» oder «non-chalkedonensischen») Kirchen - auch das

Problem der Kirchen-Einheit in der Spätantike (genauer: in der Zeit nach

«Chalkedon») ansprechen.

Zur Erinnerung: Der Dialog zwischen den genannten orthodoxen Kirchen begann 1964
zunächst in vier Runden39 (inoffiziell, aber mit hochkarätiger Besetzung und unter dem
Dach des ÖRK) und ging 1985 in einen offiziellen Dialog über, der ebenfalls vier Runden40

benötigte und 1993 mit der Feststellung endete, es gebe nun keinen Grund mehr, die Trennung

aufrechtzuerhalten, und der Aufforderung an die beteiligten Kirchen, nun
Kirchengemeinschaft herzustellen. Und nun zur Sache41:

Was ist das Problem, und warum komme ich hier darauf zu sprechen, wo
es bei diesen Konsensgesprächen scheinbar doch «nur» um Fragen der Chri-
stologie geht, an denen einstmals die Kircheneinheit zerbrach? Ich antworte
darauf in grösstmöglicher Kürze wie folgt:

der Jerusalemer Urgemeinde (nach Apg 6,1-6) nicht gegeben hat und eine altehrwürdige
historisch-kritische Forschungstradition damit wohl verabschiedet werden muss (vgl. G.

Th., Hellenisten und Hebräer [Apg 6, 1-6], in: Geschichte - Tradition - Reflexion (FS M.
Hengel), hg. v. H. Cancik u.a., III,Tübingen 1996,323-343). Auch J.D.G. Dunn meint (ähnlich

wie v. Campenhausen), es könne only «one focus ofunity ...be detected with any
consistency - that is, once again, Jesus and faith in him» (wie o., Anm. 1), 122, mit Anm. 26, wo
als weiteres einheitsstiftendes Moment die «Kontinuität mit Israel» namhaft gemacht
wird, die freilich für die Heidenchristen «nur durch Jesus und den Glauben an ihn» gegeben

und gewährleistet gewesen sei.
39 Die Tagungen fanden statt in Aarhus, 11.-15.8.1964 (Bericht in: GOTR 10/1 [1964-

65], 9-160); Bristol, 25.-29.7.1967 (GOTR 13/2 [1968], 123-320); Genf, 16.-21.8.1970

[GOTR 16/1 und 2 [1971], 3-209; Addis Abeba, 22.-23.1.1971 [ebd.], 210-259). Eine
Auswahl der Referatstexte ist auch vom ÖRK herausgegeben worden, in Verantwortung von
P. Gregorios - W.H. Lazareth - N.A. Nissiotis, Does Chalcedon divide or unite? Towards
Convergence in Orthodox Christology, Genf 1981. - Zitiert wird einfachheitshalber
«Bristol», «Genf (1970)» usw. mit Seitenangaben.

40 Genf, 10.-15.12.1985; Anba-Bishoi-Kloster, 20.-24.6.1989 (Resultat: Erste Gemeinsame

Erklärung, dt. veröffentlicht in: H. Meyer u.a., Dokumente wachsender
Übereinstimmung II, 1992, 298-301); Genf, 23.-28.9.1990 (Resultat: Zweite Gemeinsame
Erklärung; dt. ebd., 302-304); Genf, 1.-6.11.1993 (Resultat: «Vorschläge für die Aufhebung
der Anathemata»; gr. und frz. in: Episkepsis 498 vom 30.11.1963, 6f.). - Analoge Zitation
wie in Anm 39.

41 Vgl. dazu bes. D. Wendebourg, Chalkedon in der ökumenischen Diskussion, ZThK
92 (1995) 207-237; D.W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und
neuer Dialog (IThS 48), Innsbruck-Wien 1997; «Maximos der Bekenner», «Monophysiten/
Monophysitismus» und «Monotheletismus» (A.M. Ritter), RGG4, V, 2002, 934. 1454-1456.
1467-1469 (jeweils mit weiterer Literatur).



54 AdolfMartin Ritter

«Laßt uns mit lautem Jubel preisen die mystischen Trompeten des Geistes,

die gotttragenden Väter, die, die inmitten der Kirche das wohlklingende
Lied der Theologie angestimmt haben!» - so singt die orthodoxe Kirche in
der Vesper des Festes, das sie zu Ehren aller Ökumenischen Konzilien,
insbesondere aber zum «Gedenken der heiligen», «gotttragenden» 630 «Väter des

Vierten Ökumenischen Konzils zu Chalkedon» feiert, an dem Sonntag, der
dem 16. Juli am nächsten liegt42.

Ein ökumenisches Konzil ist demnach mehr als nur der historische
Umstand einer bestimmten Lehre. Ihm verdankt sich vielmehr die zu einem
bestimmten Zeitpunkt in der Geschichte der Christenheit für die ganze Kirche
und ihren weiteren Weg formulierte massgebliche Explikation des
Glaubens43. Dass das möglich war, hat seinen Grund in der besonderen Gegenwart
des die Kirche erfüllenden Heiligen Geistes; diese besondere Geistesgegenwart

liess konziliare Lehrbeschlüsse unfehlbar sein44. Darum schuldet die Kirche

solcher Lehre gläubigen Gehorsam, darum verehrt sie ihre konziliaren
Urheber und gedenkt ihrer in der Liturgie als hervorgehobener Glieder der
communio sanctorum.

Dem hymnischen Preis der Versammlung von Chalkedon steht nun aber
das Anathema gegenüber, das die orientalischen Kirchen über dasselbe Konzil

aussprachen. Die 630 Väter, die dort als massgebliche Lehrer und heilige
Väter verehrt werden, gelten hier als verdammte Irrlehrer, so wie umgekehrt
heilige Lehrer der Nonchalkedonenser das Anathema der Byzantinisch-Orthodoxen

erleiden. Solches Anathema aber bedeutet für die Gegenwart
nichts Geringeres als den Ausschluss von der liturgischen communio für all
jene, die mit den Verdammten - über die Grenzen von Zeit und Raum
hinweg - in Gemeinschaft stehen und ihrer Lehre folgen45.

Der ursprüngliche Grund der Trennung, der christologische Gegensatz ist
mittlerweile, so hat man sich in den genannten Konsensgesprächen überzeugen

zu können geglaubt, überwunden, Orthodoxe und Orientalen haben sich,
wie wir hörten, auf eine gemeinsame Formulierung des Glaubens an den
fleischgewordenen Logos geeinigt und einander die Legitimität ihrer traditionellen

Lehren zugestanden. Man sollte denken, dass damit auch der Dissens
in der Einschätzung des Symbolum Chalcedonense überwunden sei.
Erstaunlicherweise ist dem aber ganz und gar nicht so - und hier steckt wohl der
entscheidende Grund dafür, dass der Lehrkonsens bislang noch immer nicht die
erwarteten kirchlichen Konsequenzen erbracht hat. So schnell man sich in der

42 Vgl. Mrivatov wü 'IouAtou, Athen 1904, 63, col. 2.
43 Genf (1970), 79.
44 Bristol, 143.260; Genf (1970), 79.
45 Auf diesen Zusammenhang wird mit besonderem Nachdruck hingewiesen von J.

Zizioulas in Genf (1970), 145-172: «Ecclesiological issues inherent in the relations between
Eastern Chalcedonian and Oriental non-Chalcedonian churches».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 55

Christologie glaubte einigen zu können, im Grunde schon bei der ersten
Zusammenkunft - die Konzilsfrage erwies sich als kaum lösbares Problem46.
Dass die eine Seite (die byzantinisch-orthodoxe) das Konzil von Chalkedon
als Viertes Ökumenisches betrachtet, ja darüber hinaus noch drei (bis vier
[Quinisextum]) weitere kennt und sich für sie verkämpft, die andere dagegen
nur drei altkirchliche Versammlungen als ökumenisch anerkennt und die
folgenden von der Gegenseite so benannten bestenfalls als partikulare
Veranstaltungen des «Westens» gelten lässt, z.T. aber sogar mit dem Anathema
belegt - dieser Gegensatz wurde zum eigentlichen Prüfstein des Dialoges. Wie
die Protokolle der Diskussionen während der verschiedenen Dialogrunden
zeigen, war es dieser Punkt, an dem die Teilnehmer am leidenschaftlichsten
und unnachgiebigsten reagierten47: Wenn die (byzantinisch) Orthodoxen
forderten, die Orientalen müssten das Chalcedonense und die anderen nach-
ephesinischen Konzilien auch für sich anerkennen, oder der Dialog sei am
Ende, verlangten die Orientalen, die Orthodoxen müssten von dieser Erwartung

abgehen und ihnen die Anerkennung nur dreier Ökumenischer Konzilien

zugestehen, sonst brauche man gar nicht weiter zu reden48.

Die abschliessende Gemeinsame Erklärung des offiziellen orthodox-orientalischen

Dialoges und die darauf aufbauenden Vorschläge zur Herstellung
der Kirchengemeinschaft empfehlen nun die Aufhebung aller Anathemata
hüben wie drüben49. Beiderseitige Anerkennung als Ökumenische Konzilien
sieht die Erklärung aber nur im Blick auf die Synoden von 325, 381 und 431

vor, das Chalcedonense und die Versammlungen von 553, 680/681 und 787
werden als «Konzile der Orthodoxen Kirche» bezeichnet50. Damit hat sich im
Dokument der Standpunkt der Orientalen durchgesetzt; die kirchliche
Rezeption und mit ihr die kirchlichen Folgen stehen aber eben bislang aus.

Warum ist an der Frage: «drei oder sieben Ökumenische Konzilien?» so
viel gelegen, wenn man in der christologischen Sache doch Konsens erzielt
hat? Diese Frage ist deshalb von so grossem Gewicht, weil sie unmittelbar mit
der «Identität» der beteiligten Kirchen zu tun hat, «Identität» nicht in einem
psychologischen, sondern in einem theologischen Sinn verstanden51. Beide

46 Vgl. Genf (1970), 206, wo von armenischer Seite im Blick auf nachephesinische
Konzilien festgestellt wird: «The substance of the decisions of these Councils can be made
acceptable. The difficulty may be with the acceptance of the Councils as such». Dieser
Einschätzung würden sich wohl auch die anderen orientalischen Gesprächspartner haben
anschliessen können.

47 Bristol, 128.
48 Genf (1970), 29f. S. auch Bristol, 180.260f.281f.
49 Genf (1990), Ziffer 10; Genf (1993), 6.
50 Genf (1990), Ziffer 8.
51 Genf (1970), 24 (Zizioulas): Das Problem ist das Verhältnis von «true tradition» -

verstanden als geistgegebene Gegenwart der Christuswahrheit in der Geschichte der Kirche

- und «history».



56 AdolfMartin Ritter

Seiten gestehen einander ja zu, legitime Vertreter des Christusglaubens, und
das heisst, vom Heiligen Geist erfüllt zu sein52. Aber beide Seiten sind das
anderthalb Jahrtausende lang in einer ganz bestimmten Weise gewesen, zu der-
positiv - eine bestimmte Explikation des Christusglaubens ebenso gehört wie

- negativ - die Abgrenzung von denen, die diese Explikation nicht teilen.
Lässt sich diese konkrete geschichtliche Gestalt ihres geistgeleiteten Weges,
wie alle überzeugt sind, von einer davon unterschiedenen «Substanz» der
Geistesgegenwart ablösen, ohne dass die Geistesgegenwart zu einer rein
abstrakten Grösse wird? Im Blick auf das Chalcedonense gesprochen: Ist dies
Konzil als konkretes kirchengeschichtliches Ereignis das, was es ist, nicht
gerade, indem es so und nicht anders spricht53 und damit auch abgrenzt und
ausgrenzt54? Und gehört es umgekehrt nicht zur Identität der Orientalen, dass sie

so nicht sprechen und damit zugleich Abgrenzung erleiden und vollziehen?
Nicht umsonst weisen die orientalischen Gesprächspartner auf die Märtyrer
hin, die ihre Treue zur Lehre von der einen fleischgewordenen Natur des Logos

mit Wohlfahrt und Leben bezahlt hätten55.

Von orthodoxer Seite wird mit grösstem Nachdruck betont, dass in Chal-
kedon wie auf allen sieben von ihnen «ökumenisch» genannten Konzilen der
Glaube in unfehlbarer und die Kirche aller Zeiten bindender Weise zum
Ausdruck gebracht worden sei56. Dieses Faktum, nicht nur die Lehre jener
Versammlungen in einem allgemeinen Sinn sollen die Orientalen akzeptieren,
indem sie sie als ökumenische Synoden anerkennen. Würde die orthodoxe Kirche

nicht darauf bestehen, wäre sie ihrem Glauben57, ihren Vätern58, der
Überzeugung von der Geistgeleitetheit ihrer eigenen Geschichte untreu.
Würden die orientalischen Kirchen jene Konzile weiterhin ablehnen, wäre
ihre Anerkennung der orthodoxen Lehrsubstanz rein abstrakt59. Die Orien-

52 Addis Abeba, 259.
53 Bristol, 143f. (Trembelas mit Bezug auf Florovsky in Aarhus, 33).
54 So stellt sich die Frage, ob man Definition und Anathemata eines Konzils - wenn sie

dogmatisch begründete Anathemata sind - voneinander trennen kann (Bristol, 316;

Genf[1970],42.153f., allgemeiner formuliert, «to what extent the anathemas are tied up
with the Tradition of the Church» (Genf [1970], 152 [Zizioulas]). Diese Frage ist nicht
nebensächlich, denn hier steht nichts Geringeres auf dem Spiel als die Irrtumslosigkeit der
Kirche (ebd., 153).

55 Aarhus, 60; Bristol, 281; Wien I 1. nichtoffizielle Konsultation zwischen
orientalisch-orthodoxen und römisch-katholischen Theologen in Wien, in: Wort und Wahrheit
Supplement l.Wien 1972), 179.

56 Bristol, 143; Genf (1970), 79.86f.
57 Bristol, 179.
58 Genf (1970), 30 (Romanides): «The non-Chalcedonian should very clearly realize

that from our side the faith professed cannot be separated from the people who profess.
The faith confessed by the Fathers of Chalcedon is the true faith. If we accept that faith we
must accept also the Fathers who profess this true faith. Otherwise, the communion of
saints confessing this faith is not accepted as a reality».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 57

talen halten dagegen, wenn die Orthodoxen es ernst damit meinten, dass sie,
die Nonchalkedonenser, den wahren Christusglauben immer gelehrt hätten,
dann sei dafür das Konzil von Chalkedon ganz überflüssig gewesen60; es jetzt
nachträglich anzunehmen, hiesse einzugestehen, dass man doch früher nicht
in der Wahrheit gelebt, sondern geirrt habe61. Gemeinsam mit den Orthodoxen

könnten sie nur jene Versammlungen bejahen, die auch Teil der gemeinsamen

Geschichte seien62, die allein allgemeinchristlichen, wirklich «ökumenischen»

Konzilien63 von 325, 381 und 43164.

Ganz in demselben Sinne beruft man sich freilich selbst auf diese drei
Versammlungen nicht. Die Beschränkung auf nur drei ökumenische Konzilien,
die Ablehnung der späteren von den Chalkedonensern so qualifizierten
Synoden, die Erfahrung einer fünfzehnhundertjährigen Geschichte ohne solche
Veranstaltungen65, nicht zuletzt auch die leidvolle Erinnerung an deren
«re ichskirchlich» -imperà/e Dimension66 - all das verbindet sich bei den
Orientalen mit einer grundsätzlichen Relativierung der Instanz «Ökumenisches

59 Ebd., 29f.
60 Genf (1970), 31.
61 Aarhus, 132. Die Annahme des Konzils ohne solche Implikationen wäre erst nach

einer Strecke gemeinsamer, in voller communio abgelaufener Geschichte beider Kirchen
denkbar (Nesroyan).

62 Genf (1970), 28.
63 Ebd., 27.
64 Angesichts der Existenz der «Nestorianischen Kirche», die das Konzil von Ephesus

ablehnt, stellt ein orientalischer Gesprächspartner allerdings auch den ökumenischen
Charakter dieser Versammlung in Frage (Genf [1970], 31; vgl. auch 135), ja selbst die Öku-
menizität des Konzils von Nizäa wird bezweifelt - de facto sei hier nur die Christenheil des

Imperium Romanum vertreten gewesen (Wien III [= 3. nichtoffizielle ökumenische
Konsultation usw., Wort und Wahrheit Supplement 3, Wien 1976,19],138 [Verghese]).

65 So orientalische Vertreter auf der dritten der inoffiziellen ökumenischen Konsultationen

zwischen orientalisch-orthodoxen und römisch-katholischen Theologen (30.8.-5.9.
1976) in Wien (s. Wort und Wahrheit, Supplement 3, Wien 1976, 140). Im übrigen sei die
Kirche auch vor dem Konzil von Nizäa, bevor die weltliche Gewalt ihre Einheitsvorstellungen

auf die Kirche übertragen habe, gut ohne Ökumenische Konzile ausgekommen
(ebd.; Supplement 1,1972,77).

66 Die Orientalen heben immer wieder hervor, in welch hohem Masse die Ereignisse
in Chalkedon und während des weiteren christologischen Streites durch die zentralistische
kaiserliche Religionspolitik bestimmt gewesen seien, die sich gegen die nichtgriechischen
Völker und Kirchen im Osten des Imperiums gewandt habe (Bristol, 280; Genf [1970], 44-
54 [Samuel]; Addis Abeba, 222.242f.; Wien 1: Wort und Wahrheit Supplement 1, Wien
1972, 47.51.61.71.75); ja, im Grunde genommen sei die Instanz «Ökumenisches Konzil»
selbst, und zwar von Anfang an, seit der Synode von Nizäa, eine Einrichtung des Römischen

Reiches gewesen, das sich mit der ganzen Welt gleichgesetzt habe, und spiegele dessen

Anspruch und Strukturen (Wien III, 138-140 [Verghese]). Es wird auch auf die
Verbindung dieses kaiserlichen Zentralismus mit dem päpstlichen hingewiesen - eine
Verbindung, die gerade das Chalcedonense geprägt habe (Addis Abeba, 242f.; Wien III, 140).

- Da man schon einmal dabei ist, die Grösse «Ökumenisches Konzil» zu entmythologisie-



58 Adolf Martin Ritter

Konzil»67. Bei aller Hochschätzung jener Zusammenkünfte müsse gesehen
werden, dass weltliche, politische Faktoren hier eine grosse Rolle gespielt
hätten68. Und bei aller Würdigung ihrer Lehren müssten sie eingeordnet werden

in den Gesamtstrom des kirchlichen Lebens und der kirchlichen
Überlieferung69. Sie stünden nicht über der Kirche70, sondern seien eine Weise unter
anderen, in der sich die fortlaufende Auslegung des Glaubens durch die Kirche

zu Zeiten vollzogen habe71. Darum sei die Kirche auch berechtigt, in einer
«gewissen Freiheit» mit ihnen umzugehen72. Diese Freiheit aktuell
wahrzunehmen ist - so die Schlussfolgerung - das Erfordernis der gegenwärtigen
ökumenischen Situation, damit aus der Gemeinsamkeit in der Lehre Gemeinsamkeit

des kirchlichen Lebens werden kann.
Die abschliessende Erklärung der orientalisch-orthodoxen Kommission

hat die hier proklamierte Freiheit ein Stück weit umgesetzt. Ob ihre Aussagen

und Vorschläge offizielle kirchliche Rezeption erfahren und zur
Kirchengemeinschaft von Orthodoxen und Orientalen führen werden, bleibt auch
nach vielen Jahren noch abzuwarten. «Wenn es geschieht», so D. Wende-
bourg ganz und gar zu Recht, wie ich finde - und nur deshalb habe ich auf die
Konsensgespräche zwischen den verschiedenen orthodoxen Kirchen in unserem

Gesprächszusammenhang abgehoben, «dann wird das ein ökumenischer
Durchbruch sein, wie er bislang nur einmal in der Kirchengeschichte, auf der

ren, stellt man auch den Konsens in Frage, der unter den Konzilsvätern geherrscht haben
soll - das sei selbst für Nizäa zu bezweifeln (Genf [1970], 27; s. auch Wien I, 71). Ebenso
wenig könne von einer kontinuierlichen Lehrentwicklung auf den sieben Konzilien die
Rede sein - da gebe es offensichtlich auch Diskontinuität (Bristol, 273f.). Schliesslich äussert

man Kritik am Mehrheitsprinzip in der Kirche, das von den Ökumenischen Konzilien
repräsentiert werde - auch nicht vertretene oder ausgeschlossene Minderheiten seien in
der Lage, wahre Einsichten von gesamtkirchlicher Relevanz zur Geltung zu bringen (Wien
1,83, s. auch 71).

67 Verghese (Genf [1970], 27) betont, eine Konzilsdefinition dürfe nicht auf eine Stufe
mit der Heiligen Schrift gestellt werden. Er begründet diese Aussage aber nicht und führt
auch nicht aus, welche hermeneutischen und ekklesiologischen Konsequenzen sie hat.
Aufs ganze gesehen, spielt sie für die Argumentation der orientalischen Theologen keine
Rolle.

68 Bristol, 278 (Khella): «A Council is not simply an event through which a definition
of faith is proclaimed; it had rather its political and ecclesiological implications».

69 Genf (1970), 34 (Verghese): Es wird vorgeschlagen, «to treat the councils mainly as
historical events in the development of the Church and not as fixed points for the Tradition».

Wien I, 71 (Nersoyan): «we should not be tempted to think that councils are some
kind of supernatural intrusions into the life of the Church having an authority over and
above their normal historical role within the context of the events surrounding them».

70 Genf (1970), 34.
71 Bristol, 274.
72 Genf (1970), 34 (Verghese): «I would plead for a certain freedom regarding

councils».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 59

anderen Seite des konfessionellen Spektrums in der Leuenberger Gemeinschaft

reformierter und lutherischer Kirchen, gelungen ist»73.

3.

Als drittes und letztes Beispiel für die Kircheneinheit als Problem des 1.

Millenniums der Christentumsgeschichte will ich das Verständnis des

«Petrusdienstes», besonders desjenigen des Bischofs von Rom, ins Spiel bringen;
ich kann es freilich nur noch eben anreissen74 und will dabei ebenso verfahren
wie bei dem vorigen, nämlich auf dem Umweg über die Gegenwart in das
erste Millennium post Christum natum, genauer: in dessen Ende. Wenn der
gegenwärtige Papst, Johannes Paul II., gerade auch, aber nicht nur, die Ostkirchen

eingeladen hat, mit ihm in ein Gespräch über die Art und Weise der
Ausübung seines Amtes der Petrusnachfolge einzutreten, ohne dass sich auch

nur andeutungsweise die Möglichkeit einer Preisgabe der Papstdogmen der
römisch-katholischen Kirche abzeichnete, dann macht diese Einladung wohl
nur dann einen Sinn, wenn damit unterschiedliche Interpretationen für möglich

und erlaubt gehalten werden, also eine Art «versöhnter Verschiedenheit»
ins Blickfeld tritt. Eine Version wäre demnach die bekannte römisch-katholische,

die aber auch ausschliesslich römisch-katholische Christen direkt
angeht. Die orthodoxe Version wäre eine Interpretation des Papstamtes im
Einklang mit der communio-Ekklesiologie des 1. Jahrtausends (um es abgekürzt
zu sagen; in Wahrheit ist, wessen auch ich mir durchaus bewusst bin75, die Ek-
klesiologie schon des 1. Jahrtausends alles andere als uniform)76.

73 D. Wendebourg (s.o. Anm. 41), 237.
74 Hätte ich mehr Zeit und Raum, so würde ich nicht zuletzt an die mutige Pionierleistung

des Baseler Neutestamentiers und Patristikers O. Cullmann, Petrus: Jünger - Apostel

- Märtyrer, Zürich - Stuttgart (1952) 21960, oder an die perspektivenreiche Erzählung
«Sebastian Knechts» unter dem Titel «Vision des Papstes» (1975) anknüpfen wollen, die
1997 im Karlsruher Hans Thoma-Verlag, nun aber unter dem wahren Verfassernamen: E.
Schlink, erneut vorgelegt wurde. Aus neuester Zeit wären zu berücksichtigen und hilfreich
besonders der von H. Schütte herausgegebene Sammelband «Im Dienst der einen Kirche.
Ökumenische Überlegungen zur Reform des Petrusamtes», Frankfurt/M. - Paderborn
2000, sowie P. Weß, Papstamt jenseits von Hierarchie und Demokratie. Ökumenische
Suche nach einem bibelgemäßen Petrusdienst. Mit Beiträgen von U.H.J. Körtner und G.
Larentzakis (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 35), Münster usw. 2003 (war
mir noch nicht zugänglich).

75 Hinzuweisen wäre etwa auf die Tatsache, dass nicht nur der Titel «ökumenischer
Patriarch» und das exklusive Recht des Konstantinopeler Bischofs, ihn zu führen, die
Antike überdauerten; «es überdauerte auch, trotz aller Kritik des (von Rom geführten)
Westens an der Rangerhöhung Konstantinopels und deren <rein politischen Begründung,
das System der Pentarchie, nach dem die fünf führenden Bischofssitze (zusammen mit
dem röm.-byz. Kaiser) als die kirchlichen <Grossmächte> gleichsam, im Mit- oder auch



60 AdolfMartin Ritter

In diesem Sinne hat sich ja auch das Dokument der gemeinsamen
Kommission der katholischen deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands unter dem Titel Communio

Gegeneinander die <ökumenischen> Konzilien (und damit - entscheidend - kirchl.
Einheit) gestalten. Zwei bedeutsame Texte im Umfeld des Konstantinopeler Konzils von 869/
70 (des <8. ökuiru der westl. Tradition) belegen allerdings, dass längst ein tiefer Riss klaffte
zwischen der westl. und östl. Pentarchievorstellung. Nach der östl., zur Sprache gebracht
durch den kaiserl. Kommissar Baanes auf dem Konzil (Mansi 16, 140f.), gelten alle P[atri-
archen] als gleichrangig und kommt es letzten Endes auf das (gegebenenfalls wiederherzustellende)

gemeinsame Zeugnis aller an, auf welchem das Konzil beruht; nach der westl.,
formuliert vom päpstl. Vertreter Anastasius Bibliothecarius in seiner Einleitung zu den
Konzilsakten (ebenda 7; MGH Ep VII, 409,4-10), sind sie eher als die fünf Sinne am Leib
der Kirche zu deuten, wobei die Kirche Roms als der Gesichtssinn fungiert, weil sie mehr
und schärfer wahrnimmt und mehr in Gemeinschaft mit den übrigen steht als die anderen.
Mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor allerdings begegnete bereits in den sog. <Libri
Carolini> [III 11: MGH Conc Supp. 132, 30f.] ein Kontrastmodell von Kirchenstruktur, in
dem es auf die Pentarchie überhaupt nicht mehr ankam, Signal einer Zeitenwende»
(Patriarch/Patriarchat II. Mittelalter und Reformation [A.M. Ritter], RGG4 VI,Tübingen
2003,10081).

76 In den Äusserungen des Papstes aus Anlass des im Okt. 2002 erfolgten Besuches
von Patriarch Teoktist-Bukarest in Rom z.B. wird das Primatsthema nirgends angeschnitten.

Immerhin dürfte es in die «verbleibenden lehramtlichen Meinungsverschiedenheiten»
eingeschlossen sein, von denen in der am 12.10.2002 unterzeichneten «Gemeinsamen
Erklärung» der beiden Kirchenoberhäupter die Rede ist (Osservatore Romano vom 13.

10. 2002). Darin wird auch als Ziel der Verständigungsbemühungen die «volle Gemeinschaft»

bezeichnet, «die nicht ein <Aufsaugen>, sondern eine Begegnung in der Wahrheit
und in der Liebe ist». Damit ist eine Formulierung aus der päpstlichen Enzyklika «Sla-

vorum apostoli» (§ 27) aufgenommen, die auch in der Ansprache des Papstes bei Gelegenheit

der Audienz für Patriarch Teoktist am selben Tage erscheint; dort heisst es: «Ziel ist,
im Licht des erhabenen Vorbilds der Heiligsten Dreifaltigkeit eine Einheit zu erreichen,
die <weder ein Aufsaugen, noch eine Verschmelzung) ist, sondern die berechtigte Verschiedenheit

zwischen den unterschiedlichen Traditionen achtet, denn sie sind ein wesentlicher
Bestandteil des Reichtums der Kirche» (im französischen Original zitiert in derselben
Nummer des O.R.). Zuvor hatte der Papst in der genannten Ansprache bereits auf das II.
Vaticanum Bezug genommen und erklärt, dieses Konzil habe «wiederentdeckt, dass die
reiche spirituelle, liturgische, lehramtliche und theologische Tradition der Ostkirchen zum
gemeinsamen Erbe der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» gehöre
(Unitatis redintegratio, 16); es stelle «außerdem die Notwendigkeit heraus, zu diesen
Kirchen geschwisterliche Beziehungen zu unterhalten, wie sie zwischen den Ortskirchen
als Schwesterkirchen bestehen sollen» (vgl. ebd. 14). - Heisst das, dass sich die Kirche
Roms, die, wie es in der «Gemeinsamen Erklärung» heisst, «in ihrem lateinischen Teil»
(d.h. unter Ausschluss der unierten Ostkirchen) «die westliche Stimme der einen Kirche
Christi darstellt» (die reformatorischen Kirchen können offensichtlich - für beide an der
«Gemeinsamen Erklärung» beteiligten Seiten! - vernachlässigt werden!), sich als Ortskirche

unter Ortskirchen verstehen könnte? Wenn ja, dann schlösse das unterschiedliche
Interpretationen des «Petrusdienstes» des römischen Bischofs ein (s.o.) und stünde insoweit

einer vollen Kirchengemeinschaft nichts mehr im Wege. Oder doch nicht?



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 61

Sanctorum11 auf die genannte Einladung des Papstes und auch auf Äusserungen

(des jetzigen Kardinals und früheren Tübinger bzw. Regensburger
Universitätsprofessors,) Josef Ratzingers bezogen. Trotz der vernichtenden Kritik,

die dieses Dokument grossenteils, vor allem in evangelisch-theologischen
Kreisen Deutschlands (und in der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung»),
gefunden hat, wird und darf die Diskussion darüber, meine ich, nicht
unterdrückt werden. Manchem fällt lediglich Luthers Rede vom Papst als
«Antichrist» ein; vergessen oder aber unbekannt sind allermeist all die Differenzierungen,

die sich ebenfalls bei Luther finden; vergessen oder unbekannt ist erst
recht, dass in die lutherischen Bekenntnisschriften auch Melanchthons Traktat

«De potestate et primatu Papae» aufgenommen worden ist, in dem das

praktisch vorgemacht ist mit den verschiedenen «Lesarten»: mit «versöhnter
Verschiedenheit» (das ist das Entscheidende: «versöhnte Verschiedenheit»!).

Es wäre in meinen Augen sowohl für das evangelisch-katholische wie das

evangelisch-orthodoxe Glaubensgespräch äusserst hilfreich, hier zu grösserer
Klarheit zu gelangen, weil sich Möglichkeit und Grenzen unseres eigenen
Bemühens um eine Annäherung in Fragen der Ekklesiologie eher abschätzen
liessen. Ist, um es auf den Punkt zu bringen, in diesen - zugegebenermassen
besonders schwierigen - Fragen «versöhnte Verschiedenheit» denkbar?

Meine drei historischen Beispiele legen es nahe, von dieser Möglichkeit -
nicht zu gering zu denken, in dieser Flinsicht nicht zu pessimistisch zu sein.

AdolfMartin Ritter, Fleidelberg

77 Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD), Communio
Sanctorum (Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen), Frankfurt/M. - Paderborn 2000; s.

dazu die «Stellungnahmen zum Ökumene-Papier <Communio Sanctorum>», epd-Doku-
mentation Nr. 29, Frankfurt/M. 2002, sowie die Stellungnahme der Deutschen
Bischofskonferenz vom 11.3.2003, Bonn 2003.


	Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum

