Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 1

Artikel: Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum
natum

Autor: Ritter, Adolf Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Einheit der Kirche als Problem des
1. Millenniums post Christum natum’

Zum Problem von Vielfalt und Einheit im NT hat vor etwas mehr als ei-
nem halben Jahrhundert E. Kdsemann, ausgerechnet im Rahmen einer (G6t-
tinger) «okumenischen Vorlesungsreihe», die provozierende These aufstellen
konnen, der ntl. Kanon begriinde «als solcher nicht die Einheit der Kirche»;

Eine erste, vorldufige Fassung dieses Beitrages wurde vorgetragen und diskutiert
wihrend des 10. Gespriachs im bilateralen Theologischen Dialog zwischen EKD und
Ruminischer Orthodoxer Kirche (Nov. 2002 in Cluj-Napoca [Klausenburg]; vgl. die Ver-
offentlichung in der epd-Dokumentation Nr. 20 [12. Mai 2003], 57-66). Die Widmung an
den gelernten Neutestamentler Klaus Beyer soll ausser dem personlichen Respekt auch
die Dankbarkeit zum Ausdruck bringen, die ihm meine, die Heidelberger Theologische
Fakultit fir seine jahrzehntelang, mit Akribie und Unbestechlichkeit, wahrgenommene
(Aussen-)Gutachtertitigkeit und seine fruchtbare Mitwirkung bei neutestamentlichen
und kirchengeschichtlichen Sozietiten schuldet. — Uber das Thema «Einheit und Vielfalt
neutestamentlicher Ekklesiologie» habe ich mich schon mehrfach gedussert, zuerst in
einer Auftragsarbeit fiir den Laienausschuss im Weltkirchenrat (unter Vermittlung seines
damaligen Leiters Klaus von Bismarck), veroffentlicht u.d.T. «Wer ist die Kirche?», Got-
tingen 1968 (1. Hauptteil); danach in einem Vortrag iiber «Die frithchristliche Gemeinde
und ihre Bedeutung fiir die heutigen Strukturen der Kirche» vor der Gemeinsamen
Arbeitsgruppe des vatikanischen «Sekretariates fiir die Forderung der Einheit der Chri-
sten» und des Lutherischen Weltbundes auf ihrer zweiten Sitzung in Rom (8.-12.1.1974),
die unter dem Gesamtthema stand: «Die Bedeutung der Welt fiir das Selbstverstindnis
der Kirche» (jetzt in: A.M. Ritter, Charisma und Caritas [GAufs.], hg. v. A. Dorfler-Dier-
ken u.a., Gottingen 1993, 197-214). Bei der Diskussion bestitigte sich mir die schon in der
Vorbereitung zu machende Erfahrung, dass ndmlich konfessionelle Differenzen eine
zunehmend geringe Rolle im wissenschaftlichen Diskurs spielen. Dasselbe gilt fir die
Arbeit der interkonfessionell zusammengesetzten Projektgruppe aus Neutestamentlern
und Patristikern zum Problem des «Frithkatholizismus» unter Leitung von F. Hahn und K.
Kertelge, die seit Mitte der 60er bis Anfang der 70er Jahre an der Arbeit war und bei der
ich (ziemlich) regelmissig mitwirkte. Allerdings sind die Arbeitsergebnisse dieser Projekt-
gruppe nie verdffentlicht worden, obwohl dies urspriinglich beabsichtigt war (wohl weil
mit dem romisch-katholischen «Lehramt» — ob auf nationaler oder gesamtkirchlicher
Ebene, vermag ich nicht zu beurteilen — keine Einigung zu erzielen war). Dennoch ist mir
wichtig geblieben, mich eines moglichst weitgehenden wissenschaftlichen Konsenses zu
vergewissern, auch und gerade, wenn es sich zu einstmals so heiklen Fragen wie den nach
den neutestamentlichen Grundlagen und den ersten frithchristlichen Entfaltungen der
Ekklesiologie zu erkldren gilt. Man wird es ganz offen lassen miissen, welche Riick-
schliisse das romisch-katholische «Lehramt» aus solchen wissenschaftlichen Konsens-
oder Konvergenzfeststellungen zieht. Es ist nach heutiger Rechitslage (d.h. nach allem, was
der gegenwirtige Papst an neuem Kirchenrecht geschaffen hat) schwierig — manche mei-
nen sogar: es sei unmoglich —, dass sich in absehbarer Zeit an dieser Stelle irgend etwas
bewegt.



44 Adolf Martin Ritter

er begriinde «als solcher, d.h. in seiner dem Historiker zugénglichen Vorfind-
lichkeit dagegen die Vielfalt der Konfessionen». «Die Variabilitit des Keryg-
mas im NT» sei «Ausdruck des Tatbestandes, da3 bereits in der Urchristen-
heit eine Fiille verschiedener Konfessionen nebeneinander vorhanden war,
aufeinander folgte, sich miteinander verband und gegeneinander abgrenzte.
DaB die gegenwirtigen Konfessionen sich» allesamt auf den ntl. Kanon berie-
fen, sei «von da aus durchaus begreiflich»'.

Dass sich von einer ungebrochenen Einheit ntl. Kirchenverstindnisses
kaum reden ldsst, bei geschichtlicher Betrachtung des NT sich vielmehr zu-
ndchst eher bestimmte ekklesiologische Grundtypen abzeichnen, diese Er-
kenntnis ist nicht nur (wenigstens) unter Fachexegeten verschiedener Kon-
fessionen” und Schulrichtungen ldngst geldufig. Sie hat sich auch in den offi-
ziellen 6kumenischen Dialog der Kirchen Eingang verschafft’,

! E. Késemann, Begriindet der ntl. Kanon die Einheit der Kirche?, 221. - Ich greife im
folgenden auf Gedanken und Formulierungen meines Aufsatzes, Die friihchristliche
Gemeinde und ihre Bedeutung fiir die heutigen Strukturen der Kirche (1974), jetzt in:
A.M. Ritter, Charisma und Caritas (GAufs.), Gottingen 1993, 199ff., zuriick.

2 Am zuriickhaltendsten reagieren nach wie vor orthodoxe Exegeten, deren Reak-
tion man im allgemeinen auf den kurzen Nenner bringen konnte: «Einheit — ja, Vielfalt —
nein!». In der ruménischen Orthodoxie ist die Gesprichslage etwas offener, als auch ich
zunichst erwartet habe, und wird dort «Einheit und Verschiedenheit im NT und in der
Alten Kirche» (so der Titel eines Aufsatzes von Prof. Grigorie Marcu in der Zeitschrift
«Mitropolia Ardealului», zit. in: Ders., Das Problem der christlichen Einheit im Licht der
paulinischen Briefe, in: Studii Teologice, ser. 2, 17, Bukarest 1965, 275-285) von manchem
als ein ernsthaftes Problem erkannt, nicht nur fiir den «protestantischen Rationalismus»
(so I.LR. Mureanu in seinem Beitrag zur von ihm mitherausgegebenen «Allgemeinen Kir-
chengeschichte» [rum.], I, Bukarest 1987, 81-89 [Zitat: 81]). Das gilt selbst von dem «Klas-
siker», den man immer wieder zitiert findet: der Arbeit des ehemaligen Bukarester
Neutestamentlers und spiteren Patriarchen Iustin Moisescu iiber «Kirchliche Hierarchie
im apostolischen Zeitalter» (1955).

Dass es jedoch in der Regel anders aussicht, dahinter steckt wohl die Befiirchtung,
dass die Konstatierung einer Vielfalt im NT, gerade auch in ekklesiologischer Hinsicht
(vgl. etwa J.D.G. Dunn, Unity and Diversity in the New Testament, London [1977] 21990,
121: «In our study of first-century Christianity we have discovered no greater diversity than
that apparent in the various concepts of ministry and community reviewed above»;dem lies-
sen sich nahezu unzihlige gleichsinnige Zitate aus neuerer exegetischer Literatur an die
Seite stellen), unweigerlich die theologische Rechtfertigung des konfessionellen status quo
oder gar die Legitimation der anderen konfessionellen Tradition (und die Infragestellung
der eigenen) zur Folge haben miisste. Ich meine dagegen, der exegetische Befund sei sper-
rig gegeniiber jeder historisch gewordenen Ekklesiologie. Wenn dieser Befund uns theolo-
gisch etwas zu sagen hat, dann - vielleicht — dies, dass wir «Wahrheit» pluraler zu
verstehen lernen, als wir’s bislang gewohnt waren, und also auch in der Anerkennung
anderer Strukturen als der uns vertrauten weniger zuriickhaltend zu sein anfangen als bis-
her.

Man konnte auch daran erinnern, dass sich die Kirche des Anfangs gegen Markion
und seine Losung des Kanonsproblems, mithin gegen Uniformitdt fiir «versdhnte Ver-



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 45

Das Anfangsstadium des hier nur kurz zu rekapitulierenden historischen
Prozesses wird vor allem durch die Paulusbriefe quellenmiissig belegt®. Die
ibrigen ntl. Schriften, nicht zuletzt die lukanische Apostelgeschichte, tragen
bereits im Vergleich zu den (echten) Paulinen Spuren der Probleme und Pro-
blemlosungen einer zweiten und dritten Generation an sich. Fiir den Apostel
Paulus aber ist (nach Auskunft seiner unbestritten echten Briefe) Kirche pri-
maér der aus mannigfaltigen und einander erginzenden Charismen und Cha-
rismatikern bestehende «Leib Christi»’. Dabei ist unter Charisma «die durch
das Heilsereignis geschenkte, (Zeit und Ewigkeit umspannende) je konkrete
Berufung» verstanden, «wie sie in der Gemeinde verwirklicht wird, sie kon-
stituiert und dauernd aufbaut, und dem Mitmenschen in Liebe dient»®.

In den Pastoralbriefen dagegen ist die Fiille der Charismen auf ein einzi-
ges (die «Amtsgnade») reduziert und — dhnlich wie in der Apostelgeschichte
— das charismatische Kirchenverstdndnis der (unbestritten echten) Paulinen
von einem eher amtlich-«institutionellen» Kirchenbegriff tiberlagert, wie er
wohl seine Wurzeln in der Jerusalemer Urgemeinde hatte. Dort ist auch das
Presbyter-Amt zuerst bezeugt (Apg 11,30) und wohl spitestens beim Uber-
gang der Jerusalemer Kirchenleitung von Petrus auf den Bruder Jesu (Mt
13,55; 27,56; Mk 6,3; 15,40; 16,1; Lk 24,10), Jakobus (Gal 1,19; I Kor 15,7; Gal

schiedenheit», entschieden hat. Statt eines einzigen (und dazu von angeblich «judaisti-
schen» Einsprengseln gereinigten) Evangeliums (desjenigen nach Lukas) oder auch einer
Evangelienharmonie (in der Art des Tatianschen «Diatessaron») entschied sie sich fiir die
Vielfalt des Vier-Evangelien-Kanons und statt einer (von angeblichen «judaistischen»
Interpolationen gesduberten) Paulus-Auswahl fir die Erweiterung des Apostolosteiles auf
die Paulusbriefe und Schriften der «S#dulenapostel» von Gal 2,9. Es gibt, meine ich (in
Ubereinstimmung z.B. mit K. Stendhal und B.M. Metzger, beides iibrigens eher konserva-
tive Exegeten), im Gefolge dieser Entscheidung keinen Generalschliissel, der alle Sichten
des Christuskerygmas aufschliesst, sondern nur die vielen Schliissel aller Schriften des
Neuen Testaments, die durch den Schliisselring des Kanons zusammengehalten werden.
Es wire ein Irrtum zu meinen, eine Verengung des Kanons und die Eliminierung schein-
barer oder tatsichlicher Gegensitze erleichtere die Einheit der Kirchen; eher das Gegen-
teil diirfte der Fall sein. Der Kanon «ist und bleibt das beste Modell sichtbarer Einheit der
Verschiedenen, das die Christenheit besitzt» (H.G. Link, Der Kanon in 6kumenischer
Sicht, in: Zum Problem des biblischen Kanons, hg. v. I. Baldermann, Neukirchen 1988
[=JBTh 3], 96).

* Vgl. bereits die Beratungen und Ergebnisse der romisch-katholisch/lutherischen
Studienkommission «Das Evangelium und die Kirche» («Malta Dokument», Nr. 51ff; s.
dazu H. Meyer, Luthertum und Katholizismus im Gesprich. Ergebnisse und Stand der
katholisch/lutherischen Dialoge in den USA und auf Weltebene, Frankfurt/Main 1973,
38ff.).

* Jesus war ja, worin sich alle ntl. Zeugen einig sind, «nicht der Griinder, sondern ist
der Grund der Kirche»: J. Roloff, Die Kirche im NT (GNT 10), Gottingen 1993, 312, unter
Berufung auf G. Ebeling, Theologie und Verkiindigung (HUTh 1), Tiibingen 21963, 97f.

5 S.dazu jetzt vor allem J. Roloff, ebd., Kap. III, mit weit. Literatur.

6 G. Hasenbhiittl, Charisma. Ordnungsprinzip der Kirche, Freiburg/Br. 1969, 238.



46 Adolf Martin Ritter

2.9; Apg 15,1-29; 21,18), zum grundlegenden verfassungsméssigen Element
geworden (Apg 15,2.4.22f.; vgl. 21,18)". Allerdings ist bei Lukas und dem Ver-
fasser der Pastoralbriefe das Mass der Beeinflussung durch die (spezifisch
und typisch) paulinische Theologie durchaus verschieden. Es ist deshalb auch
kaum moglich, sie ohne weiteres auf ein einziges Modell zu vereinigen®.

Auf der anderen Seite scheint der Epheserbrief darauf hinzudeuten, dass
sich das von Paulus bestimmte und geprédgte Christentum in verschiedene
Richtungen entwickeln konnte. Es wies anscheinend sowohl Tendenzen zum
«Frithkatholizismus» in dem gleich noch zu definierenden Sinne (Apg, Pasto-
ralbriefe)’ als auch zum christlichen Gnostizismus ab (der Mitte) des 2. Jahr-
hunderts auf. Das liesse sich am Geschichtsverstdndnis und an der Eschatolo-
gie (vgl. etwa Eph 2,5 mit II Tim 2,18!) ebenso aufzeigen wie an der Ekklesio-
logie und der Pneumatologie'”. Kirche ist fiir den Verfasser des Epheserbrie-
fes im Unterschied nicht nur zu Paulus, sondern auch etwa zu den
Pastoralbriefen vor allem «die eine, himmlische, als Leib des Hauptes Chri-
stus qualifizierte», von deren «Wesen» er viel, von deren aktuellem Heraus-
gefordertsein und deren konkreten Diensten und Funktionen er hingegen
wenig zu sagen weiB'’.

Ein charakteristisch anderer Ansatz als bei Paulus und seiner Schule tritt
uns im johanneischen Schrifttum entgegen. Hervorstechendstes Merkmal
dieses johanneischen Kirchenbegriffs ist es, dass er nahezu jeder Anschau-
lichkeit und Konkretheit entbehrt. Anscheinend kommt Johannes ohne ex-
pliziten Kirchenbegriff wie auch ohne jede «Amts»-Lehre und ohne ausge-
fiihrte Sakramentstheologie aus, wenn es gilt, sich auf Wesen und Substanz
der Kirche zu besinnen. Und auch bei ihm ist die Fiille der «Gaben» auf eine
einzige reduziert: die Gabe, die der Geber selbst ist. «In der Prisenz des Gei-
stes wird Christus geschenkt, der das Leben ist und gibt»'>. Uberdies hat der
johanneische Kirchenbegriff — namentlich in den Briefen — mit am stirksten
unter allen ntl. Ekklesiologien ein Gefille zum «Sektentypus». Greift hier
doch, jedenfalls nach der Auffassung von F. Hahn in seinem Buch «Das Ver-
stindnis der Mission im NT» (Neukirchen 1963), eine weitgehende Introver-
sion Platz und treten Kirche und Missionsgedanke nirgends im NT soweit

7 Vgl. dazu nach wie vor H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Voll-
macht in den ersten drei Jahrhunderten, Tiibingen 1963, 82ff.; npéopug xtA. (G. Born-
kamm), ThWNT 6, 1959, 651-683 (Lit.!); I. Roloff (wie o., Anm. 4, 81.132.219£.261£.277).

8 Vel. J. Roloff, wie 0., Anm. 4, 318ff.

? S.unten Anm. 17.

10" Vgl. dazu vor allem A. Lindemann, Die Aufhebung der Zeit. Geschichtsverstindnis
und Eschatologie im Epheserbrief, Giitersloh 1975; J. Roloff, wie o., Anm. 4, 231ff,; K.
Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums, Stuttgart 21995, 590-594.

" U. Luz, Erwiigungen zur Entstehung des «Frithkatholizismus», ZNW 65 (1974) 88-
111 (99).

12" G. Hasenhiittl (s.0., Anm. 6), 270.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 47

auseinander wie hier (vgl. aber immerhin Joh 17,14-18)". Allerdings scheint
es in der Johannesschule eine dhnliche Krise, ja Spaltung, gegeben zu haben
wie in derjenigen des Paulus. Nur, dass uns in diesem Falle lediglich die eine
Seite direkt greifbar ist (vgl. I Joh 2,19-22; 4,1.2)™.

Spuren eines Enthusiasmus, der sich fiir eine «Gnostisierung» als beson-
ders anfillig erweisen musste, weil er bestimmte Affinitdten zum Gnostizis-
mus von vornherein besass, wie auch des Konflikts zwischen «Freiheit» und
«Autoritit», sei es der des «Amtes» oder sei es der der «Tradition», lassen
sich aber, wie U. Luz wahrscheinlich gemacht hat, nicht nur im paulinischen
und johanneischen, sondern auch im synoptischen Bereich nachweisen. Luz
denkt dabei etwa an die Perikope «Vom fremden Exorzisten» (Mk 9,38-41),
«jene kurze und wichtige Gemeindebildung, wo Jesus zu dem der Gemeinde
... nicht nachfolgenden christlichen Exorzisten meint: LaBt ihn; wer nicht wi-
der mich ist, der ist fiir mich»! Dieses Dokument der «Offenheit der markini-
schen Gemeinde ... gegeniiber anderen christlichen Pneumatikern» gehore
zu den «ganz wenigen Stoffen, die Matthdus aus dem Markusevangelium
nicht iibernommen hat». Der Grund dafiir se1 wohl Mt 7,15-23, «der matthéi-
schen Auseinandersetzung mit christlichen Enthusiasten»', zu entnehmen.
Auch hier werde gegen Pneumatiker auf die «Tradition» zuriickgegriffen.
Und zwar sei es die von Matthéus in seinem Evangelium «programmatisch
iiberlieferte Auslegung des Gesetzes durch den historischen Jesus», die es
nun auch erlaube, den echten und den falschen Pneumatiker an seinen Taten
zu erkennen'®.

Schliesslich wird man ausser verschiedenartigen Ansdtzen zum werden-
den «Friithkatholizismus»'’ einerseits, zur Entwicklung zum christlichen Gno-

3 Anders A. Lindemann, Gemeinde und Welt im Johannesevangelium, in: D. Liihr-
mann — G. Strecker, Kirche, FS G. Bornkamm, Goéttingen 1980, 133-161.

4 Vgl. U. Luz (s.0.,Anm. 11), 103.

> Vgl. dazu bes. E. Schweizer, Gesetz und Enthusiasmus bei Matthius, in: Ders., Bei-
trage zur Theologie des NT. Ntl. Aufsitze (1955-1970), Ziirich 1970, 49-70, bes. 53ff., aber
auch bereits E. Kdasemann, Die Anfdnge christlicher Theologie, ZThK 57 (1960) 162-185
(wieder abgedr. in: Ders., Exegetische Versuche und Besinnungen II, Géttingen [1964]
31970, 82-104).

16 U. Luz, wie o., Anm. 11, 103f;; vgl. zur markinischen Ekklesiologie auch etwa die
eindrucksvolle Skizze von H. Thyen, Zur Problematik einer ntl. Ekklesiologie, in: G.
Liedke (Hg.), Frieden — Bibel — Kirche, Stuttgart/Miinchen 1973, 96-173 (158ft.).

'7 'Wenn ich, weil mir ein passenderer Ausdruck noch immer fehlt, zur Kennzeichnung
einer bestimmten Entwicklungslinie im frithen Christentum (zur Unterscheidung von
anderen) — derjenigen hin zu einer verstédrkten Institutionalisierung, wie sie uns spétestens
bei Ignatius von Antiochien und in der «Grosskirche» gegen Ende des 2. Jahrhunderts ent-
gegentritt (ich nenne das Resultat dieser Entwicklung «Altkatholizismus») —, den Aus-
druck «Friihkatholizismus» verwende, dann tue ich dies ohne jeden pejorativen
(«abwertenden») Nebensinn. Schon deshalb liegt mir ein abwertendes Verstindnis dieses
Begriffs fern, weil sich leicht zeigen liesse, dass auch die reformatorische, besonders die



48 Adolf Martin Ritter

stizismus andererseits — und um mehr als erste «Ansitze» diirfte es sich in der
Tat nicht handeln! — auch den «Judaismus» im Sinne des spiter «héretisch»
werdenden Judenchristentums mindestens in gewissen Spuren und Prifigura-
tionen ins NT zuriickverfolgen kénnen'®,

Kirchensoziologisch gesehen hiesse das alles, dass sich bestimmte Grund-
typen christlicher Gemeinschaftsbildung in allerlei Vorabschattungen bereits
im NT abzeichnen.

So wird man - in loser Anlehnung an E. Troeltschens vieldiskutierte Ty-
pologie' 1. einen «Kirchentypus» unterscheiden konnen, fiir den — in Ent-
sprechung zu dem Bekenntnis zum realen Menschsein und Leiden Christi —
die dienstwillige Unterordnung und bis in die Sphére des Leibhaften reichen-
de Solidaritiat im Leben der Gemeinde als des «Raumes» konstitutiv ist, in
welchem die Herrschaft Christi als des Kosmokrator schon anerkannt wird?,

lutherische Ekklesiologie bewusst an eben diese Entwicklungslinie (mit der Hochschit-
zung des institutionellen Amtes, der «Glaubensregel» und des biblischen Kanons) ange-
kniipft hat. Orthodoxe und (insbesondere) Lutheraner sind gleichermassen Erben des
«Altkatholizismus» des endenden 2. Jahrhunderts als der erfolgreichsten und geschichts-
maichtigsten Entwicklungsform des Friihchristentums. Da ich indes als Historiker allmih-
lich gelernt habe, die Tiicken einer «Geschichtsschreibung der Sieger» zu begreifen und zu
akzeptieren, dass mit die wichtigste Aufgabe des Historikers ist, den «Toten» Stimme zu
verleihen und Sachwalter auch der «Verlierer» zu sein (eine Aufgabe, zu der ich auch als
Theologe nur rundum Ja sagen kann [geht es nicht um Nachfolge des Christus crucifi-
xus?]), meine ich, dass uns das gemeinsame Erbe des «Altkatholizismus» (im oben defi-
nierten Sinne) gleichermassen dazu verpflichte, umsichtig mit den damals gefillten
Entscheidungen umzugehen und auch die Defizite, die Kosten nicht zu vergessen. Es muss
ja vielleicht nicht bis zum Ende der Zeiten bei diesen Defiziten bleiben!

18 Vgl. Ebioniten (G. Strecker), RAC 4, 1959, 487-500 (Lit.!). — Zu den moglichen
Zusammenhingen mit externen Faktoren, namlich einer Anderung der politischen Gross-
wetterlage fiir die jiidischen Gemeinden (Claudiusedikt von 49 n.Chr.) s. G. Theiflen, Die
Einheit der Kirche. Kohdrenz und Differenz im Urchristentum, ZMiss 20 (1994) 81-83.

1% Am knappsten skizziert in seinem Aufsastz «Das christliche Naturrecht» (1913; wie-
der abgedr. in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 4: Aufsidtze zur Geistesgeschichte und
Religionssoziologie, hg. v. H. Baron, Tiibingen 1925, 169-174); weiter ausgefiihrt u.a. in sei-
nen beriithmten «Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen» (= Gesammelte
Schriften, 1, Tiibingen #1923 [Nachdr. Aalen 1961], bes. 360-377.418-422). Zur Kritik an
dieser Typenlehre s. M. Wichelhaus, Kirchengeschichtsschreibung und Soziologie im 19.
Jahrhundert und bei Ernst Troeltsch, Heidelberg 1965, 177-194; ferner etwa noch C.
Andresen, Die Kirchen der alten Christenheit, Stuttgart 1971, 6ff. — Wenn ich also zur
Deutung des vielféltigen biblisch-historischen Befunds auf die Troeltschsche kirchensozio-
logische Typologie zuriickgreife, dann méchte ich nicht missverstanden werden. Ich mache
sie mir keineswegs unkritisch, sondern nur unter grossen Vorbehalten zu eigen und will
damit lediglich zum Ausdruck bringen, dass auch ich bestimmte Grundtypen christlicher
Gemeinschaftsbildung sich in allerlei Vorabschattungen bereits im NT abzeichnen sehe.

2 Vgl. H. Koster, Grundtypen und Kriterien friihchristlicher Glaubensbekenntnisse,
in: Ders./J. M. Robinson, Entwicklungslinien durch die Welt des frithen Christentums,
Tiibingen 1971, 191-215; hier: 208ff.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 49

Daneben aber zeichnet sich 2. der durch betonte Antithese zur als gottfeind-
lich geltenden «Welt» und das Bewusstsein besonderer Erwihltheit charakte-
risierte «Sektentypus» ab, und zwar vor allem da, wo man in Jesus den mass-
geblichen zukiinftigen Heilsbringer sieht, also in erster Linie in apokalypti-
schen Kreisen. Sektiererische Ziige begegnen freilich, wie wir sahen, auch im
Umbkreis eines zur Gnostisierung tendierenden Enthusiasmus, hier gegebe-
nenfalls 3. vermischt mit Merkmalen des «mystischen Typs», genauer gesagt:
eines «Individualismus», der «den christlichen Glauben ganz vom Malfistab
der historischen Offenbarung in Jesus loszuldsen vermag»*' und fiir den die
«Neigung zu Schul- und Zirkelbildung» ebenso charakteristisch ist wie die
«Minimalisierung der Weltbeziehungen namentlich auf dem Feld des Sozial-
ethos»*.

Es ging also, salopp gesagt, «schon im Urchristentum sehr protestantisch
zu. Wo zwei oder drei zusammen waren, bildeten sie eine abweichende Mino-
ritét ... Was hielt diese vielen Gruppen und Griippchen zusammen»?* Tatsa-
che ist jedenfalls, dass die Urchristenheit, trotz aller Unterschiede, bisweilen
womoglich sogar «Gegensitze der Lehre, Organisation und Frommigkeit»*,
die eine Kirche nicht nur «proklamiert»>, sondern auch insoweit «realisiert»
hat, als sie eben nicht in eine Vielzahl von Konfessionen und Denominatio-
nen zerfallen ist, sondern die vielfdltigen Spannungen, die, wie mir scheint,
zweifellos bestanden und noch heute in den Schriften des N'T fiir aufmerksa-
me Leserinnen und Leser sichtbar werden, zwar nicht verharmlost, wohl aber
ausgehalten hat, ohne liber ihnen auseinanderzubrechen! Dieser Sachverhalt
muss auch dem Historiker des Urchristentums zu denken geben und ihn da-
vor warnen, die Mannigfaltigkeit, gegebenenfalls auch Gegensitzlichkeit der
verschiedenen Ausprdgungen urchristlichen Kerygmas und Selbstverstind-
nisses so wenig zu verschleiern wie — zu iibertreiben! Wie daran, finde ich,
schwerlich gezweifelt werden kann, dass es sich beispielsweise beim Kirchen-
begriff des Paulus und dem der Jerusalemer Urgemeinde um Kirchenformen
handelt, die auf andersartigem kirchlichen Denken beruhte, so wird man es
auch in seinem Gewicht nicht unterschitzen und als nebenséchlich betrachten
diirfen, dass Paulus und die «Urapostel», Heiden- und Judenchristentum, ein-
ander anerkannt haben, so viel Miihe ihnen diese gegenseitige Anerkennung
auch gemacht haben mag. Dasselbe gilt wohl selbst von der Stellung der jo-
hanneischen Gemeinden gegeniiber der werdenden «Grosskirche», obwohl

2 Ebd., 204.

22 H. Thyen, wie o., Anm. 16, 122; vgl. auch etwa W.C. Van Unnik, Die Gedanken der
Gnostiker iiber die Kirche, in: J. Giblet (Hg.), Vom Christus zur Kirche. Charisma und
Amt im Urchristentum, Wien 1966, 223-238.

2 G.TheiBen, Die Einheit der Kirche, wie o., Anm. 18, 71f.

24 E. Kdsemann, Einheit und Vielfalt in der ntl. Lehre von der Kirche, in: Ders., Exe-
getische Versuche und Besinnungen, I, Gottingen (1964) *1970, 266.

% Ebd.



50 Adolf Martin Ritter

diese Stellung allem Anschein nach noch weit heikler war als das Verhiltnis
zwischen Heiden- und Judenchristentum zur Zeit des Apostels Paulus®.
Dass es nicht etwa nur auf Missverstdndnisse oder einen Mangel an prin-
zipiellem Denken zuriickzufiihren ist, wenn die Urchristenheit trotz aller Dif-
ferenzen auch und gerade hinsichtlich des Wesens, der Gestalt und der Sen-
dung der Kirche an der Einheit «aller» festhielt, «dic den Namen unseres
Herrn Jesus Christus anrufen, an jedem Ort» (I Kor 1,2), wird schon dadurch
nahegelegt, dass es gerade Paulus war, der zu seiner Zeit wesentlich zur «Aus-
bildung eines gesamtkirchlichen Bewufitseins beigetragen» hat und dessen
Theologie, zumindest sachlich gesehen?’, ein «Hauptverdienst» daran zu-
kommt, «daB sich die schnell in die Breite wachsende Kirche nicht aufspalte-
te»?®. Von Paulus aber haben wir nicht den geringsten Grund anzunehmen,
dass ihm die «Einheit» der Kirche iiber die « Wahrheit» gegangen wire, und
man kann ihm alles andere eher als einen Mangel an prinzipiellem Denken
vorwerfen. Damit aber stellt sich die Frage nach den Griinden, die es der Kir-
che des NT erlaubten, das Gespréach zwischen den vielféltig differierenden
theologischen Konzeptionen auszuhalten®. Dies wire kaum moglich gewe-
sen, wenn die Dokumente dieses «Gespréchs» lediglich «kiinstlich in dem von
der spiteren Kirche autorisierten Kanon zusammengebunden» worden und
nicht auch durch ein «innere(s) Band ihres Zeugnisses von Jesus Christus und
seiner Kirche zusammengehalten» wiren®’; wenn sie nicht neben allen Unter-
schieden auch eine tiefere Einheit erkennen liessen, die weiter gereicht haben
muss, als dass schliesslich alle urchristlichen Theologien «in irgendeiner Form

% Wohl mit Recht bemerkt E. Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung im NT
(AThANT 35), Ziirich 21962, 154, Anm. 596: «Wo im NT Gruppen als nicht mehr zur
Gemeinde gehorig bekampft werden, sind es stets solche, die sich nicht mit der einen in
Christus geschehenen Gottesgnade zufrieden geben, sondern irgendeinen zusétzlichen
Punkt als heilsnotwendig proklamieren», wie etwa die Beschneidung (Gal 5, 2ff.), die
Engelverehrung (Kol 2, 18) oder gnostische Spekulationen (I Tim 6, 20).

27 Historisch gesehen hat der Kirchenbegriff des Paulus nach K. Holl (Der Kirchenbe-
griff des Paulus in seinem Verhiéltnis zu dem der Urgemeinde, in: Ders., Gesammelte Auf-
sitze zur Kirchengeschichte, II, Tiibingen 1928, 44-67) und E. Kédsemann (Paulus und der
Friithkatholizismus, ZThK 60 [1963] 75-89; wieder abgedr. in: Ders., Exegetische Versuche
und Besinnungen, 11, Géttingen [1964] #1970, 239-252) lediglich «die Bedeutung eines
Zwischengliedes» gehabt und als «Einschlag» anderer urchristlicher Ekklesiologien nach-
gewirkt (K. Holl, a.a.O. 44); kritisch zu diesem Klischee jetzt etwa R. Noormann, Irenédus
als Paulusinterpret (WUNT 2,66), Tiibingen 1994, 4-21.

% R. Schnackenburg, Die Kirche im NT, Freiburg 21963, 75.

2 Anders etwa O. Kuss, Jesus und die Kirche im NT, in: Ders., Auslegung und Verkiin-
digung, I, Regensburg 1963, 25-77, nach dem die einzelnen Schriften des NT «je fiir sich
stehen», «einander vielfach offenbar nicht kennen», «also die Problematik der Einheit
aller im Neuen Testament erscheinenden Theologien noch gar nicht zu sehen vermogen»
(aa0.75).

% R. Schnackenburg (s.0. Anm. 28), 9.



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 51

von Jesus Christus und seinem Evangelium reden» wollten®'. Denn wer will
das «schlieBlich» nicht auch anderswo «in irgendeiner Form»>*?

Mein Lehrer H. v. Campenhausen, dessen 100. Geburtstages die Heidel-
berger Theologische Fakultit vor kurzem in einem wiirdigen Festakt gedacht
hat, ist der Frage nach den Griinden jener tieferen Einheit inmitten aller Plu-
ralitdt wiederholt nachgegangen, u.a. in dem Vortrag iiber «Einheit und Ei-
nigkeit in der Alten Kirche». Darin wollte er gegeniiber der bislang vorherr-
schenden Betrachtungsweise, welche die Einheit der Kirche «hidufiger in Fra-
ge gestellt als hervorgehoben» habe, indem sie «schon im Urchristentum eine
Fiille verschiedener Glaubensformen und -richtungen» aufwies, zwar «nichts
vertuschen oder idealisieren». Wohl aber ging es ihm darum, deutlich zu ma-
chen,

«daB die Vielfalt der Auffassungen ... noch nicht das Ende der Gemeinsamkeiten» ist;
«harte Auseinandersetzungen kénnen auch den Ernst der Zusammengehorigkeit und der
Sache zum Ausdruck bringen, und unvermeidliche Absplitterungen, die meist kein grofe-
res Gewicht und keine Dauerbedeutung gewonnen haben, konnen die erstaunliche Tatsa-
che der weiten und bleibenden Einheit der frithen Kirche nicht aus der Welt schaffen. Sie
ist das eigentlich Uberraschende und Bedenkenswerte und in der Alten Welt sonst fast
ohne Analogie ... »”. Ausgehend vom johanneischen ut omnes unum sint, welches, wenn
man es isoliert zitiere, nicht immer hinreichend deutlich werden lasse, «daf} es urspriinglich
durchaus kein Aufruf zur Uberwindung des Zwiespalts ... gewesen ist, sondern daf es viel-
mehr von einer schon geschenkten Einheit ausgeht, die im anfénglichen Sinn nur fortdau-
ern und weiter wachsen soll», hebt v. Campenhausen an dem Joh 17,21 verkiindeten Ein-
heitsgedanken vier Momente hervor, die er als fiir dessen Eigenart wesentlich betrachtet
und «unter verschiedenen Vorstellungsweisen und Begriffen der Sache nach im ganzen
NT» bezeugt findet: a) «Die Einheit der Christenheit griindet in ihrer unlgslichen Verbin-
dung mit Christus, der seinerseits mit Gott selbst verbunden, johanneisch gesprochen: mit
dem Vater eins ist». b) «Es gilt, diese Einheit nicht zu schaffen, sondern durch die Kraft des
geschenkten Gottesgeistes bei ihr zu bleiben und sie in der Verkiindigung des Christuswor-
tes weiterzugeben». ¢) «Der Heilige Geist und die Gemeinschaft Christi bewirken die Zu-
sammengehorigkeit aller Christen in Liebe, Freiheit und Freiwilligkeit». d) «In solcher
Verbundenheit stehen die Christen in einem uniiberbriickbaren Gegeniiber zu der nicht an
Christus glaubenden, ihm nicht folgenden Welt, die darum niemals aufhéren kann, sie zu
bedrohen und zu verfolgen»™.

Am Ende seiner - zugegebenermassen nicht erschopfenden und «unzihli-
ge Fragen und Einwénde einfach beiseite» lassenden — Untersuchung steht
ihm als Ergebnis fest,

31 H. Kiing, Der Friihkatholizismus im NT als kontroverstheologisches Problem, in:
Ders., Kirche im Konzil (HerBii 140), Freiburg 1963, 125-155 (hier: 152).

32 E.Kisemann, Paulus und der Friihkatholizismus (s.0. Anm. 27), 252, Anm. 6.

33 H. v. Campenhausen, Einheit und Einigkeit in der Alten Kirche, EvTh 33 (1973)
280-293; wieder abgedr. in: Ders., Urchristliches und Altkirchliches, Tiibingen 1979, 1-19
(hier: I£.).

3 Ebd., 2f.



52 Adolf Martin Ritter

«daf} der urspriingliche, geistliche Einheitsgedanke fiir die Kirche der ersten Jahrhun-
derte nicht so unwesentlich war, wie man gelegentlich wohl meint. Die Kirche des ersten
Jahrhunderts, die allein im Namen Jesu ihre Einheit hat, setzt sich auch ins zweite Jahrhun-
dert fort, das sich bewuf3t zum Bleiben bei dem entschlof3, was im Anfang war; sie hilt auch
im dritten Jahrhundert an der Unerzwingbarkeit ihres Einsseins fest und hat selbst in der
schweren Belastung des vierten die Erinnerung an ihren geistlichen Ursprung und an ihr

liberweltliches Ziel nicht vergessen»™.

Das «innere Band» (R. Schnackenburg) ist fiir H. v. Campenhausen also
schlicht und einfach darin gegeben, dass man sich urspriinglich

«als ein einziges Jesus gehorendes Volk» begriff. Das finde in der «seltsame(n) Erschei-
nung» seinen bezeichnendste(n) Ausdruck, «da3 es zwar nur eine Kirche geben soll, daf3
aber gleichzeitig jede einzelne Gemeinde sich als Kirche verstehen kann, deren Herr und
Haupt Jesus Christus ist. In diesem einen Namen ist alles beschlossen». Gut urchristlich
heisse es daher bei Ignatius (IgnSm 8,2): 6nov dv i Incodg Xprotdc, £xel 1) kabohikh £KkAN-
ola, was v. Campenhausen so paraphrasiert: «Er (Jesus Christus) bildet die Substanz der
Kirche und den wahren Grund ihrer Katholizitéit»>°,

Man hiite sich, das Gewicht und die Tragweite dieses — auf den ersten
Blick in der Tat vielleicht allzu «schlicht und einfach» anmutenden — Einheits-
motivs zu unterschidtzen. Denn mit vollem Recht diirfte sich v. Campenhau-
sen in diesem Zusammenhang auf den u.W. ernstesten Konflikt innerhalb der
Urkirche berufen, an dem ihre Einheit zeitweilig zu zerbrechen drohte, ndm-
lich den Gegensatz zwischen Juden- und Heidenchristen. Es ging, «auf eine
Formel gebracht, hierbei um die Frage, ob die Bindung an Jesus Christus al-
lein wirklich ausreiche, um das Heil und die Heilsgemeinschaft zu begriinden,
oder ob dariiber hinaus auch die Aufrechterhaltung des jiidischen Gesetzes
noch zusitzlich zu fordern sei»*’. Die Aufrechterhaltung der Kirchengemein-
schaft trotz dieser tiefgreifenden Differenz bedeutete, dass es bei dem «Jesus
Christus allein» bleiben sollte, was im iibrigen ganz gewiss auch ein Element
der Lehre enthilt®®.

% Ebd., 19.

% Ebd., 3f.

¥ Ebd., 4.

*¥ Gegen M. Elze, Hiresie und Einheit der Kirche im 2. Jahrhundert, ZThK 71 (1974)
389-409, bes. 394ff. — In eine dhnliche Richtung zielt G. Theiflens zwanzig Jahre nach dem
Campenhausenschen gehaltener Festvortrag iiber «Die Einheit der Kirche» (wie 0., Anm.
18). Th. skizziert darin zunéchst «einige Kategorien, mit denen man das Urchristentum als
Ganzes analysieren kann — namlich als eine neue religiose Zeichensprache (oder ein Zei-
chensystem)», zeigt in einem zweiten Teil, «warum diese neue Zeichensprache — trotz aller
Dialekte in ihr — Einheit ermoglichte» und iiberpriift in einem dritten Teil «die These von
den einheitsstiftenden Kriften dieser Zeichensprache anhand der beiden grossen Kon-
flikte im Urchristentum: dem Konflikt beim Ausscheiden aus dem Judentum im 1. Jhdt.
und dem Konflikt mit der Gnosis im 2. Jhdt.» (vgl. meine kurze Zusammenfassung in:
HDThG 12, 1999, 32-34). Hinzuweisen wire auch auf Theiens interessanten Beitrag zur
Hengelfestschrift von 1996, der gute Griinde dafiir geltend macht, dass es eine Spaltung



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 53

2.

Ich will mich jedoch, wie angekiindigt, nicht ausschliesslich auf die Anfén-
ge beziehen, sondern — auf dem Umweg iiber die Konsensgespriche des 20.
Jahrhunderts zwischen byzantinisch- und orientalisch-orthodoxen (den sog.
«monophysitischen» oder «non-chalkedonensischen») Kirchen — auch das
Problem der Kirchen-Einheit in der Spitantike (genauer: in der Zeit nach
«Chalkedon») ansprechen.

Zur Erinnerung: Der Dialog zwischen den genannten orthodoxen Kirchen begann 1964
zuniichst in vier Runden® (inoffiziell, aber mit hochkaritiger Besetzung und unter dem
Dach des ORK) und ging 1985 in einen offiziellen Dialog iiber, der ebenfalls vier Runden*’
bendétigte und 1993 mit der Feststellung endete, es gebe nun keinen Grund mehr, die Tren-
nung aufrechtzuerhalten, und der Aufforderung an die beteiligten Kirchen, nun Kirchen-
gemeinschaft herzustellen. Und nun zur Sache*':

Was ist das Problem, und warum komme ich hier darauf zu sprechen, wo
es bei diesen Konsensgespridchen scheinbar doch «nur» um Fragen der Chri-
stologie geht, an denen einstmals die Kircheneinheit zerbrach? Ich antworte
darauf in grosstmoglicher Kiirze wie folgt:

der Jerusalemer Urgemeinde (nach Apg 6, 1-6) nicht gegeben hat und eine altehrwiirdige
historisch-kritische Forschungstradition damit wohl verabschiedet werden muss (vgl. G.
Th., Hellenisten und Hebrier [Apg 6, 1-6], in: Geschichte — Tradition — Reflexion (FS M.
Hengel), hg. v. H. Cancik u.a., III, Tiibingen 1996, 323-343). Auch J.D.G. Dunn meint (dhn-
lich wie v. Campenhausen), es konne only «one focus of unity ... be detected with any con-
sistency — that is, once again, Jesus and faith in him» (wie o., Anm. 1), 122, mit Anm. 26, wo
als weiteres einheitsstiftendes Moment die «Kontinuitdat mit Israel» namhaft gemacht
wird, die freilich fiir die Heidenchristen «nur durch Jesus und den Glauben an ihn» gege-
ben und gewihrleistet gewesen sei.

¥ Die Tagungen fanden statt in Aarhus, 11.-15.8.1964 (Bericht in: GOTR 10/1 [1964-
65], 9-160); Bristol, 25.-29.7.1967 (GOTR 13/2 [1968], 123-320); Genf, 16.-21.8.1970
[GOTR 16/1 und 2 [1971], 3-209; Addis Abeba, 22.-23.1.1971 [ebd.], 210-259). Eine Aus-
wahl der Referatstexte ist auch vom ORK herausgegeben worden, in Verantwortung von
P. Gregorios — W.H. Lazareth — N.A. Nissiotis, Does Chalcedon divide or unite? Towards
Convergence in Orthodox Christology, Genf 1981. — Zitiert wird einfachheitshalber «Bri-
stol», «Genf (1970)» usw. mit Seitenangaben.

4 Genf, 10.-15.12.1985; Anba-Bishoi-Kloster, 20.-24.6.1989 (Resultat: Erste Gemein-
same Erklirung, dt. veroffentlicht in: H. Meyer u.a., Dokumente wachsender Uberein-
stimmung II, 1992, 298-301); Genf, 23.-28.9.1990 (Resultat: Zweite Gemeinsame
Erkldarung; dt. ebd., 302-304); Genf, 1.-6.11.1993 (Resultat: «Vorschlidge fiir die Aufhebung
der Anathemata»; gr. und frz. in: Episkepsis 498 vom 30.11.1963, 6f.). — Analoge Zitation
wie in Anm 39.

1 Vgl. dazu bes. D. Wendebourg, Chalkedon in der 6kumenischen Diskussion, ZThK
92 (1995) 207-237; D.W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und
neuer Dialog (IThS 48), Innsbruck-Wien 1997; «Maximos der Bekenner», «Monophysiten/
Monophysitismus» und «Monotheletismus» (A.M. Ritter), RGG*, V, 2002, 934. 1454-1456.
1467-1469 (jeweils mit weiterer Literatur).



54 Adolf Martin Ritter

«LaBt uns mit lautem Jubel preisen die mystischen Trompeten des Gei-
stes, die gotttragenden Viter, die, die inmitten der Kirche das wohlklingende
Lied der Theologie angestimmt haben!» — so singt die orthodoxe Kirche in
der Vesper des Festes, das sie zu Ehren aller Okumenischen Konzilien, insbe-
sondere aber zum «Gedenken der heiligen», «gotttragenden» 630 «Viter des
Vierten Okumenischen Konzils zu Chalkedon» feiert, an dem Sonntag, der
dem 16. Juli am néchsten liegt®.

Ein 6kumenisches Konzil ist demnach mehr als nur der historische Um-
stand einer bestimmten Lehre. Thm verdankt sich vielmehr die zu einem be-
stimmten Zeitpunkt in der Geschichte der Christenheit fiir die ganze Kirche
und ihren weiteren Weg formulierte massgebliche Explikation des Glau-
bens*. Dass das méglich war, hat seinen Grund in der besonderen Gegenwart
des die Kirche erfiillenden Heiligen Geistes; diese besondere Geistesgegen-
wart liess konziliare Lehrbeschliisse unfehlbar sein*!, Darum schuldet die Kir-
che solcher Lehre glaubigen Gehorsam, darum verehrt sie ihre konziliaren
Urheber und gedenkt ihrer in der Liturgie als hervorgehobener Glieder der
communio sanctorum.

Dem hymnischen Preis der Versammlung von Chalkedon steht nun aber
das Anathema gegeniiber, das die orientalischen Kirchen iiber dasselbe Kon-
zil aussprachen. Die 630 Viter, die dort als massgebliche Lehrer und heilige
Viter verehrt werden, gelten hier als verdammte Irrlehrer, so wie umgekehrt
heilige Lehrer der Nonchalkedonenser das Anathema der Byzantinisch-Or-
thodoxen erleiden. Solches Anathema aber bedeutet fiir die Gegenwart
nichts Geringeres als den Ausschluss von der liturgischen communio fiir all
jene, die mit den Verdammten — iiber die Grenzen von Zeit und Raum hin-
weg — in Gemeinschaft stehen und ihrer Lehre folgen®.

Der urspriingliche Grund der Trennung, der christologische Gegensatz ist
mittlerweile, so hat man sich in den genannten Konsensgesprichen iiberzeu-
gen zu konnen geglaubt, iiberwunden, Orthodoxe und Orientalen haben sich,
wie wir horten, auf eine gemeinsame Formulierung des Glaubens an den
fleischgewordenen Logos geeinigt und einander die Legitimitét ihrer traditio-
nellen Lehren zugestanden. Man sollte denken, dass damit auch der Dissens
in der Einschitzung des Symbolum Chalcedonense iiberwunden sei. Erstaun-
licherweise ist dem aber ganz und gar nicht so — und hier steckt wohl der ent-
scheidende Grund dafiir, dass der Lehrkonsens bislang noch immer nicht die
erwarteten kirchlichen Konsequenzen erbracht hat. So schnell man sich in der

2 vgl. Mnvoiov 109 TovAiov, Athen 1904, 63, col. 2.

3 Genf (1970), 79.

# Bristol, 143.260; Genf (1970), 79.

4 Auf diesen Zusammenhang wird mit besonderem Nachdruck hingewiesen von J.
Zizioulas in Genf (1970), 145-172: «Ecclesiological issues inherent in the relations between
Eastern Chalcedonian and Oriental non-Chalcedonian churches».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 55

Christologie glaubte einigen zu kénnen, im Grunde schon bei der ersten Zu-
sammenkunft — die Konzilsfrage erwies sich als kaum losbares Problem?.
Dass die eine Seite (die byzantinisch-orthodoxe) das Konzil von Chalkedon
als Viertes Okumenisches betrachtet, ja dariiber hinaus noch drei (bis vier
[Quinisextum]) weitere kennt und sich fiir sie verkdmpft, die andere dagegen
nur drei altkirchliche Versammlungen als 6kumenisch anerkennt und die fol-
genden von der Gegenseite so benannten bestenfalls als partikulare Veran-
staltungen des «Westens» gelten lésst, z.T. aber sogar mit dem Anathema be-
legt — dieser Gegensatz wurde zum eigentlichen Priifstein des Dialoges. Wie
die Protokolle der Diskussionen wéhrend der verschiedenen Dialogrunden
zeigen, war es dieser Punkt, an dem die Teilnehmer am leidenschaftlichsten
und unnachgiebigsten reagierten’’: Wenn die (byzantinisch) Orthodoxen for-
derten, die Orientalen miissten das Chalcedonense und die anderen nach-
ephesinischen Konzilien auch fiir sich anerkennen, oder der Dialog sei am
Ende, verlangten die Orientalen, die Orthodoxen miissten von dieser Erwar-
tung abgehen und ihnen die Anerkennung nur dreier Okumenischer Konzili-
en zugestehen, sonst brauche man gar nicht weiter zu reden*,

Die abschliessende Gemeinsame Erkldarung des offiziellen orthodox-ori-
entalischen Dialoges und die darauf aufbauenden Vorschlédge zur Herstellung
der Kirchengemeinschaft empfehlen nun die Aufhebung aller Anathemata
hiiben wie driiben®. Beiderseitige Anerkennung als Okumenische Konzilien
sicht die Erkldarung aber nur im Blick auf die Synoden von 325, 381 und 431
vor, das Chalcedonense und die Versammlungen von 553, 680/681 und 787
werden als «Konzile der Orthodoxen Kirche» bezeichnet™. Damit hat sich im
Dokument der Standpunkt der Orientalen durchgesetzt; die kirchliche Re-
zeption und mit ihr die kirchlichen Folgen stehen aber eben bislang aus.

Warum ist an der Frage: «drei oder sieben Okumenische Konzilien?» so
viel gelegen, wenn man in der christologischen Sache doch Konsens erzielt
hat? Diese Frage ist deshalb von so grossem Gewicht, weil sie unmittelbar mit
der «Identitdt» der beteiligten Kirchen zu tun hat, «Identitéit» nicht in einem
psychologischen, sondern in einem theologischen Sinn verstanden’!. Beide

% Vgl. Genf (1970), 206, wo von armenischer Seite im Blick auf nachephesinische
Konzilien festgestellt wird: «The substance of the decisions of these Councils can be made
acceptable. The difficulty may be with the acceptance of the Councils as such». Dieser Ein-
schdtzung wiirden sich wohl auch die anderen orientalischen Gesprichspartner haben
anschliessen kénnen.

4T Bristol, 128.

* Genf (1970), 29f. S. auch Bristol, 180.260f.281f.

% Genf (1990), Ziffer 10; Genf (1993), 6.

% Genf (1990), Ziffer 8.

! Genf (1970), 24 (Zizioulas): Das Problem ist das Verhiiltnis von «true tradition» —
verstanden als geistgegebene Gegenwart der Christuswahrheit in der Geschichte der Kir-
che — und «history».

w



56 Adolf Martin Ritter

Seiten gestehen einander ja zu, legitime Vertreter des Christusglaubens, und
das heisst, vom Heiligen Geist erfiillt zu sein®. Aber beide Seiten sind das an-
derthalb Jahrtausende lang in einer ganz bestimmten Weise gewesen, zu der —
positiv — eine bestimmte Explikation des Christusglaubens ebenso gehort wie
- negativ — die Abgrenzung von denen, die diese Explikation nicht teilen.
Lasst sich diese konkrete geschichtliche Gestalt ihres geistgeleiteten Weges,
wie alle iiberzeugt sind, von einer davon unterschiedenen «Substanz» der
Geistesgegenwart ablosen, ohne dass die Geistesgegenwart zu einer rein ab-
strakten Grosse wird? Im Blick auf das Chalcedonense gesprochen: Ist dies
Konzil als konkretes kirchengeschichtliches Ereignis das, was es ist, nicht ge-
rade, indem es so und nicht anders spricht> und damit auch abgrenzt und aus-
grenzt™*? Und gehort es umgekehrt nicht zur Identitit der Orientalen, dass sie
so nicht sprechen und damit zugleich Abgrenzung erleiden und vollziehen?
Nicht umsonst weisen die orientalischen Gespréichspartner auf die Mértyrer
hin, die ihre Treue zur Lehre von der einen fleischgewordenen Natur des Lo-
gos mit Wohlfahrt und Leben bezahlt hitten™.

Von orthodoxer Seite wird mit grosstem Nachdruck betont, dass in Chal-
kedon wie auf allen sieben von ihnen «6kumenisch» genannten Konzilen der
Glaube in unfehlbarer und die Kirche aller Zeiten bindender Weise zum Aus-
druck gebracht worden sei’®. Dieses Faktum, nicht nur die Lehre jener Ver-
sammlungen in einem allgemeinen Sinn sollen die Orientalen akzeptieren, in-
dem sie sie als okumenische Synoden anerkennen. Wiirde die orthodoxe Kir-
che nicht darauf bestehen, wire sie ihrem Glauben®’, ihren Vitern®®, der
Uberzeugung von der Geistgeleitetheit ihrer eigenen Geschichte untreu.
Wiirden die orientalischen Kirchen jene Konzile weiterhin ablehnen, wire
ihre Anerkennung der orthodoxen Lehrsubstanz rein abstrakt®. Die Orien-

2 Addis Abeba, 259.

53 Bristol, 143f. (Trembelas mit Bezug auf Florovsky in Aarhus, 33).

3 So stellt sich die Frage, ob man Definition und Anathemata eines Konzils — wenn sie
dogmatisch begriindete Anathemata sind — voneinander trennen kann (Bristol, 316;
Genf[1970],42. 153f., allgemeiner formuliert, «to what extent the anathemas ... are tied up
with the Tradition of the Church» (Genf [1970], 152 [Zizioulas]). Diese Frage ist nicht
nebensiachlich, denn hier steht nichts Geringeres auf dem Spiel als die Irrtumslosigkeit der
Kirche (ebd., 153).

55 Aarhus, 60; Bristol, 281; Wien 1 (= 1. nichtoffizielle Konsultation zwischen orienta-
lisch-orthodoxen und rémisch-katholischen Theologen in Wien, in: Wort und Wahrheit
Supplement 1, Wien 1972), 179.

3% Bristol, 143; Genf (1970), 79.86f.

57 Bristol, 179.

% Genf (1970), 30 (Romanides): «The non-Chalcedonian should very clearly realize
that from our side the faith professed cannot be separated from the people who profess.
The faith confessed by the Fathers of Chalcedon is the true faith. If we accept that faith we
must accept also the Fathers who profess this true faith. Otherwise, the communion of
saints confessing this faith is not accepted as a reality».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 57

talen halten dagegen, wenn die Orthodoxen es ernst damit meinten, dass sie,
die Nonchalkedonenser, den wahren Christusglauben immer gelehrt hitten,
dann sei dafiir das Konzil von Chalkedon ganz iiberfliissig gewesen®’; es jetzt
nachtriaglich anzunehmen, hiesse einzugestehen, dass man doch frither nicht
in der Wahrheit gelebt, sondern geirrt habe®. Gemeinsam mit den Orthodo-
xen konnten sie nur jene Versammlungen bejahen, die auch Teil der gemein-
samen Geschichte seien®, die allein allgemeinchristlichen, wirklich «okume-
nischen» Konzilien® von 325, 381 und 431%.

Ganz in demselben Sinne beruft man sich freilich selbst auf diese drei Ver-
sammlungen nicht. Die Beschriankung auf nur drei 6kumenische Konzilien,
die Ablehnung der spiteren von den Chalkedonensern so qualifizierten Syn-
oden, die Erfahrung einer fiinfzehnhundertjidhrigen Geschichte ohne solche
Veranstaltungen®, nicht zuletzt auch die leidvolle Erinnerung an deren
«reichskirchlich»-imperiale Dimension® — all das verbindet sich bei den Ori-
entalen mit einer grundsitzlichen Relativierung der Instanz «Okumenisches

* Ebd., 291,

% Genf (1970), 31.

1 Aarhus, 132. Die Annahme des Konzils ohne solche Implikationen wire erst nach
einer Strecke gemeinsamer, in voller communio abgelaufener Geschichte beider Kirchen
denkbar (Nesroyan).

82 Genf (1970), 28.

% Ebd.,27.

# Angesichts der Existenz der «Nestorianischen Kirche», die das Konzil von Ephesus
ablehnt, stellt ein orientalischer Gesprichspartner allerdings auch den 6kumenischen
Charakter dieser Versammlung in Frage (Genf [1970], 31; vgl. auch 135), ja selbst die Oku-
menizitit des Konzils von Nizda wird bezweifelt — de facto sei hier nur die Christenheit des
Imperium Romanum vertreten gewesen (Wien III [= 3. nichtoffizielle 6kumenische Kon-
sultation usw., Wort und Wahrheit Supplement 3, Wien 1976, 19],138 [Verghese]).

% So orientalische Vertreter auf der dritten der inoffiziellen 8kumenischen Konsulta-
tionen zwischen orientalisch-orthodoxen und romisch-katholischen Theologen (30.8.-5.9.
1976) in Wien (s. Wort und Wahrheit, Supplement 3, Wien 1976, 140). Im iibrigen sei die
Kirche auch vor dem Konzil von Nizia, bevor die weltliche Gewalt ihre Einheitsvorstel-
lungen auf die Kirche iibertragen habe, gut ohne Okumenische Konzile ausgekommen
(ebd.; Supplement 1, 1972, 77).

% Die Orientalen heben immer wieder hervor, in welch hohem Masse die Ereignisse
in Chalkedon und wihrend des weiteren christologischen Streites durch die zentralistische
kaiserliche Religionspolitik bestimmt gewesen seien, die sich gegen die nichtgriechischen
Volker und Kirchen im Osten des Imperiums gewandt habe (Bristol, 280; Genf [1970], 44-
54 [Samuel]; Addis Abeba, 222.242f.; Wien I: Wort und Wahrheit Supplement 1, Wien
1972, 47.51.61.71.75); ja, im Grunde genommen sei die Instanz «Okumenisches Konzil»
selbst, und zwar von Anfang an, seit der Synode von Nizia, eine Einrichtung des Romi-
schen Reiches gewesen, das sich mit der ganzen Welt gleichgesetzt habe, und spiegele des-
sen Anspruch und Strukturen (Wien III, 138-140 [Verghese]). Es wird auch auf die
Verbindung dieses kaiserlichen Zentralismus mit dem pépstlichen hingewiesen — eine Ver-
bindung, die gerade das Chalcedonense geprigt habe (Addis Abeba, 242f.; Wien III, 140).
— Da man schon einmal dabei ist, die Grosse «Okumenisches Konzil» zu entmythologisie-



58 Adolf Martin Ritter

Konzil»®. Bei aller Hochschitzung jener Zusammenkiinfte miisse gesehen
werden, dass weltliche, politische Faktoren hier eine grosse Rolle gespielt
hitten®. Und bei aller Wiirdigung ihrer Lehren miissten sie eingeordnet wer-
den in den Gesamtstrom des kirchlichen Lebens und der kirchlichen Uberlie-
ferung®. Sie stiinden nicht iiber der Kirche’, sondern seien eine Weise unter
anderen, in der sich die fortlaufende Auslegung des Glaubens durch die Kir-
che zu Zeiten vollzogen habe’'. Darum sei die Kirche auch berechtigt, in einer
«gewissen Freiheit» mit ihnen umzugehen’. Diese Freiheit aktuell wahrzu-
nehmen ist — so die Schlussfolgerung — das Erfordernis der gegenwirtigen
6kumenischen Situation, damit aus der Gemeinsamkeit in der Lehre Gemein-
samkeit des kirchlichen Lebens werden kann.

Die abschliessende Erkldrung der orientalisch-orthodoxen Kommission
hat die hier proklamierte Freiheit ein Stiick weit umgesetzt. Ob ihre Aussa-
gen und Vorschlége offizielle kirchliche Rezeption erfahren und zur Kirchen-
gemeinschaft von Orthodoxen und Orientalen fithren werden, bleibt auch
nach vielen Jahren noch abzuwarten. «Wenn es geschieht», so D. Wende-
bourg ganz und gar zu Recht, wie ich finde — und nur deshalb habe ich auf die
Konsensgespriche zwischen den verschiedenen orthodoxen Kirchen in unse-
rem Gespriachszusammenhang abgehoben, «dann wird das ein 6kumenischer
Durchbruch sein, wie er bislang nur einmal in der Kirchengeschichte, auf der

ren, stellt man auch den Konsens in Frage, der unter den Konzilsvitern geherrscht haben
soll — das sei selbst fiir Nizda zu bezweifeln (Genf [1970], 27; s. auch Wien I, 71). Ebenso
wenig konne von einer kontinuierlichen Lehrentwicklung auf den sieben Konzilien die
Rede sein — da gebe es offensichtlich auch Diskontinuitét (Bristol, 273f.). Schliesslich dus-
sert man Kritik am Mehrheitsprinzip in der Kirche, das von den Okumenischen Konzilien
représentiert werde — auch nicht vertretene oder ausgeschlossene Minderheiten seien in
der Lage, wahre Einsichten von gesamtkirchlicher Relevanz zur Geltung zu bringen (Wien
I, 83,s.auch 71).

7 Verghese (Genf [1970], 27) betont, eine Konzilsdefinition diirfe nicht auf eine Stufe
mit der Heiligen Schrift gestellt werden. Er begriindet diese Aussage aber nicht und fiithrt
auch nicht aus, welche hermeneutischen und ekklesiologischen Konsequenzen sie hat.
Aufs ganze gesehen, spielt sie fiir die Argumentation der orientalischen Theologen keine
Rolle.

58 Bristol, 278 (Khella): «<A Council is not simply an event through which a definition
of faith is proclaimed; it had rather its political and ecclesiological implications».

% Genf (1970), 34 (Verghese): Es wird vorgeschlagen, «to treat the councils mainly as
historical events in the development of the Church and not as fixed points for the Tradi-
tion». Wien I, 71 (Nersoyan): «we should not be tempted to think that councils are some
kind of supernatural intrusions into the life of the Church having an authority over and
above their normal historical role within the context of the events surrounding them».

" Genf (1970), 34.

"I Bristol, 274.

2 Genf (1970), 34 (Verghese): «I would plead for a certain freedom regarding
councils».



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 59

anderen Seite des konfessionellen Spektrums in der Leuenberger Gemein-
schaft reformierter und lutherischer Kirchen, gelungen ist»".

3,

Als drittes und letztes Beispiel fiir die Kircheneinheit als Problem des 1.
Millenniums der Christentumsgeschichte will ich das Verstdndnis des «Pe-
trusdienstes», besonders desjenigen des Bischofs von Rom, ins Spiel bringen;
ich kann es freilich nur noch eben anreissen’ und will dabei ebenso verfahren
wie bei dem vorigen, ndmlich auf dem Umweg iiber die Gegenwart in das er-
ste Millennium post Christum natum, genauer: in dessen Ende. Wenn der ge-
genwirtige Papst, Johannes Paul II., gerade auch, aber nicht nur, die Ostkir-
chen eingeladen hat, mit ihm in ein Gesprich iiber die Art und Weise der
Ausiibung seines Amtes der Petrusnachfolge einzutreten, ohne dass sich auch
nur andeutungsweise die Moglichkeit einer Preisgabe der Papstdogmen der
romisch-katholischen Kirche abzeichnete, dann macht diese Einladung wohl
nur dann einen Sinn, wenn damit unterschiedliche Interpretationen fiir mog-
lich und erlaubt gehalten werden, also eine Art «vers6hnter Verschiedenheit»
ins Blickfeld tritt. Eine Version wire demnach die bekannte romisch-katholi-
sche, die aber auch ausschliesslich romisch-katholische Christen direkt an-
geht. Die orthodoxe Version wire eine Interpretation des Papstamtes im Ein-
klang mit der communio-Ekklesiologie des 1. Jahrtausends (um es abgekiirzt
zu sagen; in Wahrheit ist, wessen auch ich mir durchaus bewusst bin”, die Ek-
klesiologie schon des 1. Jahrtausends alles andere als uniform)’®,

3 D.Wendebourg (s.0. Anm. 41), 237.

% Hitte ich mehr Zeit und Raum, so wiirde ich nicht zuletzt an die mutige Pionierlei-
stung des Baseler Neutestamentlers und Patristikers O. Cullmann, Petrus: Jiinger — Apo-
stel — Mirtyrer, Ziirich — Stuttgart (1952) 21960, oder an die perspektivenreiche Erzihlung
«Sebastian Knechts» unter dem Titel «Vision des Papstes» (1975) ankniipfen wollen, die
1997 im Karlsruher Hans Thoma-Verlag, nun aber unter dem wahren Verfassernamen: E.
Schlink, erneut vorgelegt wurde. Aus neuester Zeit wiren zu beriicksichtigen und hilfreich
besonders der von H. Schiitte herausgegebene Sammelband «Im Dienst der einen Kirche.
Okumenische Uberlegungen zur Reform des Petrusamtes», Frankfurt/M. — Paderborn
2000, sowie P. WeB, Papstamt jenseits von Hierarchie und Demokratie. Okumenische
Suche nach einem bibelgemidBBen Petrusdienst. Mit Beitrdgen von U.H.J. Kortner und G.
Larentzakis (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 35), Miinster usw. 2003 (war
mir noch nicht zugénglich).

> Hinzuweisen wire etwa auf die Tatsache, dass nicht nur der Titel «6kumenischer
Patriarch» und das exklusive Recht des Konstantinopeler Bischofs, ihn zu fiihren, die
Antike tiberdauerten; «es iiberdauerte auch, trotz aller Kritik des (von Rom gefiihrten)
Westens an der Rangerhohung Konstantinopels und deren <rein politischer> Begriindung,
das System der Pentarchie, nach dem die fiinf fithrenden Bischofssitze (zusammen mit
dem rom.-byz. Kaiser) als die kirchlichen «Grossmichte> gleichsam, im Mit- oder auch



60 Adolf Martin Ritter

In diesem Sinne hat sich ja auch das Dokument der gemeinsamen Kom-
mission der katholischen deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands unter dem Titel Communio

Gegeneinander die «0kumenischen> Konzilien (und damit — entscheidend — kirchl. Ein-
heit) gestalten. Zwei bedeutsame Texte im Umfeld des Konstantinopeler Konzils von 869/
70 (des <8. 6kum.> der westl. Tradition) belegen allerdings, dass ldngst ein tiefer Riss klaffte
zwischen der westl. und 6stl. Pentarchievorstellung. Nach der ostl., zur Sprache gebracht
durch den kaiserl. Kommissar Baanes auf dem Konzil (Mansi 16, 140f.), gelten alle P[atri-
archen] als gleichrangig und kommt es letzten Endes auf das (gegebenenfalls wiederherzu-
stellende) gemeinsame Zeugnis aller an, auf welchem das Konzil beruht; nach der westl.,
formuliert vom pépstl. Vertreter Anastasius Bibliothecarius ... in seiner Einleitung zu den
Konzilsakten (ebenda 7; MGH Ep VII, 409, 4-10), sind sie eher als die fiinf Sinne am Leib
der Kirche zu deuten, wobei die Kirche Roms als der Gesichtssinn fungiert, weil sie mehr
und scharfer wahrnimmt und mehr in Gemeinschaft mit den tibrigen steht als die anderen.
Mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor allerdings begegnete bereits in den sog. <Libri
Carolini> [IIT 11: MGH Conc Supp. 132, 30f.] ein Kontrastmodell von Kirchenstruktur, in
dem es auf die Pentarchie iiberhaupt nicht mehr ankam, Signal einer Zeitenwende»
(Patriarch/Patriarchat 11. Mittelalter und Reformation [A.M. Ritter], RGG* VI, Tiibingen
2003, 1008f.).

" In den Ausserungen des Papstes aus Anlass des im Okt. 2002 erfolgten Besuches
von Patriarch Teoktist-Bukarest in Rom z.B. wird das Primatsthema nirgends angeschnit-
ten. Immerhin diirfte es in die «verbleibenden lehramtlichen Meinungsverschiedenheiten»
eingeschlossen sein, von denen in der am 12.10.2002 unterzeichneten «Gemeinsamen
Erkldrung» der beiden Kirchenoberhdupter die Rede ist (Osservatore Romano vom 13.
10. 2002). Darin wird auch als Ziel der Verstindigungsbemiihungen die «volle Gemein-
schaft» bezeichnet, «die nicht ein <Aufsaugen>, sondern eine Begegnung in der Wahrheit
und in der Liebe ist». Damit ist eine Formulierung aus der pépstlichen Enzyklika «Sla-
vorum apostoli» (§ 27) aufgenommen, die auch in der Ansprache des Papstes bei Gelegen-
heit der Audienz fiir Patriarch Teoktist am selben Tage erscheint; dort heisst es: «Ziel ist,
im Licht des erhabenen Vorbilds der Heiligsten Dreifaltigkeit eine Einheit zu erreichen,
die «<weder ein Aufsaugen, noch eine Verschmelzung: ist, sondern die berechtigte Verschie-
denheit zwischen den unterschiedlichen Traditionen achtet, denn sie sind ein wesentlicher
Bestandteil des Reichtums der Kirche» (im franzosischen Original zitiert in derselben
Nummer des O.R.). Zuvor hatte der Papst in der genannten Ansprache bereits auf das II.
Vaticanum Bezug genommen und erklirt, dieses Konzil habe «wiederentdeckt, dass die
reiche spirituelle, liturgische, lehramtliche und theologische Tradition der Ostkirchen zum
gemeinsamen Erbe der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» gehore
(Unitatis redintegratio, 16); es stelle «aufferdem ... die Notwendigkeit heraus, zu diesen
Kirchen geschwisterliche Bezichungen zu unterhalten, wie sie zwischen den Ortskirchen
als Schwesterkirchen bestehen sollen» (vgl. ebd. 14). — Heisst das, dass sich die Kirche
Roms, die, wie es in der «Gemeinsamen Erkldrung» heisst, «in ihrem lateinischen Teil»
(d.h. unter Ausschluss der unierten Ostkirchen) «die westliche Stimme der einen Kirche
Christi darstellt» (die reformatorischen Kirchen kénnen offensichtlich — fiir beide an der
«Gemeinsamen Erklirung» beteiligten Seiten! — vernachlissigt werden!), sich als Ortskir-
che unter Ortskirchen verstehen kénnte? Wenn ja, dann schlosse das unterschiedliche
Interpretationen des «Petrusdienstes» des romischen Bischofs ein (s.0.) und stiinde inso-
weit einer vollen Kirchengemeinschaft nichts mehr im Wege. Oder doch nicht?



Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum 61

Sanctorum”’ auf die genannte Einladung des Papstes und auch auf Ausserun-
gen (des jetzigen Kardinals und fritheren Tiibinger bzw. Regensburger Uni-
versitdtsprofessors,) Josef Ratzingers bezogen. Trotz der vernichtenden Kri-
tik, die dieses Dokument grossenteils, vor allem in evangelisch-theologischen
Kreisen Deutschlands (und in der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung»), ge-
funden hat, wird und darf die Diskussion dariiber, meine ich, nicht unter-
driickt werden. Manchem fillt lediglich Luthers Rede vom Papst als «Anti-
christ» ein; vergessen oder aber unbekannt sind allermeist all die Differenzie-
rungen, die sich ebenfalls bei Luther finden; vergessen oder unbekannt ist erst
recht, dass in die lutherischen Bekenntnisschriften auch Melanchthons Trak-
tat «De potestate et primatu Papae» aufgenommen worden ist, in dem das
praktisch vorgemacht ist mit den verschiedenen «Lesarten»: mit «verscéhnter
Verschiedenheit» (das ist das Entscheidende: «versohnte Verschiedenheit»!).
Es wire in meinen Augen sowohl fiir das evangelisch-katholische wie das
evangelisch-orthodoxe Glaubensgesprich dusserst hilfreich, hier zu grosserer
Klarheit zu gelangen, weil sich Moglichkeit und Grenzen unseres eigenen Be-
miihens um eine Anndherung in Fragen der Ekklesiologie eher abschéitzen
liessen. Ist, um es auf den Punkt zu bringen, in diesen — zugegebenermassen
besonders schwierigen — Fragen «versohnte Verschiedenheit» denkbar?
Meine drei historischen Beispiele legen es nahe, von dieser Moglichkeit —
nicht zu gering zu denken, in dieser Hinsicht nicht zu pessimistisch zu sein.

Adolf Martin Ritter, Heidelberg

77 Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD), Communio
Sanctorum (Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen), Frankfurt/M. — Paderborn 2000; s.
dazu die «Stellungnahmen zum Okumene-Papier «<Communio Sanctorum»», epd-Doku-
mentation Nr. 29, Frankfurt/M. 2002, sowie die Stellungnahme der Deutschen Bischofs-
konferenz vom 11.3.2003, Bonn 2003.



	Die Einheit der Kirche als Problem des 1. Millenniums post Christum natum

