
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 60 (2004)

Heft: 1

Artikel: Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? : Noch einmal zu
Syntax und Semantik von Gen 1, 1-3

Autor: Weippert, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schöpfung am Anfang
oder

Anfang der Schöpfung?

Noch einmal zu Syntax und Semantik von Gen 1,1-3

é7tei5ri7iep jto/Âoi £7t£X£tpr|a«v...

Klaus Beyer hat im Jahr 1971 neben dem «Weinberglied» in Jes 5,1-7 auch
die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift in Gen 1,1-2,4A; 5,1 f. unter dem
Gesichtspunkt der althebräischen Syntax behandelt.' Das Thema seines nach
wie vor lesenswerten Aufsatzes war vor gut dreissig Jahren recht ungewöhnlich,

spielte damals doch die Syntax des «biblischen Hebräisch» im
wissenschaftlichen Diskurs von Alttestamentlern, aber auch von Semitisten, nur
eine bescheidene Rolle. Die folgenden Ausführungen über das Detailproblem

der syntaktischen Verhältnisse in Gen 1,1-3 knüpfen an die Behandlung
des Themas durch den Jubilar auch da an, wo ich andere Wege gehe.

Syntaktische Probleme in Genesis 1,1-3

Gen 1,1-3 lautet, satzweise geschrieben2, in der Fassung der Masoreten
von Tiberias3 folgendermassen:

1 K. Beyer, Althebräische Syntax in Prosa und Poesie, in: G. Jeremias/H.-W. Kuhn/H.
Stegemann (Hg.), Tradition und Glaube. Das frühe Christentum in seiner Umwelt. FS
K.G. Kuhn, Göttingen 1971,76-96 (76-92).

2 Ich behalte die Verszahlen bei und nummeriere die einzelnen Sätze innerhalb eines
masoretischen Verses mit A, B, C... Zitiert wird als «Satz 1», «Satz 2A» usw.

3 Im folgenden bildet !lt die Grundlage der Diskussion. Ich schliesse damit absichtlich
literarkritische bzw. überlieferungsgeschichtliche Erwägungen (oder Spekulationen) über
Gen 1,1-3 aus, ohne die sog. «kanonische» Exegese zu kanonisieren. Dass !lt in seiner uns
vorliegenden Form (Konsonantenbestand und Vokalisation) erst ein mittelalterlicher Text
ist, muss dabei hingenommen werden. Doch kann vernünftigerweise nicht bezweifelt werden,

dass die Vokalisation, die die Masoreten dem Text gegeben haben, bei aller Stilisierung

auf Überlieferung beruht, so wohl auch bei den beiden ersten Wörtern von Satz 1,

mit denen allein ein morphosyntaktisches Problem verbunden ist (siehe dazu S. 8-10).
Wenn der unvokalisierte Text zugrundegelegt würde, wären zumindest bei Satz 1 verschiedene

Lesungen möglich, und man würde wahrscheinlich nach der vermeintlichen Textform

von ©D rPCÜN-Q* lesen (siehe aber unten S. 8f. mit Anm. 11).



6 Manfred Weippert

:pxn nxi D'Qtön nx ,rf?x x-o ."wX" i
irni inn nrvn pxm 2A

irrri ^tzp 2B

^-an nsrho ü'nVx rrni 2C
-is •— n-pN'-ÇX" 3A

nix 'iTl 3B

Die Tradition findet von der Antike an und zum Teil bis heute in diesem
kurzen Textabschnitt lauter selbständige Sätze, wie die folgenden drei
Übersetzungsbeispiele aus weit auseinanderliegenden Zeiten demonstrieren:

Septuaginta

1

2A
2B
2C
3A1
3A24
3B

Luther 1545

1 Am anfang schuff Gott Himel vnd Erden.

2A Vnd die Erde war wüst vnd leer,
2B vnd es war finster aufif der Tieffe,
2C Vnd der Geist Gottes schwebet auff dem Wasser.

3A1 Vnd Gott sprach,
3A2 Es werde Liecht,
3B Vnd es ward Liecht.

Bible de Jérusalem (R. de Vaux, 1973 [1990])

1 Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre.
2A Or la terre était vide et vague,

Ev ap%fj E710111OEV o Geoç xov oupavov kcu xrçv yfjv.
' H 8è yrj rjv àopaxoç kcù dKaxaaKeuaaxoç,
Kar okoxoç È7idvco xrjç aßdacrou,
Kar Tiveùpa 0eoù èjicdépexo è7tdvco xoù ûôaxoç.
Kar e'iTcev 6 Geoç'

yevriBrixo (j)(âç.

Kar èyévexo c|)cûç.

4 In indoeuropäischen Sprachen wird direkte Rede als Matrixsatz (selbständiger Satz,
«Hauptsatz») behandelt. Im Hebräischen wird die Rede hingegen als «Objekt» des Ver-
bum dicendi (Ersetzung eines nominalen «Objekts» durch einen Gliedsatz) aufgefasst; es

handelt sich also in Wirklichkeit um oratio obliqua. (Bei mehrsätziger «direkter» Rede
trifft das wohl nur auf den ersten Satz zu, während der folgende oder die folgenden
wahrscheinlich als Matrixsätze zu gelten haben.) Um den Textvergleich nicht zu stören, ist der
hebräische Satz 3A deshalb hier in 3A1 und 3A2 aufgeteilt.



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 1

2B
2C
3A1
3A2
3B

les ténèbres couvraient l'abîme,
un vent de Dieu tournoyait sur les eaux.
Dieu dit:
«Que la lumière soit»
et la lumière fut.

Seit langem hat man jedoch das Unbefriedigende dieser parataktischen
Auffassung empfunden und verschiedene hypotaktische Modelle entwickelt, von
denen allerdings keines allgemeine Anerkennung gefunden hat. Die verschiedenen

Vorschläge sind in der Monographie von Michaela Bauks über Gen
l,l-35 übersichtlich aufgelistet und diskutiert, so dass sie hier nicht vorgeführt
werden müssen. Freilich kündigt sich an dieser Stelle bereits eine grundsätzliche

Frage an. Mit den Kategorien von Para- und Hypotaxe verbinden wir
gewöhnlich syntaktische Phänomene in indoeuropäischen Sprachen, auch
wenn Koordination und Subordination anderen Sprachfamilien nicht fremd
sind. Die Kategorien Hessen sich auch zur Beschreibung syntaktischer
Verhältnisse in semitischen Sprachen benutzen; allerdings funktionieren Bei- und
Unterordnung dort m.E. anders als etwa im Altgriechischen, Lateinischen
und den modernen romanischen, germanischen und slawischen Sprachen6.
Das Problem kann jedoch ausgeklammert werden, da die verschiedenen
Hypothesen über Gen 1,1-3 häufig eher auf eine angemessene Übersetzung des
hebräischen Textes in moderne, vor allem europäische Sprachen ausgerichtet
sind. Probleme der Zielsprache müssen aber nicht solche der Ausgangssprache

sein, und die Frage, wie ein vorliegender Text in einer anderen Sprache
angemessen wiederzugeben ist, setzt noch keine Analogie der syntaktischen
Strukturen von Original und Übersetzung voraus.7

Wenn ich recht sehe, sind es in Gen 1,1-3 im Wesentlichen zwei syntaktische

Fragen, die die Wissenschaft bewegen:

1. Welchem Bauplan folgt Satz 1? An der Oberfläche geht die Diskussion um die Deter¬

minierung des Wortes n"0N~l in rTOXnil und im Zusammenhang damit um das
Problem, ob seine Vokalisation in n'BNIIl* oder die von in tOB* zu ändern ist; die
Frage ist aber grundsätzlicher zu stellen.

5 M. Bauks, Die Welt am Anfang. Zum Verhältnis von Vorwelt und Weltentstehung in
Gen 1 und in der altorientalischen Literatur (WMANT 74), Neukirchen-Vluyn 1997, 69-
85. Vgl. auch (weniger übersichtlich) C. Westermann, Genesis, I (BKAT 1:1), Neukirchen-
Vluyn 1974,130-152.

6 Darüber darf der Sachverhalt nicht hinwegtäuschen, dass die meisten existierenden
Grammatiken semitischer Sprachen seit der frühen Neuzeit nach dem Vorbild der lateinischen

Grammatik gestaltet sind. Die Schwierigkeiten, die diese Adaption eines geläufigen
Vorbilds mit sich bringt, werden in der Regel nicht als solche der Systemvoraussetzungen
reflektiert.

7 Als Beispiel aus Gen 1,1-3 sei auf Satz 3A (1.2) verwiesen; siehe dazu S. 6 mit Anm.
4.



8 Manfred Weippert

2. Wo setzt die Schilderung des Handelns Gottes als Schöpfer ein? Diese Frage zielt auf
das Verhältnis der Sätze 1-2C zueinander und zu Satz 3A.

Genau genommen sind das nicht ausschliesslich Fragen der Syntax, da sie nur
beantwortet werden können, wenn auch semantische Sachverhalte ins Auge
gefasst werden.

Genesis 1,1

Die traditionelle Übersetzung «Am Anfang schuf Gott den Himmel und
die Erde» setzt voraus, dass es sich bei Satz 1 um einen sog. «Hauptsatz» handelt,

der ein Faktum konstatiert. Um diese Auffassung, die Gerhard von Rad
aus theologischen Gründen mit besonderem Nachdruck vertreten hat8, halten
zu können, muss man entweder postulieren, dass das Syntagma rPtÖX~Q

determiniert ist, obwohl es im masoretischen Text den Artikel nicht enthält9, oder
man muss die Emendation rrtÜX"Q* vornehmen. Dass hier eine unmarkierte
«Determination» dieser Art vorliege, lässt sich nicht beweisen; nach der
Grammatik althebräischer Prosatexte ist eine solche auch nicht zu erwarten.10

Die Konjektur rrtpX~Q* anderseits ist in der antiken Nebenüberlieferung
nicht belegbar.11 Für Sprecher(innen) einer nichtsemitischen Sprache, die Ar-

8 G. v. Rad, Das erste Buch Mose. Genesis (ATD 2-4), Göttingen 41959, 36: «Der
Aussage von V. 1 darf nicht der Charakter eines theologischen Hauptsatzes genommen
werden; durch die Auffassung von V. 1-2 oder 1-3 als Periode würde aber das Wort vom
Chaos logisch und zeitlich vor das von der Schöpfung zu stehen kommen.» (Das erinnert
mich ein wenig daran, dass Hermann Gunkel sein Buch «Schöpfung und Chaos in Urzeit
und Endzeit» [Göttingen 11895/21921] ursprünglich «Chaos und Schöpfung...» nennen
wollte, aber vor der Aussicht zurückschreckte, dass das Werk künftig als «Gunkel, Chaos»
zitiert werden könnte.) Siehe z.B. auch W.H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte der
Priesterschrift. Zur Überlieferungsgeschichte von Genesis 1,1-2,4a und 2,4b-3,24 (WMANT
17), Neukirchen-Vluyn 31973,73-76; W. v. Soden, Mottoverse zu Beginn babylonischer und
antiker Epen, Mottosätze in der Bibel, UF 14 (1982) 235-239 (237f.); E. Zenger, Gottes
Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposition und Theologie der priesterschriftlichen

Urgeschichte (SBS 112), Stuttgart 1983,62-66.
9 W.H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte (Anm. 8), 74 mit Anm. 4. Zu Recht sagt

aber W. Groß, Die Pendenskonstruktion im biblischen Hebräisch (Studien zum
althebräischen Satz, 1; ATS 27), St. Ottilien 1987, 52, dass die beigebrachten Beispiele aus
poetischen Texten für die Prosasyntax irrelevant sind. Dagegen auch E. Jenni, Erwägungen zu
Gen 1,1 «am Anfang», ZAH 2 (1989) 121-127 (122), dessen Interpretation von als

«Anfangszeitraum» statt als «Anfangspunkt» ich aber zumindest im Hinblick auf Gen 1,1

nicht folgen kann.
10 Siehe Anm. 9 (W. Groß).
11 © év àpxfj besagt nichts, da àpxh im Griechischen in Präpositionalausdrücken (àn'l

àpxhç, Kar' apxpv) häufig ohne Artikel gebraucht wird. Das literarische Latein (D) hat
keinen Artikel. In S könnte brësît (Su bräsit) entweder einen vormasoretischen, aber III



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 9

tikel verwendet, würde durch die Konjektur eine Art hypothetische lectio fa-
cilior geschaffen12, die das Verständnis erleicherte.

Will man diesen beiden Vorschlägen zur Lösung des Problems nicht
nähertreten, bleibt nur die Annahme, dass das Syntagma rPßJK~Q das ist, was seine

masoretische Vokalisation signalisiert: eine Nominalgruppe, deren beide
Elemente, die proklitische Präposition °3 und das Substantiv JTtDin, im Status

constructus stehen13. Bei Präpositionen ist das regelhaft vorgegeben, bei
Substantiven von der Struktur des jeweiligen Syntagmas oder Satzes abhängig.

Sucht man das genitivische Attribut von rptöin(3), erwartete man in der
Regel ein Nomen oder eine Nominalgruppe. Dies ist der Grund dafür, dass

man gerne die Vokalisation der finiten Verbalform R~Q in die des Infinitivus
constructus R33* verwandelt.14 Dafür könnte man sich auf Gen 2,4; 5,1B
berufen. Dann erhielte man einen eingliedrigen Nominalsatz rTÇR"13 «an dem
Anfang des (ist/war es)» mit dem Attribut «Schaffens-Gottes-den-Him-
mel-und-die-Erde». M.E. ist die Emendation des Textes aber gar nicht nötig,
da im Althebräischen (fast) jede nominale Konstituente eines Satzes durch
einen Gliedsatz (Konstituentensatz) ersetzt werden kann. Man könnte Satz 1

von Gen 1 daher auch so auffassen: «Am Anfang von Es-schuf-Gott-den-
Himmel-und-die-Erde (war es).»15 In etwas besserem Deutsch hiesse das,

wenn wir zunächst von der Satzverbindung, innerhalb derer Satz 1 steht, ab¬

analogen hebräischen Text oder das èv àpxh von © wiedergeben. Zu den griechischen und
lateinischen Transkriptionen von fTON-Q siehe U. Rüterswörden/G. Warmuth, Ist ÎTON33
mit Artikel zu vokalisieren?, in: W. Zwickel (Hg.), Biblische Welten, FS M. Metzger (OBO
125), Freiburg Schweiz/Göttingen 1993, 167-175, zu den Targumen G. Anderson, The
Interpretation of Genesis 1:1 in the Targums, CBQ 52 (1990) 21-29, zur rabbinischen
Auslegung schliesslich P. Schäfer, Berësït bara' 'êlôhînflc: Zur Interpretation von Genesis 1,1 in
der rabbinischen Literatur, JSJ 2 (1971) 161-166. Zusammenfassend Bauks, Die Welt
(Anm. 5), 65-68.

12 Damit soll nicht gesagt werden, dass lectiones faciliores immer und um jeden Preis
zu vermeiden seien. Sie können natürlich manchmal auch richtig sein! Hier wird eine solche

lectio facilior aber erst konstruiert.
13 So argumentiert bereits Raschi, der darauf verweist, dass in der Bibel n'tSXI stets

einen Genitiv nach sich hat (er hat aber Jes 46,10 übersehen oder nicht für beweiskräftig
gehalten); siehe S. Bamberger (Hg.), Raschis Pentateuchkommentar, Basel 31962,11, nach
D.U. Rottzoll, Die Vorbedingungen für Gottes große «Auseinander-Schöpfung»: Eine
vornehmlich syntaktische Untersuchung zum Prolog des priesterschriftlichen Schöpfungsberichts

(Gen 1,1t), BZ 35 (1991) 247-256 (249). - Selbst wenn die Masoreten, wie
gelegentlich angenommen (W.H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte [Anm. 8], 75 Anm.
1; vgl. C. Westermann, Genesis I [Anm. 5], 131 [Deutung B; Belege]), mit dem trennenden
Akzent Tiphä bei JTBN73 andeuten sollten, dass sie den Satz anders konstruieren, würde
das an der von ihnen tradierten Lesung (Vokalisation) nichts ändern. Zu erwähnen ist

allerdings auch, dass sie bei DVU in Gen 2,4B ebenfalls einen Trenner verwenden (Rabla');
dort wird aber von niemand bestritten, dass DV3 im Status constructus steht.

14 Z.B. K. Beyer, Althebräische Syntax (Anm. 1), 76.81; W. v. Soden, Mottoverse
(Anm. 8), 237f.



10 Manfred Weippert

sehen: «Am Anfang, als Gott den Himmel und die Erde schuf, ([ist/]16war
es).» Ist das richtig, dann ergibt sich aus dieser Auffassung für den Inhalt, dass

rrtöX"! sich nicht auf den absoluten Anfang der Welt («Himmel und Erde»),
sondern auf den Beginn des Schöpfungshandelns Gottes bezieht. Sachlich ist
der Unterschied auf den ersten Blick minimal, da der Anfang des Schöpfungshandelns

Gottes natürlich auch der Anfang der (vorfindlichen) Welt ist. Es
handelt sich um eine Verschiedenheit der Perspektive, die aber, wie es

scheint, Folgen für die Gesamtinterpretation von Gen 1,1-3 und für das dem
Text zugrundeliegende Verständnis von «Schöpfung» hat.

Die sog. Chaosschilderung und der Handlungseinsatz

Die Sätze 2A-C werden in der Literatur aufgrund ihres Inhalts häufig als

«Chaosschilderung» bezeichnet.17 Unter syntaktischem Gesichtspunkt handelt

es sich um drei Nominalsätze, die jeweils über das am Anfang stehende
Thema, in den Sätzen 2AB ein Nomen, in Satz 2C eine Nominalgruppe, eine
Aussage machen.18 Im Fall der Sätze 2B und 2C ist unbestritten, dass sie als

zweigliedrige Nominalsätze des Typs Thema : Rhema beschrieben werden
können. Beide Konstituenten sind hier ein Nomen oder eine Nominalgruppe.
Ein Nominalsatz ist jedoch auch Satz 2A: An erster Stelle steht das Nomen
f"isn(1), über das die Aussage 11131 Hin nrrn gemacht wird. Das heisst, dass
das Rhema nach der oben erwähnten Ersetzungsregel durch einen Verbalsatz
vertreten wird. Die Sätze 1-2C sind jeweils durch die beiordnende Konjunktion

°1 koordiniert, d.h., auf der formalen Ebene gleichwertig. Ob sie es auch

logisch sind, ist noch zu untersuchen. Immerhin ist mit der Feststellung der
formalen Gleichwertigkeit auch die Vorentscheidung über die Frage gefallen,
wo in Gen 1,1-3 die Handlung einsetzt. Nominalsätze machen Aussagen über

15 Siehe auch Bauks, Die Welt (Anm. 5), 81-83. Die Möglichkeit eingliedriger («einpoliger»)

Nominalsätze dieser Art (d.h., Nominalsätze, die nur aus einer Zeitbestimmung
bestehen) wird von H. Rechenmacher, Gott und das Chaos. Ein Beitrag zum Verständnis
von Gen 1,1-3, ZAW 114 (2002) 1-20 (3f.), mit dem Argument bestritten, dass es dafür
keine sonstigen Belege gebe. M.E. lässt sich z.B. der von ihm auf S. 7 angeführte Satz

Dan 10,4A ebenso interpretieren. Seine Alternative, Gen 1,1 (und Dan 10.4A) als
«Pendens» (im Sinne von W. Groß) im Hinblick auf Gen 1,3A (bzw. Dan 10,5A) zu verstehen,
erfordert, die Sätze von Gen 1,2 (und Dan 10,4B) als Parenthese zu fassen; siehe dazu
unten S. 12 mit Anm. 21.

16 Gegenwart scheidet im konkreten Zusammenhang aus.
17 Siehe dazu vor allem K. Galling, Der Charakter der Chaosschilderung in Gen. 1,2,

ZThK 47 (1950) 145-157, dem ich mich, was das Chaos betrifft, weitgehend anschliessen
kann.

18 Unter einem Nominalsatz verstehe ich nach dem Vorgang der arabischen
Nationalgrammatiker einen Satz, bei dem an erster Stelle ein Nomen oder eine Nominalgruppe
steht (al-gumlatu l-'ismlyatu kullu kalämin mufidin 'awwaluhü smun «Nominalsatz ist jede
Äusserung, die an erster Stelle ein Nomen zeigt»).



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 11

Zustände oder Sachverhalte, nicht über Handlungen oder Vorgänge. Diese
werden durch Verbalsätze ausgedrückt, das sind Sätze, die mit einer finiten
Verbalform beginnen.19 Für Gen 1,1-3 bedeutet das, dass der Handlungsanfang

in Satz 3A liegt. Alles, was davor gesagt wird, beschreibt Zustände oder
Sachverhalte, konkret die Umstände, unter denen sich das Reden und Tun
der in V. 3ff. handelnden Person abspielt.

Die Hierarchie der Sätze 1-2C

Im vorigen Abschnitt wurde festgestellt, dass die vier Nominalsätze 1-2C
durch die beiordnende Konjunktion °) koordiniert werden, d.h. eine
Satzverbindung darstellen, deren einzelne Glieder auf der formalen Ebene gleichwertig

sind. Zugleich wurden sie als Verumständung(en) der in Satz 3A
beschriebenen Handlung bestimmt. Zu fragen ist nun, ob der Gleichwertigkeit
auf der formalen Ebene auch eine solche auf der logischen entspricht. Dies
hat allerdings zur Folge, dass nun auch semantische, d.h. inhaltliche Gesichtspunkte

in die Betrachtung der vier Sätze eingeführt werden müssen. Ohne
diese wäre eine Beantwortung der Frage nicht möglich, die auf eine mögliche
Hierarchie innerhalb der Satzverbindung zielt.

Machen wir zunächst den Versuch, die Sätze 1-2C nicht nur als formal,
sondern auch als logisch gleichwertig anzusehen. Wir haben schon postuliert,
dass die Satzverbindung insgesamt der Verumständung der im folgenden
geschilderten Handlung(en) (Satz 3Aff.) dient. Das Syntagma rTÜX~Q könnte
nun darauf hinweisen, dass die Sätze 1-2C als temporale Umstandssätze
aufzufassen seien. So ergäbe sich - in Übersetzung - folgendes Bild:

1 Als Gott anfing, den Himmel und die Erde zu schaffen,
2A und die Erde als Tohuwabohu existierte,
2B und Finsternis über der Oberfläche der Flut war,
2C und der Geist Gottes/ein starker Sturm über der Oberfläche des

Wassers <rüttelte>20,

3A da sprach Gott: «Es werde Licht!»
3B Da wurde Licht.

19 Dies ist meine Definition des Verbalsatzes, die wie die des Nominalsatzes (siehe
Anm. 18) an die der arabischen Nationalgrammatiker angelehnt ist (al-gumlatu l-fi'liyatu
kullu kalämin mufidin mabdü'in bifi'lin «Verbalsatz ist jede Äusserung, die offenkundig mit
einem Verbum beginnt»). Auch wenn moderne Arabisten diesen Begriffsbestimmungen
oft skeptisch gegenüberstehen, haben sich mir beide bei der Analyse althebräischer Prosatexte

bewährt.
20 Siehe HALAT 1137f. s.v. *]m; vgl. auch H./M. Weippert, Die «Bileam»-Inschrift von

Tell Dër 'Allä, ZDPV 98 (1982) 77-103 (94f.) mit Anm. 85 dies., in: M. Weippert, Jahwe
und die anderen Götter. Studien zur Religionsgeschichte des antiken Israel in ihrem
syrisch-palästinischen Kontext (FAT 18), Tübingen 1997,150 mit Anm. 85.



12 Manfred Weippert

Auf den ersten Blick wäre das eine mögliche Auffassung. Sie kann mangels
eindeutiger Kriterien auch nicht überzeugend falsifiziert werden. Nicht
ausräumen lässt sich dabei allerdings die Schwierigkeit, dass Gott nach Satz 1

«Himmel und Erde» zu schaffen beginnt, während nach Satz 2A die Erde
bereits existiert, wenn auch erst oder noch in der Gestalt von imi inn, d.h. nicht
so, wie sie nach Abschluss des Schöpfungsakts aussehen wird. Dieser Widerspruch

lässt sich mildern, vielleicht sogar aufheben, wenn man in den Sätzen
1-2C eine Hierarchie von Verumständungen annimmt.

Dafür gibt es Anhaltspunkte. Die Sätze 2A-C sind Nominalsätze, die
jeweils mit Hilfe der Konjunktion °] «und» an den vorhergehenden Satz - auch

an den eingliedrigen Nominalsatz 1 - angeschlossen sind. An der Oberfläche
sind das koordinierte Sätze. Das spricht gegen die Meinung, die Sätze 2A-C
stellten eine Parenthese21 zwischen Satz 1 und Satz 3A dar. Die Konstruktion
erinnert vielmehr an ähnlich gebildete Umstands- oder Häl-Sätze in
Satzverbindungen wie arab. 'aSiqahä wa-huwa gulämun «er liebte sie bereits in seiner
Jugend» («er liebte sie, während er jung war»)22 oder mäta Zayd wa-bnuhü

sagïr «Zayd starb, während sein Sohn (noch) klein war»23 oder, mit Partizip
im Nachsatz, qäma Zaydun wa-huwa bäkin «Zayd stand weinend auf» («Zayd
stand auf, wobei er weinend war»)24 oder 'ataytu n-nabïya wa-huwa mutawassi-
du burdahü «ich kam zum Propheten, wie er (sein Haupt) auf sein (zusammengerolltes)

Gewand gelegt hatte»25. Solche Sätze kommen auch im Alten
Testament vor, z.B. 13X1 ist; T1X 'PX 'n'PXin Xj nn «siehe, ich wage
es26, zu meinem Herrn zu sprechen, während obwohl) ich (doch nur) Staub

21 Siehe Bauks, Die Welt (Anm. 1), 69-76; Rechenmacher, Gott und das Chaos (Anm.
15), 5-8. Das eventuelle Vorkommen von Parenthesen in den altorientalischen Literaturen
wäre eine Untersuchung wert. W. Bühlmann/K. Scherer, Stilfiguren der Bibel. Ein kleines
Nachschlagewerk (Biblische Beiträge, 10), Freiburg i.Ue. 1973, 48f., führen dafür nur zwei
Beispiele aus dem Alten Testament an (Gen 13,1; Ex 5,16).

22 Kitäb al-Agäm VI, 129, nach M. Gaudefroy-Demombynes/R. Blachère, Grammaire
de l'arabe classique, Paris 31953, § 441. - Man verzeihe mir, dass ich aufgrund meiner
beschränkten Bibliotheksverhältnisse arabische Zitate aus (z.T. veralteten) Sekundärquellen

ziehe.
23 Wahrscheinlich frei gebildeter Beispielsatz (mit dem notorischen Namen Zayd), K.

Brockelmann, A. Socins arabische Grammatik, Paradigmen, Literatur, Übungsstücke und
Glossar (Porta Linguarum orientalium, 4), Berlin/London/New York 61909, § 155.

24 Wahrscheinlich frei gebildeter Beispielsatz, E. Harder/R. Paret, Kleine arabische
Sprachlehre, Heidelberg 61956,133. Derselbe Inhalt liesse sich auch vermitteln, wenn man
den Umstandssatz durch einen adverbiellen Ausdruck ersetzt: qäma Zaydun bäkiyan.

25 al-Buhäri ed. Krehl III, 21, nach Gaudefroy-Demombynes/Blachère, op.cit. (Anm.
22), § 356c.

"

26 Nicht «ich habe gewagt»; hier liegt der sog. Koinzidenzfall (Zusammenfall einer
Handlung und ihres sprachlichen Zeichens) vor, der mit «narrativen» Verbalformen
ausgedrückt wird.



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 13

und Asche bin»27 oder, mit Partizip im Nachsatz, nO~IO "'DS^Dil 'OB 1XT1

~ID "IDED 32T Qlbl min «da kamen die beiden Boten/Engel am Abend nach
Sodom, während als) Lot im Tor von Sodom sass»28 oder auch Hin Dpm
mir nnra bs xo:>n bv nco- ]rort nrro nnxi rfrtzn rfox nnx «da
stand Hanna auf, nachdem man in Silo gegessen und getrunken hatte, während

der Priester Eli auf dem Stuhl am Türpfosten des Tempels Jahwes
sass»29. Diese wa-l °>Sätze dienen dazu, einen während der im Vordersatz
geschilderten Handlung bestehenden Zustand oder Sachverhalt anzugeben,
wobei die genaue Nuance aus dem Zusammenhang zu entnehmen ist. Deshalb

kann in indoeuropäischen Übersetzungssprachen die Konjunktion nicht
einfach als «und» wiedergegeben werden; die Nuance muss vielmehr als

«während», «wobei», «als», «obwohl» usw. spezifiziert werden.
Wenden wir dies auf das Verhältnis der Sätze 1 und 2A in Gen 1 an, so

ergäbe sich in Übersetzung folgende Satzverbindung: «Tm Anfang von Es-
schuf-Gott-den-Himmel-und-die-Erde (war es), 2Awährend die Erde als
Tohuwabohu existierte». Will man den Inhalt dieser beiden Sätze umschreiben,
ergibt sich, dass, als Gott sein Weltschöpfungswerk begann, die künftige (man
könnte auch sagen, die potentielle) Erde bereits in einer chaotischen
Existenzform30 vorhanden war, wie immer man li"Dl Hin auch konkret erklären
muss31. Die hier zu stellende Frage lautet: Worauf beziehen sich die beiden
folgenden Umstandssätze 2B und 2C? Sind sie parallel zu Satz 2A? Das kann
man nicht grundsätzlich ausschliessen.32 In diesem Fall ergäbe sich eine additive

Beschreibung des Chaos, das aus Tohuwabohu (Satz 2A), Finsternis +
Wasser (Satz 2B) und Geist Gottes/starkem Wind + Wasser (Satz 2C) bestünde.

Ganz überzeugend ist das nicht. H"Q1 inn ist m.E. keine Konstituente des

27 Gen 18.27BC.
28 Gen 19,1AB.
29 I Sam 1,9.
30 Die moderne Frage, ob dem Chaos (¥Q1 inn) überhaupt ein Sein zukomme, hätte

der antike Autor in dieser Abstraktheit wohl nicht beantworten können, vielleicht nicht
einmal verstanden, obwohl die Bedeutung von Inn unserem Begriff des Nichts (siehe
Bauks, Die Welt [Anm. 5], 114 mit Anm. 347) gelegentlich recht nahe kommt. - Das Ver-
bum HII (rrn) hat hier eine konkrete Bedeutung; es wirkt nicht oder nicht nur «temporal
markierend»; so Rechenmacher, Gott und das Chaos (Anm. 15), 8. Siehe auch Anm. 39.

Um nicht missverstanden zu werden, bemerke ich, dass «existieren» und «Existenz» hier
nicht im (existential)philosophischen Sinn, sondern wie in der Umgangssprache als

Synonyme für «vorhanden sein» und «Vorhandensein» verwendet werden.
31 Überblick bei Bauks, Die Welt (Anm. 5), 111-118.
32 Die Gleichordnung der Sätze 2A-C ist auch die These von K. Beyer a.a.O. (Anm.

1), 77 (Übersetzung). 81f. (Kommentar), der aber durch Zusätze in der Übersetzung -
«noch» in Satz 2A, implizit in Satz 2B, «schon» in Satz 2C - perspektivisch differenziert.
Das «schon» erfordert seine Auffassung von DTlbx mi; siehe dazu Anm. 33.



14 Manfred Weippert

Chaos, sondern das Chaos selbst, während Dunkelheit, Wasser und Wind33 in
der Tat Attribute des Chaos sind34. Wenn das richtig ist, beschreiben die Sätze
2B und 2C Umstände, unter denen das Tohuwabohu herrscht. Die Hierarchie
der Umstandssätze sieht dann folgendermassen aus: Satz 2A ist in der
Satzverbindung 1-2C ein Umstandssatz ersten Grades, während die Sätze 2B und
2C Umstandssätze zweiten Grades darstellen.35 Der Gesamttext könnte
aufgrund dessen in Übersetzung etwa folgendermassen wiedergegeben werden:

'Am Anfang von Es-schuf-Gott-den-Himmel-und-die-Erde (war es),
2Awährend die Erde als Tohuwabohu existierte,

2Bwobei Finsternis über der Oberfläche der Flut (lag)
2< und ein starker Wind über der Oberfläche des Wassers <rüttelte>36,

3Ada sprach Gott: <Es werde Lichtb
,BDa wurde Licht.

33 M.E. scheidet die Interpretation von DTlbs m~i als «Geist Gottes» aus. Besser ist
«Wind» oder «Sturmwind Gottes» (Beyer, siehe Anm. 32); doch würde das die Chaosvorstellung

durch die Einführung eines Strukturelements sprengen; ein stukturiertes Chaos
ist keines. Ich betrachte DTlbs hier wie andere Gottesbezeichnungen in attributiver Stellung

als Ausdrucksform für eine Art Elativ; siehe dazu J.M.P. Smith, The Use of Divine
Names as Superlatives, AJSL 45 (1928/29) 212-220; W.H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte

(Anm. 8), 81-84. Kritische Forschungsgeschichte bei D.W. Thomas, A Consideration

of Some Unusual Ways of Expressing the Superlative in Flebrew, VT 3 (1953) 209-224

(210-219). O. Loretz, Gen 1,2 als Fragment aus einem amurritisch-kanaanäischen Schöp-
funsgsmythos in neuer ägyptozentrischer Deutung, UF 33 (2001) 387-401 (392-395),
erklärt DTlbs in DTlbx ITH für einen redaktionellen Zusatz oder eine Glosse zu dem
Zweck, die ITH als Wirkung des bereits in V. 1 vorgestellten Schöpfergottes festzuschreiben.

Wenn das zuträfe, würde es die Interpretation von nn als «Wind, Sturm» beträchtlich
erleichtern; doch leuchtet mir die Auffassung von Gen 1,2 als «Poesie», wodurch «poetolo-
gisch» die Athetierung von D'nbx ermöglicht wird, nicht ein.

34 Vgl. Berosos, frg. 12 Schnabel (P. Schnabel, Berossos und die babylonisch-hellenistische

Literatur, Leipzig/Berlin 1923, 254): TeveaOai (|>r|at (seil. Polyhistor) xpôvov èv a> to
7rctv 0k6toç Kai üScop e'ivai «Es gab eine Zeit..., in der das All Finsternis und Wasser war.»
(hier fehlt der Wind); Sanchunjathon/Philo Byblius, Eus. praep.ev. 1,10,1 (ed. Mras I, 42f.;
H.W. Attridge/R.A. Oden, Jr., Philo of Byblos, the Phoenician History: Introduction,
Critical Text, Translation, Notes [CBQ Monograph Series, 9], Washington, DC, 1981, 36): Tryv

okwv àpxfiv ÙJtoxiOexai àépa Ço<|KûSr| Kai 7tv£ugax(oSr| i) 7tvoryv àépoç Ço<txo8ouç, Kai x^oç
Gokepôv, èpefiwSeç. xavxa 8è elvai ärceipa Kai Sià 7t6Luv aitôva pri exeiv rcépaç «Er (seil.
Sanchunjathon) setzt als Ursprung aller Dinge dunkle und windige Luft oder das Wehen
dunkler Luft an und ein schlammiges, dunkles Chaos. Diese seien unendlich gewesen und
hätten lange Zeit keine Begrenzung gehabt» (hier ist das Wasser nicht eindeutig vorhanden,

vielleicht aber im Schlamm des Chaos enthalten).
35 Rechenmacher, Gott und das Chaos (Anm. 15), 11 (Ende von § 2.1), kommt dieser

Auffassung nahe, wenn er sagt: «2a bringt also einen Gesamtsachverhalt (negative
Qualifizierung) zum Ausdruck, während 2b-c Einzelaspekte darlegen».

36 Genauer: «im <Rütteln> begriffen war». Zu RHP siehe Anm. 20.



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 15

Nun ist nur noch Satz 1 in einen deutschen Temporalsatz umzuschreiben, um
deutlich zu machen, was in unserem syntaktischen System gemeint ist. Das
ergibt:

'Als Gott anfing, Himmel und Erde (oder: die Welt) zu schaffen,
2Awährend die Erde als Tohuwabohu existierte vorgegeben war),

2Bwobei Finsternis über der Oberfläche der Flut (lag),
2Cund ein starker Wind über der Oberfläche des Wassers <rüttelte>,

3Ada sprach Gott: <Es werde entstehe) Lichtb
3BDa wurde entstand) Licht.37

Einige Folgerungen

Wenn man Gen 1,1-3 so, wie hier vorgeschlagen, liest und sich dann dem
Anfang des «zweiten» Schöpfungsberichts in Gen 2,4B-7 zuwendet, zeigt sich

- trotz aller Unterschiede im Detail - generell eine frappante strukturelle
Parallelität zwischen den beiden Textabschnitten, die sich etwa so darstellen
lässt:

Zeitangabe («als»)

Umstände («während»)

Umstände («indem»)
oder Erläuterungen

Handlung («da»)

Vorgang («da»)

Gen 1,1-3

nx rnbx x-q mox-Q1

pxn nxi n'ntsn
irai inn nnm pxm2A

inn 'Erbu -]0m2B

nsma D'nbx nrn2C

•an 'is"b»

nx tt D'nbx nnxn3

mx "mi3B

Gen 2,4B-7

•obi px •nbx mm hid» dt34B

pxn mm did nnon mo bai5A

noir nna nnon 30» b3i5B

pxn bs D'nbx n'oan xb '35C

nanxn nx na»b px anxi513

pxn |o nb»' nxi)6A
38(nonxn 'us bs npom®

ns» onxn nx mnbx mm n3"i7A

nanxn]o
••n nooi i'3X3 ns'i7B

mn 03ib nnxn •n,i7C

37 Wahrscheinlich geht die englische Übersetzung in: "["in. JPS Hebrew-English
Tanakh:The Traditional Hebrew Text and The New JPS Translation - electronic version of
Second Edition, Skokie, IL, 2001/5762 (sample unter folgender Internet-Adresse: http://
www.publishersrow.com/eBookShuk/), 1, auf eine ähnliche Analyse zurück: «When God
began to create heaven and earth - 2the earth being unformed and void, with darkness
over the surface of the deep and a wind from God sweeping over the water - 3God said,
<Let there be light>; and there was light.»

38 Die Sätze Gen 2,6AB sind m.E. sekundär eingefügt worden, um Satz 8A und/oder
die Sätze 9AB vorzubereiten. Einen Garten anzupflanzen, ohne dass Wasser vorhanden
war, erschien dem Verfasser von Vers 6 wohl (zu Recht) absurd. So führte er den 7X ein,



16 Manfred Weippert

Zeitangabe («als»)

Umstände («während»)

Umstände («indem»)
oder Erläuterungen

Handlung («da»)

Vorgang («da»)

'Als Gott anfing, den Himmel
und die Erde zu schaffen,
2Awährend die Erde als
Tohuwabohu existierte,

2Bwobei Finsternis über der
Oberfläche der Flut (lag),
2Cund ein starker Wind über
der Oberfläche des Wassers
<rüttelte>

3Ada sprach Gott: <Es werde
Lichtb

BDa wurde es Licht.

4BA1s Gott Jahwe Erde und
Himmel machte,
5Awährend noch kein einziges
Feldgesträuch auf der Erde
entstanden
5Bund noch kein einziges
Feldkraut gesprosst war,
5Cweil Gott Jahwe es auf der
Erde nicht hatte regnen lassen,
5Dund kein Mensch da war, den
Boden zu bearbeiten,

(6Awobei aber ein 'ëd aus der
Erde aufzusteigen
6Bund die ganze Oberfläche des

Bodens zu tränken pflegte,)
7Ada formte Gott Jahwe den
Menschen aus Staub vom Boden.
7BDa blies er in seine Nase den
Hauch des Lebens.
7t Da wurde der Mensch zu einem
lebenden Wesen.

Beide Texte beginnen mit einem eingliedrigen Nominalsatz (1,1 bzw. 2,4B),
der jeweils eine Zeitangabe enthält. Dass die Satzkomplemente in 1,1 und

der nach dem Zusammenhang und dem Wortlaut der Stelle nichts mit Regen zu tun haben
kann. In Hi 36,27B mag das anders sein. Zur Bedeutung und Etymologie des Wortes ~K
siehe ausführlich M. Saebd, Die hebräischen Nomina !ed und 'ëd - zwei sumerisch-akkadi-
sche Fremdwörter?, StTh 24 (1970) 130-141. Die Erklärung von ~K als Lehnwort aus akk.
edû < sum. a-dé-a «Flut» o.ä. ist jedoch m.E. nicht erweisbar, auch wenn das angenommene

Grundwort semantisch passen könnte. Schon E.A. Speiser, 'ED in the Story of Creation,

BASOR 140 (1955) 9-11 (11), hat zu Recht bemerkt, dass akk. edû im Hebräischen
HIN* hätte ergeben müssen. Die von Saeb0 140 angeführten «Parallelen» sind zweifelhaft
(in Gruppe 1 ist akk. bulû «Dürrholz» > hebr. bl" Jes 44,19 «Holzklotz» o.ä. eventuell möglich,

auch wenn die Bedeutungen für eine Lehnwortbeziehung m.E. beträchtlich
auseinanderliegen; zu dem Ortsnamen ÎTO/niTD s.u.; die Entlehnung akk. Qutû/Sutû > hebr. Bip ist
lautlich ausgeschlossen; bei Gruppe 2 handelt es sich um die akkadische Nominativendung
—u [nicht -û], die in der Regel nicht übernommen wird). M.E. wäre die Etymologie nur
haltbar, wenn hebr. "IN auf ein akkadisches *ëdu < edû mit Quantitätsmetathese zurückginge

(wie akk. Kutû [< sum. Gu-dù-akl] mit Nebenform Kütu [s. RLA VI, 385]; letztere
liegt wohl hebr. HO II Kön 17,30 zugrunde [nrtD II Kön 17,24 ist m.E. missbräuchlich
verwendeter Lokativ-Terminativ-Adverbialis]); ein solches *ëdu ist aber nicht belegbar. Die
Herleitung von sum. td/akk. id, die lautgesetzlich leichter wäre, hat semantische Schwierigkeiten:

Akk. id ist von Hause aus der Flussgott (sum. dId) und wird vor allem im
Zusammenhang mit dem Flussordal verwendet (hier kann man schwanken, ob der Fluss oder der
Flussgott gemeint ist, wenn die Unterscheidung nicht überhaupt unsachgemäss ist); es gibt
daneben eine Reihe von Stellen, an denen id als gelehrtes oder «gehobenes» Wort anstelle
von näru «Fluss» (sum. Id) gebraucht ist.



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 17

2,4B unterschiedlich konstruiert sind, ändert an dieser Feststellung nichts,
zumal die beiden Konstruktionen semantisch gleichwertig sind. Es würde sich
inhaltlich nichts ändern, wenn die Masoreten 1,1, wie viele Kommentatoren
vorgeschlagen haben, als '131 X73 niÎÔX~l3* vokalisiert hätten, und wenn 2,4A
131 ntpj? i,5* lautete. Verumständet werden die beiden in 1,1 bzw. 2,4A
ausgesagten Sachverhalte in 1,2A und 2,5AB durch zweigliedrige Nominalsätze,
die mit der Konjunktion °1 eingeleitet werden. In allen Fällen besteht das

Rhema aus einem Satz, der eine finite Verbalform enthält. Diese ist in 1,2A
eine «Perfekt»form des Verbums hii (iTif), genaugenommen ein Stativ, der
einen Zustand beschreibt: «existierte/war da (als)»39; hätte der Verfasser statt
nrrn die «Langimperfekt»form gewählt, die bei hii den Ingressiv/
Inchoativ bezeichnet, hätte der Satz die Nonsensbedeutung «während die
Erde zu(m) Tohuwabohu wurde/geworden war» gehabt. Anders bei den beiden

Rhemasätzen 2,5AB. Hier stehen tatsächlich «Langimperfekt»formen
(wie immer nach Dit?), weil hier Vorgänge zur Sprache gebracht werden, die
sich noch nicht abgespielt haben: «... 5Awährend noch kein einziges Feldgesträuch

auf der Erde entstanden 5Bund noch kein einziges Feldkraut gesprosst
war». Im folgenden Strukturelement werden die Umstandssätze von 1,2A
und 2,5AB weiter erläutert, in 1,2BC durch weitere Umstandssätze in der
Form zweigliedriger Nominalsätze mit Konjunktion °1, in 2,5CD durch zwei
Begründungssätze mit Konjunktion "D (in 2,5C getilgt, weil in 2,5B bereits
vorhanden). Wenn wir die sekundäre Einfügung 2,6AB beiseite lassen40,

beginnt in 1,3A bzw. 2,7A die Handlung jeweils mit einem Verbalsatz, an dessen

erster Stelle eine Verbalform im sog. «Imperfectum consecutivum» (d.h.
«narrativem Kurzimperfekt» mit °1 + Dages forte) steht: «Da sprach Gott...»
bzw. «Da formte Gott Jahwe...». In 2,7B wird noch, ebenso formuliert, eine
Folgehandlung angeführt. Quasi um Handlungen geht es auch in den Sätzen
1,3B und 2,7C, nur dass man hier von der Bedeutung von H II her von
«Vorgängen» sprechen muss. Die Satzformen entsprechen denen von 1,3A bzw.
2,7AB.

Es ist seit langem bekannt, dass babylonische Schöpfungsmythen in der
Regel wie Gen 1,1 und2,4B mit einem Temporalsatz beginnen: «Als...»41.
Allerdings handelt es sich dort nicht um uneingeführte Nominalsätze; vielmehr
geht jeweils die Konjunktion inu/inûma/enûma voran. Aus unserer Analyse
der beiden Bibelstellen ergibt sich nun, dass, abgesehen von der unterschiedlichen

Konstruktion der Temporalsätze, die Strukturen in einigen Fällen, bei

39 Nach der Terminologie von Bartelmus ist hii hier qualifizierend; siehe R. Bartelmus,

HYH. Bedeutung und Funktion eines hebräischen «Allerweltswortes» - zugleich ein
Beitrag zur Frage des hebräischen Tempussystems (ATS 17), St. Ottilien 1982, 137. Vgl.
auch oben Anm. 30.

40 Siehe oben Anm. 38.
41 Siehe dazu Bauks, Die Welt (Anm. 5), 211-225; Streck (Anm. 42).



18 Manfred Weippert

denen man sichere Aussagen machen kann, noch ähnlicher sind, als man
gewöhnlich annimmt. Aus der Gruppe der mehr als zehn mir bekannten akka-
dischen Beispiele für solche Mythenanfänge (es gibt auch sumerische des Typus

u4-...-a42) zitiere ich zwei strukturell verschiedene Specimina, die sich
leicht, natürlich mutatis mutandis, mit Gen 1,1-3 und 2,4B-7 vergleichen
lassen.

Die einfache Form ohne den Temporalsatz begleitende Umstandssätze
liegt z.B. am Anfang des folgenden Mythos vor, der im Zusammenhang eines
Rituals beim Wiederaufbau von Tempeln zu rezitieren ist43:

1 24enuma dAnu ibnû famé
2 25àNudimmud ibnû apsâ Subassu

3 1MEa ina apsî ikrusa tïda
4 21 ibni dKulla ana tëdiSti [bïtât ill]

24Als Anu den Himmel,
25Nudimmud Ea) den Apsû,
seinen Wohnsitz, geschaffen hatte,
26kniff sich Ea im Apsû Ton ab,
27schuf Kulla (den Ziegelgott), um
[die Tempel der Götter] zu erneuern...

Die Konjunktion inu/inüma/enüma ist subordinierend, d.h., die Verbalform
eines so eingeleiteten Satzes steht im Subjunktiv. Das ist hier in den Sätzen 1

und 2 der Fall, wo ibnû (aus *ibni+u) die Subjunktivform zum Indikativ des

«Präteritums» *ibni darstellt, der in Satz 4 (und in den folgenden Sätzen fast
bis an das Ende des erhaltenen Textes der Vorderseite der Tafel) auftritt. Bei
der Ventivform ikrusa in Satz 3 lässt sich nicht feststellen, ob Indikativ oder
Subjunktiv vorliegt, da die beiden Formen identisch sind. Da die Sätze 3 und
4 jedoch punktuelle Tätigkeiten beschreiben, Satz 3 zudem die Voraussetzung

für die in Satz 4 geschilderte Aktion angibt, ist ikrusa sicher als
Indikativform des Ventivs des «Präteritums» zu interpretieren; mit Satz 3 beginnen
also die Handlungen Eas.

Als Beispiel einer komplexeren Struktur mit Umstandssätzen diene der
Anfang der altbabylonischen Fassung des Atramhasls-Epos44:

42 Siehe dazu M.P. Streck, Die Prologe der sumerischen Epen, Orientalia NS 71 (2002)
189-266 (194-202).

43 Vs. 24-27 bei F.H. Weißbach, Babylonische Miszellen (WVDOG 4), Leipzig 1903,
Tat. 12; J.J.A. van Dijk, Textes divers du Musée de Baghdad, Sumer 11 (1955) Taf. X;
neuere Übersetzungen: J. Bottéro, Mythes et rites de Babylone (Bibliothèque de l'École
des Hautes Études, IVe Section, Sciences historiques et philologiques, 328), Genf/Paris
1985, 293-299; ders./S.N. Kramer, Lorsque les dieux faisaient l'homme: Mythologie méso-
potamienne (Bibliothèque des histoires), Paris 1989,488-491;TUAT III, 604f.

44 W.G. Lambert/A.R. Millard/M. Civil, Atra-hasïs: The Babylonian Story of the Flood,
Oxford 1969,421 1-6.



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 19

1-3 Hnuma ilu awilum 2ublu dulla izbilu 'Als die Götter (wie) Menschen waren'45

4-6

SupSikka

2supiik ill rabl[ma\ 4dullu kabit
mäd Sapkaqum

5rabûtum dAnnunakü sebettam
6dullam uSazbalü AIg\i\gl

2Arbeit auf sich nahmen, den Tragkorb
schleppten,
3wobei der Tragkorb der Götter gross, die
Arbeit drückend, 4die Beschwerlichkeit
viel war,
5da pflegten die grossen Annunakü,
sieben an Zahl46,6die Igigü die
Arbeit verrichten zu lassen...

Hier steht am Anfang ein mit inuma eingeleiteter Temporalsatz (Satz 1), der,
in der Textsorte Mythen und Epen in Mesopotamien ungewöhnlich, ein No-

45 W.G. Lambert hat in seiner Gesamtausgabe des Atra(m)hasîs-Epos die Form awilum
als Lokativ-Adverbialis auf -um mit komparativischer Bedeutung erklärt, analog dem Ter-
minativ-Adverbialis auf -tf; siehe Lambert/Millard/Civil, Atra-hasis (Anm. 44), 146. Das
führte zu der Übersetzung: «When the gods like men (bore the work...)». Diese Auffassung

wurde von W. von Soden bestritten; siehe W. v. Soden, «Als die Götter (auch noch)
Mensch waren»: Einige Grundgedanken des altbabylonischen Atramhasîs-Mythus, Orien-
talia NS 38 (1969) 415-432 (415-420). Im selben Jahr veröffentlichte Lambert jedoch ein
Fragment der neuassyrischen Rezension des Epos, das u.a. den Kolophon der 1. Tafel mit
dem Titel des Werks, d.h. sein Incipit, lieferte, und zwar in der Form e-vnu\ma
DIN]GIR.MES(//ü) ki-i a-mi-li «al[s die Götjter wie Menschen waren». Dieses ki amili «wie
Menschen» konnte Lambert als innerakkadische Bestätigung seiner Auffassung verstehen;
siehe W.G. Lambert, New Evidence for the First Line of Atra-hasis, Orientalia NS 38

(1969) 533-538. Dem widersprach v. Soden, der hier ein «Missverständnis» des zur Zeit
Assurbanipals (7. Jahrhundert v.Chr.) arbeitenden Schreibers für möglich hielt und damit
dieser Variante «nur eine begrenzte Bedeutung» einräumen konnte; siehe W. v. Soden,
Grundsätzliches zur Interpretation des babylonischen Atramhasîs-Mythus, Orientalia NS
39 (1970) 311-314. Lambert hat seine Auffassung in dem Artikel «Critical Notes on Recent
Publications», Orientalia 40 (1971) 90-98 (95-97), noch einmal verteidigt; aber auch v.

Soden blieb bei seiner Interpretation; siehe W. v. Soden, Zu W.G. Lamberts «Further
Comments on the Interpretation of Atra-hasis», Orientalia NS 40 (1971) 99-101 (99); Die erste
Tafel des altbabylonischen Atram-hasis-Mythus: <Haupttext> und Parallelversionen, ZA 68

(1978) 50-94 (55.76); Konflikte und ihre Bewältigung in babylonischen Schöpfungs- und
Fluterzählungen. Mit einer Teil-Übersetzung des Atramhasis-Mythos, MDOG 111 (1979)
1-33 (18); Mottoverse (Anm. 8), 235f.; TUAT III, 613.618. Da ich zur Klärung der Frage
nichts Neues beitragen kann, habe ich mir dadurch geholfen, dass ich beiden Interpretationen

im Übersetzungstext Rechnung getragen habe. Allerdings fasse ich das Syntagma
inüma ilü awilum anders als Lambert und v. Soden als selbständigen Satz, nicht als Anfang
des ersten Satzes von Z. 2 auf.

46 Das Wort sebettam bezieht W. v. Soden, Die Igigu-Götter in altbabylonischer Zeit,
Iraq 28 (1966) 140-145 (142); «Als die Götter» (Anm. 45), 420f., und in allen späteren
einschlägigen Publikationen auf AIg[(\gl. Mir ist jedoch wahrscheinlicher, dass es sich (im
Akkusativ der Beziehung) auf dAnnunakü bezieht; so auch L. Matous, Zur neueren
epischen Literatur im Alten Mesopotamien, ArOr 35 (1967) 1-25 (6, Anm. 30); Lambert/Millard/Civil,

Atra-hasis (Anm. 43), 146f.; vgl. R. Borger, Handbuch der Keilschriftliteratur, II,
Berlin/New York 1975,157 z.St. Es handelt sich, wenn letztere Auffassung richtig ist, um



20 Manfred Weippert

minalsatz ist.47 Darauf folgen zwei Sätze (Sätze 2 und 3), die finite Verbalformen

enthalten. Morphologisch ist bei den Verben ublü und izbilii in den Sätzen

2 und 3 nicht zu erkennen, ob Indikativ oder Subjunktiv gemeint ist, da
diese bei vokalisch endenden Verbalformen im Babylonischen gleichlautend
sind. Theoretisch könnte so ublü dulla den Handlungseinsatz markieren. Da
jedoch die Verszeilen lf. und 3f. deutlich analog gebaut sind - jeweils drei
parallele Sätze, rhythmisch dem Akzentschema 3+2+2 folgend -, wird man ublü
dulla (Satz 2) und izbilü SupSikka (Satz 3) ebenso als Temporalsätze (mit
Tilgung der Konjunktion inümd) zu verstehen haben wie Satz 1. Bei den Sätzen
4-6 müssten die drei Stativformen die Endung -u des Subjunktivs zeigen,
wenn sie noch von inüma abhängig wären, also *rabü[ma\, *kabtu und *mädu.
Da dies nicht der Fall ist, handelt es sich syntaktisch um selbständige Sätze.
Die Stative zeigen, dass hier Zustände oder Sachverhalte ausgedrückt werden.

Ob Nominal- oder Verbalsätze vorliegen, lässt sich bei Zustandsverben
(rabû «gross sein», kabätu «schwer sein», mâdu «viel sein») nicht feststellen;
doch dürfte deutlich sein, dass es sich funktional um Entsprechungen
westsemitischer Nominalsätze im Sinne von Häl-Sätzen handelt. Die hier nicht
wiedergegebene Fortsetzung des Textes in den auf Satz 7 folgenden Sätzen lässt

erkennen, dass in letzterem Handlungen geschildert werden. (In den Sätzen
8ff. werden wieder Sachverhalte aufgelistet.) Die Sätze 4-6 lassen sich in dieser

Struktur nur als Umstandssätze erklären, die in der Übersetzung am
besten mit «wobei» eingeleitet werden. Die Ähnlichkeit mit Gen 1,1-3 und 2,4B-
7 ist m.E. unübersehbar.

Schlussbemerkungen

Auch in der hier vorgelegten syntaktisch-semantischen Hypothese über
Gen 1,1-3 bleibt, wie es scheint, der oben konstatierte Widerspruch zwischen
«Himmel und Erde» als Gegenstand noch bevorstehenden schöpferischen
Handelns Gottes in Satz 1 und «Erde» als vorgegebene chaotische Grösse
bestehen. Zu Recht kann man jedoch sagen, dass der Ausdruck «Himmel und
Erde» ein Merismus ist, der den Begriff «Welt» umschreibt, für den das ältere
Hebräisch keinen (Ein-Wort-)Ausdruck hatte. in dieser Bedeutung kam
erst spät auf.48 Das eigentliche Problem ist die Verwendung von flXH in Satz

die Unterdrückung der Igigü durch die regierende Minderheit der «grossen» Annunakü.
(Ob es neben den «grossen» auch «kleine» Annunakü gab, sagt der Text nirgends. Ich halte
«gross» für einen Ehrentitel.) Wären es, wie v. Soden meinte, nur sieben Igigü gewesen,
hätten die «grossen» Annunakü sich vor ihrer Revolte nicht fürchten und auch keine
Massnahmen zu ihrer Beruhigung treffen müssen.

47 Siehe dazu Anm. 42.
48 Nach E. Jenni, Das Wort 'öläm im Alten Testament, III. Begriffsgeschichtliches,

ZAW 65 (1953) 1-35 (29-35); THAT II, München, Zürich 1976, 242f., vom 1. Jahrhundert



Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? 21

2A für die Erde in ihrer chaotischen Gestalt. Hier hilft jedoch der Vergleich
mit den Ereignissen des zweiten und dritten Schöpfungstags weiter, die in
Gen 1,6A-10C geschildert werden.

Am zweiten Tag wird inmitten des Wassers eine horizontale Scheidewand
Orp"], «Platte») eingezogen, durch die es in solches ober- und unterhalb der
«Platte» aufgeteilt wird. Der ippH wird im folgenden «Himmel» genannt. Am
dritten Tag wird dann das Wasser unterhalb des Himmels gleichsam zur Seite
geschoben, und das «Trockene» (nttÜ'H) wird sichtbar. Die Ansammlung des
Wassers wird von Gott als «Meere» (,Q,_) bezeichnet, das Trockene als «Erde»

(oder «Land», Stellt man sich das kosmologische Modell vor, das
der Beschreibung der Schöpfungsakte des zweiten und dritten Tages zugrundeliegt,

zeigt sich, dass die spätere Erde unter den Chaoswassern verborgen
liegend gedacht ist (vgl. Ps 104,6-8). Dahinter steht das empirische Wissen,
dass jedes Gewässer auf der vorfindlichen Erde unter seiner Oberfläche einen
festen Grund hat. Die Folgerung ist, dass auch die Wassermassen des Chaos
einen solchen Boden gehabt haben müssen. In Satz 2A ist die Erde in ihrem
Tohuwabohu-Zustand dann die vom uranfänglichen Wasser bedeckte, wobei
über der Wasserfläche Dunkelheit und Wind herrschten. Das Wort f"lR(n)
wird also vorgreifend gebraucht (deshalb «potentielle Erde»), wohl, weil kein
Begriff zur Verfügung stand, den Sachverhalt anders auszudrücken.49

Gen 1,1-3 setzt also im Einklang mit den Vorstellungen des Alten Vorderen

Orients voraus, dass Gott, als er «Himmel und Erde», d.h. die Welt schuf,
auf Vorhandenes zugreifen konnte. Dieses war das Chaos, dessen Herkunft
keiner der altorientalischen Schöpfungstexte erläutert. Wie immer man sich
den Seins- und Realitätsgehalt des Chaos dachte50 - für den Dichter des

Enüma eli$ wohl im 14. Jahrhundert v.Chr. ging es darin recht lebendig zu, an
einigen Stellen des Alten Testaments kommt IPIP durchaus dem nahe, was wir
als nichtig, wesenlos bezeichnen würden -, ein absolutes Nichts, aus dem eine
Gottheit oder die Götter die Welt geschaffen haben, konnte man sich im
Alten Orient vor der Bekanntschaft mit der griechischen Philosophie aber wohl
nicht vorstellen; genau genommen übersteigt es ja auch noch unsere Vorstellungen.

Die creatio exnihilo, die manche in Gen 1,1-3 finden wollen, erscheint

n.Chr. an, dann in der rabbinischen Literatur und als Lehnwort aus dem Hebräischen im
Aramäischen (palm. 'Im, jüd.-aram. 'älam, syr. 'älmä\ Genaueres zum Aramäischen bei K.
Beyer, Die aramäischen Texte vom Toten Meer, Göttingen 1984, 659; dto., Ergänzungsband,

Göttingen 1994,393, jeweils s.v. Dbfl 2) und als aramäisches Lehnwort 'älam im
Arabischen und Äthiopischen. Siehe auch ThWAT V, Stuttgart u.a. 1976, 1157 (H.D. Preuß).
Der ebd., 1146, erwähnte ug. Ausdruck mlk 'Im als Epitheton des Pharao Amenophis III.
(Nimmuria) in CTA 2.42,9, den man anfangs als «König der Welt» verstand, bedeutet eher
«König der Ewigkeit»; siehe D. Pardee, Epigraphic and Philological Notes, UF 19 (1987)
199-217 (205 Anm. 24) (Adaption des Osiris-Titels nb d.t «Herr der Ewigkeit»?).

49 So auch Rechenmacher, Gott und das Chaos (Anm. 15), 10.
50 Siehe oben Anm. 30 und 31.



22 Manfred Weippert

im jüdischen Bereich, wenn ich recht sehe, expressis verbis erst in II Makk
7,18-41 in der Erzählung vom Martyrium einer Mutter und ihrer sieben Söhne.

Dort sagt in V. 28 die Mutter zu ihrem letzten, jüngsten Sohn, um ihn zum
Festhalten am väterlichen Gesetz zu ermutigen: «Ich bitte dich, Kind, auf den
Himmel und die Erde zu schauen und alle (Dinge) anzusehen, die darin sind,
und zu bedenken, dass Gott sie aus Nichtseiendem (nichts, oùk éÇ övxcov51)

gemacht hat.» Bei dem Chaos von Gen 1,2 handelt es sich gleichsam um
ungeordnete und ungestaltete Urmaterie, die durch die göttlichen Ordnungsakte
der ersten Schöpfungstage in den Kosmos hinein verwandelt wird.52

Manfred Weippert, Villeperdrix

51 Die Formulierung findet sich schon bei Parmenides (èk gù èôvxoç, Diels-Kranz Frg.
28B8,7), freilich in ganz anderem Zusammenhang. Die Wortstellung in II Makk 7,28
(Negation vor Präposition) ist schon im klassischen Griechisch belegt, z.B. in où gexà
noXXbv (xpövov) «bald danach» «nach nicht viel [Zeit]») Herodot V 64; VI 69. Primäre
Ausdrücke für «Nichts» gibt es in den mir zugänglichen Sprachen nicht; es handelt sich
immer um Komposita aus einer Negativpartikel und einem weiteren Element oder weiteren

Elementen (z.B. lat. nihilum < *ni+hilum «nicht ein Faserchen»; dt. nichts, wohl
umgedeuteter Genitiv zu nicht, mhd. niht, ahd. niowiht < *ne+je+wicht «nicht eines Wesens»,
nengl. nothing no thing «Nicht-Ding» etc.).

52 Schön ausgedrückt in SapSal 11,17, wo von Gottes «allmächtiger Hand» (itavxo-
ôùvagoç %eip) die Rede ist, i) Kxiaaaa xôv KÔogov èi; àgôp(|>ov ûXriç «die den Kosmos aus
formlosem Stoff geschaffen hat», (i) Kxiaaoa: Ich emendiere sowohl die Mehrheitslesart
Kai Kiiaaoa als auch die Textform einer Minderheit von Handschriften, die rj Kai haben;
erstere ist wohl einfach ein «bibelsprachlicher» [Häufung von Kai] Fehler, letztere
versucht einen Ausgleich zwischen der ursprünglichen Lesart *f| [übrigens der lectio facilior!]
und der majoritären Variante mit Kai. Alle modernen Übersetzungen verwenden, oft ohne
Begründung, nur das Relativpronomen.)


	Schöpfung am Anfang oder Anfang der Schöpfung? : Noch einmal zu Syntax und Semantik von Gen 1, 1-3

