Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 4

Artikel: Pneumachristologie

Autor: Veenhof, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pneumachristologie

Verschiedene Faktoren veranlassen mich, das Thema «Pneumachristolo-
gie» zur Sprache zu bringen': In erster Linie die heutzutage wieder stark spiir-
bare Anziehungskraft der Begriffe «<Pneuma» und «pneumatisch», die zwei-
fellos mit dem wachsenden Einfluss des Pentekostalismus in der weltweiten
christlichen Kirche zusammenhingt. Impulse des Pentekostalismus machen
sich allméhlich auch in der Theologie bemerkbar. Diese Wirkung erfolgt teil-
weise indirekt iiber die Charismatische Bewegung innerhalb der verschiede-
nen kirchlichen Denominationen, aber in der letzten Zeit auch vermehrt di-
rekt °. Solche Impulse kénnen die pneumatologischen Elemente, die bereits
in den theologischen Traditionen vorhanden sind, ergdnzen und bereichern.
Ein zweiter Faktor ist die Tatsache, dass man in der heutigen Theologie vie-
lerorts bewusst eine Kooperation von Exegese, Dogmengeschichte und Dog-
matik anstrebt. Eine solche Verbindung von Disziplinen ist, wie sich spéter
herausstellen wird, fiir eine sinnvolle und fruchtbare Behandlung dieses The-
mas wesentlich. Ein dritter Faktor ist der Umstand, dass es gerade einige nie-
derlindische Theologen aus neuerer Zeit sind, die als Vertreter der Pneuma-
christologie gelten konnen. Auch die zuletzt erschienene umfassende Mono-
grafie iiber dieses Thema ist von einem holldndischen Theologen verfasst®.

Was ist mit Pneumachristologie gemeint? Es ist nicht einfach, dies in einer
kurzen Definition zu formulieren. Jedenfalls geht es um einen christologi-
schen Entwurf, der einen anderen Einstieg hat als den, der bis heute die offi-
zielle kirchliche Theologie kennzeichnet. Die massgebende theologische Tra-
dition bietet eine Logos-Christologie, d.h. eine Christologie, in der das Beson-
dere von Jesus mit Hilfe des Logos-Begriffs dargelegt wird; die tiefsinnige
Aussage im Prolog des Johannesevangeliums: das Wort wurde Fleisch (Joh
1,14), ist hier der entscheidende Ausgangspunkt. Im Unterschied dazu ist eine
Pneumachristologie eine Christologie, in der das Besondere mit Hilfe des Be-
griffes Pneuma entfaltet wird. Man kann die Pneumachristologie als eine al-
ternative Christologie qualifizieren. Sie wird von einem Teil ihrer Vertreter
als Gegensatz zur Logoschristologie entwickelt, wihrend andere Forscher da-
von ausgehen, dass beide «Modelle» einander nicht ausschliessen, sondern
vielmehr einander erginzen und als gleichwertige Parallelen gelten konnen.

! Meine Kollegin Kristin Lamprecht hat mir bei der sprachlichen Gestaltung dieses

Artikels geholfen. Fiir ihre sehr wertvolle Hilfe danke ich ihr herzlich. Ich méchte darauf
hinweisen, dass ich, um die Anmerkungen nicht zu tiberladen, Artikel in Lexika und
Enzyklopedien meistens unerwihnt lasse.

2 Vgl. W. Hollenweger, Charismatisches-pfingstliches Christentum. Herkunft — Situa-
tion — 6kumenische Chancen, Gottingen 1997.

* G.C. van de Kamp, Pneuma-christologie. een oud antwoord op een actuele vraag?,
Amsterdam 1983.



Pneumachristologie 313

Die Geistchristologie hat tiefe Wurzeln, die auf die Friihgeschichte der
christlichen Theologie zuriickgehen. Weil man in der Entfaltung von und Dis-
kussion iiber die Pneumachristologie oft auf diese historischen Urspriinge zu-
riickgreift, ist es sinnvoll, diese kurz ins Auge zu fassen. Wichtig ist hier zu-
nichst das Judenchristentum in der Anfangsperiode der christlichen Kirche.*

Das Judenchristentum ist zwar eine komplexe Grosse, aber dennoch sind
gerade in Bezug auf unsere Thematik einige gemeinsame Grundlinien deut-
lich zu erkennen. Die Ebioniten sahen Jesus als einen natiirlichen Sohn von
Josef und Maria, oder glaubten an die Jungfrauengeburt. Unbeschadet dieser
Differenz waren alle davon iiberzeugt, dass die besondere Berufung Jesu mit
seiner Taufe erfolgt sei. Bei seiner Taufe habe sich der Heilige Geist auf ihn
niedergelassen und ihn zu Messias und Sohn Gottes geweiht. Dieser Geist sei
das spezifisch Gottliche an Jesus. Wir konnen hier eine gewisse Nihe zu be-
stimmten gnostischen Stromungen feststellen, die lehrten, dass bei der Taufe
Christus sich auf Jesus niedergelassen habe.’

Auch die sog. Elkesaiter verdienen es hier genannt zu werden. Thr Griin-
der ist Alexis —im Syrischen umgewandelt in Elxai. Fiir Elxai ist Christus der
Sohn des grossen und hochsten Gottes. Er ist ein pridexistentes Wesen von
gottlicher Kraft, das bereits in der Vorzeit in mannigfachen Gestalten, z.B. in
Adam, verkorpert erschienen ist. Elxai hat in einer Vision ihn als einen Rie-
sen geschaut, wobei neben ihm seine Schwester Rucha, der Heilige Geist,
stand.® Aus den Kreisen des Judenchristentums stammt das Hebrierevange-
lium. Interessant ist, was darin iiber Jesus und den Geist gesagt wird: «Bei der
Taufe ist die ganze Quelle des heiligen Geistes iiber Jesus gekommen und hat
zu ihm gesagt: mein Sohn, in allen Propheten erwartete ich dich, damit du
kommen wiirdest und ich in dir ruhen wiirde, du bist ja meine Ruhe, du bist
mein erstgeborener Sohn, der in Ewigkeit herrscht». Auch wird der heilige
Geist von Jesus «meine Mutter» genannt’.

* Vgl. A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte 1, Giitersloh 1970, 156-158;
C. Andresen, A.M. Ritter, Geschichte des Christentums I/1, Stuttgart etc. 1993, 54-56. Vgl.
fiir eine umfassende Darstellung der Trinitédtslehre der frithen Kirche W.-D. Hauschild,
Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte I, Giitersloh 2000, 1-55.

> Vgl. die kiirzlich erschienene Schrift des Altmeisters der Gnosis-Forschung
G. Quispel, Valentinus de gnosticus en zijn Evangelie der Waarheid, Amsterdam 2003,
122, 141.

® Vgl. H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche I, Berlin und Leipzig 1937, 194.

7 Siehe E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung, hg.
von W. Schneemelcher I, Tiibingen 1987, 145f. Man findet diese Zitate auch in F.F. Bruce,
Ausserbiblische Zeugnisse iiber Jesus und das frithe Christentum, hg. von E. Giiting, Gies-
sen/Basel 1993, 90 und in Das Neue Testament und frithchristliche Schriften. Ubersetzt
und kommentiert von K. Berger und C. Nord, Frankfurt a.M./Leipzig 2001, 980f. In dieser
schénen Ausgabe sind auch Texte aus dem Bereich der christlichen Gnosis und Schriften
von apostolischen Vitern aufgenommen.



314 Jan Veenhof

Seeberg, der diese Aussagen in der lateinischen Version von Hieronymus
zitiert und kommentiert, sagt dazu u.a.: «Der Satz, den wir mitgeteilt haben,
scheint ihn in eine gewisse Nidhe mit den Propheten zu riicken; der Unter-
schied ist aber der, dass der Geist in die Propheten nur zeitweilig einging, in
Christus aber Ruhe machen konnte. Bei dieser Auffassung, die von der der
synoptischen Evangelien kaum verschieden ist, sind diese Kreise stehen ge-
blieben. Die Probleme der spiteren Logoslehre haben sie nicht beriihrt»®
Man hat oft iiber die Frage diskutiert, inwiefern diese Ansichten als recht-
gldubig oder als héretisch eingestuft werden miissen. Diese Fragestellung ist
aber nicht adaequat und sinnvoll, weil die spidteren Normen zu jener Zeit
noch nicht vorlagen. Treffend hat man das zweite Jahrhundert als das «Labo-
ratorium der Theologiegeschichte» bezeichnet; es war die Zeit «der theologi-
schen Experimente».’

Das Judenchristentum beeinflusste die Apostolischen Viter, bei denen
die Pneumachristologie eine markante Rolle erfiillt. Bei Barnabas finden wir
den Ausdruck «das Gefiss des Geistes» als Bezeichnung fiir den Korper von
Jesus; der Sohn Gottes war als Pneuma in seinem Korper. Barnabas sagt
auch, dass jeder getaufte Christ ein «Gefiss des Geistes» ist. Es gibt also eine
Analogie zwischen Christus und dem Christ, der als Getaufter zu Christus ge-
hort. Im 2. Klemens-Brief wird gesagt, dass Christus vor der Inkarnation
Pneuma war. Neben der Verbindung Pneuma-Christus kennt dieser Brief
ebenfalls eine Verbindung Pneuma-Kirche. Das Pneuma manifestiert sich in
der Gestalt des fleischgeworden Christus und in der Kirche als seinem Fleisch
oder Leib. Nach Ignatius von Antiochien ist Jesus Fleisch und Geist. Wegen
des Fleisches gehort er zu uns, wegen des Pneuma zu Gott. Auch Ignatius
kennt die Vorstellung der Prédexistenz Christi, aber spricht nicht iiber den
Seinsmodus des Priexistenten'’.

Im Hirt des Hermas lesen wir die auffillige Aussage: «Den préiexistenten
Geist, der die ganze Schopfung geschaffen hat, liess Gott in einem Fleisches-
leib, den er erwihlte Wohnung nehmen»'!. Interessant daran ist die Tatsache,
dass hier der Geist Gottes auftritt als «Schopfungsmittler», eine Rolle, die
sonst meistens dem Logos zugeschrieben wird.

Bei diesen Autoren ist die Qualifikation «Geist» offenbar noch nicht oder
zumindest nicht explizit im ausgeprédgten Sinn des spiteren trinitarischen
Dogmas als Name der dritten gottlichen Person zu verstehen. Er deutet allge-

¥ R. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte I, Leipzig/Erlangen, 1920, 260-262.

? C. Markschies in: A. Franz (Hg.), Glaube — Erkenntnis — Freiheit. Herausforderun-
gen der Gnosis in Geschichte und Gegenwart, Paderborn etc. 1999, 57.

1" Vgl. van de Kamp, a.a.O. 6-61. Vgl. fiir die syrische Theologie van de Kamp's Arti-
kel Sporen van een pneuma-christologie in de vroege Syrische traditie, Nederlands Theo-
logisch Tijdschrift 42/3 (1988), 208-219.

" Pastor Hermae 59, 5 (sim.5,6.5).



Preumachristologie 315

meiner die gottliche Macht oder gottliche Dimension an. Wichtig fiir unser
Thema ist, dass damals das Besondere der Person des Sohnes Gottes und de-
ren Préaexistenz in pneumatischen Kategorien ausgedriickt werden konnte. In
dieser frithen Zeit war dies offenbar noch moglich. Brox spricht iiber eine
«seltsame, archaische Christologie» und ist der Meinung, dass eine Christolo-
gie wie diese fiir die Zeit nach 160 nicht angenommen werden kann'?.

Die Apostolischen Viter hatten Nachfolger. In ihren Fusspuren bewegen
sich z.B. Autoren wie Melito von Sardes und Tertullian. In der spiteren Zeit
hat ihre Sicht auf Christus jedoch keine direkte Fortsetzung gefunden. Ein
wichtiger Grund dafiir war der Einfluss des griechischen Denkens. Auch die
Ablehnung des Adoptianismus, nach dem Jesus Christus erst durch Adoption
Sohn Gottes geworden sei, diirfte dabei eine Rolle gespielt haben. So wurde
die Pneumachristologie durch das Modell der Logoschristologie verdringt.
Durch die Beschliisse von Nicea 325 und Chalcedon 451 wurde der Sieg der
Logoschristologie besiegelt. In Anlehnung an Johannes 1,14 hat sie, wie ich
schon andeutete, im Logosbegriff, wie er mit all seinen Aspekten und Impli-
kationen in der damaligen Kultur funktionierte, den Schliissel gefunden, der
den Zugang zum Geheimnis der Person des Erlosers vermittelt. Diese Chri-
stologie hat in den folgenden Jahrhunderten bis in die Gegenwart hinein die
Struktur aller dogmatischen Reflexionen iiber Jesus Christus gepriigt". Sie
geht davon aus, dass die Identitét der Person Jesu im gottlichen Logos liegt.
Die Inkarnation beinhaltet, dass die gottliche Person des Logos die mensch-
liche Natur annimmt. Es ist allein im Logos, dass die menschliche Natur eine
«hypostatische Existenz» erhilt. Die menschliche Natur Jesu ist als solche an-
hypostatisch, ohne eigene Subsistenz, unpersonal. Der Geist hat in diesem
Konzept nur fiir die menschliche Natur Jesu Bedeutung. Er wird demjenigen
geschenkt, der als das fleischgewordene Wort bereits Person ist. Zu der Iden-
titat der Person Jesu triigt der Geist nichts bei'”.

Man kann sagen, dass die Grundstruktur der Logoschristologie jahrhun-
dertelang in Kraft geblieben ist. Man hat sie verteidigt, ausgebaut, untermau-

12 Siehe: Der Hirt des Hermas. Ubersetzt und erklirt von Norbert Brox. 7. Band der
Reihe Kommentar zu den Apostolischen Vitern, Gottingen 1991, speziell auch die
Exkurse iiber Christologie (485-495) und iiber Pneumatologie (541-546).

3 Vgl. van de Kamp, a.a.O. passim.

14 Vgl. z.B. H. Heppe, E. Bizer, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche,
Neukirchen 1958, 325f. Vgl. fiir die Thematik die Monographie von A. van de Beek, De
menselijke persoon van Christus. Een onderzoek aangaande de gedachte van de anhypo-
stasie van de menselijke natuur van Christus, Nijkerk 1980. Der Verfasser befasst sich aus-
fiihrlich mit der Theologie des 20. Jahrhunderts, u.a. mit Karl Barth. Vgl. vom gleichen
Verfasser Jezus Kurios. De christologie als hart van de theologie, Kampen 1998 (auch im
englischen iibersetzt). Siehe auch die Analyse von U. Gerber in: H. Ott, K. Otte, Die Ant-
wort des Glaubens. Systematische Theologie in 50 Artikeln, Stuttgart etc. 1999, 286-291.



316 Jan Veenhof

ert, neuinterpretiert und andrerseits kritisiert und abgelehnt, aber immer
blieb sie «Orientierungsmodell».

Erstin der neueren Zeit wurde die Pneumachristologie gleichsam neu ent-
deckt. Adolf von Harnack hat als erster die Pneumachristologie als dogmen-
geschichtliches Phinomen beschrieben. Andere Dogmengeschichtler wie
Reinhold Seeberg und Friedrich Loofs haben die Erforschung fortgesetzt. In-
teressant ist es zu beobachten, dass die dogmengeschichtliche Analyse nicht
nur durch historisches Interesse motiviert war, sondern auch einem dogmati-
schen Anliegen dienen wollte. Man wollte auf die alte Pneumachristologie zu-
riickgreifen, um fiir die Kritik an den klassische Dogmen eine historisch
Grundlage zu liefern und zugleich einen fruchtbaren Ausgangspunkt fiir eine
zeitgemissere und besser zugdngliche Darstellung des Christusbekenntnis zu
bieten. Seeberg und Loofs haben eigene dogmatische Entwiirfe veroffent-
licht, die in gewissem Sinn als moderne Versionen der Pneumachristologie
betrachtet werden kénnen'.

In spéteren Jahren hat etwa Paul Tillich eine Christologie entwickelt, die
mit Recht als einen Entwurf von Pneumachristologie charakterisiert werden
kann'®. In unserer Zeit hat vor allem Jiirgen Moltmann die Beziehungen zwi-
schen Jesus und dem Geist vielfach und von verschiedenen Blickwinkeln aus
thematisiert. In seinen inspirierenden Ausfiithrungen finden sich Ansitze, die
in der Richtung einer Pneumachristologie weisen'’. Eine ausgeprigte Vorlie-
be fiir die Pneumachristologie als Gegenstiick zu der Logoschristologie kann
man bei drei niederlidndischen Theologen der neueren Zeit antreffen. Der er-
ste ist der Jesuit Piet Schoonenberg (1911-1999), der Jahrelang als Professor
fiir Dogmatik in Maastricht und Nimwegen gelehrt hat. Schon vor Vatikanum
II hat er sich dafiir eingesetzt, die Ergebnisse der exegetischen Forschung in
die dogmatische Besinnung zu integrieren. Seine scharfsinnigen Untersu-
chungen iiber die Lehre der Siinde haben ihn international bekannt gemacht,

15 Vegl. F. Loofs, Wer war Jesus Christus?, Halle a.d. Saale 1916; R. Seeberg, Christli-
che Dogmatik I-1I, Erlangen/Leipzig 1924-1925.

1® Vgl. S. Wittschier, Paul Tillich. Seine Pneuma-Theologie. Ein Beitrag zum Problem
Gott und Mensch, Niirnberg 1975.

7 Siehe z.B. Moltmann's Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimen-
sionen, Miinchen 1989. Ich erwihne hier einige Monographien, die die Entwicklungen in
der systematischen Theologie der neueren Zeit beschreiben: Ralph Del Colle, Christ and
the Spirit. Spirit-Christology in Trinitarian Perspective, New York/Oxford 1994. Del Colle
befasst sich in erster Linie mit der katholischen Theologie, u.a. mit H. Miithlen und Schoo-
nenberg. Christian Henning, Die evangelische Lehre vom Heiligen Geist und seiner Per-
son. Studien zur Architektur protestantischer Pneumatologie im 20. Jahrhundert, Giiters-
loh 2000. Henning bespricht Barth, Tillich, Pannenberg und Moltmann. Viel Information
findet man auch in der breit angelegten Untersuchung von Oskar Foller, Charisma und
Unterscheidung. Systematische und pastorale Aspekte der Einordnung und Beurteilung
enthusiastisch-charismatischer Frommigkeit im katholischen und evangelischen Bereich,
Wuppertal/Ziirich 1995.



Pneumachristologie 317

freilich ebenfalls zu Differenzen mit dem Lehramt der romisch-katholischen
Kirche gefiihrt. Auch seine christologischen Anschauungen haben Wider-
stand hervorgerufen. Schoonenberg hat immer wieder auf die Schattenseiten
der Logoschristologie hingewiesen.

Er betrachtet sie keineswegs als falsch, jedoch als einseitig. Seine Kritik
beinhaltet, dass diese Christologie der wahren Menschheit Jesu kein Recht
widerfahren ldsst und dass sie durch die Lehre der zwei Naturen eine Zwei-
heit in der Person Jesu voraussetzt. In seiner Besinnung auf die Person Jesu
Christi nimmt Schoonenberg anders als die klassische Christologie die
menschliche Person Jesu als Ausgangspunkt. Die klassische Christologie, die
sich durch die Dogmen der grossen Konzile bestimmen lisst, geht, wie wir
schon andeuteten, davon aus, dass der gottliche Logos in der Inkarnation eine
unpersonale menschliche Natur angenommen hat. Das ist die Anhypostasie,
die die Enhypostasie als Komplement hat: Die menschliche Natur Jesu hat
den Grund ihrer Personalitét in der Person des Logos.

Es ist klar, dass die dogmatische Christologie mit der Annahme der Anhy-
postasie eine Zweiheit (zwei «Ichs») in der Person Jesu vermeiden wollte.
Diese Abwehr hat die volle Sympathie von Schoonenberg. Aber diese Ab-
wehr hat andrerseits dazu gefiihrt, dass die wahre Menschheit beeintrichtigt
wird. Deswegen lehnt er diese Lehre ab, oder —in seinem Sinn gesagt — er pla-
diert fiir eine «Transformation» dieser Lehre.

Er schldgt die Annahme einer, wie er es nennt, «umgekehrten Enhyposta-
sie» vor, die beinhaltet, dass der Logos bei seiner Inkarnation in Jesus Chri-
stus Person wurde. Auch beim Geist nimmt er ein Person-werden wahr. Das
Neue Testament spricht im Anschluss an das Alte Testament iiber das Pneu-
ma in erster Linie als Kraft. Erst nach der Erh6hung Jesu ist das Pneuma Per-
son, ndmlich als derjenige, der Vater und Sohn bei uns wie auch uns bei dem
Vater und bei Christus vertritt.

Schoonenberg betont den im biblischen Zeugnis ans Licht tretenden en-
gen Zusammenhang zwischen den Begriffen Logos und Pneuma und sieht im
biblischen Begriff der Weisheit die Verkoérperung dieser Verbindung. Die
Beziehung Jesu zu seinem Vater umschreibt er mit dem Modell der Prisenz.
In Jesus ist der Vater présent, gegenwirtig, und zwar mit einer so grossen In-
tensitit, dass er selbst Gott genannt werden kann. Diese Gegenwart Gottes in
Jesus Christus ist definitiv, eschatologisch. Andrerseits lédsst sich die Pridsenz
Gottes in Jesus mit seiner Prdsenz in uns vergleichen. Der Unterschied ist
nicht ein Wesensunterschied, wohl ein qualitativer Unterschied. Schoonen-
berg will die Logos- und die Pneumachristologie als Parallelen sehen. Sie
schliessen einander nicht aus, sondern ergénzen einander. Dabei verteidigt er
kriftig die Legitimitdt der Pneumachristologie als einen vollwertigen Zugang
zu der Person Jesu Christi. Sie ist, auch ohne die Hilfe der Logoschristologie,
in der Lage das Geheimnis der Person Jesu angemessen zu umschreiben.
Wohlgemerkt: Umschreiben ist fiir ihn grundsétzlich etwas anderes als Defi-



318 Jan Veenhof

nieren! Fiir Schoonenberg ist bezeichnend, dass er fast stindig dabei war, sei-
nen Entwurf zu verteidigen, zu prizisieren, zu untermauern und, wo notig, zu
modifizieren. Deswegen ist es nicht einfach ihn addquat wiederzugeben. Aber
das grundlegende Anliegen seiner christologischen Reflexionen ist in der hier
gebotenen kurzen Charakteristik zu erkennen'®.

An zweiter Stelle mochte ich den reformierten Hendrikus Berkhof (1914-
1995) vorstellen.

Er ist schon jung hervorgetreten als ein begabter theologischer Lehrer und
hat jahrelang an der Universitédt von Leiden Dogmatik unterrichtet. Er war
ein in seiner eigenen Kirche (der «<Hervormde Kerk») und weit dariiber hin-
aus sehr einflussreich, vor allem durch seine umfassende Glaubenslehre, die
im Jahre 1973 erschienen ist, verschiedene Auflagen erlebte und auch ins eng-
lische (leider nicht ins deutsche) iibertragen worden ist'’. Ebenso wie Schoo-
nenberg hat er sich jeweils angestrengt, die Exegese fiir die dogmatische Be-
sinnung fruchtbar zu machen. Berkhof ist in wesenlichen Punkten mit Schoo-
nenberg einverstanden, aber er ist radikaler in seiner Stellungnahme und in
seinen Schlussfolgerungen. Berkhof ist der Meinung, dass die Lehrentschei-
dung von Chalcedon die Diskussion iiber die Christologie in ein unheilvolles
Dilemma getrieben hat. Entweder geht man von der Einheit der Person aus
und dann wird das echte Mensch-sein verkiirzt oder man geht von diesem
Mensch-sein aus und dann muss man aus Jesus ein Doppel-Wesen, eine ge-
spaltene Person machen. Berkhof will sowohl die Einheit von Christus wie
dessen wahre Mensch-sein aufrecht erhalten. Deswegen sieht er sich gezwun-
gen, sich von Chalcedon zu distanzieren. Das war fiir ihn freilich keineswegs
leicht. Man kann das ablesen aus den verschiedenen Auflagen seines Buches.
Die Anderungen beziehen sich vorallem auf die Christologie, wobei es nicht
sosehr um seine eigene Auffassung geht, sondern um die Frage nach der rich-
tigen Einschdtzung von Chalcedon. Schliesslich sprach Berkhof offen aus,
dass fiir ihn der Bruch mit Chalcedon nicht zu vermeiden sei. Darin hat er sich
von Schoonenberg unterschieden, der — wie ich schon andeutete — immer be-
tont hat, dass er das kirchliche christologische Dogma nicht bekdmpfen, son-
dern interpretieren und ergénzen wollte.

Berkhof will das Modell der zwei Naturen durch das Modell des Bundes
ersetzen. Jesus ging seinen Weg auf Erden, um den Bund Gottes mit Israel,
der durch den Ungehorsam der menschlichen Bundespartner sein Ziel nicht

'8 Vgl. Piet Schoonenberg, Der Geist, das Wort und der Sohn. Eine Geist-Christolo-
gie, Regensburg 1992.

' Die erste Auflage von H. Berkhof, Christelijk Geloof, erschien 1973. Bald folgten
neue Auflagen. Ich benutzte die 5. revidierte Auflage, die in Nijkerk 1985 veroffentlicht
wurde. Es ist zu beachten, dass der in diesem Buch gebotene pneumatologische Ansatz
sich erheblich von dem Konzept unterscheidet, das Berkhof im Jahre 1968 in seiner
bekannten Monographie Theologie des Heiligen Geistes vorgelegt hat. Vgl. den Nachtrag
von U. Gerber in der 2. Auflage dieser Monographie, Neukirchen 1988.



Pneumachristologie 319

erreicht hatte, zur Erfiillung zu bringen. Wo die Sohne versagten, tritt Jesus
als der wahre Sohn auf. Der Titel «<Sohn Gottes» deutet nicht Wesensgleich-
heit mit Gott an, sondern muss heilsgeschichtlich verstanden werden; er ist
Bezeichnung einer Bundesbeziehung. Gott selbst sorgt fiir diesen treuen
Bundespartner. Berkhof spricht sogar von einer neuen Schopfungstat Gottes:
Die neue Bundesbeziehung zwischen Vater und Sohn basiert auf einer einzig-
artigen Ursprungsbeziehung. Nun, diese neue Schopfungstat hat mit dem
Geist zu tun. Der Geist ist nach Berkhof nicht eine Person, sondern Name fiir
Gott selbst in seiner Aktivitidt unter uns. Im Geist erfiillt Gott Jesus ganz und
gar ohne seine menschliche Person zu verdréngen. In Jesus sind keine zwei
Subjekte. Vielmehr ist sein menschliches Ich vom Ich Gottes erfiillt und ge-
pragt. Die neue Vereinung von Gott und Mensch, die damit gegeben ist, ist
nicht statisch, sondern durchléduft eine Geschichte. Jesus fangt seinen Bundes-
weg als Schreinersohn in Nazareth an, um durch Anfechtung und Kampf hin-
durch schliesslich vollig am Leben und Wirken des Vaters teilzunehmen («sit-
zend zur Rechte Gottes»). Man kann sagen, dass in diesem Gedankengang
die beiden Naturen nicht statisch mit und auf einander, sondern historisch
nach einander gelagert sind.

Es ist klar, dass Berkhof auch das klassische Verstiandnis der Trinitdt nicht
aufrecht erhalten kann und er bezeugt das selbst ganz offen. Die Dreieinig-
keit ist nach Berkhof die zusammenfassende Beschreibung des Bundesge-
schehens. Der Vater ist der gottliche Partner, der Sohn der menschliche Re-
prasentant, der Geist das Band zwischen beiden und darum auch das Band
zwischen dem Sohn und den Tochtern und S6hnen, die er zu dem Vater zieht.
Das Wort Dreieinigkeit deutet somit ein offenes Geschehen an: Durch den
Geist bekommen wir an der Beziehung zwischen Vater und Sohn Anteil®.

Der dritte Holldnder ist Gijs D.J. Dingemans, der bis zu seiner Pensionie-
rung in Groningen Praktische Theologie lehrte. Sein vor kurzem erschienenes
Buch iiber den christlichen Glauben tridgt den Untertitel: Pneumatheologie.
Dieser Begriff ist aufschlussreich fiir die Struktur seines Denkens. Auch Din-
gemans sieht Jesus als Pneumatophor. Jesus ist ein einzigartiger Tréger und
Vermittler des Geistes Gottes. Er ist Mensch, obwohl er von allen anderen
Menschen qualitativ verschieden ist, weil er ganz im Einflussbereich Gottes
lebte und vom Geist Gottes durchdrungen war. Die pneumatologische Be-
grifflichkeit ist dynamisch und bringt besser als die traditionellen christologi-
schen Kategorien zum Ausdruck, dass Gott selbst durch Jesus in unserer Ge-
schichte present ist. Dingemans will iibrigens die Begriffe Pneuma und Logos
nicht gegenander ausspielen. Im Gegenteil, er setzt sie direkt nebeneinander.
Sie beleuchten von verschiedenen Richtungen aus das Gleiche: Im Menschen
Jesus wohnt das Geheimnis Gottes. Dabei betonen die Synoptiker mit ihrer

20 Christelijk Geloof, 278-285, 326-328.



320 Jan Veenhof

Schilderung von Jesus als Pneumatophor den einen Gesichtspunkt, «den
Menschen», das Johannesevangelium den anderen Blickwinkel, «das Ge-
heimnis». Gottes Logos, Schopfungskraft, ist eine befreiende, therapeutische
Kraft, die erneuert, heilt und inspiriert. Dingemans kritisiert die von der offi-
ziellen Christologie gelehrte unio der gottlichen und menschlichen Natur.
Andrerseits hat er auch Einwénde gegen den Adoptianismus, weil dieser die
Einzigartigkeit Jesu gefihrdet. Ob die Einwohnung des Geistes bei der Ge-
burt oder bei der Taufe Jesu anfidngt, macht s.E. nicht soviel aus. Dingemans
will ja das «Hinabsteigen» des Geistes auf Jesus nicht als eine Vereinigung der
beiden Naturen verstehen, sondern als die Tatsache, dass «die Stimme des
Rufenden» auf einzigartige Weise in diesem besonderen Menschen «zum Le-
ben kam». Der Geist ist der (Be)rufende par excellence. Den Begriff Inkar-
nation im Sinne von Fleischwerdung des Wortes oder Menschwerdung Got-
tes lehnt Dingemans ab und er plddiert fiir Inhabitation: Der Geist zieht in Je-
sus ein als eine wirksame Kraft Gottes. Er weist darauf hin, dass in Joh 1,14
die Inkarnation als Inhabitation («das Wort hat unter oder sogar in uns ge-
wohnt») ausgelegt wird. Es ist klar, dass auch die Trinitdtslehre bei Dinge-
mans anders aussieht als in der klassischen Tradition. Seine Auffassung liegt,
so sagt er, in der Ndhe von Berkhof, er will sich jedoch enger an den jiidischen
Monotheismus anschliessen. An Stelle von Personen redet er tiber verschie-
dene «Arbeitsweisen» des einen Gottes. Diese korrespondieren mit den ver-
schiedenen Perioden der Geschichte, in denen der eine Gott durch seinen
Geist wirkt: In der Schopfung, in Israel, in Jesus, in Welt und Kirche?'.

Im Vorhergehenden war jeweils vom Logos und vom Pneuma die Rede.
Beide werden mit der Person Jesu in Verbindung gebracht. Die Verbindung
mit dem Logos ist, wie wir gesehen haben, fiir den Hauptstrom der christolo-
gischen Lehrbildung massgebend geworden. Wenn die Vertreter einer Pneu-
machristologe sich gegen diese Monopolposition wehren, ist das nach meiner
Uberzeugung durchaus berechtigt. Die Beziechung zwischen Jesus und dem
Geist ist tiefer und vielseitiger als die meisten Theologen annehmen?.

2l G.D.J. Dingemans, De stem van de Roepende. Pneumatheologie, Kampen 2000,
506f., 513f. Ich mochte noch darauf hinweisen, dass der auch im Ausland bekannt gewor-
dene Dogmatiker A.A. van Ruler (1908-1970) die Bedeutung der Pneumatologie stark
betonte, aber keine eigentliche Pneumachristologie entwickelt hat. Vielmehr war es sein
Anliegen, die Strukturunterschiede zwischen Pneumatologie und Christologie auszuarbei-
ten.

2 Vgl. fiir die folgenden Ausfiilhrungen auch Cl. Heitmann und H. Miihlen (Hg.),
Erfahrung und Theologie des Heiligen Geistes, Hamburg/Miinchen 1974; Christian
Schiitz, Einfithrung in die Pneumatologie, Darmstadt 1985; A. van de Beek, De adem van
God. De Heilige Geest in kerk en kosmos, Nijkerk 1987; M. Welker, Gottes Geist. Theolo-
gie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992; Clark H. Pinnock, Flame of love. A Theology
of the Holy Spirit, Downers Grove IL 1996; Th. Wild-Wey, Gottes Geistgegenwart. Ver-
heissung und Wirklichkeit, Neukirchen 2000. Vgl. fiir die exegetischen Aspekte u.a. J.P.



Pneumachristologie 321

Wenn wir die entsprechenden biblischen Zeugnisse nidher ins Auge fassen,
entdecken wir schon bald, dass in ihnen zwei «Bewegungen», zwei Linien,
zwei verschiedene Akzentuierungen ans Licht treten. Einerseits die Bewe-
gung vom Geist zu Jesus. Auf dieser Linie begegnet uns der Geist als derjeni-
ge, der die Person und den Weg Jesu massgebend pragt. Hier erscheint Jesus
als der Trédger des Geistes. Andrerseits die Bewegung von Jesus bzw. Christus
zu dem Geist. Auf dieser andere Linie begegnet uns der Geist als derjenige,
der die «Sache Jesu» in der Welt aktualisiert und zum Effekt bringt; Jesus ist
als der Erhohte der Sender des Geistes.

Die erste Linie herrscht in den synoptischen Evangelien vor. Die Geburts-
und Kindheitsgeschichten bei Matthdus und Lukas wollen uns zeigen, dass
schon der Ursprung Jesu durch das Wirken des Geistes bestimmt ist und dass
dieses Wirken seinen ganzen Lebensweg und sein ganzes Lebenswerk kenn-
zeichnen. Jesus war Tréger des Geistes auf eine Weise, die die Einwohnung
des Geistes in den Propheten und anderen Gottesgesandten in Israel offenbar
ibertroffen hat.

Die Taufe Jesu durch Johannes ist mit der Verleihung des Geistes verbun-
den. Bei dieser Taufe wurde er vom Geist erfiillt, eingesetzt in und zugeriistet
fiir seine Aufgabe. Es heisst ja: Der Heilige Geist kam sichtbar in Gestalt ei-
ner Taube auf ihn herab, und eine Stimme aus dem Himmel sprach: Du bist
mein geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden (Luk 3,22 und par.).
Und dieser Geist hat ihn nicht nur, wie es bei den alttestamentlichen Prophe-
ten der Fall war, mit gewissen «Pausen» angetrieben; vielmehr ist Er perma-
nent bei und in ihm geblieben (vgl. Joh 1,33). Durch die ganz besondere und
tiefe Erfiillung mit dem Geist Gottes hat Jesus den Gott Israels spezifisch als
seinen Gott erfahren, in der Beziehung vom Sohn zum Vater(vgl. Luk 3,22).
Die Abba-Erfahrung ist die Seele und Grundlage von der Verkiindigung und
Lebenspraxis von Jesus.”

Der Taufe folgt die Versuchung in der Wiiste. Sie wird in Lukas 4,1 einge-
leitet mit den Worten: Erfiillt vom Heiligen Geist, verliess Jesus die Jordan-
gegend. Darauf fiihrte ihn der Geist vierzig Tage lang in der Wiiste umbher.
Nachher heisst es, Lukas 4,14: Jesus kehrte, erfiillt von der Kraft des Geistes,
nach Galilda zuriick. Der Geist ist der «Inspirator», der «Dirigent» Jesu, be-
reits in dieser schweren Erfahrung der Versuchung, und ist es seitdem geblie-
ben.

Versteeg, Christus en de Geest. Een onderzoek naar de verhouding van de opgestane
Christus en de Geest van God volgens de brieven van Paulus, Kampen 1971; J.D.G. Dunn,
Jesus and the Spirit. A Study of the Religious and Charismatic Experience of Jesus and the
first Christians as reflected in the New Testament, London 1975; E. Schweizer, Heiliger
Geist. Bibliothek Themen der Theologie, Ergianzungsband, Stuttgart/Berlin 1978. In der
Wiedergabe von Bibelstellen folge ich im allgemeinen der Einheitsiibersetzung.

2 E. Schillebeeckx, Jesus. Het verhaal van een Levende, Bloemendaal 1974,210-221.



322 Jan Veenhof

Es folgt dann bei Lukas 4 die programmatische Verkiindigung Jesu in der
Synagoge in Nazareth, in der er die Prophetie Jesajas (61,1.2 ; vgl. Jes 29,18
und 58,6) auf sich und sein Wirken bezieht:

Der Geist des Herrn ruht auf mir, denn Er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, damit
ich den Armen eine gute Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung ver-
kiindige und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und
ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe (Luk 4,18.19).

Jesus ist der Gesalbte, Masjiach, Messias. Die Salbung als metaphorische
Qualifikation spielt auf die Salbung mit Ol an, die die Gabe des Geistes sym-
bolisiert. Diese ist fiir die Einsetzung in das Amt und die Zuriistung mit Kraft
konstitutiv.

Jesus ist Trager des Geistes so wie die Propheten Israels durch den Geist
angetrieben und getragen wurden, aber noch stidrker, intensiver und, wie ge-
sagt, permanent. Der Prophet ist einer, der von Gott in seine Pline einge-
weiht wird, ein «Vertrauter Gottes», wie ein Sohn der Vertrauter seines Va-
ters ist. Das trifft in einzigartiger Weise fiir Jesus zu, vgl. Mt 11,27.

Als Prophet ist Jesus im Israel seiner Tage aufgetreten, als eschatologi-
scher Prophet, der in seinem Reden und in seinem Handeln den schalom des
anbrechenden Gottesreiches verkiindigt. Durch den Geist spricht Jesus seine
Worte und vollzieht er seine Taten von Heilung und Heil, von Befreiung im
umfassenden Sinn. Explizit und eindriicklich wird das bezeugt in der Rede Je-
su, in der er die von ihm vollzogenen Didmonenaustreibungen verteidigt. In
Mt 12,28 heisst es: Wenn ich aber die Damonen durch den Geist Gottes aus-
treibe, dann ist das Reich Gottes schon zu euch gekommen.

So wurde Jesus in seinem ganzen Offentlichen Leben und Wirken durch
den Heiligen Geist geleitet, inspiriert, getragen und erfiillt. Wichtig ist die zu-
sammenfassende Aussage von Petrus in seiner Predigt im Hause des Korne-
lius. Er sagt da (Apg 10,37): Ihr wisst, was im ganzen Land der Juden gesche-
hen ist, angefangen in Galilda, nach der Taufe, die Johannes verkiindet hat.
Weiter heisst es (10,38): wie Gott Jesus von Nazaret gesalbt hat mit dem Hei-
ligen Geist und mit Kraft, wie dieser umherzog, Gutes tat und alle heilte, die
in der Gewalt des Teufels waren; denn Gott war mit thm.

Es hat also einen tiefen Sinn, dass Jesus «Christus» genannt wurde. Der
Neutestamentler van Unnik hat darauf hingewiesen, dass die ersten Christen
die urspriingliche Bedeutung des Begriffes «Gesalbter» noch ganz klar ge-
spiirt haben. Der Begriff war kein «Fossil», andrenfalls hitte man das hebrii-
sche «Messias» nicht ins griechische iibersetzt! Er macht auf Apg 4,27 auf-
merksam, wo im Gebet der Urgemeinde gesprochen wird iiber «deinen heili-
gen Knecht Jesus, den du gesalbt hast», obgleich Jesu nicht im wortlichen Sin-
ne gesalbt wurde.”

24 Vel. W.C. van Unnik, Jesus the Christ, NTS 8 (1961-1962) 101-116.



Preumachristologie 323

Auch das Hochste, das Jesus getan hat — die Hingabe des eigenen Lebens
bis in den Tod — kénnen wir mit dem Geist in Verbindung bringen (vgl. Hebr
9,14). Durch den Geist beseelt und getragen, hat Jesus sein Leben und Wir-
ken auf Erden vollendet, bis zum Schluss.

Das Ende — der Tod am Kreuz — wurde jedoch ein neuer Anfang — die Auf-
erstehung, die ebenfalls auf die Wirkung des Geistes zuriickgefiihrt wird
(Rom 8,11). Diese Wende ist sozusagen ein «Scharniergeschehen»: sie bedeu-
tet auch eine Anderung in der Beziehung zwischen Jesus und dem Geist. Es
tritt etwas Neues auf den Plan und dieses Neue wird in der zweiten Linie
sichtbar.

Diese andere Linie, die Bewegung von Christus zu dem Geist, tritt bei
Paulus und Johannes in den Vordergrund. Jesus ist hier primér nicht der Tra-
ger, sondern der Sender des Geistes. Fiir Johannes sind charakteristisch die
Aussagen, die den Geist als den von Jesus und von seinem Vater gesandten
Parakletos bezeichnen (vgl. Joh 14,16.26; 15,26; 16,7).

Fiir Paulus ist bezeichnend, dass er den Geist Gottes als den Geist von
Christus qualifiziert (Rom 8,9 vgl. Gal 4,6). Der Geist steht Jesus als dem
Christus sozusagen «zur Verfiigung». Das beinhaltet, dass Jesus Christus von
nun an im Geist gegenwdrtig ist und handelt und dass der Geist das Wirken
von Jesus aktualisiert und wirksam macht.

Die beiden Bewegungen sind klar zu unterscheiden, andrerseits nicht zu
trennen. Sie werden bisweilen auch in einem Atemzug genannt und auf ein-
ander bezogen, z.B. in der im Johannesevangelium iiberlieferten Aussage des
Téufers: der mich gesandt hat, mit Wasser zu taufen, er hat mir gesagt: Auf
wen du den Geist herabkommen siehst und auf wem er bleibt, der ist es, der
mit dem Heiligen Geist tauft (Joh 1,33).

Die Tatsache, dass Jesus Tréager des Geistes ist, ist offensichtlich die Vor-
aussetzung dafiir, dass er den Geist aussenden kann. Er, der selbst mit dem
Geist getauft wurde, ist jetzt der, der mit dem Geist tauft..

Es ist auffillig, dass das Neue Testament nicht nur bezeugt, dass der er-
hohte Jesus den Geist sendet, sondern auch den neuen «Status» von Jesus
selbst mit Hilfe des Begriffes «Geist» andeutet. Aufschlussreich ist die vielbe-
sprochene Stelle Rom 1,3.4, wo Paulus wahrscheinlich ein urchristliches
Glaubensbekenntnis benutzt, um Gottes Weg mit Jesus darzustellen. Der
Anfang ist die Inkarnation: das Kommen im Fleisch. Das kronende Ende und
Ziel ist die Einsetzung zu Sohn Gottes-in-Macht; sie wird mit dem Wirken des
Geistes verbunden. Die Erhohung Jesu vollzieht sich durch Gott in der Kraft
des Geistes. Es ist bemerkenswert, dass die Erwdhnung des Geistes nicht nur
auf den Akt der Auferweckung als solchen bezogen wird, sondern auch auf

% ]. Veenhof, Der Paraklet, in: O.A. Dilschneider (Hg.), Theologie des Geistes,
Giitersloh 1980, 121-140.



324 Jan Veenhof

die durch diesen Akt eroffnete neue Daseinsweise und Funktion von Chri-
stus.?

In Abweichung vom durchgehenden Sprachgebrauch bei Paulus deuten
die Begriffe «Fleisch» und «Geist» hier nicht den Gegensatz zwischen dem al-
ten und dem neuen durch die Gnade beherrschten Leben an, sondern — in
Ubereinstimmung mit dem alttestamentlichen Sprachgebrauch — den Kon-
trast zwischen der irdisch-menschlichen und der himmlisch-gottlichen Exi-
stenzform. Die beiden durch «Fleisch» und «Geist» gekennzeichneten Sitze
umschreiben somit die zwei «Stinde» von Christus, den irdischen und den er-
hohten (vgl I Tim 3,16)".

Es spricht vieles dafiir, dass die Verwendung der Begriffe Fleisch und
Geist, die wir bei den apostolischen Vitern gefunden haben, sich an die Be-
grifflichkeit in diesen Stellen anschliesst bzw. dass beide einen bereits einge-
biirgerten Wortgebrauch voraussetzen. Aufféllig ist tibrigens: Was im Neuen
Testament als Ziel und Kronung des irdischen Lebens Jesu genannt wird,
eben «Geist», ist bei den Apostolischen Vitern auch der Anfang und der Ur-
sprung des Weges Jesu®.

Von hieraus kann man die Verbindung zwischen der ersten und der zwei-
ten Bewegung noch etwas nidher beschreiben. Ich erlaube mir dabei eine eini-
germassen freie Gedankenassoziation. Wenn wir versuchen das ganze Werk,
das Gott in Jesus durch den Geist tut, kurz zusammen zu fassen, kann man
etwa so formulieren: Es vollzieht sich eine grosse, allumfassende «Bewegung»
von Gott hin zur Welt und zu den Menschen, denn er will seine Schépfung zu-
rechtbringen. Das tut er durch seinen Geist, den Atem des Lebens, die gott-
lich-kreative Energie, die reinigt und erneuert, die heil und ganz macht. Dazu
werden bereits im Alten Bund Menschen inspiriert und erfiillt — Richter und
Konige, Priester und Propheten — die in dem riesigen Werk der Neuschop-
fung ihren Teil beizutragen haben. In der Geschichte der Neuschdpfung ist
Jesus Christus einzigartig. Er ist nicht nur zeitweise, sondern permanent vom
Geist erfiillt. Ja, seine ganze Existenz ist in ihrem Ursprung durch den Geist
bedingt. Er ist voll von Geist, «durchflutet» durch den Geist, so sehr, dass die-
ser Geist von ithm her zu anderen «stromen» kann. Damit ist zugleich gege-
ben: Durch diese Wirkung bleibt Jesus Christus als einzigartiger Sohn seines
gottlichen Vaters nicht allein. Durch ihn und seinen Geist werden Menschen
zu seinen Geschwistern. Durch die Vermittlung von Jesus mit dem Geist er-

% J.S. Vos, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zur paulinischen Pneumatologie
(Theol. Bibl. XLVII), Assen 1973, 80.

7 Vgl. z.B. H. Ridderbos, Paulus. Ein Entwurf seiner Theologie, Wuppertal 1970, 49-
52 und E.P. Sanders, Paulus. Eine Einfiihrung. Reclam: Stuttgart 1995, 106-109.

% Vgl. F. Diinzl, Pneuma. Funktionen des theologischen Begriffs in frithchristlicher
Literatur (Jahrbuch fiir Antike und Christentum Ergénzungsband 30), Miinster/W. 2000.



Pneumachristologie 325

fiillt konnen all diese Menschen Gott als Vater anrufen und als Gottes S6hne
und Tochter in Freiheit und Liebe leben.

Aus alledem wird klar, dass Jesus und der Geist sehr eng miteinander ver-
bunden sind. Man kann sich sogar fragen, ob beide nicht identisch sind. Die
vieldiskutierte Stelle II Kor 3,17a («Der Herr aber ist der Geist») und andere
Aussagen von Paulus konnen dieser Annahme Vorschub leisten. Beim nihe-
ren Zusehen zeigt sich aber, dass eine vollige Identifikation nicht gemeint ist.

Allein schon die Aussage des Paulus, dass niemand sagen kann, dass Jesus
Herr ist ausser im Heiligen Geist (I Kor 12,3), ldsst sich mit einer vollstindi-
gen Identifikation schwer vereinbaren. Es ist sicher wahr, dass Christus und
der Geist in der konkreten Erfahrung meistens nicht zu trennen sind. Aber
das berechtigt noch nicht zu einer Gleichsetzung.

Um die Beziehung zwischen beiden richtig zu sehen, sollte man sich nicht
auf diese beide beschrinken, sondern bewusst auch die Beziehung zwischen
Jesus und seinem Vater ins Auge fassen. Man muss beriicksichtigen, dass die
paulinische — und iiberhaupt die apostolische — Verkiindiging explizit oder
implizit von der vorher angedeuteten «Bewegung» Gottes zu den Menschen
spricht und dass in dieser Bewegung drei «Prinzipien» zu erkennen sind (vgl.
Eph 2,18). Die Bewegung geht vom Vater aus, wird iiber Jesus als Trager und
Sender des Geistes an die Menschen weitergeleitet; diese Menschen werden
durch den Geist mit Jesus verbunden und durch Jesus mit dem Vater. In
rdumlichen Kategorien ist es die Bewegung von oben nach unten und nachher
von unten nach oben. Der Vater ist der Anfang und Ursprung und ebenfalls
das Ziel dieser grossen, Welt und Menschheit umfassenden Bewegung (I Kor
15,28). In der Perspektive dieser grossen Bewegung konnen wir die Bezie-
hung zwischen Jesus und dem Geist mit all ihren Aspekten besser erfassen
und wiirdigen, als wenn man sie isoliert betrachtet®.

Angesichts dieser Zusammenhénge ist es verstindlich und berechtigt, dass
die Vertreter einer Pneumachristologie die Monopolposition der Logoschri-
stologie nicht einfach hinnehmen konnen und dass sie die pneumatische Di-
mension wieder zur Geltung bringen wollen. Das ist auch mein Anliegen. Es
ist iibrigens nicht meine Absicht in Reaktion gegen die Hauptrichtung der
christologischen Besinnung fiir eine exklusive Pneumachristologie zu wer-
ben. Es gilt nach meiner Uberzeugung beiderseits auf den Anspruch von Ex-
klusivitit zu verzichten. Beide Christologien erginzen sich. Beide haben ihre
Berechtigung. Jede bietet ein giiltiges, verantwortbares «Paradigma» fiir das
Verstdndnis von der Person Jesu Christi. Beide konnen in der Glaubensge-

? Vgl. W. Thiising, Per Christum in Deum. Studien zum Verhiltnis von Christozentrik
und Theozentrik in den paulinischen Hauptbriefen (Neutestamentliche Abhandlungen
Neue Folge 1), Miinster 1965. Thiising korrigiert mit Recht die oft verteidigte Aufassung.
dass das Pneuma mit dem erh6hten Christus identisch sei.



326 Jan Veenhof

meinschaft und in der personlichen Glaubenserfahrung sehr wohl zusammen-
gehen.

Ein Plidoyer fir dieses Zusammengehen findet im biblischen Zeugnis
eine tragfiahige und fruchtbare Basis. Wer sich mit den Begriffen «Wort» und
«Geist» im biblischen Zeugnis befasst, entdeckt schon bald, dass sie von ih-
rem Inhalt und von ihrer Funktion her eng zusammenhéngen.

Das hebriische und das griechische Wort fiir «Geist», ruach und pneuma,
sind beide oft Andeutung von Luft-in-Bewegung, Wind, Atem bzw. Atem-
zug. Der Zusammenhang ist sofort ersichtlich: Es ist ja klar, dass das gespro-
chene vokale Wort immer mit der Funktion des Atmens verbunden ist. Ein
Zeichen der Zusammengehorigkeit ist, dass der Geist Gottes Propheten be-
fahigt das Wort Gottes zu verkiindigen. Es ist deswegen nicht erstaunlich,
dass Wort und Geist oft zusammen erwédhnt werden (vgl. Jes 59,21).

In diesem Zusammenhang sollte noch ein dritter Begriff genannt werden,
namlich die Weisheit. Die Weisheitsliteratur zeigt einerseits eine starke Ver-
bindung von der Weisheit mit dem Wort (vgl. Spr 8,22-31 und Weish 9,1.2
tiber die Funktion der Weisheit bei der Schépfung, eine Funktion, die in an-
deren Stellen, etwa Ps 33,6, dem Wort zugeschrieben wird.). Sie zeigt andrer-
seits ebenfalls eine starke Verbindung mit dem Geist (Weisheit ist eine Gabe
der Geistes, Jes 11,2; sie macht Menschen zu Propheten, vgl. Weish 7,27). Es
ist bemerkenswert, dass in der spidteren rabbinischen Literatur Weisheit und
Tora oft identifiziert werden. Interessant ist auch, dass chokma und ruach bei-
de mehrmals als weiblich beschrieben werden. Das hebriische ruach ist be-
kanntlich ein Femininum («Geistin») und die chokma kann als eine Frau dar-
gestellt werden, die in der Offentlichkeit ihre Stimme erhebt (Spr 1,20.21).

«Weisheit» schlidgt sozusagen eine Briicke zwischen Wort und Geist. Ge-
legentlich werden alle drei Begriffe in einem Atem genannt. So ruft die Weis-
heit: Wendet euch meiner Mahnung zu! Dann will ich auf euch meinen Geist
ausgiessen und meine Worte euch kund tun (Spr 1,23)*.

Fiir unser Thema ist wichtig, dass diese drei Begriffe im neutestamentli-
chen Zeugnis alle auf Jesus Christus bezogen werden. Die Beziechungen von
Wort und Geist zu Jesus kamen im vorhergehenden schon wiederholt zur
Sprache. Die Beziehung zwischen Weisheit und Jesus ist in der Weisheitstra-

3 Vel. fiir die exegetischen Aspekte von dabar, chokma und ruach E. Jenni (Hg.),
THAT 1 433-443, 557-569; 11 726-753. Siehe fiir die Zusammenhinge weiter J.-J. Suur-
mond, Het spel van Woord en Geest. Aanzet tot een charismatische theologie, Baarn
1994, der viel Literatur, u.a. die Monographie von G. von Rad iiber die Weisheit in Israel,
verarbeitet. Umfassende exegetische und dogmengeschichtliche Dokumentation bietet
Schoonenberg selbst in seinem in Anm. 18 genannten Buch. Auffallend ist die Weise, in
der Jesus im Koran als ein Wort bzw ein Geist aus Gott verstanden wird, vgl. C-A. Keller
in seinem Beitrag Das Jesusbild der Muslime, in: C-A. Keller u.a., Jesus ausserhalb der
Kirche. Das Jesusverstindnis in neuen religiosen Bewegungen, Freiburg(CH)/Ziirich
1989, 39.



Pneumachristologie 327

dition dokumentiert, welche die Bedeutung von Jesus in der Perspektive der
sophia beleuchtet (vgl. u.a. Mt 12,42 und 13,54; I Kor 1,24)'.

Sehr bemerkenswert ist, dass auch der Prolog des Johannesevangeliums
mit seinem hymnischen Zeugnis iiber den logos, der Fleisch wurde, deutliche
Spuren dieser Weisheitstradition aufzeigt. Alle Aussagen in Johannes 1 tiber
den logos finden ihre Parallelen in dem, was im 7. Kapitel des Buches Weis-
heit iiber die Weisheit gesagt wird™.

Wer diese Zusammenhiénge akzeptiert, wird sich nicht veranlasst fiihlen,
die Logos- und die Pneumachristologie gegeneinander auszuspielen. Die bi-
blischen Daten bieten tatsichlich keinen triftigen Grund, sie als Antipoden zu
betrachten. Das schliesst freilichlich nicht aus, dass man in der konkreten
Ausarbeitung von beiden zu kontrastierenden Entwiirfen kommen kann und
vielfach auch gekommen ist. Man kann feststellen, dass im allgemeinen die
Logoschristologie als eine Christologie von oben und die Pneumachristologie
als eine Christologie von unten gesehen und entfaltet wurde. Die Logoschri-
stologie, so wurde und wird oft argumentiert, hebt die Gottlichkeit Jesu her-
vor, die Pneumachristologie seine Menschlichkeit. Diese Charakterisierung
wurde auch fiir die Beurteilung von beiden massgebend, in positivem oder ne-
gativem Sinn®.

Die Frage ist jedoch, ob eine Pneumachristologie notwendig und zwangs-
laufig diesem Bild entsprechen muss. Das ist m.E. nicht der Fall. Es gibt eine
andere Moglichkeit. Ich weise hier auf die Auffassung von A. Schlatter hin,
der nicht nur ein hervorragender Exeget sondern auch ein scharfsinniger
Dogmatiker war. In seiner Erorterung der christologischen Fragen betont er,
dass die Erscheinung von Jesus Christus einem schopferischen Wirken Gottes
zu verdanken ist: Es ist das Wirken Gottes, das die Menschlichkeit Jesu er-
zeugt und regiert. Dann sagt er: «Das wird von beiden Formeln gesagt, mit de-
nen die Apostel Gottes Beziehung zum Menschen Jesus beschreiben, sowohl
dann, wenn gesagt wird, Jesus sei der Triager des gottlichen Geistes, als dann,
wenn gesagt wird, er sei das Wort Gottes, das in ihm Fleisch geworden sei. So-
wohl durch den Geist als das Wort wird Gottes Wirken auf die Menschheit

*' Vgl. F Christ, Jesus Sophia. Die Sophia-Christologic bei den Synoptikern.
(AThANT 57). Ziirich 1970; E. Schiissler-Fiorenza, Jesus — Miriams Kind, Sophias Pro-
phet. Kritische Anfragen feministischer Theologie, Giitersloh 1997.

2 Vgl. z.B. R.E. Brown, The Gospel according to John (I-XII), Garden City NY 1966,
CXXII-CXXV.

¥ Vgl. fiir eine negative Beurteilung z.B. P. Althaus, Grundriss der Dogmatik II,
Erlangen 1932, 106f. Auch die Christologie Schoonenbergs hat nicht selten kritische Fra-
gen hervorgerufen, vgl. z.B. K. Runia, The present-day Christological debate, Leicester
1984, 48-53; G.P. Hartvelt, Symboliek. Een beschrijving van kernen van christelijk belij-
den, Kampen 1991, 65-67; B. Wentsel, Dogmatiek 4a, Kampen 1995, 27-31, der ebenfalls
Berkhof kritisiert. Auch H.E. Wevers, Jezus Christus van waar komt Hij?, Delft 1986, 44-
61, kritisiert beide.



328 Jan Veenhof

Jesu gerichtet, sodass sie durch ihn ihren Bestand und ihre Geschichte erhiilt.
Indem er durch den Geist geworden ist, empfing er vom Geist sein Wesen,
seinen Willen und seine Macht, und indem das Wort hier Fleisch, also ein
menschliches Leben samt seinem natiirlichen Substrat hervorbringt, wird Je-
sus vom Anfang seines Lebens her durch Gottes Wirken gemacht».*

Es ist auffallend, dass Schlatter hier Wort und Geist koordiniert und par-
allellisiert. Fiir das richtige Verstindnis der Wirkung Gottes in Bezug auf die
Person von Jesus ist neben — nicht anstelle von! — der Dimension des Logos
die pneumatische Dimension wesentlich. Das ist ein wichtiges Motiv bei
Schlatter, das die iibliche Einschitzung der Pneumachristologie korrigiert.
Ich schliesse mich dem gerne an.

Ubrigens ist es sicherlich wahr, dass der methodische Einstieg beim Pneu-
ma spezielle Moglichkeiten bietet das wahre Mensch-sein Jesu konkret zu er-
fassen. Die Logoschristologie anerkennt zwar auch die Menschlichkeit Jesu
und spricht mit Joh 1,14 iiber sein Kommen in das Fleisch, aber sie verfiigt
nicht tiber die begrifflichen Mittel, dieses Mensch-sein zu konkretisieren. An-
ders ist mit dem Pneuma und der pneumatischen Christologie. Das Pneuma
enthilt die Dimension des Dynamischen, des Geschichtlichen und auf der
ganzen Linie des Menschlichen. Der Geist offenbart sich schon im Alten
Bund als derjenige, der Menschen mit ihrer vollen Menschlichkeit in Dienst
nimmt und als derjenige, der die Geschichte des Volkes Gottes und der gan-
zen Welt zu ihrer Bestimmung fiithrt (vgl fiir den Geist als Geschichtsmacht
Jes 63,10-14)*. Eine Pneumachristologie bietet die Moglichkeit, das Mensch-
sein Jesu und seine Geschichte, sein Wachstum und Entwicklung als konkrete
historische Person (vgl. Luk 2,40; Hebr 5,8) zu beriicksichtigen. Sie versetzt
uns also in die Lage, den historischen Weg Jesu ins Auge zu fassen; den Weg,
auf dem er als Tréager des Geistes in Wort und Tat auf Erden das Heil des Rei-
ches Gottes verwirklicht; den Weg, der durch Versuchung und Kampf, durch
Leiden und Kreuz hindurch, zu seiner Auferweckung und Verherrlichung
fiihrt.

Ein zweiter Vorteil des pneumachristologischen «Modells» ist, dass es uns
in die Lage versetzt, der Zusammengehorigkeit von Christus und den Chri-
sten recht widerfahren zu lassen. Ich habe diesen Aspekt gerade vorher schon
kurz angesprochen. Jesus ist der Erstgeborene unter vielen Briidern (R6m
8,29): er ist unser dlteste Bruder. Das ist moglich, weil es der selbe Geist ist,
der in Thm und in uns wohnt*®. Der Geist macht uns zu S6hnen Gottes. Dabei

3 A. Schlatter, Das christliche Dogma, Stuttgart 1923, 336.

% Vgl. den immer noch wertvollen Beitrag von Th.C. Vriezen, De Heilige Geest in het
Oude Testament, in De Spiritu Sancto. Bijdragen tot de leer van de Heilige Geest bij gele-
genheid van het 2e eeuwfeest van het Stipendium Bernardinum, Utrecht 1964, 7-39.

% Bemerkenswert ist, dass der Heidelberger Katechismus auf die Frage (es ist die
Frage 32): Warum wirst du ein Christ genannt? eine Antwort gibt, die anfdngt mit der



Preumachristologie 329

ist zu beachten, dass im paulinischen Wortgebrauch der Begriff «S6hne» auch
die Tochter einschliesst, so wie der Begriff «Briider» auch die «Schwestern»
umfasst. Die Tragweite und Tiefe dieser Qualifikationen wird oft nicht er-
kannt. Christen kennen und verwenden die Bezeichnung «Kinder Gottes».
Sie zdgern jedoch sich selbst und Mitchristen als S6hne und Tochter Gottes
zu qualizieren. Das tont in ithren Ohren allzu anmassend und tiberheblich. Es
ist gut, auf die Stimme von Paulus zu horen, der unbefangen abwechslend
iiber Kinder und Sohne spricht (vgl. Rom 8,14-17).

Mit diesen Hinweisen mochte ich nochmals betonen, dass die Pneuma-
christologie eine fiir das Denken verantwortbare und fiir das Leben fruchtba-
re Christologie darstellt, die der Logoschristologie ebenbiirtig ist. Wer und
was Jesus Christus ist, kann man mit Hilfe von beiden Modellen umschreiben.

Wir haben festgestellt, dass die Logoschristologie in der Geschichte von
Kirche und Theologie vorherrschend geworden ist. Sie wurde die Grundlage
fiir die offiziell anerkannte Lehrbildung in Bezug auf die Person von Jesus
Christus und die Trinitdt mit all ihren Grundelementen. Wir denken an die
Priexistenz, die Lehre von der zwei Naturen in der einen Person und das
Konzept der Anhypostasie. Es verwundert deshalb nicht, dass diejenigen, die
eine Pneumachristologie befiirworten, in ihrer Kritik der Vorherrschaft der
Logoschristologie, auch diese Grundlemente zur Sprache bringen. Sie iiben,
wie wir gesehen haben, Kritik, gelegentlich bis zur Ablehnung, oder sie ma-
chen Vorschldge zur Transformation und Ergénzung. Da wire geniigend An-
lass auf diese Grundelemente und deren Beurteilung ndher einzugehen. Das
wiirde jedoch den Rahmen dieses Artikels sprengen.’ Deswegen beschriinke
ich mich auf einige Gesichtspunkte.

Ich mochte hervorheben, dass beide Paradigmata der Christologie durch
die Weise, in der sie konkret ausgearbeitet und angewandt worden sind, fiir
Kritik anfillig sind.

Ich will mit der Logoschristologie anfangen, weil sie bis heute eine domi-
nante Position einnimmt. Die Kritik auf die Logoschristologie ist oft zugleich
auch Kritik an die klassische Dogmen und ihre Wirkungsgeschichte. Niemand
kann verneinen, dass der Aufbau der kirchlichen Christologie, zusammen mit
der Entfaltung der Trinitétslehre, eine eindrucksvolle denkerische und reli-
giose Leistung darstellt. Die eigentliche Intention dieser Christologie sollte

Aussage: Weil ich durch den Glauben ein Glied Christi und also seiner Salbung teilhaftig
bin.

¥ Dingemans gibt einen guten Eindruck von heutigen Diskussionen in den Niederlan-
den (an denen etwa die Dogmatiker van de Beek und H.M. Kuitert und die Neutesta-
mentler C.J den Heyer und M. de Jonge teilnechmen) vgl. a.a.0. 426ff. Vgl. die historischen
Skizzen und niichterne Orientierung im Hinblick auf die Gegenwart des Leidener Dog-
mengeschichtlers E. Meijering in God, Christus, Heilige Geest. Achtergrond en bedoeling
van de Drieeenheid, uitg. De Balans 2002.



330 Jan Veenhof

man positiv wiirdigen. Man wollte die Botschaft des Evangeliums schiitzen.
Natiirlich hat man das mit den Denkmitteln der damaligen Zeit getan. Keiner
wird das den Konzilienvitern zum Vorwurf machen kénnen. Uns jedoch ko-
stet es nach so vielen Jahrhunderten grosse Miihe genau zu bestimmen und
nach zu empfinden, was sie damals genau mit «Natur» und «Person» gemeint
haben. Was urpriinglich als Interpretationsmittel geplant war, ist jetzt im ho-
hen Grad selber interpretationsbediirftig. Ein anderes Problem ist damit ge-
geben, dass in der Art und Weise, wie das theologische Denken die Dogmen
entfaltete, das konkrete Menschsein von Jesus nicht wirklich zur Geltung
kam. Das ist ein wichtiges Motiv der Kritik der spéteren Zeit bis heute. Auch
die hier besprochenen Theologen sind Wortfiihrer dieser Kritik. Man kann
man sagen, dass die Reaktion gegen jede Form von Doketismus ihre Gedan-
kenginge in hohem Masse prégt.

In dieser Kritik stehen sie nicht allein. Es ist auffillig, dass auch ein Mann
wie Schlatter, der sich in seiner religidsen und theologischen Grundposition
sehr mit der klassischen Christologie verbunden fiihlte, dennoch seine Beden-
ken nicht zurtickhilt. Bezeichnend fiir ihn ist, dass er den Intellektualismus in
den Lehrsdtzen tadelt; durch das Denken werde das Leben geschédigt. Fiir
Schlatter ist der Begriff «Natur» recht problematisch. Die Vergleichung mit
einer Zusammensetzung von Naturen geniigt nicht, um ein lebendiges Ich zu
beschreiben und gibt dem Christusbild etwas Starres. «Anhypostatos» wecke
Assoziationen an die Analogie mit einer physischen Verbindung und gebe zu
doketischen Gedanken iiber Jesus Anlass. Die Worte Jesu und der Apostel
setzen die Gottheit und die Menschheit nicht wie zwei ruhende Dinge neben-
einander, sondern reden hier von einem Willensverband. Das Reden iiber
Natur bzw. Naturen begiinstige die Geringschédtzung der Geschichte, fir wel-
che das eigentliche Wunder nicht mehr in dem liegt, was Jesus tat und gab
sondern in der Einigung der beiden Naturen in Jesus.™

Diese Kritik eines grossen Exegeten ist wichtig, gerade auch weil in der
Dogmenbildung wie in der spiteren Interpretation von Dogmen jeweils exe-
getische Erkenntnisse eine wichtige Rolle spielen. Auch das Umgekehrte
kann man wahrnehmen, ndmlich dass die exegetische Arbeit durch dogmati-
sche Voraussetzungen geprigt wird. Die Logoschristologie basiert vor allem
auf dem Prolog des Johannesevangeliums. Ich mochte zeigen, wie bestimmte

3 Schlatter, a.a.O. 335-338. Schlatter kann sich scharf ausdriicken. So spricht er kri-
tisch iiber die «Verkehrung der Erkenntnis Jesu in eine Analyse seines Wesens». Aus der
dadurch hervorgebrachte Denkreligion «ergaben sich auch die unsittlichen Vorginge, die
die Geschichte der Christologie entstellen, denn die Denkreligionen sind nicht gegen die
herrischen, egoistischen Ziele geschiitzt. Weil sie den Menschen mit seiner Begriffsbildung
und Denkarbeit zum Bildner der Religion erheben, entziinden sie leicht einen Fanatismus,
der fiir den Lehrsatz streitet, als handelte es sich direkt um Gott», a.a.0O. 335. Vgl. die Kri-
tik am Physis-Begriff bei Lochman und Ott, in F. Buri, .M. Lochman, H. Ott, Dogmatik
im Dialog. Band 3: Schopfung und Erlosung, Giitersloh 1976, 175,182.



Preumachristologie 331

Gedanken und Aussagen iiber Jesus aus dem Prolog herausgelesen werden
bzw. in den Prolog hingelesen worden sind.

Es geht dabei um Gedanken und Aussagen, die als mehr oder weniger ex-
treme Exponenten der Logoschristologie betrachtet werden konnen.

Ich moéchte zunéchst noch auf die Anhypostasie-Idee hinweisen, die lehrt,
dass das Persons- Subjekt, die Identitit der Person Jesu im gottlichen Logos
liegt. In Reaktion auf die Kritik und zur Vermeidung von Missverstidndnissen
betonen bestimmte Vertreter dieser Idee, dass die anhypostasie nicht aus-
schliesst, dass Jesus eine menschliche Person war. Diese Interpretation bietet
zwar Spielraum, aber kann dennoch den Schatten, der auf diesem Begriff liegt
nicht wegnehmen. Die wichtigen Gesichtspunkte, die man mit diesem Begriff
verbindet, kann man besser auf andere Weise thematisieren®.

Eine moglichst unvoreingenommene Interpretation von Joh 1,14 kann
hier Entspannung bringen. Das Wort ward Fleisch — es ist ein Wort mit einem
tiefen Klang. Das Geschehen, das hier angesprochen wird, fithrt auch in die
Tiefe: Das Wort solidarisiert sich vollig mit unserem Mensch-sein in all seiner
Schwiche und Hinfilligkeit. So wird der Weg Jesu in unserer Welt bezeich-
net. Es geht um die Inkarnation, wobei freilich aufallend ist, dass jede anthro-
pologische, psychologische oder sonstige Analyse von dem Modus der Inkar-
nation hier fehlt. Die dogmatische Begriffsbildung hat allzusehr versucht, das
Geheimnis der Inkarnation anthropologisch einigermassen durchsichtig zu
machen. Schillebeeckx sagt mit Recht, dass die Begrifflichkeit als solche kei-
nen prizisierenden Aufschluss bietet, wie die Inkarnation theologisch zu ver-
stehen ist. Zur Verdeutlichung verweist er auf den in I Joh 1,2 verwendeten
Terminus ephanerote — es ist erschienen®’. Man kann nach meiner Ansicht die
Aussage sinngemiss so umschreiben: Der Logos ist Fleisch und Blut gewor-
den, nédmlich in Jesus. Er verkorpert in seinem ganzen Sein und Wirken den
Logos. Das sollte geniigen. Uberlegungen iiber die Konstitution der Person
u.s.w. werden leicht zu Spekulationen und bringen uns nicht wirklich weiter.

Interessant ist in diesem Zusammenhang dass die Aussage in Joh 1,14 im
gleichen Vers noch durch ein anderes Verb erhellt wird: es hat unter uns ge-
wohnt. Dieses Verb ist auch deswegen beachtenswert, weil man 6fters incar-
natio als Stichwort der Logoschristologie mit inhabitatio als Stichwort der
Pneumachristologie kontrastiert hat. Man sieht, dass diese Kontrastierung
exegetisch auf schwachen Fiissen steht!

% Es ist vielsagend, dass der konservative reformierte A.G. Honig (1864-1940), der
Jahre lang in Kampen Dogmatik lehrte, den Vorschlag machte, zur Vermeidung von
Missverstindnissen den Begriff «unpersonale menschliche Natur» nicht zu benutzen, vgl.
dessen Handboek van de gereformeerde dogmatiek, Kampen 1938, 462.

“E. Schillebeeckx, Gerechtigheid en liefde. Genade en bevrijding, Bloemendaal
1977, 3311.



332 Jan Veenhof

Man liest in dogmatischen Abhandlungen und Katechismen 6fters auch
folgende Umschreibung von Joh 1,14a: das Wort hat die menschliche Natur
angenommen. Hier kommen wir mit der oft so genannten assumptio-Christo-
logie in Beriihrung, die ganz klar durch die Struktur der Logoschristologie be-
dingt ist. Es diirfte klar sein, dass diese Umschreibung mehr eine dogmatische
Definition als eine exegetische Wahrnehmung darstellt.

Gelegentlich wird die betreffende Aussage so interpretiert: Das Wort ver-
wandelte sich in Fleisch. Diese Interpretation wird von exegetischer Seite ab-
gelehnt*, aber ihr Einfluss ist trotzdem stark, wie auch aus bestimmten Um-
schreibungen hervorgeht.

Ich denke an den Ausdruck: Gott wurde Mensch. Als Paradox ist diese
Aussage vertretbar, aber der Bibeltext formuliert es vorsichtiger: Das Wort
wurde Fleisch. Die Differenzierung ist nicht zu tibersehen, wie innig die Ver-
bindung zwischen Gott und Wort auch sein mag. Konkret angewendet auf die
Christologie bedeutet dies: man kann sagen, dass Jesus Gott ist, aber es ist
nicht ratsam zu sagen, dass Gott Jesus ist. Eine solche Gleichsetzung ist der
Ausdruck von einem monophysitischen Denken, in dem das menschliche
durch das gottliche Element quasi absorbiert wird. Ein kurioses Beispiel ist
der Titel von einem vor ldngerer Zeit erschienenen Bildband tiber Israel mit
dem Titel «Hier hat Gott gelebt», wobei mit «Gott» Jesus gemeint ist*>. Mo-
nophysitisches Denken dieser Art finden wir etwa im neueren Pietismus, in
dem Jesus fast der eigentliche Gott wird; der Vater tritt hinter dem Sohn zu-
riick. Es gibt hier historische und theologische Verbindungen mit der lutheri-
schen Lehre von der communicatio idiomatum im Zusammenhang mit dem
Abendmabhl.

Demgegegeniiber ist exegetisch festzustellen: das Wort ging in das Fleisch
ein, es ging nicht im Fleisch auf! Aus dem Blickwinkel der Dogmatik ist hier
ein gutes Wort zu sagen zu Gunsten von dem extracalvinisticum, das keines-
wegs eine Spezialitdt des Calvinismus ist, sondern inhaltlich fest in der Lehr-
tradition der alten Kirche verwurzelt ist. Es besagt ja, dass die Gottheit nicht
in die Menschheit «eingesperrt» werden kann, sondern auch ausserhalb von
ihr («extra») da ist und wirkt*. Der Logos redet in uniiberbietbarer Weise,
mit einzigartiger Vollmacht, in der konkreten menschlichen Person von Jesus
von Nazareth. Aber dieser Logos ist schon vor der Inkarnation aktiv gewesen
und ist es auch heute noch, ausserhalb der Christenheit, die Jesus kennt. Die

41 H. Ridderbos, The Gospel of John. A Theological Commentary, Grand Rapids MI/
Cambridge U.K. 1997, 49.

2 P. Bruin und Ph. Giegel, Hier hat Gott gelebt. Auf den Spuren Jesu im Heiligen
Land, Zirich/Stuttgart 1957.

# Vgl. die griindliche Analyse von O. Weber, Grundlagen der Dogmatik II, Neukir-
chen 1962, 145-153. Vgl. auch die neue Unterschung von C. van der Kooi, Als in een spie-
gel. God kennen volgens Calvijn en Barth, Kampen 2002 (erscheint demnéchst in
englischer Ubersetzung), 46, 200.



Pneumachristologie 333

alte Lehre der Kirchenviter iiber den logos spermatikos, iiber die Samen des
Logos, die in der Welt ausgestreut werden, tritt hier erneut in das Blickfeld.

Der Prolog von Johannes bezeugt auch deutlich die Préaexistenz des Wor-
tes. Aber das berechtigt noch nicht dazu, die Aussagen iiber die Priexistenz
in 1,1-3 direkt auch auf Jesus, zu beziehen. Das Neue Testament redet iiber
die Préexistenz des Wortes, auch des Sohnes aber nicht {iber einen priexi-
stenten Jesus, zumindest nicht wenn man die Priaexistenz im realen Sinn auf-
fasst*,

Aus alledem ist zu lernen, dass wir in der Auslegung von Johannes die ver-
schiedenen Aussagen nicht iiberinterpretieren sollen. Allzuleicht kommt
man dazu, aus dem Text Gesichtspunkte abzuleiten, an die der Verfasser
nicht im entferntesten gedacht hat.

Gerade iiber die Identitdt der Person Jesu sollte man jeweils behutsam
sprechen. Es gilt die uns gesetzten Grenzen der Erkenntnis zu erkennen.

Ich habe einige Meinungen, Aussagen und Schlussfolgerungen genannt,
die diese Grenzen nicht oder nicht geniigend beachtet haben. Das bedeutet
nicht, dass ich die Verdienste der Logoschristologie in Frage stelle. Sie hat ihr
unbestreitbares Recht. Sie sollte sich allerdings wohl in die Schranken weisen
lassen und sich vor Grenziiberschreitungen hiiten.

Auch die Pneumachristologie ist nicht immun gegen Gefahren. Hier dro-
hen die Gefahren aus der entgegengesetzten Richtung. Es ist sicher wahr,
dass sie in gewissen Auspriagungen die Einzigartigkeit Jesu zu wenig themati-
siert. Bisweilen hat man zu wenig bedacht, dass Jesus nie nur irgendein
Mensch gewesen ist; vielmehr war er von allem Anfang an fiir seine besonde-
re Ausgabe gewihlt und vorbereitet.

Ich rede hier bewusst zuriickhaltender als bei der Logoschristologie.
Durch den Lauf der Geschichte ist die Pneumachristologie vorwiegend eine
Reaktion gewesen gegen die iberméchtige Logoschristologie. Sie hat bisher
zu wenig Chancen gehabt sich positiv zu entfalten und thetisch zu arbeiten,
etwa an den schweren Fragen in Bezug auf die Trinitét. Sie braucht Zeit fiir
die Besinnung und Raum fiir das Gesprach.

Es gilt zu erkennen und anzuerkennen, dass die beiden Paradigmata ne-
beneinander existieren kdnnen und sollen. Das Neue Testament bezeugt die
innige, einzigartige Beziehung von Jesus zu Gott. Es stellt Jesus auf eine Linie
mit Gott dem Vater, ohne dass der Unterschied zwischen diesem Vater und
dem Sohn wegfillt (vgl. I Kor 8,6). Diese Position mit all ihren Implikationen
kann nach dem Neuen Testament in zweifacher Weise ausgedriickt werden:

1. Jesus ist die Inkarnation des Logos und 2. Das Pneuma von Gott war
und ist in uniiberbietbarer, einzigartiger Weise in ihm. Und es gut, diese zwei-
te Sicht zu rehabilitieren! Es ist nicht gut die Identitéit der Person Jesu Christi

* Vgl. K.-J. Kuschel, Geboren vor aller Zeit? Der Streit um Christi Ursprung, Miin-
chen/Ziirich 1990, 127-129.



334 Jan Veenhof

nur vom Logos abhéngig zu machen. Auch der Geist hat in dieser Hinsicht
eine wesentliche Funktion.

Es bleiben Fragen und ich bilde mir nicht ein, dass ich, auch wenn ich noch
mehr Raum hiitte, fertige Losungen anbieten kdnnte. Das schmilert aber
meine Entdeckerfreude nicht. Ich hoffe, dass wir durch den Austausch von
Erfahrungen und Erkenntnissen auf diesem Gebiet gemeinsam weiter kom-
men werden.

Jan Veenhof, Gunten



	Pneumachristologie

