
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 4

Artikel: Pneumachristologie

Autor: Veenhof, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pneumachristologie

Verschiedene Faktoren veranlassen mich, das Thema «Pneumachristologie»

zur Sprache zu bringen1: In erster Linie die heutzutage wieder stark spürbare

Anziehungskraft der Begriffe «Pneuma» und «pneumatisch», die
zweifellos mit dem wachsenden Einfluss des Pentekostalismus in der weltweiten
christlichen Kirche zusammenhängt. Impulse des Pentekostalismus machen
sich allmählich auch in der Theologie bemerkbar. Diese Wirkung erfolgt
teilweise indirekt über die Charismatische Bewegung innerhalb der verschiedenen

kirchlichen Denominationen, aber in der letzten Zeit auch vermehrt
direkt 2. Solche Impulse können die pneumatologischen Elemente, die bereits
in den theologischen Traditionen vorhanden sind, ergänzen und bereichern.
Ein zweiter Faktor ist die Tatsache, dass man in der heutigen Theologie
vielerorts bewusst eine Kooperation von Exegese, Dogmengeschichte und Dog-
matik anstrebt. Eine solche Verbindung von Disziplinen ist, wie sich später
herausstellen wird, für eine sinnvolle und fruchtbare Behandlung dieses Themas

wesentlich. Ein dritter Faktor ist der Umstand, dass es gerade einige
niederländische Theologen aus neuerer Zeit sind, die als Vertreter der
Pneumachristologie gelten können. Auch die zuletzt erschienene umfassende Mono-
grafie über dieses Thema ist von einem holländischen Theologen verfasst3.

Was ist mit Pneumachristologie gemeint? Es ist nicht einfach, dies in einer
kurzen Definition zu formulieren. Jedenfalls geht es um einen christologi-
schen Entwurf, der einen anderen Einstieg hat als den, der bis heute die
offizielle kirchliche Theologie kennzeichnet. Die massgebende theologische
Tradition bietet eine Logos-Christologie, d.h. eine Christologie, in der das Besondere

von Jesus mit Hilfe des Logos-Begriffs dargelegt wird; die tiefsinnige
Aussage im Prolog des Johannesevangeliums: das Wort wurde Fleisch (Joh
1,14), ist hier der entscheidende Ausgangspunkt. Im Unterschied dazu ist eine
Pneumachristologie eine Christologie, in der das Besondere mit Hilfe des

Begriffes Pneuma entfaltet wird. Man kann die Pneumachristologie als eine
alternative Christologie qualifizieren. Sie wird von einem Teil ihrer Vertreter
als Gegensatz zur Logoschristologie entwickelt, während andere Forscher
davon ausgehen, dass beide «Modelle» einander nicht ausschliessen, sondern
vielmehr einander ergänzen und als gleichwertige Parallelen gelten können.

1 Meine Kollegin Kristin Lamprecht hat mir bei der sprachlichen Gestaltung dieses
Artikels geholfen. Für ihre sehr wertvolle Hilfe danke ich ihr herzlich. Ich möchte darauf
hinweisen, dass ich, um die Anmerkungen nicht zu überladen, Artikel in Lexika und
Enzyklopedien meistens unerwähnt lasse.

2 Vgl. W. Hollenweger, Charismatisches-pfingstliches Christentum. Herkunft - Situation

- ökumenische Chancen, Göttingen 1997.
3 G.C. van de Kamp, Pneuma-christologie. een oud antwoord op een actuele vraag?,

Amsterdam 1983.



Pneumachristologie 313

Die Geistchristologie hat tiefe Wurzeln, die auf die Frühgeschichte der
christlichen Theologie zurückgehen. Weil man in der Entfaltung von und
Diskussion über die Pneumachristologie oft auf diese historischen Ursprünge
zurückgreift, ist es sinnvoll, diese kurz ins Auge zu fassen. Wichtig ist hier
zunächst das Judenchristentum in der Anfangsperiode der christlichen Kirche.4

Das Judenchristentum ist zwar eine komplexe Grösse, aber dennoch sind
gerade in Bezug auf unsere Thematik einige gemeinsame Grundlinien deutlich

zu erkennen. Die Ebioniten sahen Jesus als einen natürlichen Sohn von
Josef und Maria, oder glaubten an die Jungfrauengeburt. Unbeschadet dieser
Differenz waren alle davon überzeugt, dass die besondere Berufung Jesu mit
seiner Taufe erfolgt sei. Bei seiner Taufe habe sich der Heilige Geist auf ihn
niedergelassen und ihn zu Messias und Sohn Gottes geweiht. Dieser Geist sei
das spezifisch Göttliche an Jesus. Wir können hier eine gewisse Nähe zu
bestimmten gnostischen Strömungen feststellen, die lehrten, dass bei der Taufe
Christus sich auf Jesus niedergelassen habe.5

Auch die sog. Elkesaiter verdienen es hier genannt zu werden. Ihr Gründer

ist Alexis - im Syrischen umgewandelt in Elxai. Für Elxai ist Christus der
Sohn des grossen und höchsten Gottes. Er ist ein präexistentes Wesen von
göttlicher Kraft, das bereits in der Vorzeit in mannigfachen Gestalten, z.B. in
Adam, verkörpert erschienen ist. Elxai hat in einer Vision ihn als einen Riesen

geschaut, wobei neben ihm seine Schwester Rucha, der Heilige Geist,
stand.6 Aus den Kreisen des Judenchristentums stammt das Hebräerevangelium.

Interessant ist, was darin über Jesus und den Geist gesagt wird: «Bei der
Taufe ist die ganze Quelle des heiligen Geistes über Jesus gekommen und hat
zu ihm gesagt: mein Sohn, in allen Propheten erwartete ich dich, damit du
kommen würdest und ich in dir ruhen würde, du bist ja meine Ruhe, du bist
mein erstgeborener Sohn, der in Ewigkeit herrscht». Auch wird der heilige
Geist von Jesus «meine Mutter» genannt7.

4 Vgl. A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte I, Gütersloh 1970, 156-158;
C. Andresen, A.M. Ritter, Geschichte des Christentums 1/1, Stuttgart etc. 1993, 54-56. Vgl.
für eine umfassende Darstellung der Trinitätslehre der frühen Kirche W.-D. Hauschild,
Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte I, Gütersloh 2000,1-55.

5 Vgl. die kürzlich erschienene Schrift des Altmeisters der Gnosis-Forschung
G. Quispel, Valentinus de gnosticus en zijn Evangelie der Waarheid, Amsterdam 2003,
122,141.

6 Vgl. H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche I, Berlin und Leipzig 1937,194.
7 Siehe E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Übersetzung, hg.

von W. Schneemelcher I, Tübingen 1987,145f. Man findet diese Zitate auch in F.F. Bruce,
Ausserbiblische Zeugnisse über Jesus und das frühe Christentum, hg. von E. Güting, Gies-
sen/Basel 1993, 90 und in Das Neue Testament und frühchristliche Schriften. Übersetzt
und kommentiert von K. Berger und C. Nord, Frankfurt a.M./Leipzig 2001, 980f. In dieser
schönen Ausgabe sind auch Texte aus dem Bereich der christlichen Gnosis und Schriften
von apostolischen Vätern aufgenommen.



314 Jan Veenhof

Seeberg, der diese Aussagen in der lateinischen Version von Hieronymus
zitiert und kommentiert, sagt dazu u.a.: «Der Satz, den wir mitgeteilt haben,
scheint ihn in eine gewisse Nähe mit den Propheten zu rücken; der Unterschied

ist aber der, dass der Geist in die Propheten nur zeitweilig einging, in
Christus aber Ruhe machen konnte. Bei dieser Auffassung, die von der der
synoptischen Evangelien kaum verschieden ist, sind diese Kreise stehen
geblieben. Die Probleme der späteren Logoslehre haben sie nicht berührt»*
Man hat oft über die Frage diskutiert, inwiefern diese Ansichten als

rechtgläubig oder als häretisch eingestuft werden müssen. Diese Fragestellung ist
aber nicht adaequat und sinnvoll, weil die späteren Normen zu jener Zeit
noch nicht vorlagen. Treffend hat man das zweite Jahrhundert als das
«Laboratorium der Theologiegeschichte» bezeichnet; es war die Zeit «der theologischen

Experimente».9
Das Judenchristentum beeinflusste die Apostolischen Väter, bei denen

die Pneumachristologie eine markante Rolle erfüllt. Bei Barnabas finden wir
den Ausdruck «das Gefäss des Geistes» als Bezeichnung für den Körper von
Jesus; der Sohn Gottes war als Pneuma in seinem Körper. Barnabas sagt
auch, dass jeder getaufte Christ ein «Gefäss des Geistes» ist. Es gibt also eine
Analogie zwischen Christus und dem Christ, der als Getaufter zu Christus
gehört. Im 2. Klemens-Brief wird gesagt, dass Christus vor der Inkarnation
Pneuma war. Neben der Verbindung Pneuma-Christus kennt dieser Brief
ebenfalls eine Verbindung Pneuma-Kirche. Das Pneuma manifestiert sich in
der Gestalt des fleischgeworden Christus und in der Kirche als seinem Fleisch
oder Leib. Nach Ignatius von Antiochien ist Jesus Fleisch und Geist. Wegen
des Fleisches gehört er zu uns, wegen des Pneuma zu Gott. Auch Ignatius
kennt die Vorstellung der Präexistenz Christi, aber spricht nicht über den
Seinsmodus des Präexistenten10.

Im Hirt des Hermas lesen wir die auffällige Aussage: «Den präexistenten
Geist, der die ganze Schöpfung geschaffen hat, liess Gott in einem Fleischesleib,

den er erwählte Wohnung nehmen»11. Interessant daran ist die Tatsache,
dass hier der Geist Gottes auftritt als «Schöpfungsmittler», eine Rolle, die
sonst meistens dem Logos zugeschrieben wird.

Bei diesen Autoren ist die Qualifikation «Geist» offenbar noch nicht oder
zumindest nicht explizit im ausgeprägten Sinn des späteren trinitarischen
Dogmas als Name der dritten göttlichen Person zu verstehen. Er deutet allge-

8 R. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte I, Leipzig/Erlangen, 1920,260-262.
9 C. Markschies in: A. Franz (Hg.), Glaube - Erkenntnis - Freiheit. Herausforderungen

der Gnosis in Geschichte und Gegenwart, Paderborn etc. 1999,57.
10 Vgl. van de Kamp, a.a.O. 6-61. Vgl. für die syrische Theologie van de Kampfs Artikel

Sporen van een pneuma-christologie in de vroege Syrische traditie, Nederlands
Theologisch Tijdschrift 42/3 (1988), 208-219.

11 Pastor Hermae 59,5 (sim.5,6,5).



Pneumachristologie 315

meiner die göttliche Macht oder göttliche Dimension an. Wichtig für unser
Thema ist, dass damals das Besondere der Person des Sohnes Gottes und
deren Präexistenz in pneumatischen Kategorien ausgedrückt werden konnte. In
dieser frühen Zeit war dies offenbar noch möglich. Brox spricht über eine
«seltsame, archaische Christologie» und ist der Meinung, dass eine Christolo-
gie wie diese für die Zeit nach 160 nicht angenommen werden kann12.

Die Apostolischen Väter hatten Nachfolger. In ihren Fusspuren bewegen
sich z.B. Autoren wie Melito von Sardes und Tertullian. In der späteren Zeit
hat ihre Sicht auf Christus jedoch keine direkte Fortsetzung gefunden. Ein
wichtiger Grund dafür war der Einfluss des griechischen Denkens. Auch die

Ablehnung des Adoptianismus, nach dem Jesus Christus erst durch Adoption
Sohn Gottes geworden sei, dürfte dabei eine Rolle gespielt haben. So wurde
die Pneumachristologie durch das Modell der Logoschristologie verdrängt.
Durch die Beschlüsse von Nicea 325 und Chalcedon 451 wurde der Sieg der
Logoschristologie besiegelt. In Anlehnung an Johannes 1,14 hat sie, wie ich
schon andeutete, im Logosbegriff, wie er mit all seinen Aspekten und
Implikationen in der damaligen Kultur funktionierte, den Schlüssel gefunden, der
den Zugang zum Geheimnis der Person des Erlösers vermittelt. Diese
Christologie hat in den folgenden Jahrhunderten bis in die Gegenwart hinein die
Struktur aller dogmatischen Reflexionen über Jesus Christus geprägt13. Sie

geht davon aus, dass die Identität der Person Jesu im göttlichen Logos liegt.
Die Inkarnation beinhaltet, dass die göttliche Person des Logos die menschliche

Natur annimmt. Es ist allein im Logos, dass die menschliche Natur eine
«hypostatische Existenz» erhält. Die menschliche Natur Jesu ist als solche an-
hypostatisch. ohne eigene Subsistenz, unpersonal. Der Geist hat in diesem

Konzept nur für die menschliche Natur Jesu Bedeutung. Er wird demjenigen
geschenkt, der als das fleischgewordene Wort bereits Person ist. Zu der Identität

der Person Jesu trägt der Geist nichts bei14.

Man kann sagen, dass die Grundstruktur der Logoschristologie
jahrhundertelang in Kraft geblieben ist. Man hat sie verteidigt, ausgebaut, untermau-

12 Siehe: Der Hirt des Hermas. Übersetzt und erklärt von Norbert Brox. 7. Band der
Reihe Kommentar zu den Apostolischen Vätern, Göttingen 1991, speziell auch die
Exkurse über Christologie (485-495) und über Pneumatologie (541-546).

13 Vgl. van de Kamp, a.a.O. passim.
14 Vgl. z.B. H. Heppe, E. Bizer, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche,

Neukirchen 1958, 325f. Vgl. für die Thematik die Monographie von A. van de Beek, De
menselijke persoon van Christus. Een onderzoek aangaande de gedachte van de anhypo-
stasie van de menselijke natuur van Christus, Nijkerk 1980. Der Verfasser befasst sich
ausführlich mit der Theologie des 20. Jahrhunderts, u.a. mit Karl Barth. Vgl. vom gleichen
Verfasser Jezus Kurios. De christologie als hart van de theologie, Kampen 1998 (auch im
englischen übersetzt). Siehe auch die Analyse von U. Gerber in: H. Ott, K. Otte, Die Antwort

des Glaubens. Systematische Theologie in 50 Artikeln, Stuttgart etc. 1999,286-291.



316 Jan Veenhof

ert, neuinterpretiert und andrerseits kritisiert und abgelehnt, aber immer
blieb sie «Orientierungsmodell».

Erst in der neueren Zeit wurde die Pneumachristologie gleichsam neu
entdeckt. Adolf von Harnack hat als erster die Pneumachristologie als

dogmengeschichtliches Phänomen beschrieben. Andere Dogmengeschichtler wie
Reinhold Seeberg und Friedrich Loofs haben die Erforschung fortgesetzt.
Interessant ist es zu beobachten, dass die dogmengeschichtliche Analyse nicht
nur durch historisches Interesse motiviert war, sondern auch einem dogmatischen

Anliegen dienen wollte. Man wollte auf die alte Pneumachristologie
zurückgreifen, um für die Kritik an den klassische Dogmen eine historisch
Grundlage zu liefern und zugleich einen fruchtbaren Ausgangspunkt für eine
zeitgemässere und besser zugängliche Darstellung des Christusbekenntnis zu
bieten. Seeberg und Loofs haben eigene dogmatische Entwürfe veröffentlicht,

die in gewissem Sinn als moderne Versionen der Pneumachristologie
betrachtet werden können15.

In späteren Jahren hat etwa Paul Tillich eine Christologie entwickelt, die
mit Recht als einen Entwurf von Pneumachristologie charakterisiert werden
kann16. In unserer Zeit hat vor allem Jürgen Moltmann die Beziehungen
zwischen Jesus und dem Geist vielfach und von verschiedenen Blickwinkeln aus
thematisiert. In seinen inspirierenden Ausführungen finden sich Ansätze, die
in der Richtung einer Pneumachristologie weisen17. Eine ausgeprägte Vorliebe

für die Pneumachristologie als Gegenstück zu der Logoschristologie kann
man bei drei niederländischen Theologen der neueren Zeit antreffen. Der
erste ist der Jesuit Piet Schoonenberg (1911-1999), der Jahrelang als Professor
für Dogmatik in Maastricht und Nimwegen gelehrt hat. Schon vor Vatikanum
II hat er sich dafür eingesetzt, die Ergebnisse der exegetischen Forschung in
die dogmatische Besinnung zu integrieren. Seine scharfsinnigen Untersuchungen

über die Lehre der Sünde haben ihn international bekannt gemacht,

15 Vgl. F. Loofs, Wer war Jesus Christus?, Halle a.d. Saale 1916; R. Seeberg, Christliche

Dogmatik I-II, Erlangen/Leipzig 1924-1925.
16 Vgl. S. Wittschier, Paul Tillich. Seine Pneuma-Theologie. Ein Beitrag zum Problem

Gott und Mensch. Nürnberg 1975.
17 Siehe z.B. Moltmann" s Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,

München 1989. Ich erwähne hier einige Monographien, die die Entwicklungen in
der systematischen Theologie der neueren Zeit beschreiben: Ralph Del Colle, Christ and
the Spirit. Spirit-Christology in Trinitarian Perspective, New York/Oxford 1994. Del Colle
befasst sich in erster Linie mit der katholischen Theologie, u.a. mit H. Mühlen und
Schoonenberg. Christian Henning, Die evangelische Lehre vom Heiligen Geist und seiner Person.

Studien zur Architektur protestantischer Pneumatologie im 20. Jahrhundert, Gütersloh

2000. Henning bespricht Barth, Tillich, Pannenberg und Moltmann. Viel Information
findet man auch in der breit angelegten Untersuchung von Oskar Föller, Charisma und
Unterscheidung. Systematische und pastorale Aspekte der Einordnung und Beurteilung
enthusiastisch-charismatischer Frömmigkeit im katholischen und evangelischen Bereich,
Wuppertal/Zürich 1995.



Pneumachristologie 317

freilich ebenfalls zu Differenzen mit dem Lehramt der römisch-katholischen
Kirche geführt. Auch seine christologischen Anschauungen haben Widerstand

hervorgerufen. Schoonenberg hat immer wieder auf die Schattenseiten
der Logoschristologie hingewiesen.

Er betrachtet sie keineswegs als falsch, jedoch als einseitig. Seine Kritik
beinhaltet, dass diese Christologie der wahren Menschheit Jesu kein Recht
widerfahren lässt und dass sie durch die Lehre der zwei Naturen eine Zwei-
heit in der Person Jesu voraussetzt. In seiner Besinnung auf die Person Jesu
Christi nimmt Schoonenberg anders als die klassische Christologie die
menschliche Person Jesu als Ausgangspunkt. Die klassische Christologie, die
sich durch die Dogmen der grossen Konzile bestimmen lässt, geht, wie wir
schon andeuteten, davon aus, dass der göttliche Logos in der Inkarnation eine
unpersonale menschliche Natur angenommen hat. Das ist die Anhypostasie,
die die Enhypostasie als Komplement hat: Die menschliche Natur Jesu hat
den Grund ihrer Personalität in der Person des Logos.

Es ist klar, dass die dogmatische Christologie mit der Annahme der
Anhypostasie eine Zweiheit (zwei «Ichs») in der Person Jesu vermeiden wollte.
Diese Abwehr hat die volle Sympathie von Schoonenberg. Aber diese
Abwehr hat andrerseits dazu geführt, dass die wahre Menschheit beeinträchtigt
wird. Deswegen lehnt er diese Lehre ab, oder - in seinem Sinn gesagt - er
plädiert für eine «Transformation» dieser Lehre.

Er schlägt die Annahme einer, wie er es nennt, «umgekehrten Enhypostasie»

vor, die beinhaltet, dass der Logos bei seiner Inkarnation in Jesus Christus

Person wurde. Auch beim Geist nimmt er ein Person-werden wahr. Das
Neue Testament spricht im Anschluss an das Alte Testament über das Pneu-
ma in erster Linie als Kraft. Erst nach der Erhöhung Jesu ist das Pneuma Person,

nämlich als derjenige, der Vater und Sohn bei uns wie auch uns bei dem
Vater und bei Christus vertritt.

Schoonenberg betont den im biblischen Zeugnis ans Licht tretenden
engen Zusammenhang zwischen den Begriffen Logos und Pneuma und sieht im
biblischen Begriff der Weisheit die Verkörperung dieser Verbindung. Die
Beziehung Jesu zu seinem Vater umschreibt er mit dem Modell der Präsenz.
In Jesus ist der Vater präsent, gegenwärtig, und zwar mit einer so grossen
Intensität, dass er selbst Gott genannt werden kann. Diese Gegenwart Gottes in
Jesus Christus ist definitiv, eschatologisch. Andrerseits lässt sich die Präsenz
Gottes in Jesus mit seiner Präsenz in uns vergleichen. Der Unterschied ist
nicht ein Wesensunterschied, wohl ein qualitativer Unterschied. Schoonenberg

will die Logos- und die Pneumachristologie als Parallelen sehen. Sie
schliessen einander nicht aus, sondern ergänzen einander. Dabei verteidigt er
kräftig die Legitimität der Pneumachristologie als einen vollwertigen Zugang
zu der Person Jesu Christi. Sie ist, auch ohne die Hilfe der Logoschristologie,
in der Lage das Geheimnis der Person Jesu angemessen zu umschreiben.
Wohlgemerkt: Umschreiben ist für ihn grundsätzlich etwas anderes als Defi-



318 Jan Veenhof

nieren! Für Schoonenberg ist bezeichnend, dass er fast ständig dabei war,
seinen Entwurf zu verteidigen, zu präzisieren, zu untermauern und, wo nötig, zu
modifizieren. Deswegen ist es nicht einfach ihn adäquat wiederzugeben. Aber
das grundlegende Anliegen seiner christologischen Reflexionen ist in der hier
gebotenen kurzen Charakteristik zu erkennen'8.

An zweiter Stelle möchte ich den reformierten Hendrikus Berkhof (1914-
1995) vorstellen.

Er ist schon jung hervorgetreten als ein begabter theologischer Lehrer und
hat jahrelang an der Universität von Leiden Dogmatik unterrichtet. Er war
ein in seiner eigenen Kirche (der «Hervormde Kerk») und weit darüber hinaus

sehr einflussreich, vor allem durch seine umfassende Glaubenslehre, die
im Jahre 1973 erschienen ist, verschiedene Auflagen erlebte und auch ins
englische (leider nicht ins deutsche) übertragen worden ist19. Ebenso wie
Schoonenberg hat er sich jeweils angestrengt, die Exegese für die dogmatische
Besinnung fruchtbar zu machen. Berkhof ist in wesenlichen Punkten mit
Schoonenberg einverstanden, aber er ist radikaler in seiner Stellungnahme und in
seinen Schlussfolgerungen. Berkhof ist der Meinung, dass die Lehrentscheidung

von Chalcedon die Diskussion über die Christologie in ein unheilvolles
Dilemma getrieben hat. Entweder geht man von der Einheit der Person aus
und dann wird das echte Mensch-sein verkürzt oder man geht von diesem
Mensch-sein aus und dann muss man aus Jesus ein Doppel-Wesen, eine
gespaltene Person machen. Berkhof will sowohl die Einheit von Christus wie
dessen wahre Mensch-sein aufrecht erhalten. Deswegen sieht er sich gezwungen,

sich von Chalcedon zu distanzieren. Das war für ihn freilich keineswegs
leicht. Man kann das ablesen aus den verschiedenen Auflagen seines Buches.
Die Änderungen beziehen sich vorallem auf die Christologie, wobei es nicht
sosehr um seine eigene Auffassung geht, sondern um die Frage nach der
richtigen Einschätzung von Chalcedon. Schliesslich sprach Berkhof offen aus,
dass für ihn der Bruch mit Chalcedon nicht zu vermeiden sei. Darin hat er sich

von Schoonenberg unterschieden, der - wie ich schon andeutete - immer
betont hat, dass er das kirchliche christologische Dogma nicht bekämpfen,
sondern interpretieren und ergänzen wollte.

Berkhof will das Modell der zwei Naturen durch das Modell des Bundes
ersetzen. Jesus ging seinen Weg auf Erden, um den Bund Gottes mit Israel,
der durch den Ungehorsam der menschlichen Bundespartner sein Ziel nicht

18 Vgl. Piet Schoonenberg, Der Geist, das Wort und der Sohn. Eine Geist-Christolo-
gie, Regensburg 1992.

19 Die erste Auflage von H. Berkhof, Christelijk Geloof, erschien 1973. Bald folgten
neue Auflagen. Ich benutzte die 5. revidierte Auflage, die in Nijkerk 1985 veröffentlicht
wurde. Es ist zu beachten, dass der in diesem Buch gebotene pneumatologische Ansatz
sich erheblich von dem Konzept unterscheidet, das Berkhof im Jahre 1968 in seiner
bekannten Monographie Theologie des Heiligen Geistes vorgelegt hat. Vgl. den Nachtrag
von U. Gerber in der 2. Auflage dieser Monographie, Neukirchen 1988.



Pneumachristologie 319

erreicht hatte, zur Erfüllung zu bringen. Wo die Söhne versagten, tritt Jesus
als der wahre Sohn auf. Der Titel «Sohn Gottes» deutet nicht Wesensgleichheit

mit Gott an, sondern muss heilsgeschichtlich verstanden werden; er ist
Bezeichnung einer Bundesbeziehung. Gott selbst sorgt für diesen treuen
Bundespartner. Berkhof spricht sogar von einer neuen Schöpfungstat Gottes:
Die neue Bundesbeziehung zwischen Vater und Sohn basiert auf einer
einzigartigen Ursprungsbeziehung. Nun, diese neue Schöpfungstat hat mit dem
Geist zu tun. Der Geist ist nach Berkhof nicht eine Person, sondern Name für
Gott selbst in seiner Aktivität unter uns. Im Geist erfüllt Gott Jesus ganz und

gar ohne seine menschliche Person zu verdrängen. In Jesus sind keine zwei
Subjekte. Vielmehr ist sein menschliches Ich vom Ich Gottes erfüllt und
geprägt. Die neue Vereinung von Gott und Mensch, die damit gegeben ist, ist
nicht statisch, sondern durchläuft eine Geschichte. Jesus fängt seinen Bundesweg

als Schreinersohn in Nazareth an, um durch Anfechtung und Kampf
hindurch schliesslich völlig am Leben und Wirken des Vaters teilzunehmen («sitzend

zur Rechte Gottes»). Man kann sagen, dass in diesem Gedankengang
die beiden Naturen nicht statisch mit und auf einander, sondern historisch
nach einander gelagert sind.

Es ist klar, dass Berkhof auch das klassische Verständnis der Trinität nicht
aufrecht erhalten kann und er bezeugt das selbst ganz offen. Die Dreieinigkeit

ist nach Berkhof die zusammenfassende Beschreibung des Bundesgeschehens.

Der Vater ist der göttliche Partner, der Sohn der menschliche
Repräsentant, der Geist das Band zwischen beiden und darum auch das Band
zwischen dem Sohn und den Töchtern und Söhnen, die er zu dem Vater zieht.
Das Wort Dreieinigkeit deutet somit ein offenes Geschehen an: Durch den
Geist bekommen wir an der Beziehung zwischen Vater und Sohn Anteil20.

Der dritte Holländer ist Gijs D.J. Dingemans, der bis zu seiner Pensionierung

in Groningen Praktische Theologie lehrte. Sein vor kurzem erschienenes
Buch über den christlichen Glauben trägt den Untertitel: Pneumatheologie.
Dieser Begriff ist aufschlussreich für die Struktur seines Denkens. Auch
Dingemans sieht Jesus als Pneumatophor. Jesus ist ein einzigartiger Träger und
Vermittler des Geistes Gottes. Er ist Mensch, obwohl er von allen anderen
Menschen qualitativ verschieden ist, weil er ganz im Einflussbereich Gottes
lebte und vom Geist Gottes durchdrungen war. Die pneumatologische
Begrifflichkeit ist dynamisch und bringt besser als die traditionellen christologi-
schen Kategorien zum Ausdruck, dass Gott selbst durch Jesus in unserer
Geschichte present ist. Dingemans will übrigens die Begriffe Pneuma und Logos
nicht gegenander ausspielen. Im Gegenteil, er setzt sie direkt nebeneinander.
Sie beleuchten von verschiedenen Richtungen aus das Gleiche: Im Menschen
Jesus wohnt das Geheimnis Gottes. Dabei betonen die Synoptiker mit ihrer

20 Christelijk Geloof, 278-285,326-328.



320 Jan Veenhof

Schilderung von Jesus als Pneumatophor den einen Gesichtspunkt, «den

Menschen», das Johannesevangelium den anderen Blickwinkel, «das
Geheimnis». Gottes Logos, Schöpfungskraft, ist eine befreiende, therapeutische
Kraft, die erneuert, heilt und inspiriert. Dingemans kritisiert die von der
offiziellen Christologie gelehrte unio der göttlichen und menschlichen Natur.
Andrerseits hat er auch Einwände gegen den Adoptianismus, weil dieser die
Einzigartigkeit Jesu gefährdet. Ob die Einwohnung des Geistes bei der
Geburt oder bei der Taufe Jesu anfängt, macht s.E. nicht soviel aus. Dingemans
will ja das «Hinabsteigen» des Geistes auf Jesus nicht als eine Vereinigung der
beiden Naturen verstehen, sondern als die Tatsache, dass «die Stimme des
Rufenden» auf einzigartige Weise in diesem besonderen Menschen «zum
Leben kam». Der Geist ist der (Be)rufende par excellence. Den Begriff
Inkarnation im Sinne von Fleischwerdung des Wortes oder Menschwerdung Gottes

lehnt Dingemans ab und er plädiert für Inhabitation: Der Geist zieht in
Jesus ein als eine wirksame Kraft Gottes. Er weist darauf hin, dass in Joh 1,14
die Inkarnation als Inhabitation («das Wort hat unter oder sogar in uns
gewohnt») ausgelegt wird. Es ist klar, dass auch die Trinitätslehre bei Dingemans

anders aussieht als in der klassischen Tradition. Seine Auffassung liegt,
so sagt er, in der Nähe von Berkhof, er will sich jedoch enger an den jüdischen
Monotheismus anschliessen. An Stelle von Personen redet er über verschiedene

«Arbeitsweisen» des einen Gottes. Diese korrespondieren mit den
verschiedenen Perioden der Geschichte, in denen der eine Gott durch seinen
Geist wirkt: In der Schöpfung, in Israel, in Jesus, in Welt und Kirche21.

Im Vorhergehenden war jeweils vom Logos und vom Pneuma die Rede.
Beide werden mit der Person Jesu in Verbindung gebracht. Die Verbindung
mit dem Logos ist, wie wir gesehen haben, für den Hauptstrom der christolo-
gischen Lehrbildung massgebend geworden. Wenn die Vertreter einer Pneu-

machristologe sich gegen diese Monopolposition wehren, ist das nach meiner
Überzeugung durchaus berechtigt. Die Beziehung zwischen Jesus und dem
Geist ist tiefer und vielseitiger als die meisten Theologen annehmen22.

21 G.D.J. Dingemans, De stem van de Roepende. Pneumatheologie, Kampen 2000,
506f., 513f. Ich möchte noch darauf hinweisen, dass der auch im Ausland bekannt gewordene

Dogmatiker A.A. van Ruler (1908-1970) die Bedeutung der Pneumatologie stark
betonte, aber keine eigentliche Pneumachristologie entwickelt hat. Vielmehr war es sein

Anliegen, die Strukturunterschiede zwischen Pneumatologie und Christologie auszuarbeiten.

22 Vgl. für die folgenden Ausführungen auch Cl. Heitmann und H. Mühlen (Hg.),
Erfahrung und Theologie des Heiligen Geistes, Hamburg/München 1974; Christian
Schütz, Einführung in die Pneumatologie, Darmstadt 1985; A. van de Beek, De adem van
God. De Heilige Geest in kerk en kosmos, Nijkerk 1987; M. Welker, Gottes Geist. Theologie

des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992; Clark H. Pinnock, Flame of love. A Theology
of the Holy Spirit, Downers Grove IL 1996; Th. Wild-Wey, Gottes Geistgegenwart. Ver-
heissung und Wirklichkeit, Neukirchen 2000. Vgl. für die exegetischen Aspekte u.a. J.P.



Pneumachristologie 321

Wenn wir die entsprechenden biblischen Zeugnisse näher ins Auge fassen,
entdecken wir schon bald, dass in ihnen zwei «Bewegungen», zwei Linien,
zwei verschiedene Akzentuierungen ans Licht treten. Einerseits die Bewegung

vom Geist zu Jesus. Auf dieser Linie begegnet uns der Geist als derjenige,

der die Person und den Weg Jesu massgebend prägt. Hier erscheint Jesus
als der Träger des Geistes. Andrerseits die Bewegung von Jesus bzw. Christus
zu dem Geist. Auf dieser andere Linie begegnet uns der Geist als derjenige,
der die «Sache Jesu» in der Welt aktualisiert und zum Effekt bringt; Jesus ist
als der Erhöhte der Sender des Geistes.

Die erste Linie herrscht in den synoptischen Evangelien vor. Die Geburtsund

Kindheitsgeschichten bei Matthäus und Lukas wollen uns zeigen, dass

schon der Ursprung Jesu durch das Wirken des Geistes bestimmt ist und dass

dieses Wirken seinen ganzen Lebensweg und sein ganzes Lebenswerk
kennzeichnen. Jesus war Träger des Geistes auf eine Weise, die die Einwohnung
des Geistes in den Propheten und anderen Gottesgesandten in Israel offenbar
übertroffen hat.

Die Taufe Jesu durch Johannes ist mit der Verleihung des Geistes verbunden.

Bei dieser Taufe wurde er vom Geist erfüllt, eingesetzt in und zugerüstet
für seine Aufgabe. Es heisst ja: Der Heilige Geist kam sichtbar in Gestalt
einer Taube auf ihn herab, und eine Stimme aus dem Himmel sprach: Du bist
mein geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden (Luk 3,22 und par.).
Und dieser Geist hat ihn nicht nur, wie es bei den alttestamentlichen Propheten

der Fall war, mit gewissen «Pausen» angetrieben; vielmehr ist Er permanent

bei und in ihm geblieben (vgl. Joh 1,33). Durch die ganz besondere und
tiefe Erfüllung mit dem Geist Gottes hat Jesus den Gott Israels spezifisch als
seinen Gott erfahren, in der Beziehung vom Sohn zum Vater(vgl. Luk 3,22).
Die Abba-Erfahrung ist die Seele und Grundlage von der Verkündigung und
Lebenspraxis von Jesus.23

Der Taufe folgt die Versuchung in der Wüste. Sie wird in Lukas 4,1 eingeleitet

mit den Worten: Erfüllt vom Heiligen Geist, verliess Jesus die
Jordangegend. Darauf führte ihn der Geist vierzig Tage lang in der Wüste umher.
Nachher heisst es, Lukas 4,14: Jesus kehrte, erfüllt von der Kraft des Geistes,
nach Galiläa zurück. Der Geist ist der «Inspirator», der «Dirigent» Jesu,
bereits in dieser schweren Erfahrung der Versuchung, und ist es seitdem geblieben.

Versteeg, Christus en de Geest. Een onderzoek naar de verhouding van de opgestane
Christus en de Geest van God volgens de brieven van Paulus, Kampen 1971; J.D.G. Dunn,
Jesus and the Spirit. A Study of the Religious and Charismatic Experience of Jesus and the
first Christians as reflected in the New Testament, London 1975; E. Schweizer, Heiliger
Geist. Bibliothek Themen der Theologie, Ergänzungsband, Stuttgart/Berlin 1978. In der
Wiedergabe von Bibelstellen folge ich im allgemeinen der Einheitsübersetzung.

23 E. Schillebeeckx, Jesus. Het verhaal van een Levende, Bloemendaal 1974,210-221.



322 Jan Veenhof

Es folgt dann bei Lukas 4 die programmatische Verkündigung Jesu in der
Synagoge in Nazareth, in der er die Prophétie Jesajas (61,1.2 ; vgl. Jes 29,18
und 58,6) auf sich und sein Wirken bezieht:

Der Geist des Herrn ruht auf mir, denn Er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, damit
ich den Armen eine gute Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung
verkündige und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und
ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe (Luk 4,18.19).

Jesus ist der Gesalbte, Masjiach, Messias. Die Salbung als metaphorische
Qualifikation spielt auf die Salbung mit Öl an, die die Gabe des Geistes
symbolisiert. Diese ist für die Einsetzung in das Amt und die Zurüstung mit Kraft
konstitutiv.

Jesus ist Träger des Geistes so wie die Propheten Israels durch den Geist
angetrieben und getragen wurden, aber noch stärker, intensiver und, wie
gesagt, permanent. Der Prophet ist einer, der von Gott in seine Pläne eingeweiht

wird, ein «Vertrauter Gottes», wie ein Sohn der Vertrauter seines
Vaters ist. Das trifft in einzigartiger Weise für Jesus zu, vgl. Mt 11,27.

Als Prophet ist Jesus im Israel seiner Tage aufgetreten, als eschatologi-
scher Prophet, der in seinem Reden und in seinem Handeln den schalom des

anbrechenden Gottesreiches verkündigt. Durch den Geist spricht Jesus seine
Worte und vollzieht er seine Taten von Heilung und Heil, von Befreiung im
umfassenden Sinn. Explizit und eindrücklich wird das bezeugt in der Rede Jesu,

in der er die von ihm vollzogenen Dämonenaustreibungen verteidigt. In
Mt 12,28 heisst es: Wenn ich aber die Dämonen durch den Geist Gottes
austreibe, dann ist das Reich Gottes schon zu euch gekommen.

So wurde Jesus in seinem ganzen öffentlichen Leben und Wirken durch
den Heiligen Geist geleitet, inspiriert, getragen und erfüllt. Wichtig ist die
zusammenfassende Aussage von Petrus in seiner Predigt im Hause des Kornelius.

Er sagt da (Apg 10,37): Ihr wisst, was im ganzen Land der Juden geschehen

ist, angefangen in Galiläa, nach der Taufe, die Johannes verkündet hat.
Weiter heisst es (10,38): wie Gott Jesus von Nazaret gesalbt hat mit dem
Heiligen Geist und mit Kraft, wie dieser umherzog, Gutes tat und alle heilte, die
in der Gewalt des Teufels waren; denn Gott war mit ihm.

Es hat also einen tiefen Sinn, dass Jesus «Christus» genannt wurde. Der
Neutestamentier van Unnik hat darauf hingewiesen, dass die ersten Christen
die ursprüngliche Bedeutung des Begriffes «Gesalbter» noch ganz klar
gespürt haben. Der Begriff war kein «Fossil», andrenfalls hätte man das hebräische

«Messias» nicht ins griechische übersetzt! Er macht auf Apg 4,27
aufmerksam, wo im Gebet der Urgemeinde gesprochen wird über «deinen heiligen

Knecht Jesus, den du gesalbt hast», obgleich Jesu nicht im wörtlichen Sinne

gesalbt wurde.24

24 Vgl. W.C. van Unnik, Jesus the Christ, NTS 8 (1961-1962) 101-116.



Pneumachristologie 323

Auch das Höchste, das Jesus getan hat - die Hingabe des eigenen Lebens
bis in den Tod - können wir mit dem Geist in Verbindung bringen (vgl. Hebr
9,14). Durch den Geist beseelt und getragen, hat Jesus sein Leben und Wirken

auf Erden vollendet, bis zum Schluss.
Das Ende - der Tod am Kreuz - wurde jedoch ein neuer Anfang - die

Auferstehung, die ebenfalls auf die Wirkung des Geistes zurückgeführt wird
(Rom 8,11). Diese Wende ist sozusagen ein «Scharniergeschehen»: sie bedeutet

auch eine Änderung in der Beziehung zwischen Jesus und dem Geist. Es

tritt etwas Neues auf den Plan und dieses Neue wird in der zweiten Linie
sichtbar.

Diese andere Linie, die Bewegung von Christus zu dem Geist, tritt bei
Paulus und Johannes in den Vordergrund. Jesus ist hier primär nicht der Träger,

sondern der Sender des Geistes. Für Johannes sind charakteristisch die
Aussagen, die den Geist als den von Jesus und von seinem Vater gesandten
Parakletos bezeichnen (vgl. Joh 14,16.26; 15,26; 16,7).25

Für Paulus ist bezeichnend, dass er den Geist Gottes als den Geist von
Christus qualifiziert (Rom 8,9 vgl. Gal 4,6). Der Geist steht Jesus als dem
Christus sozusagen «zur Verfügung». Das beinhaltet, dass Jesus Christus von
nun an im Geist gegenwärtig ist und handelt und dass der Geist das Wirken
von Jesus aktualisiert und wirksam macht.

Die beiden Bewegungen sind klar zu unterscheiden, andrerseits nicht zu
trennen. Sie werden bisweilen auch in einem Atemzug genannt und auf
einander bezogen, z.B. in der im Johannesevangelium überlieferten Aussage des
Täufers: der mich gesandt hat, mit Wasser zu taufen, er hat mir gesagt: Auf
wen du den Geist herabkommen siehst und auf wem er bleibt, der ist es, der
mit dem Heiligen Geist tauft (Joh 1,33).

Die Tatsache, dass Jesus Träger des Geistes ist, ist offensichtlich die
Voraussetzung dafür, dass er den Geist aussenden kann. Er, der selbst mit dem
Geist getauft wurde, ist jetzt der, der mit dem Geist tauft..

Es ist auffällig, dass das Neue Testament nicht nur bezeugt, dass der
erhöhte Jesus den Geist sendet, sondern auch den neuen «Status» von Jesus
selbst mit Hilfe des Begriffes «Geist» andeutet. Aufschlussreich ist die
vielbesprochene Stelle Rom 1,3.4, wo Paulus wahrscheinlich ein urchristliches
Glaubensbekenntnis benutzt, um Gottes Weg mit Jesus darzustellen. Der
Anfang ist die Inkarnation: das Kommen im Fleisch. Das krönende Ende und
Ziel ist die Einsetzung zu Sohn Gottes-in-Macht; sie wird mit dem Wirken des

Geistes verbunden. Die Erhöhung Jesu vollzieht sich durch Gott in der Kraft
des Geistes. Es ist bemerkenswert, dass die Erwähnung des Geistes nicht nur
auf den Akt der Auferweckung als solchen bezogen wird, sondern auch auf

25 J. Veenhof, Der Paraklet, in: O.A. Dilschneider (Hg.), Theologie des Geistes,
Gütersloh 1980,121-140.



324 Jan Veenhof

die durch diesen Akt eröffnete neue Daseinsweise und Funktion von
Christus.26

In Abweichung vom durchgehenden Sprachgebrauch bei Paulus deuten
die Begriffe «Fleisch» und «Geist» hier nicht den Gegensatz zwischen dem
alten und dem neuen durch die Gnade beherrschten Leben an, sondern - in
Übereinstimmung mit dem alttestamentlichen Sprachgebrauch - den Kontrast

zwischen der irdisch-menschlichen und der himmlisch-göttlichen
Existenzform. Die beiden durch «Fleisch» und «Geist» gekennzeichneten Sätze
umschreiben somit die zwei «Stände» von Christus, den irdischen und den
erhöhten (vgl I Tim 3,16)27.

Es spricht vieles dafür, dass die Verwendung der Begriffe Fleisch und
Geist, die wir bei den apostolischen Vätern gefunden haben, sich an die
Begrifflichkeit in diesen Stellen anschliesst bzw. dass beide einen bereits
eingebürgerten Wortgebrauch voraussetzen. Auffällig ist übrigens: Was im Neuen
Testament als Ziel und Krönung des irdischen Lebens Jesu genannt wird,
eben «Geist», ist bei den Apostolischen Vätern auch der Anfang und der
Ursprung des Weges Jesu28.

Von hieraus kann man die Verbindung zwischen der ersten und der zweiten

Bewegung noch etwas näher beschreiben. Ich erlaube mir dabei eine eini-
germassen freie Gedankenassoziation. Wenn wir versuchen das ganze Werk,
das Gott in Jesus durch den Geist tut, kurz zusammen zu fassen, kann man
etwa so formulieren: Es vollzieht sich eine grosse, allumfassende «Bewegung»
von Gott hin zur Welt und zu den Menschen, denn er will seine Schöpfung
zurechtbringen. Das tut er durch seinen Geist, den Atem des Lebens, die
göttlich-kreative Energie, die reinigt und erneuert, die heil und ganz macht. Dazu
werden bereits im Alten Bund Menschen inspiriert und erfüllt - Richter und
Könige, Priester und Propheten - die in dem riesigen Werk der Neuschöpfung

ihren Teil beizutragen haben. In der Geschichte der Neuschöpfung ist
Jesus Christus einzigartig. Er ist nicht nur zeitweise, sondern permanent vom
Geist erfüllt. Ja, seine ganze Existenz ist in ihrem Ursprung durch den Geist
bedingt. Er ist voll von Geist, «durchflutet» durch den Geist, so sehr, dass dieser

Geist von ihm her zu anderen «strömen» kann. Damit ist zugleich gegeben:

Durch diese Wirkung bleibt Jesus Christus als einzigartiger Sohn seines

göttlichen Vaters nicht allein. Durch ihn und seinen Geist werden Menschen
zu seinen Geschwistern. Durch die Vermittlung von Jesus mit dem Geist er-

26 J.S. Vos, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zur paulinischen Pneumatologie
(Theol. Bibl. XLVII), Assen 1973,80.

27 Vgl. z.B. H. Ridderbos, Paulus. Ein Entwurf seiner Theologie, Wuppertal 1970, 49-
52 und E.P. Sanders, Paulus. Eine Einführung. Reclam: Stuttgart 1995,106-109.

2S Vgl. F. Dünzl, Pneuma. Funktionen des theologischen Begriffs in frühchristlicher
Literatur (Jahrbuch für Antike und Christentum Ergänzungsband 30), Münster/W. 2000.



Pneumachristologie 325

füllt können all diese Menschen Gott als Vater anrufen und als Gottes Söhne
und Töchter in Freiheit und Liebe leben.

Aus alledem wird klar, dass Jesus und der Geist sehr eng miteinander
verbunden sind. Man kann sich sogar fragen, ob beide nicht identisch sind. Die
vieldiskutierte Stelle II Kor 3,17a («Der Herr aber ist der Geist») und andere
Aussagen von Paulus können dieser Annahme Vorschub leisten. Beim näheren

Zusehen zeigt sich aber, dass eine völlige Identifikation nicht gemeint ist.
Allein schon die Aussage des Paulus, dass niemand sagen kann, dass Jesus

Herr ist ausser im Heiligen Geist (I Kor 12,3), lässt sich mit einer vollständigen

Identifikation schwer vereinbaren. Es ist sicher wahr, dass Christus und
der Geist in der konkreten Erfahrung meistens nicht zu trennen sind. Aber
das berechtigt noch nicht zu einer Gleichsetzung.

Um die Beziehung zwischen beiden richtig zu sehen, sollte man sich nicht
auf diese beide beschränken, sondern bewusst auch die Beziehung zwischen
Jesus und seinem Vater ins Auge fassen. Man muss berücksichtigen, dass die
paulinische - und überhaupt die apostolische - Verkündiging explizit oder
implizit von der vorher angedeuteten «Bewegung» Gottes zu den Menschen
spricht und dass in dieser Bewegung drei «Prinzipien» zu erkennen sind (vgl.
Eph 2,18). Die Bewegung geht vom Vater aus, wird über Jesus als Träger und
Sender des Geistes an die Menschen weitergeleitet; diese Menschen werden
durch den Geist mit Jesus verbunden und durch Jesus mit dem Vater. In
räumlichen Kategorien ist es die Bewegung von oben nach unten und nachher
von unten nach oben. Der Vater ist der Anfang und Ursprung und ebenfalls
das Ziel dieser grossen, Welt und Menschheit umfassenden Bewegung (I Kor
15,28). In der Perspektive dieser grossen Bewegung können wir die Beziehung

zwischen Jesus und dem Geist mit all ihren Aspekten besser erfassen
und würdigen, als wenn man sie isoliert betrachtet29.

Angesichts dieser Zusammenhänge ist es verständlich und berechtigt, dass

die Vertreter einer Pneumachristologie die Monopolposition der Logoschri-
stologie nicht einfach hinnehmen können und dass sie die pneumatische
Dimension wieder zur Geltung bringen wollen. Das ist auch mein Anliegen. Es
ist übrigens nicht meine Absicht in Reaktion gegen die Hauptrichtung der
christologischen Besinnung für eine exklusive Pneumachristologie zu werben.

Es gilt nach meiner Überzeugung beiderseits auf den Anspruch von
Exklusivität zu verzichten. Beide Christologien ergänzen sich. Beide haben ihre
Berechtigung. Jede bietet ein gültiges, verantwortbares «Paradigma» für das

Verständnis von der Person Jesu Christi. Beide können in der Glaubensge-

29 Vgl. W. Thüsing, Per Christum in Deum. Studien zum Verhältnis von Christozentrik
und Theozentrik in den paulinischen Hauptbriefen (Neutestamentliche Abhandlungen
Neue Folge 1), Münster 1965. Thüsing korrigiert mit Recht die oft verteidigte Aufassung.
dass das Pneuma mit dem erhöhten Christus identisch sei.



326 Jan Veenhof

meinschaft und in der persönlichen Glaubenserfahrung sehr wohl zusammengehen.

Ein Plädoyer für dieses Zusammengehen findet im biblischen Zeugnis
eine tragfähige und fruchtbare Basis. Wer sich mit den Begriffen «Wort» und
«Geist» im biblischen Zeugnis befasst, entdeckt schon bald, dass sie von
ihrem Inhalt und von ihrer Funktion her eng zusammenhängen.

Das hebräische und das griechische Wort für «Geist», ruach und pneuma,
sind beide oft Andeutung von Luft-in-Bewegung, Wind, Atem bzw. Atemzug.

Der Zusammenhang ist sofort ersichtlich: Es ist ja klar, dass das gesprochene

vokale Wort immer mit der Funktion des Atmens verbunden ist. Ein
Zeichen der Zusammengehörigkeit ist, dass der Geist Gottes Propheten
befähigt das Wort Gottes zu verkündigen. Es ist deswegen nicht erstaunlich,
dass Wort und Geist oft zusammen erwähnt werden (vgl. Jes 59,21).

In diesem Zusammenhang sollte noch ein dritter Begriff genannt werden,
nämlich die Weisheit. Die Weisheitsliteratur zeigt einerseits eine starke
Verbindung von der Weisheit mit dem Wort (vgl. Spr 8,22-31 und Weish 9,1.2
über die Funktion der Weisheit bei der Schöpfung, eine Funktion, die in
anderen Stellen, etwa Ps 33,6, dem Wort zugeschrieben wird.). Sie zeigt andrerseits

ebenfalls eine starke Verbindung mit dem Geist (Weisheit ist eine Gabe
der Geistes, Jes 11,2; sie macht Menschen zu Propheten, vgl. Weish 7,27). Es
ist bemerkenswert, dass in der späteren rabbinischen Literatur Weisheit und
Tora oft identifiziert werden. Interessant ist auch, dass chokma und ruach beide

mehrmals als weiblich beschrieben werden. Das hebräische ruach ist
bekanntlich ein Femininum («Geistin») und die chokma kann als eine Frau
dargestellt werden, die in der Öffentlichkeit ihre Stimme erhebt (Spr 1,20.21).

«Weisheit» schlägt sozusagen eine Brücke zwischen Wort und Geist.
Gelegentlich werden alle drei Begriffe in einem Atem genannt. So ruft die Weisheit:

Wendet euch meiner Mahnung zu! Dann will ich auf euch meinen Geist
ausgiessen und meine Worte euch kund tun (Spr 1,23)30.

Für unser Thema ist wichtig, dass diese drei Begriffe im neutestamentli-
chen Zeugnis alle auf Jesus Christus bezogen werden. Die Beziehungen von
Wort und Geist zu Jesus kamen im vorhergehenden schon wiederholt zur
Sprache. Die Beziehung zwischen Weisheit und Jesus ist in der Weisheitstra-

30 Vgl. für die exegetischen Aspekte von dabar, chokma und ruach E. Jenni (Hg.),
THAT I 433-443, 557-569; II 726-753. Siehe für die Zusammenhänge weiter J.-J. Suur-
mond, Het spei van Woord en Geest. Aanzet tot een charismatische theologie, Baarn
1994, der viel Literatur, u.a. die Monographie von G. von Rad über die Weisheit in Israel,
verarbeitet. Umfassende exegetische und dogmengeschichtliche Dokumentation bietet
Schoonenberg selbst in seinem in Anm. 18 genannten Buch. Auffallend ist die Weise, in
der Jesus im Koran als ein Wort bzw ein Geist aus Gott verstanden wird, vgl. C-A. Keller
in seinem Beitrag Das Jesusbild der Muslime, in: C-A. Keller u.a., Jesus ausserhalb der
Kirche. Das Jesusverständnis in neuen religiösen Bewegungen, Freiburg(CH)/Zürich
1989,39.



Pneumachristologie 327

dition dokumentiert, welche die Bedeutung von Jesus in der Perspektive der
sophia beleuchtet (vgl. u.a. Mt 12,42 und 13,54; I Kor 1,24)31.

Sehr bemerkenswert ist, dass auch der Prolog des Johannesevangeliums
mit seinem hymnischen Zeugnis über den logos, der Fleisch wurde, deutliche
Spuren dieser Weisheitstradition aufzeigt. Alle Aussagen in Johannes 1 über
den logos finden ihre Parallelen in dem, was im 7. Kapitel des Buches Weisheit

über die Weisheit gesagt wird32.

Wer diese Zusammenhänge akzeptiert, wird sich nicht veranlasst fühlen,
die Logos- und die Pneumachristologie gegeneinander auszuspielen. Die
biblischen Daten bieten tatsächlich keinen triftigen Grund, sie als Antipoden zu
betrachten. Das schliesst freilichlich nicht aus, dass man in der konkreten
Ausarbeitung von beiden zu kontrastierenden Entwürfen kommen kann und
vielfach auch gekommen ist. Man kann feststellen, dass im allgemeinen die
Logoschristologie als eine Christologie von oben und die Pneumachristologie
als eine Christologie von unten gesehen und entfaltet wurde. Die Logoschristologie,

so wurde und wird oft argumentiert, hebt die Göttlichkeit Jesu hervor,

die Pneumachristologie seine Menschlichkeit. Diese Charakterisierung
wurde auch für die Beurteilung von beiden massgebend, in positivem oder
negativem Sinn33.

Die Frage ist jedoch, ob eine Pneumachristologie notwendig und zwangsläufig

diesem Bild entsprechen muss. Das ist m.E. nicht der Fall. Es gibt eine
andere Möglichkeit. Ich weise hier auf die Auffassung von A. Schlatter hin,
der nicht nur ein hervorragender Exeget sondern auch ein scharfsinniger
Dogmatiker war. In seiner Erörterung der christologischen Fragen betont er,
dass die Erscheinung von Jesus Christus einem schöpferischen Wirken Gottes
zu verdanken ist: Es ist das Wirken Gottes, das die Menschlichkeit Jesu

erzeugt und regiert. Dann sagt er: «Das wird von beiden Formeln gesagt, mit
denen die Apostel Gottes Beziehung zum Menschen Jesus beschreiben, sowohl
dann, wenn gesagt wird, Jesus sei der Träger des göttlichen Geistes, als dann,
wenn gesagt wird, er sei das Wort Gottes, das in ihm Fleisch geworden sei.
Sowohl durch den Geist als das Wort wird Gottes Wirken auf die Menschheit

31 Vgl. F. Christ, Jesus Sophia. Die Sophia-Christologie bei den Synoptikern.
(AThANT 57). Zürich 1970; E. Schüssler-Fiorenza, Jesus - Miriams Kind, Sophias
Prophet. Kritische Anfragen feministischer Theologie, Gütersloh 1997.

32 Vgl. z.B. R.E. Brown, The Gospel according to John (I-XII), Garden City NY 1966,
CXXII-CXXV.

33 Vgl. für eine negative Beurteilung z.B. P. Althaus, Grundriss der Dogmatik II,
Erlangen 1932, 106f. Auch die Christologie Schoonenbergs hat nicht selten kritische Fragen

hervorgerufen, vgl. z.B. K. Runia, The present-day Christological debate, Leicester
1984, 48-53; G.P. Hartveit, Symboliek. Een beschrijving van kernen van christelijk belij-
den, Kampen 1991, 65-67; B. Wentsel, Dogmatiek 4a, Kampen 1995, 27-31, der ebenfalls
Berkhof kritisiert. Auch H.E. Wevers, Jezus Christus van waar komt Hij?, Delft 1986, 44-
61, kritisiert beide.



328 Jan Veenhof

Jesu gerichtet, sodass sie durch ihn ihren Bestand und ihre Geschichte erhält.
Indem er durch den Geist geworden ist, empfing er vom Geist sein Wesen,
seinen Willen und seine Macht, und indem das Wort hier Fleisch, also ein
menschliches Leben samt seinem natürlichen Substrat hervorbringt, wird
Jesus vom Anfang seines Lebens her durch Gottes Wirken gemacht».34

Es ist auffallend, dass Schlatter hier Wort und Geist koordiniert und par-
allellisiert. Für das richtige Verständnis der Wirkung Gottes in Bezug auf die
Person von Jesus ist neben - nicht anstelle von! - der Dimension des Logos
die pneumatische Dimension wesentlich. Das ist ein wichtiges Motiv bei
Schlatter, das die übliche Einschätzung der Pneumachristologie korrigiert.
Ich schliesse mich dem gerne an.

Übrigens ist es sicherlich wahr, dass der methodische Einstieg beim Pneu-
ma spezielle Möglichkeiten bietet das wahre Mensch-sein Jesu konkret zu
erfassen. Die Logoschristologie anerkennt zwar auch die Menschlichkeit Jesu
und spricht mit Joh 1,14 über sein Kommen in das Fleisch, aber sie verfügt
nicht über die begrifflichen Mittel, dieses Mensch-sein zu konkretisieren.
Anders ist mit dem Pneuma und der pneumatischen Christologie. Das Pneuma
enthält die Dimension des Dynamischen, des Geschichtlichen und auf der
ganzen Linie des Menschlichen. Der Geist offenbart sich schon im Alten
Bund als derjenige, der Menschen mit ihrer vollen Menschlichkeit in Dienst
nimmt und als derjenige, der die Geschichte des Volkes Gottes und der ganzen

Welt zu ihrer Bestimmung führt (vgl für den Geist als Geschichtsmacht
Jes 63,10-14)35. Eine Pneumachristologie bietet die Möglichkeit, das Menschsein

Jesu und seine Geschichte, sein Wachstum und Entwicklung als konkrete
historische Person (vgl. Luk 2,40; Hebr 5,8) zu berücksichtigen. Sie versetzt
uns also in die Lage, den historischen Weg Jesu ins Auge zu fassen; den Weg,
auf dem er als Träger des Geistes in Wort und Tat auf Erden das Heil des
Reiches Gottes verwirklicht; den Weg, der durch Versuchung und Kampf, durch
Leiden und Kreuz hindurch, zu seiner Auferweckung und Verherrlichung
führt.

Ein zweiter Vorteil des pneumachristologischen «Modells» ist, dass es uns
in die Lage versetzt, der Zusammengehörigkeit von Christus und den Christen

recht widerfahren zu lassen. Ich habe diesen Aspekt gerade vorher schon
kurz angesprochen. Jesus ist der Erstgeborene unter vielen Brüdern (Rom
8,29): er ist unser älteste Bruder. Das ist möglich, weil es der selbe Geist ist,
der in Ihm und in uns wohnt36. Der Geist macht uns zu Söhnen Gottes. Dabei

34 A. Schlatter, Das christliche Dogma, Stuttgart 1923,336.
35 Vgl. den immer noch wertvollen Beitrag von Th.C. Vriezen, De Heilige Geest in het

Oude Testament, in De Spiritu Sancto. Bijdragen tot de leer van de Heilige Geest bij gele-
genheid van het 2e eeuwfeest van het Stipendium Bernardinum, Utrecht 1964,7-39.

36 Bemerkenswert ist, dass der Heidelberger Katechismus auf die Frage (es ist die
Frage 32): Warum wirst du ein Christ genannt? eine Antwort gibt, die anfängt mit der



Pneumachristologie 329

ist zu beachten, dass im paulinischen Wortgebrauch der Begriff «Söhne» auch
die Töchter einschliesst, so wie der Begriff «Brüder» auch die «Schwestern»
umfasst. Die Tragweite und Tiefe dieser Qualifikationen wird oft nicht
erkannt. Christen kennen und verwenden die Bezeichnung «Kinder Gottes».
Sie zögern jedoch sich selbst und Mitchristen als Söhne und Töchter Gottes
zu qualizieren. Das tönt in ihren Ohren allzu anmassend und überheblich. Es
ist gut, auf die Stimme von Paulus zu hören, der unbefangen abwechslend
über Kinder und Söhne spricht (vgl. Rom 8,14-17).

Mit diesen Hinweisen möchte ich nochmals betonen, dass die
Pneumachristologie eine für das Denken verantwortbare und für das Leben fruchtbare

Christologie darstellt, die der Logoschristologie ebenbürtig ist. Wer und
was Jesus Christus ist, kann man mit Hilfe von beiden Modellen umschreiben.

Wir haben festgestellt, dass die Logoschristologie in der Geschichte von
Kirche und Theologie vorherrschend geworden ist. Sie wurde die Grundlage
für die offiziell anerkannte Lehrbildung in Bezug auf die Person von Jesus

Christus und die Trinität mit all ihren Grundelementen. Wir denken an die
Präexistenz, die Lehre von der zwei Naturen in der einen Person und das

Konzept der Anhypostasie. Es verwundert deshalb nicht, dass diejenigen, die
eine Pneumachristologie befürworten, in ihrer Kritik der Vorherrschaft der
Logoschristologie, auch diese Grundlemente zur Sprache bringen. Sie üben,
wie wir gesehen haben, Kritik, gelegentlich bis zur Ablehnung, oder sie
machen Vorschläge zur Transformation und Ergänzung. Da wäre genügend An-
lass auf diese Grundelemente und deren Beurteilung näher einzugehen. Das
würde jedoch den Rahmen dieses Artikels sprengen.37 Deswegen beschränke
ich mich auf einige Gesichtspunkte.

Ich möchte hervorheben, dass beide Paradigmata der Christologie durch
die Weise, in der sie konkret ausgearbeitet und angewandt worden sind, für
Kritik anfällig sind.

Ich will mit der Logoschristologie anfangen, weil sie bis heute eine dominante

Position einnimmt. Die Kritik auf die Logoschristologie ist oft zugleich
auch Kritik an die klassische Dogmen und ihre Wirkungsgeschichte. Niemand
kann verneinen, dass der Aufbau der kirchlichen Christologie, zusammen mit
der Entfaltung der Trinitätslehre, eine eindrucksvolle denkerische und
religiöse Leistung darstellt. Die eigentliche Intention dieser Christologie sollte

Aussage: Weil ich durch den Glauben ein Glied Christi und also seiner Salbung teilhaftig
bin.

37 Dingemans gibt einen guten Eindruck von heutigen Diskussionen in den Niederlanden

(an denen etwa die Dogmatiker van de Beek und H.M. Kuitert und die Neutesta-
mentler C.J den Heyer und M. de Jonge teilnehmen) vgl. a.a.O. 426ff. Vgl. die historischen
Skizzen und nüchterne Orientierung im Hinblick auf die Gegenwart des Leidener Dog-
mengeschichtlers E. Meijering in God, Christus, Heilige Geest. Achtergrond en bedoeling
van de Drieeenheid, uitg. De Balans 2002.



330 Jan Veenhof

man positiv würdigen. Man wollte die Botschaft des Evangeliums schützen.
Natürlich hat man das mit den Denkmitteln der damaligen Zeit getan. Keiner
wird das den Konzilienvätern zum Vorwurf machen können. Uns jedoch
kostet es nach so vielen Jahrhunderten grosse Mühe genau zu bestimmen und
nach zu empfinden, was sie damals genau mit «Natur» und «Person» gemeint
haben. Was urprünglich als Interpretationsmittel geplant war, ist jetzt im
hohen Grad selber interpretationsbedürftig. Ein anderes Problem ist damit
gegeben, dass in der Art und Weise, wie das theologische Denken die Dogmen
entfaltete, das konkrete Menschsein von Jesus nicht wirklich zur Geltung
kam. Das ist ein wichtiges Motiv der Kritik der späteren Zeit bis heute. Auch
die hier besprochenen Theologen sind Wortführer dieser Kritik. Man kann
man sagen, dass die Reaktion gegen jede Form von Doketismus ihre
Gedankengänge in hohem Masse prägt.

In dieser Kritik stehen sie nicht allein. Es ist auffällig, dass auch ein Mann
wie Schlatter, der sich in seiner religiösen und theologischen Grundposition
sehr mit der klassischen Christologie verbunden fühlte, dennoch seine Bedenken

nicht zurückhält. Bezeichnend für ihn ist, dass er den Intellektualismus in
den Lehrsätzen tadelt; durch das Denken werde das Leben geschädigt. Für
Schlatter ist der Begriff «Natur» recht problematisch. Die Vergleichung mit
einer Zusammensetzung von Naturen genügt nicht, um ein lebendiges Ich zu
beschreiben und gibt dem Christusbild etwas Starres. «Anhypostatos» wecke
Assoziationen an die Analogie mit einer physischen Verbindung und gebe zu
doketischen Gedanken über Jesus Anlass. Die Worte Jesu und der Apostel
setzen die Gottheit und die Menschheit nicht wie zwei ruhende Dinge
nebeneinander, sondern reden hier von einem Willensverband. Das Reden über
Natur bzw. Naturen begünstige die Geringschätzung der Geschichte, für welche

das eigentliche Wunder nicht mehr in dem liegt, was Jesus tat und gab
sondern in der Einigung der beiden Naturen in Jesus.38

Diese Kritik eines grossen Exegeten ist wichtig, gerade auch weil in der
Dogmenbildung wie in der späteren Interpretation von Dogmen jeweils
exegetische Erkenntnisse eine wichtige Rolle spielen. Auch das Umgekehrte
kann man wahrnehmen, nämlich dass die exegetische Arbeit durch dogmatische

Voraussetzungen geprägt wird. Die Logoschristologie basiert vor allem
auf dem Prolog des Johannesevangeliums. Ich möchte zeigen, wie bestimmte

,s Schlatter, a.a.O. 335-338. Schlatter kann sich scharf ausdrücken. So spricht er
kritisch über die «Verkehrung der Erkenntnis Jesu in eine Analyse seines Wesens». Aus der
dadurch hervorgebrachte Denkreligion «ergaben sich auch die unsittlichen Vorgänge, die
die Geschichte der Christologie entstellen, denn die Denkreligionen sind nicht gegen die
herrischen, egoistischen Ziele geschützt. Weil sie den Menschen mit seiner Begriffsbildung
und Denkarbeit zum Bildner der Religion erheben, entzünden sie leicht einen Fanatismus,
der für den Lehrsatz streitet, als handelte es sich direkt um Gott», a.a.O. 335. Vgl. die Kritik

am Physis-Begriff bei Lochman und Ott, in F. Buri, J.M. Lochman, H. Ott, Dogmatik
im Dialog. Band 3: Schöpfung und Erlösung, Gütersloh 1976,175,182.



Pneumachristologie 331

Gedanken und Aussagen über Jesus aus dem Prolog herausgelesen werden
bzw. in den Prolog hingelesen worden sind.

Es geht dabei um Gedanken und Aussagen, die als mehr oder weniger
extreme Exponenten der Logoschristologie betrachtet werden können.

Ich möchte zunächst noch auf die Anhypostasie-Idee hinweisen, die lehrt,
dass das Persons- Subjekt, die Identität der Person Jesu im göttlichen Logos
liegt. In Reaktion auf die Kritik und zur Vermeidung von Missverständnissen
betonen bestimmte Vertreter dieser Idee, dass die anhypostasie nicht aus-
schliesst, dass Jesus eine menschliche Person war. Diese Interpretation bietet
zwar Spielraum, aber kann dennoch den Schatten, der auf diesem Begriff liegt
nicht wegnehmen. Die wichtigen Gesichtspunkte, die man mit diesem Begriff
verbindet, kann man besser auf andere Weise thematisieren39.

Eine möglichst unvoreingenommene Interpretation von Joh 1,14 kann
hier Entspannung bringen. Das Wort ward Fleisch - es ist ein Wort mit einem
tiefen Klang. Das Geschehen, das hier angesprochen wird, führt auch in die
Tiefe: Das Wort solidarisiert sich völlig mit unserem Mensch-sein in all seiner
Schwäche und Hinfälligkeit. So wird der Weg Jesu in unserer Welt bezeichnet.

Es geht um die Inkarnation, wobei freilich aufallend ist, dass jede
anthropologische, psychologische oder sonstige Analyse von dem Modus der
Inkarnation hier fehlt. Die dogmatische Begriffsbildung hat allzusehr versucht, das
Geheimnis der Inkarnation anthropologisch einigermassen durchsichtig zu
machen. Schillebeeckx sagt mit Recht, dass die Begrifflichkeit als solche
keinen präzisierenden Aufschluss bietet, wie die Inkarnation theologisch zu
verstehen ist. Zur Verdeutlichung verweist er auf den in I Joh 1,2 verwendeten
Terminus ephanerote - es ist erschienen40. Man kann nach meiner Ansicht die
Aussage sinngemäss so umschreiben: Der Logos ist Fleisch und Blut geworden,

nämlich in Jesus. Er verkörpert in seinem ganzen Sein und Wirken den

Logos. Das sollte genügen. Überlegungen über die Konstitution der Person
u.s.w. werden leicht zu Spekulationen und bringen uns nicht wirklich weiter.

Interessant ist in diesem Zusammenhang dass die Aussage in Joh 1,14 im
gleichen Vers noch durch ein anderes Verb erhellt wird: es hat unter uns
gewohnt. Dieses Verb ist auch deswegen beachtenswert, weil man öfters incar-
natio als Stichwort der Logoschristologie mit inhabitatio als Stichwort der
Pneumachristologie kontrastiert hat. Man sieht, dass diese Kontrastierung
exegetisch auf schwachen Füssen steht!

39 Es ist vielsagend, dass der konservative reformierte A.G. Honig (1864-1940), der
Jahre lang in Kampen Dogmatik lehrte, den Vorschlag machte, zur Vermeidung von
Missverständnissen den Begriff «unpersonale menschliche Natur» nicht zu benutzen, vgl.
dessen Handboek van de gereformeerde dogmatiek, Kampen 1938,462.

40 E. Schillebeeckx, Gerechtigheid en liefde. Genade en bevrijding, Bloemendaal
1977,331f.



332 Jan Veenhof

Man liest in dogmatischen Abhandlungen und Katechismen öfters auch

folgende Umschreibung von Joh 1,14a: das Wort hat die menschliche Natur
angenommen. Hier kommen wir mit der oft so genannten assumptio-Christo-
logie in Berührung, die ganz klar durch die Struktur der Logoschristologie
bedingt ist. Es dürfte klar sein, dass diese Umschreibung mehr eine dogmatische
Definition als eine exegetische Wahrnehmung darstellt.

Gelegentlich wird die betreffende Aussage so interpretiert: Das Wort
verwandelte sich in Fleisch. Diese Interpretation wird von exegetischer Seite
abgelehnt41, aber ihr Einfluss ist trotzdem stark, wie auch aus bestimmten
Umschreibungen hervorgeht.

Ich denke an den Ausdruck: Gott wurde Mensch. Als Paradox ist diese

Aussage vertretbar, aber der Bibeltext formuliert es vorsichtiger: Das Wort
wurde Fleisch. Die Differenzierung ist nicht zu übersehen, wie innig die
Verbindung zwischen Gott und Wort auch sein mag. Konkret angewendet auf die
Christologie bedeutet dies: man kann sagen, dass Jesus Gott ist, aber es ist
nicht ratsam zu sagen, dass Gott Jesus ist. Eine solche Gleichsetzung ist der
Ausdruck von einem monophysitischen Denken, in dem das menschliche
durch das göttliche Element quasi absorbiert wird. Ein kurioses Beispiel ist
der Titel von einem vor längerer Zeit erschienenen Bildband über Israel mit
dem Titel «Hier hat Gott gelebt», wobei mit «Gott» Jesus gemeint ist42. Mo-
nophysitisches Denken dieser Art finden wir etwa im neueren Pietismus, in
dem Jesus fast der eigentliche Gott wird; der Vater tritt hinter dem Sohn
zurück. Es gibt hier historische und theologische Verbindungen mit der lutherischen

Lehre von der communicatio idiomatum im Zusammenhang mit dem
Abendmahl.

Demgegegenüber ist exegetisch festzustellen: das Wort ging in das Fleisch
ein, es ging nicht im Fleisch auf! Aus dem Blickwinkel der Dogmatik ist hier
ein gutes Wort zu sagen zu Gunsten von dem extracalvinisticum, das keineswegs

eine Spezialität des Calvinismus ist, sondern inhaltlich fest in der
Lehrtradition der alten Kirche verwurzelt ist. Es besagt ja, dass die Gottheit nicht
in die Menschheit «eingesperrt» werden kann, sondern auch ausserhalb von
ihr («extra») da ist und wirkt43. Der Logos redet in unüberbietbarer Weise,
mit einzigartiger Vollmacht, in der konkreten menschlichen Person von Jesus

von Nazareth. Aber dieser Logos ist schon vor der Inkarnation aktiv gewesen
und ist es auch heute noch, ausserhalb der Christenheit, die Jesus kennt. Die

41 H. Ridderbos, The Gospel of John. A Theological Commentary, Grand Rapids MI/
Cambridge U.K. 1997,49.

42 R Bruin und Ph. Giegel, Hier hat Gott gelebt. Auf den Spuren Jesu im Heiligen
Land, Zürich/Stuttgart 1957.

43 Vgl. die gründliche Analyse von O. Weber, Grundlagen der Dogmatik II, Neukirchen

1962,145-153. Vgl. auch die neue Unterschung von C. van der Kooi, Als in een Spiegel.

God kennen volgens Calvijn en Barth, Kampen 2002 (erscheint demnächst in
englischer Übersetzung), 46,200.



Pneumachristologie 333

alte Lehre der Kirchenväter über den logos spermatikos, über die Samen des

Logos, die in der Welt ausgestreut werden, tritt hier erneut in das Blickfeld.
Der Prolog von Johannes bezeugt auch deutlich die Präexistenz des Wortes.

Aber das berechtigt noch nicht dazu, die Aussagen über die Präexistenz
in 1,1-3 direkt auch auf Jesus, zu beziehen. Das Neue Testament redet über
die Präexistenz des Wortes, auch des Sohnes aber nicht über einen
präexistenten Jesus, zumindest nicht wenn man die Präexistenz im realen Sinn auf-
fasst44.

Aus alledem ist zu lernen, dass wir in der Auslegung von Johannes die
verschiedenen Aussagen nicht überinterpretieren sollen. Allzuleicht kommt
man dazu, aus dem Text Gesichtspunkte abzuleiten, an die der Verfasser
nicht im entferntesten gedacht hat.

Gerade über die Identität der Person Jesu sollte man jeweils behutsam
sprechen. Es gilt die uns gesetzten Grenzen der Erkenntnis zu erkennen.

Ich habe einige Meinungen, Aussagen und Schlussfolgerungen genannt,
die diese Grenzen nicht oder nicht genügend beachtet haben. Das bedeutet
nicht, dass ich die Verdienste der Logoschristologie in Frage stelle. Sie hat ihr
unbestreitbares Recht. Sie sollte sich allerdings wohl in die Schranken weisen
lassen und sich vor Grenzüberschreitungen hüten.

Auch die Pneumachristologie ist nicht immun gegen Gefahren. Liier drohen

die Gefahren aus der entgegengesetzten Richtung. Es ist sicher wahr,
dass sie in gewissen Ausprägungen die Einzigartigkeit Jesu zu wenig thematisiert.

Bisweilen hat man zu wenig bedacht, dass Jesus nie nur irgendein
Mensch gewesen ist; vielmehr war er von allem Anfang an für seine besondere

Ausgabe gewählt und vorbereitet.
Ich rede hier bewusst zurückhaltender als bei der Logoschristologie.

Durch den Lauf der Geschichte ist die Pneumachristologie vorwiegend eine
Reaktion gewesen gegen die übermächtige Logoschristologie. Sie hat bisher
zu wenig Chancen gehabt sich positiv zu entfalten und thetisch zu arbeiten,
etwa an den schweren Fragen in Bezug auf die Trinität. Sie braucht Zeit für
die Besinnung und Raum für das Gespräch.

Es gilt zu erkennen und anzuerkennen, dass die beiden Paradigmata
nebeneinander existieren können und sollen. Das Neue Testament bezeugt die
innige, einzigartige Beziehung von Jesus zu Gott. Es stellt Jesus auf eine Linie
mit Gott dem Vater, ohne dass der Unterschied zwischen diesem Vater und
dem Sohn wegfällt (vgl. I Kor 8,6). Diese Position mit all ihren Implikationen
kann nach dem Neuen Testament in zweifacher Weise ausgedrückt werden:

1. Jesus ist die Inkarnation des Logos und 2. Das Pneuma von Gott war
und ist in unüberbietbarer, einzigartiger Weise in ihm. Und es gut, diese zweite

Sicht zu rehabilitieren! Es ist nicht gut die Identität der Person Jesu Christi

44 Vgl. K.-J. Kuschel, Geboren vor aller Zeit? Der Streit um Christi Ursprung,
München/Zürich 1990,127-129.



334 Jan Veenhof

nur vom Logos abhängig zu machen. Auch der Geist hat in dieser Hinsicht
eine wesentliche Funktion.

Es bleiben Fragen und ich bilde mir nicht ein, dass ich, auch wenn ich noch
mehr Raum hätte, fertige Lösungen anbieten könnte. Das schmälert aber
meine Entdeckerfreude nicht. Ich hoffe, dass wir durch den Austausch von
Erfahrungen und Erkenntnissen auf diesem Gebiet gemeinsam weiter kommen

werden.

Jan Veenhof, Gunten


	Pneumachristologie

