
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 4

Artikel: II Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Meriêerzählung des
Papyrus Vandier

Autor: Kunz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II Samuel llf. und die frühdemotisch-ägyptische
Merirêerzâhlung des Papyrus Vandier1

Gegenstand der nachfolgenden Überlegungen sind zwei Geschichten über
einen König als Ehebrecher. Eine davon, die Geschichte von David, Batsche-
ba und Uria stammt aus Israel. In ihr wird der König David als ein Mensch
mit abgrundtiefem Charakter gezeichnet. Nicht zuletzt deswegen gilt die
Erzählung als königskritisch. Die andere Erzählung von Si-Sobek, Henut-No-
fret und Merirê stammt aus Ägypten.

Die Geschichte von David und Batscheba in II Samuel 1 If. geniesst durch
ihre breite kunstgeschichtliche Rezeption im Abendland einen ausgesprochen

hohen Bekanntheitsgrad. Insbesondere der Uriasbrief, der auf ein
Erzählmotiv in II Sam 11 zurückgeht, hat als Metapher im modernen Sprachgebrauch

seinen Platz gefunden. Erzählt wird folgende, hier kurz zusammenge-
fasste, Geschichte:

II Sam llf.

Während sich alle wehrfähigen Männer Israels im Krieg gegen die ammo-
nitische Hauptstadt Rabba befinden, erhebt sich der König David eines
Abends von seinem Bett, wandelt auf dem Dach seines Hauses umher und
entdeckt die schöne Batscheba beim Bade. Der ausserordentlichen Schönheit
dieser Frau verfallen, lässt David sie zu sich rufen. Sie kommt, er schläft mit
ihr, sie kehrt zurück und schickt dem König alsbald die Nachricht: Ich bin
schwanger. In die Enge getrieben, versucht David zunächst, die Sache zu
vertuschen. Uria wird von der Belagerung abkommandiert und zu David beordert.

Nachdem er Bericht erstattet hat, schickt David ihn nach Hause. Uria
scheint die Sache durchschaut zu haben. Er schläft im Palast. Davids Plan,
Uria die Vaterschaft unterzuschieben, ist vorerst gescheitert. Ein zweiter
Versuch wird unternommen: David macht Uria betrunken. Aber auch vom
Alkohol umnebelt bleibt Uria standhaft. David ändert seinen Plan. Der
Uriasbrief wird geschrieben und dem Opfer mitgegeben. Uria stirbt im
Kampf für seinen König und David kann die schöne Witwe in sein Haus
holen. Das Kind kommt zur Welt. An dieser Stelle bringt der Erzähler eine
entscheidende Wertung ins Spiel: Böse war die Sache in JHWHs Augen. JHWH
schickt seinen Boten, den Propheten Natan, zu David. Dieser offenbart ihm

1 Die Anregung zur komparatistischen Betrachtung der alttestamentlichen Erzählung

über David. Uria und Batscheba in II Sam llf. und der ägyptischen Erzählung über
Si-Sobek, Merirê und Henut-Nofret verdanke ich Herrn Prof. Hans-Werner Fischer-
Elfert, Leipzig.



II Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Merireerzählung 301

seine Schuld und die sich daraus ergebende Strafe: den Tod. Der König zeigt
sich reuig, die Schuld wird vergeben. Paradoxerweise muss das neugeborene
Kind für David stellvertretend in den Tod gehen. David fleht und fastet, um
das Kind zu retten. Doch alles Mühen fruchtet nichts. Das Kind stirbt. David
wendet sich Batscheba zu, um sie zu trösten. Er schläft mit ihr, sie wird
schwanger und bringt ein Kind zur Welt. Die getröstete Mutter gibt dem Kind
den Namen Salomo.

Die Geschichte vom Magier Merirê wurde erst 1972 entdeckt und ist von
Posener bearbeitet und unter dem Namen Papyrus Vandier herausgegeben
worden.2 Gattung und Inhalt von II Sam 11 f. und der ägyptischen Geschichte
sind völlig verschieden. Dennoch ist neben den Motivparallelen eine
bemerkenswerte thematische Nähe zu beobachten, nämlich der König als Ehebrecher.3

Die im Text vorkommenden Pharaonennamen Si-Sobek und Menptah
sind fiktiv. Die Geschichte selbst spielt in der dritten Zwischenzeit (1000-900
v.Chr.). Aufgrund ihrer sprachlichen frühdemotischen Gestaltung wird für sie
eine Abfassungszeit im Übergang vom 6. zum 5. Jh. v.Chr. angenommen.
Zunächst soll auch für die Merireerzählung eine knappe Zusammenfassung
geboten werden.

Die Geschichte des Magiers Merirê

Dem König Si-Sobek bekommt eines Nachts das Essen nicht, er findet keinen

Schlaf mehr, sein Blick wird starr und er leidet unter heftigen
Schweissausbrüchen. Seine Weisen können dem König nicht mehr sagen, als dass er
sterben wird, es sei denn, jemand könne für sein Weiterleben bitten. Dies
könne allerdings nur der besonders begabte Magier Merirê, den die anderen
Weisen bisher aus Neid vom Hof ferngehalten haben. Der darüber erzürnte
König befiehlt, Merirê zu rufen. Dieser erscheint und sagt dem König zu, er
könne tatsächlich für ihn eine Lebensverlängerung erbitten. Das Problem
daran ist allerdings, dass Merirê anstelle des Königs sterben muss. Der König
verspricht Merirê als Gegenleistung, seinen Sohn grosszuziehen, für Merirê
eine grossartige Trauerprozession abzuhalten und für ein ewiges Bewahren
seines Namens in den Tempeln zu sorgen. Merirê erbittet sich noch etwas
anderes vom König: Dieser solle dafür sorgen, dass seine Witwe Henut-Nofret
in ihrem Haus bleiben darf und dass kein Vornehmer sie zur Frau nehmen

2 Vgl. G. Posener, Le Papyrus Vandier, Bibliothèque générale Institut de Français
d'Archéologie Orientale du Caire 7, Paris 1985.

1 Ein Unterschied ist zwischen beiden Erzählungen im Blick auf den Ehebruch
festzuhalten: In II Sam 1 If. kommt die verhängnisvolle Handlungsfolge dadurch in Gang, dass
der König David die Frau seines Untertanen begehrt. Dagegen spielt die Ehefrau Merires
zu Beginn der Handlung noch keine Rolle. Der Ehebruch rückt erst im Verlauf der Handlung

in ihren Mittelpunkt.



302 Andreas Kunz

dürfe. Auch der König selbst solle schwören, dass er kein Auge auf Henut-
Nofret werfen werde, bzw. er solle verhindern, dass er ihre Schönheit
überhaupt zu sehen bekommt und ihretwegen den Eid brechen würde. Weiter
verlangt Merirê, dass die Kinder der Weisen, die gegen ihn intrigiert haben, mit
ihm in das Jenseits gehen müssen. Der König stimmt zu und Merirê begibt
sich nach allerlei Vorbereitungen in den Tod und wird in der Unterwelt von
der Göttin Hathor empfangen. Hathor führt Merirê vor den grossen lebendigen

Gott (Osiris). Dieser erkundigt sich nach den sozialen Verhältnissen,
insbesondere nach dem Ergehen der Witwen. Merirê muss einräumen, dass die
Witwen und die Bedürftigen unterdrückt und Kinder gewaltsam entführt
werden. Der grosse Gott bricht ob der desolaten Zustände in Weinen aus,
verspricht aber dem König, der im Augenblick 25 Jahre alt ist, eine
Lebenserwartung von 103 Jahren. Merirê bittet den grossen lebendigen Gott, ihn
wieder auf die Erde zu lassen. Dieser lehnt ab. Dafür will ihm aber Elathor
nach ihren Besuchen über das Ergehen seines Elauses, seiner Familie und des

Königs berichten. Von Hathor muss Merirê aber erfahren, dass der König
Henut-Nofret zur Frau genommen, sein Haus weggenommen und seinen
Sohn getötet habe. Die Schuldigen sind allerdings die Magier, die den König
dazu angestiftet haben. Daraufhin fertigt Merirê ein Wesen aus Ton, das
seinem Willen gehorchen muss, und schickt ihn auf die Erde zum König. Dieser
lässt auf Anweisung des Golems seine Weisen verbrennen. Der Golem kehrt
zu Merirê zurück. Der Text ist anschliessend nur noch fragmentarisch erhalten.

Merirê kehrt auf die Erde zurück und hält dem eidbrüchigen König seine
Fehltaten vor.4

Die Differenzen zwischen der ägyptischen Erzählung und II Sam 1 If.
liegen auf der Hand. Dennoch bestehen auffällige Gemeinsamkeiten im
Gebrauch der Motive.

- Diese betreffen zunächst den König als Ehebrecher. David und Si-Sobek
verfallen der Schönheit der Frau eines ihrer Untertanen und nehmen diese

zu sich.

- Der Ehebruch geschieht zur Zeit der Abwesenheit des Ehemannes. Uria
ist für seinen König in den Krieg gezogen, Merirê ist für seinen König in
den Tod und ins Jenseits gegangen.

- Der Ehebruch wiegt besonders schwer, da die Ehemänner der Frauen für
ihren König sterben.

- Beide Erzählungen beinhalten das Motiv des Stellvertretertodes. In II
Sam 12,14ff. muss das Kind Davids und Batschebas anstelle Davids sterben.

Das Kind stirbt, damit David von der Strafe des Todes verschont

4 Zur spekulativen Rekonstruktion des fragmentarischen Endes der Geschichte vgl.
E. Brunner-Traut, Altägyptische Märchen. Mythen und andere volkstümliche Erzählungen,

Diederichs Märchen der Weltliteratur, Reinbek bei Hamburg 1991,231 ff.



JI Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Merireerzählung 303

bleibt.5 In der ägyptischen Erzählung begegnet das Motiv gleich zweimal.
Zunächst geht Merirê anstelle des Königs in den Tod.6 Zugleich fordert
Merirê, dass die Kinder der ihm feindlich gesinnten Magier anstelle ihrer
Väter mit ihm in den Tod geschickt werden.

- Nachdem der König jeweils die Frau seines Untertanen zu sich genommen
hat, kommt zu ihm der Gesandte Gottes bzw. der Gesandte aus der jenseitigen

Sphäre. JHWH sendet zu David den Propheten Natan. Merirê sendet

den Golem zu Si-Sobek.

- Nach dem Eintreffen des Gesandten zeigt der König sich reuig. David be¬

kennt seine Schuld. Ebenso verfällt Si-Sobek in Regungslosigkeit und
Angst. Dass er seine Magier töten lässt, lässt sich durchaus als Schuldeingeständnis

verstehen.

- Der König ist schuldig am Tod des Kindes. In II Sam llf. stirbt das erste
Kind Davids und Batschebas. Es stirbt stellvertretend für David und es

stirbt durch die Schuld Davids. In der ägyptischen Geschichte tötet der
König das Kind des Merirê und der Henut-Nofret. Der König ist in beiden
Erzählungen der Verursacher des Todes des Kindes.

- Beide Erzählungen weisen sozialkritische Züge auf. In II Sam 12,1-4 hört
David die Geschichte vom reichen und vom armen Schafbesitzer. Dass der
Arme den Reichen beraubt, prangert David selbst als Missstand und als

soziale Ungerechtigkeit an. Eben dieser Aspekt spielt auch in der ägyptischen

Erzählung eine Rolle. Osiris erkundigt sich nach den sozialen
Zuständen. Diese sind verheerend: die Witwen werden benachteiligt und der
Bedürftige... schreit wegen der Brutalität, einer unterdrückt den anderen.1

Beide Erzählungen beinhalten das Motiv der Intrige, bzw., selbst soweit
stimmen sie überein, der nachwirkenden Intrige. In II Sam ll,14f. beschliesst
David, Uria töten zu lassen. Das geschieht nicht mehr, um seine eigene
Vaterschaft zu vertuschen. Dafür hätte der Tod Urias keinen Sinn. Dass David
sich an Uria wegen seiner Gewitztheit rächen will, kann vermutet werden.
Die Folge der Intrige ist, dass Uria stirbt und David Batscheba heiratet. In der

5 Vgl. J.P. Fokkelman, Narrative Art and Poetry in the Books of Samuel. A full
interpretation based on stylistic and structural analyses. Vol. 1. King David (II Sam. 9-20 & I
Kings 1-2), Assen 1981,91.

6 Zu älteren Parallelen des sog. Alkestis-Motivs vgl. G. Posener, Le Papyrus Vandier,
25.

7 Übersetzung nach E. Brunner-Traut, Altägyptische Märchen, 236. H.-W. Fischer-
Elfert, Der Pharao, die Magier und der General - Die Erzählung des Papyrus Vandier,
BiOr 44 (1987) 6-22, macht die sozialen Ungerechtigkeiten, über die Osiris sich beklagt,
am ökonomischen Gefälle zwischen der Bedürftigkeit des Volkes und den prosperierenden

Tempelwirtschaften fest. Für II Sam llf. besteht (auf der Ebene der Parabelerzählung
II Sam 12,1-4) die Ungerechtigkeit im Gefälle zwischen dem König und einem Vertreter
der Oberschicht. Der Reiche mit seinen vielen Schafen repräsentiert den König mit seinen
vielen Frauen, der Arme mit seinem einzigen Schaf repräsentiert den Militärfunktionär
Uria mit seiner einzigen Frau Batscheba.



304 Andreas Kunz

Merirêerzâhlung liegt ebenfalls die nachwirkende Intrige vor. Merirê wird
nicht in den Tod geschickt, damit der König seine Frau bekommt. Als er aber
im Jenseits ist, nimmt sich der König die Frau. Beide Episoden sind so dargestellt,

dass im Rückblick8 der gewollte Tod des Ehemanns als Mittel des

intriganten Königs erscheint, die Ehefrau des Untertanen zu bekommen.
Eine auffällige Analogie zwischen beiden Erzählungen besteht in der

Betrachtungsweise des Todes. David sinniert über den Tod seines Kindes:

Ich gehe zu ihm (dem Kind), es aber wird zu mir nicht zurückkehren.

(II Sam 12,23)

Von sich selbst spricht David in einer Art und Weise, die das Gehen zu
dem Kind, eine Todesmetapher, als einen zeitlosen Vorgang ausdrückt: Ich
bin ein zu ihm Gehender,9 Das Kind und somit die Toten insgesamt, werden
nicht zurückkehren. Das Leben versteht David als einen Gang zum Tod. Dieser

Gang erfolgt nur in eine Richtung, er ist irreversibel. Die Toten können
zu den Lebenden nicht zurückkehren. Ohne Zweifel redet David metaphorisch

vom Tod. Zugleich artikuliert er auf der Bildebene eine Vorstellung
vom Tod, die an eine räumliche Konzeption erinnert. Die Lebenden gehen zu
den Toten, und von dort, wo die Toten sind, können sie zu den Lebenden
nicht zurückkehren. Für den Vergleich mit der Merirêgeschichte ist von
Bedeutung, dass das Reden vom Tod im Zusammenhang mit dem Stellvertreter-
tod erfolgt: David redet vom Tod bzw. vom Gang in die Sphäre der Toten im
Zusammenhang mit dem Tod seines Kindes, das für ihn stellvertretend in den
Tod geht. Genau diese Vorstellung bzw. dieses Motiv begegnet auch in der
ägyptischen Erzählung. Allerdings ist hier die räumliche Trennung zwischen
der Welt der Lebenden und der Welt der Toten aufgehoben. Merirê wünscht
sich sehnlichst, nach seinem Gang in die Totenwelt wieder mit dem Pharao
zusammen sein zu können. Der Pharao versichert Merirê, dass sie beide wie-

s Die Erzählung II Sam 1 If. erweckt nicht den Eindruck, dass David mit Batscheba
eine dauerhafte Beziehung oder Ehe angestrebt hätte. David sieht Batscheba, er lässt sie

rufen, sie kommt zu ihm und sie kehrt nach dem Geschlechtsverkehr wieder in ihr Haus
zurück. Im weiteren Verlauf der Handlung schickt David Uriah in den Tod, da der sich
gerade nicht hat dazu bewegen lassen, Davids Vaterschaft zu vertuschen (II Sam 11,7-15).
Der Mordbefehl, den David in II Sam 11,16 gibt, hat mit der Verschleierung der Vaterschaft

Davids nichts mehr zu tun. Es geht offensichtlich darum, dass David Batscheba jetzt
ganz für sich haben will. Kaum ist Uria gefallen, holt David sie in sein Haus (II Sam 11,27).
Der Unterschied zwischen beiden Erzählungen besteht auf den ersten Blick darin, dass
Davids Aktionen einzig und allein Batscheba gelten, während in der Merirêerzâhlung
zunächst die Rettung des königlichen Lebens Ziel der Aktion ist. Zunächst geht es hier
nicht um die Frau des Helden. Da der König aber zweimal schwören muss, die Frau nicht
anzurühren, er diesen Schwur aber bricht und genau diese Information Merirê zum Handeln

zwingt, rückt der Ehebruch rückwirkend zum zentralen Konflikt der Erzählung auf.
9 Die partizipiale Wendung vbx "jbn "X beschreibt Davids Leben als permanent auf

den Tod hin fixiert.



II Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Merireerzählung 305

der zusammenkommen werden. Merirê soll wohl so der Gang in die Totenwelt

schmackhaft gemacht werden. Dieser allerdings bleibt skeptisch:

Wie soll ich denn wieder mit euch Zusammensein können. Seht, es ist doch der Tod, in
den ich gehen muss.10

Merirê geht in den Tod bzw. in die Sphäre der Toten. Ebenso wie David
spricht er von einem irreversiblen Vorgang. Auch wenn die Existenz des
toten Merirê ebenso wie die des lebenden Königs nicht aufgehoben werden
wird, so kann Merirê doch nicht mit der Möglichkeit einer Rückkehr zum
Pharao rechnen. Dass ihm die Rückkehr später dennoch ermöglicht wird,
hängt einerseits mit dem Stoff der Erzählung und andererseits mit der
Besonderheit des Ehe- und des Eidbruchs des Pharaos zusammen. Beide Erzählungen

kennen eine Sphäre der Lebenden und eine der Toten. Eine Rückkehr
aus der Todessphäre in die Lebenssphäre ist an sich ausgeschlossen. Aber aus
der jenseitigen bzw. der göttlichen Sphäre heraus können die auf Erden
begangenen Sünden gesühnt werden. Merirê handelt aus der Totenwelt heraus,
während in II Sam 12 Natan als der Gesandte Gottes auftritt.

David und Si-Sobek erfahren von dem Gesandten aus der jenseitigen
Sphäre bzw. vom Gesandten Gottes, dass ihre Lebenszeit verlängert wird. In
II Sam 12 geschieht das am Ende der Episode, nachdem David sich reuig
gezeigt hat. Für Si-Sobek wird noch vor dem Ehebruch die Todesbedrohung bis
zu seinem 103. Lebensjahr, er ist zum Zeitpunkt des Geschehens 25 Jahre alt,
ausgesetzt.

Der Grund für den König, sich die Frau seines Untertanen zu nehmen, ist

jeweils deren Schönheit. Davids Blick fällt in II Sam 11,2 auf die badende Bat-
scheba, von der der Erzähler sagt, dass sie sehr schön sei. Ohne die Erwähnung

der Schönheit Batschebas blieben die Gründe für den folgenden Fortgang

offen. So aber ist deutlich, dass die Schönheit Batschebas David zu den
Aktionen mit ihren verheerenden Folgen treibt. Nicht anders ergeht es Si-So-
bek. Er muss Merirê schwören, dass er während dessen Abwesenheit kein
Auge auf Henut-Nofret werfen wird bzw. dass er es von vornherein aus-
schliessen soll, die Schönheit der Frau überhaupt zu sehen. Beide Erzählungen

funktionieren an dieser Stelle nach dem Prinzip: Trotz aller möglichen
bzw. tatsächlichen guten Vorsätze des Königs verfällt er der Schönheit einer
Frau, als er diese nur sieht.

Mit der Frau des Untertanen riskiert der König nicht etwa nur ein sexuelles

Abenteuer. Er heiratet die Frau und macht sie zu seiner Hauptgemahlin.
Der Beginn der David-Batscheba-Erzählung liesse zunächst an ein Abenteuer

Davids denken. Schliesslich kehrt Batscheba, nachdem David mit ihr
geschlafen hat, in ihr Haus zurück (II Sam 11,4). Der Fortgang der Ereignisse

10 Übersetzung nach einem freundlichen Hinweis von Frank Kammerzell (Göttingen
und Wien).



306 Andreas Kunz

verhindert, dass die Affäre ihren episodenhaften Charakter behält. Der Tod
Urias erlaubt letztendlich, dass David Batscheba zu sich holt und sie zu seiner
Frau macht. Dass es sich bei Henut-Nofret um eine ausgesprochene Schönheit

handelt, erfährt der König von Merirê. Von Zwischenstadien ist hier
nicht die Rede: Merirê erfährt, dass der König seine Frau zu sich genommen
und sie zu seiner Flauptgemahlin gemacht hat. Beide Frauen machen, ob nun
gegen ihren Willen oder nicht, «Karriere». Aus der Frau des betrogenen
Ehemannes wird die Hauptfrau des Königs.11

In beiden Erzählungen begegnet die nächtliche bzw. abendliche Umtriebigkeit

des Königs als Handlungsbeginn. In der Merirêerzâhlung ist es gerade
das Motiv der Völlerei des Pharaos am Abend, das dessen Umtriebigkeit
hervorhebt. Warum die Handlung in II Sam 11 am Abend einsetzt, lässt sich aus
der Erzählung selbst nicht herauslesen. Soll hier ein Stimmungsbild erzeugt
werden? Oder soll David desavouiert werden, weil er am Tag, während sein
Heer kämpft, im Bett liegt und er am Abend der Frau seines braven Soldaten
Uria nachsteigt?

Zwischen beiden Erzählungen gibt es deutliche Unterschiede. Die ägyptische

Variante trägt transzendente Züge. Das Jenseits und die Sphäre der Götter

und Hathors ist ein Bereich, in dem die Handlungen ebenso ablaufen wie
im Diesseits. Die Schuld des Königs wird in der ägyptischen Erzählung nicht
so überdeutlich herausgearbeitet, wie das in II Sam llf. geschieht. Dennoch
bleibt der König ein Ehebrecher. Auch ist der Ausgang der Handlung anders:
Während Merirê wieder in sein Haus zurückkehrt und wieder mit seiner Frau
vereint ist, bleiben die Dinge in II Sam llf. so, wie sie sind: Infolge des
Ehebruchs wird Batscheba Davids Frau. Die Personenkonstellation ist nicht identisch.

Uria, der Mann Batschebas, stirbt und verschwindet aus der Erzählung.
Merirê kann der Tod in seinen Aktionen nicht beeinträchtigen. Der Gesandte
Gottes in II Sam 12, der den König über die Unrechtmässigkeit der Ehe mit
Batscheba aufklärt, ist der Prophet Natan. In der ägyptischen Erzählung
übernimmt Merirê, bzw. der von ihm geschaffene Golem, die Aufgabe, dem
König seine Fehltat aufzuzeigen.

Zu den gemeinsamen Motiven gehört ferner der Tod am siebenten Tag.
Der König Si-Sobek erfährt von seinen Magiern, dass die Frist bis zu seinem
Tod noch sieben Tage beträgt. Zwar wird nicht gesagt, wann sich Merirê in
das Jenseits begibt. Folglich muss das aber am siebenten Tag oder davor
erfolgen. Das Kind Davids stirbt bemerkenswerterweise auch am siebenten Tag
(II Sam 12,18). In beiden Erzählungen besteht somit eine Frist von der In-

11 In II Sam llf. steigt Batscheba zunächst zur königlichen Gemahlin auf. In I Kön 1

wird ihr Status durch die Einsetzung ihres Sohnes Salomo zum Nachfolger Davids weiter
aufgebessert. In I Kön 2 schliesslich ist sie die Königsmutter, die an der Herrschaft ihres
Sohnes teilnimmt.



II Samuel IIf. und die frülidemotisch-ägyptische Merirêerzahlung 307

kenntnissetzung des bevorstehenden Todes und dem Eintreten des Todes,
wobei dann jeweils der Stellvertretertod eintritt, von sieben Tagen.

Eine geradezu frappierende Analogie zwischen II Sam llf. und der David-
Batscheba-Erzählung führt sogar zur Lösung eines Übersetzungsproblems.
In II Sam 12,14 fasst Natan noch einmal polemisch die Schwere der Schuld
Davids zusammen:

Weil du den Feinden JHWHs mit dieser Sache gelästert hast, soll der Sohn, der dir
geboren ist, sterben.

(vorläufige Übersetzung von II Sam 12,14)

An der Stelle ist viel herumgerätselt worden. Entweder wird lästern im
Sinne von zum Lästern bringen übersetzt oder der Text wird «korrigiert»,
etwa durch Streichung des Wortes Feinde. Sinnvoll ist beides nicht. Der
hebräische Ausdruck kann nicht anders als mit lästern, schmähen o.ä. übersetzt
werden.12 Eine Korrektur des Textes ist durch nichts gerechtfertigt. Wie soll
das Wort Feind (TN) versehentlich in den Text gekommen sein? Zurecht ist
für II Sam 12,14 schon häufig gemutmasst worden, dass hier eine euphemistische,

d.h. eine verhüllende Sprache vorliegt.13 Der Erzähler lässt Natan
tatsächlich sagen, dass David JHWH gelästert habe. Aus religiösen Gründen hat
er eine Scheu davor, dies direkt auszudrücken. Daher setzt er das Wort Feind
ein. Gesagt wird, dass David den Feinden JHWHs gelästert hat, gemeint ist,
dass David JHWH gelästert hat. Zu übersetzen ist daher:

Weil du JHWH mit dieser Sache gelästert hast, soll der Sohn, der dir geboren ist, sterben.

(II Sam 12,14)

In unserem Zusammenhang ist der Ausdruck Feinde JHWHs anstelle von
JHWH entscheidend. Ein entsprechender Euphemismus, wiederum unter
Verwendung des Ausdrucks Feinde, taucht ebenfalls in der Merirêerzâhlung
auf. Mehrfach steht in ihr der Ausdruck Feinde Pharaos, obwohl der Pharao
gemeint ist. Der Euphemismus begegnet zum ersten Mal gleich zu Beginn der
Geschichte im Zusammenhang mit der tödlichen Krankheit des Königs.

Das Auge des Pharaos, er lebe, sei, heil und gesund, wurde starr.

12 Zu po im Piel vgl. als Beispiel Num 14,11.23; 16,30. Das Subjekt des Satzes sind
jeweils Menschen, das Objekt ist jeweils Gott. Gemeint ist in jedem Fall ein Schmähen
Gottes durch Menschen.

13 Vgl. S. Schorch, Euphemismen in der Hebräischen Bibel (OBC 12), Wiesbaden
2000,51-55.



308 Andreas Kunz

Im Text steht allerdings folgender Wortlaut:

— 0 o=>

^ x
Q Q

i d [ ~~~ n m A P

Wortwörtlich steht hier: die Feinde des Pharaos, er lebe, sei heil und
gesund! (hyr n pr '3 Cnc wd3 snb). Zu lesen ist aber: der Pharao. Der Grund für
die Verwendung des Euphemismus liegt hier wahrscheinlich darin, dass die
Benennung einer tödlichen Erkrankung des (göttlichen) Königs Probleme
bereitet hat. Elm dieses Problem zu umgehen, wurden anstelle des Pharaos
die Feinde des Pharaos gesetzt. In der ägyptischen Literatur sind in diesem
Zusammenhang Singular und Plural austauschbar. An anderen Stellen begegnet

Feinde Pharaos.14

Trotz vieler Differenzen bleiben genügend Berührungen im Gebrauch der
literarischen Motive bestehen: Der Ehebruch des Königs mit einer Frau seines

Untertanen, der Zeitpunkt des Ehebruchs (der Ehemann und Untertan
kämpft bzw. stirbt für seinen König), der Stellvertretertod einer anderen Person

für den König, die sich daraus für ihn ergebende Lebenszeitverlängerung,
die Entsendung eines Boten aus dem Jenseits bzw. von Gott zum König, die
Strafrede gegen den König, der trotzdem unbehelligt bleibt, die Reue des
Königs, die Sensibilität für soziale Missstände und die Unterscheidung von
Lebenswelt und Todeswelt, zwischen denen nur eine Einbahnstrasse besteht.

Kann zwischen beiden Erzählungen so etwas wie eine Beeinflussung
angenommen werden? Mit sprachgeschichtlichen und paläographischen
Argumenten wird die Merirêerzâhlung in den Zeitraum zwischen 600 v.Chr. und
den Übergang vom 6. zum 5. Jh. v.Chr. datiert.15 Die David-Batscheba-Erzäh-

14 Vgl. F. Kammerzell, Ein demotisches Fragment der Merirê-Erzâhlung, PTebtunis
Tait Nr. 9 und pLille 139, GM 127 (1992), 53-61, 57, J.F. Quack, Sur l'emploi euphémique
de hft «ennemi» en démotique, in: RdE 40, 1989, 197f., und ausführlich G. Posener, Le
Papyrus Vandier, 42. Bemerkenswerter Weise hat G. Posener noch vor der Auffindung des

Papyrus Vandier darauf aufmerksam gemacht, dass der Euphemismus in II Sam 12,14

ägyptischer Herkunft ist. Die zahlreichen Belege, die G. Posener für den Gebrauch des

Ausdrucks Feind bzw. Feinde (meist hftj(w)) in euphemistischer Verwendung aufzeigen
kann, erhärten die Vermutung, dass in II Sam 12,14 ein ägyptischer Einschlag vorliegt; vgl.
G. Posener, Sur l'emploi euphémique de hftj(w) «ennemi(s)», ZÄS 96 (1970) 30-35.

15 Vgl. F. Kammerzell, Mi'jare' in der Unterwelt (Papyrus Vandier) (TUAT III),
Gütersloh 1990ff., 973-98, 7974, und die etwas frühere Ansetzung bei U. Verhoeven, Von
hieratischen Literaturwerken in der Spätzeit, in: J. Assmann/E. Blumenthal (Hg.), Literatur

und Politik im pharaonischen und ptolemäischen Ägypten. Vorträge der Tagung zum
Gedenken an Georges Posener. 5.-10. September 1996 in Leipzig, Bibliothèque D'Etude
127 (1999) 255-265.



II Samuel I If. und die friihdemotisch-ägyptische Merirêerzâhlung 309

lung in II Sam 1 If. ist nach Auffassung des Vf.s erst nach der Zerstörung des

judäischen Königtums entstanden.16 Als Erklärungsmöglichkeiten für die
bestehenden Motivparallelen können m.E. drei Modelle angenommen werden:

1. Das Modell der literarischen Beeinflussung einer Erzählung durch die
andere

Der ägyptischen Geschichte wird man eine längere mündliche oder
schriftliche Vorgeschichte zugestehen müssen. Dafür sprechen schon die beiden

fiktiven Pharaonennamen. Sie wird in Ägypten schon länger bekannt
gewesen sein. Dagegen ist II Sam llf. auf den historischen David fixiert. Nimmt
man eine Beeinflussung von II Sam llf. durch die ägyptische Erzählung an,
wäre ein kultureller Austausch zwischen Ägypten und Israel die Bedingung
dafür. Bekanntlich ist die Spätzeit des judäischen Königtums, der Übergang
vom 7. zum 6. Jh., von intensiven Kontakten einzelner Kreise in Juda mit
Ägypten geprägt. Immerhin trieb den letzten judäischen König, Zedekia, die
Hoffnung um, dass er die babylonische Bedrohung mit militärischer Hilfe der
Ägypter hätte abwenden können. Die Ägypter haben tatsächlich in Juda
interveniert, allerdings ohne Erfolg (II Kön 24f.). Für diejenigen unter den Ju-
däern, die die Babylonier nicht als Herrschaftsmacht akzeptieren konnten
oder wollten, war Ägypten ein willkommenes Fluchtland (Jer 41-44). Die
Beispiele Hessen sich vermehren.17 Sicher ist, dass in der Spätzeit des judäischen
Königtums ausreichend viele Kontakte zwischen Israel und Ägypten bestanden,

aufgrund derer ägyptische Erzählstoffe durchaus nach Juda hätten
gelangen können.18

16 Vgl. A. Kunz, Die Frauen und der König David (ABG 8), Leipzig 2003,199ff.
17 Vgl. zuletzt B.U. Schipper, Israel und Ägypten in der Königszeit. Die kulturellen

Kontakte von Salomo bis zum Fall Jerusalems (OBO 170), Freiburg/Göttingen 1999.
18 Das Modell einer direkten literarischen Beeinflussung im Sinne eines

wirkungsgeschichtlichen Niederschlags der Merirêerzâhlung ausserhalb Ägyptens ist auch an anderer
Stelle erwogen worden. F. Kammerzell, Die Nacht zum Tag machen, PVandier Rto. 1,2-7
und Herodot II 133, GM 96 (1987) 45-52, hat die These vertreten, dass die Einleitungsepisode

in der Merirêerzâhlung von Herodot aufgegriffen worden und in den Historien
(Herodot, II 133) eingearbeitet worden ist. Aus diesem Sachverhalt, der hier nicht
nachgezeichnet werden kann, schlussfolgert F. Kammerzell (ebd., 50), dass die Merirêerzâhlung
im 6. und 5. Jh. v.Chr. so bekannt gewesen sein muss, dass sie immerhin den Weg bis zu
Herodot finden konnte. Zudem existiert noch ein demotisches (spätägyptisches) Fragment
der Merirêerzâhlung, die im Wortlaut leicht vom Papyrus Vandier abweicht (pTebtunis
Tait 9); vgl. aber die Gegenposition von J.Fr. Quack, Notes en marge du Papyrus Vandier,
RdE 46 (1995) 163-170. Auch dieser Sachverhalt deute darauf hin, dass der Stoff der
Merirêerzâhlung ebenso wie die ihm zugrundeliegenden Motive eine grosse Popularität genossen

habe; vgl. F. Kammerzell, Ein demotisches Fragment der Merirê-Erzâhlung, 53-61.
Dieser Argumentation ist allerdings widersprochen worden. Gegen die Position Kammerzells

hat U. Verhoeven, Erneut der Name des früheren Königs in der Erzählung des Papyrus

Vandier (recto 1,6), CdE 72 (1997) 5-9, eingewandt, dass die Transliteration des



310 Andreas Kunz

2. Das Modell des gemeinsamen Milieus des Erzählens

Der König als Ehebrecher dürfte als literarisches Motiv in den Literaturen
Israels und Ägyptens seinen Niederschlag nicht zuletzt durch die soziale
Wirklichkeit des Erzählers gefunden haben bzw. könnte seinen Erfahrungen
entsprechen. Eine entsprechende Thematisierung des Motivs könnte durchaus

kulturübergreifend in verschiedenen Literaturen begegnen.19 Auch die
anderen gemeinsamen Motive in II Sam 1 If. und in der Merirêerzâhlung lies-
sen sich mit einem kulturübergreifenden gemeinsamen Erzählmilieu erklären.

Dass der Tod des Ehemannes und der Ehebruch aus der jenseitigen bzw.
der göttlichen Sphäre heraus geahndet wird, ist in der geistigen Verwurzelung
beider Erzählungen begründet: Der Ehebruch des Königs darf nicht
ungeahndet bleiben. Schwierig bliebe allerdings, die gemeinsame Vorstellung vom
Tod als Topos, zu dem man sich begibt, und die signifikante euphemistische
Verwendung des Substantivs Feind zu erklären. Diese hat mit dem Thema
Ehebruch nichts zu tun. Erklären Hesse sich diese Gemeinsamkeit möglicherweise

mit der Spezifik des Motivs des Stellvertretertodes. Ein Mensch geht
für den König stellvertretend in den Tod. Das setzt voraus, dass es eine
Konnexität zwischen Diesseits und Jenseits gibt.

3. Modell einer gemeinsamen Erzählvorlage

Beide Erzählungen gehen auf einen Erzählstoff zurück, der sowohl die
ägyptische als auch die judäische Erzählung beeinflusst hat. Allerdings ist ein
solches Modell eher unwahrscheinlich. Für eine solche Annahme bieten zwei
vergleichbare Erzählungen zu wenig Substanz. Zudem wäre es dann ein
gewaltiger Zufall, wenn in der ägyptischen und in der judäischen Erzählung,
ohne dass ein Einfluss vorläge, der Ausdruck Feind bzw. Feinde in euphemistischer

Verwendung stehen würde.
Das Auftauchen signifikanter Motive, die euphemistische Verwendung

von Feind/Feinde und die eigenwillige Vorstellung vom Tod als ein Topos, zu
dem man geht, sprechen sehr dafür, in der Merirêerzâhlung die literarische
Vorlage für II Sam 1 If. zu sehen. In welcher Gestalt und in welcher Form der
David-Batscheba-Erzähler mit dieser in Berührung gekommen ist, kann
bestenfalls spekuliert werden. Konnte er Ägyptisch? Wenn ja, dann doch wohl
eher nur das gesprochene und weniger das geschriebene Ägyptisch. Literarische

Texte, die es zu einer gewissen Bekanntheit bringen, evozieren meist

Namens Mn-k3(.w)-R'w, die Kammerzell erlaubt, eine Parallele zu dem von Herodot
genannten König Mykerinos zu ziehen, auf einer Verlesung basiere. Zudem seien die
verbleibenden gemeinsamen Motive bei Herodot und im Papyrus Vandier zu unspezifisch,
um ein direktes Bezugnahmeverhältnis anzunehmen.

19 Vergleichbar wäre etwa das Thema Bildung und Entwicklung, dass in der europäischen

Literatur im sog. Entwicklungsroman im 18. Jh. aufkommt.



II Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Merirêerzâhlung 311

auch eine mündliche Weitergabe oder Interpretation ihres Inhalts. Immerhin
ist es denkbar, dass unser Erzähler von der Merirêerzâhlung gehört hat und
dass er ihren Inhalt im Wesentlichen kannte.

Andreas Kunz, Leipzig


	II Samuel 11f. und die frühdemotisch-ägyptische Meriêerzählung des Papyrus Vandier

