
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 4

Artikel: Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 59 2003 Heft 4

Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie1

1. «Wirklichkeit» bei Paul Schütz

Wenn wir uns anschicken, den theologischen «Querdenker» Paul Schütz
posthum in einen akademischen und systematischen theologischen Diskurs
einzubeziehen (einen Diskurs, an dem er selber teilzunehmen verschmäht
hatte), damit seine Stimme und sein Anliegen nicht verloren gehen mögen,
müssen wir zuerst vor allem die Perspektive suchen, in der er selber stand.
Was drängte ihn in seinem Denken? Welches war die Grunderfahrung, die
dieses Denken antrieb und in Gang hielt?

Paul Schütz, ein «unsystematischer Systematiker» sozusagen, lehnte es

nicht ab, mit einer systematisch-theologischen Methode befragt und dargestellt

zu werden. Wir haben an der Basler Theologischen Fakultät, in der Zeit
nach der Verleihung des theologischen Ehrendoktors an Schütz anlässlich
seines 80. Geburtstages 1971, in Seminarien gelegentlich solche Versuche
einer «Schütz'schen Dogmatik» unternommen. Schütz hielt dies für sinnvoll, er
meinte lediglich: «Ich selber kann das nicht tun. Mein theologisches Denken
ist von ganz anderer Art.»

Schütz hat nicht systematisch nach der Wirklichkeit, nach Bedeutung und
Charakter von «Wirklichkeit» in der Theologie gefragt. Er war kein systematisch

und methodisch Fragender, sondern vielmehr ein Zeuge: Er hat seine

Erfahrung von Wirklichkeit in seiner, in unserer Zeit bezeugt - einer
Wirklichkeit, an der das christliche Denken nicht vorübergehen, um die sich christliche

Existenz nicht drücken dürfe.
Ich möchte in diesem einleitenden Referat jetzt nur ein paar erste Hinweise

geben. Es gibt ja wohl bei jedem Denker Worte, oftmals auch sich
wiederholende Wendungen, bei denen man spürt, dass hier der Puls dieses Denkens,
dass hier das Herz des Autors schlägt. Hier rühren wir dann ans eigentliche
Anliegen, die eigentliche Grunderfahrung. Bei Schütz sind mir verschiedene
solcher Wendungen und Zeugnisse aufgefallen. Eine davon: es gebe «Dinge,

1

Vortrag, gehalten an der Tagung der Paul Schütz-Gesellschaft an der Universität
Marburg am 24. Januar 2003.



290 Heinrich Ott

die wir nicht verstehen, sondern nur bestehen können». Also: nicht verstehend

integrieren, nicht ihnen einen Platz einräumen in unserem eigenen
Verständnishorizont. Sondern wir müssen diese Dinge, diese Situationen und
Kämpfe durchstehen, mit unserer Existenz. Geduld war darum für Paul
Schütz vielleicht die christliche Grundtugend. Eine eminent schöpferische
Tugend! Hypomone, das neutestamentliche Wort für Geduld, ist von Schütz
in diesem Zusammenhang immer beschrieben worden als das «Drunterblei-
ben», als das Aushalten dessen, was uns ankommt, was uns auferlegt,
zugewiesen und zugemutet wird. Also ein Sich-unterziehen.

Persönlich bin ich zwar eher geneigt, in der entscheidenden Wendung von
«Verstehen - ßestehen» Paul Schütz zu widersprechen. Als hermeneutisch
orientierter Theologe, der ich hier in Marburg durch die Begegnung mit dem
Denken meines verehrten Lehrers Rudolf Bultmann geworden bin, hege ich
gewisse Bedenken gegenüber Paul Schütz1 Einschränkung der Hermeneutik,
seiner Begrenzung des Verstehens durch das «Bestehen». Aber Schütz1 Rede
ist hier dennoch ungeheuer charakteristisch für sein Denken, und dass er es

gerade so sagt, kann uns zu weiterem Verstehen führen.
Von einer hermeneutischen Theologie her müsste man dem gegenüber

den Begriff des «Hermeneutischen» noch ausweiten: Jede Begegnung (und
«Begegnung» ist ja im Bedeutungsfeld unseres jetzigen Themas «Wirklichkeit»

von grösster Bedeutung!) hat ja zugleich etwas Hermeneutisches an
sich. Begegnung hat immer einen hermeneutischen Einschlag. Sie zielt auf
Verstehen, und auch Verstehen erwächst in der Begegnung (wenn auch oft
das tatsächliche Ergebnis in Unverständnis und Missverstehen besteht). - So

enthält auch das «Bestehen» der harten Wirklichkeit des Daseins, die Hypomone,

vielleicht doch auch einen ersten Anflug des Verstehens
Ein anderer bei Schütz immer wiederkehrender Begriff ist der des

«Katastrophischen». Er kehrt so oft wieder, dass er sozusagen zu einer Kategorie in
Paul Schütz' Denken wird (ihr steht dann die andere Kategorie des «Aurorischen»

gegenüber). Menschliche Existenz, menschliche Geschichte ist
katastrophisch. Der biographische Hintergrund dieses Gedankens schimmert bei
Schütz immer wieder durch. Er beschwört ihn immer wieder herauf: die
Erfahrung des jungen Kriegsfreiwilligen in den Schützengrabenkämpfen des
ersten Weltkriegs.

«Dass es in der Geschichte die Katastrophe gibt, muss man ernst nehmen.... Die
Katastrophe gehört zum Unausweichlichen dieser Welt, weil Freiheit in ihr ist...»

Auch Fortschritt kann in ihr [der Geschichte] eine spezifische Form der Katastrophe
sein. Man kann auch in den Untergang «fortschreiten»... Nie war Geschichte anders (so in
«Warum ich noch ein Christ bin», Neuausgabe 1996, S. 35 - ein Brief der dritten Schicht,
von 1968).2

2 Das Buch «Warum ich noch ein Christ bin» ist von Schütz als Briefwechsel konzipiert,

und zwar dies in drei Schichten: Briefe von 1937, von 1946 und von 1968.



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 291

Geschichte «geht nicht auf» - Man mag in dieser seiner Ablehnung der
«Grands récits» in Paul Schütz einen frühen Postmodernen in der Theologie
erkennen. Wer das Katastrophische in der Geschichte leugnen will,
angesichts seiner wegschaut oder in schönen Konstruktionen eines Gesamtsinns
weiter denken will, der verschliesst seine Augen vor der Wirklichkeit selbst.
Hier ist nichts zu beschönigen! Kein unehrlicher Trost ist zu entschuldigen!

Freilich kann dann Schütz auch sagen:

«...in der Katastrophe ist aber nicht nur ein Negatives am Werke. Hier ist im Negativen
auch das Positive mit eingeschlossen. Im Erleiden tut sich dem Bewusstsein indirekt das
Dasein einer anderen Welt kund.» («Warum ich noch ein Christ bin» ebd.).

2. Die Wirklichkeitsfrage ist in der Theologie von zentraler Bedeutung

Die Überschrift dieses Abschnitts bildet gleichzeitig auch die These für
diesen ganzen Vortrag. Diese muss ich hier kurz begründen:

Bei jeder Predigt steht gewissermassen die Wirklichkeit Gottes selbst «auf
dem Spiel». Sie muss bezeugt werden. Es kommt alles darauf an, zu bezeugen,
dass Gott eben nicht eine Vertröstung, eine Fiktion, eine Projektion ist,
sondern Wirklichkeit. Und jede Predigt soll und muss versuchen, dieses
Wirklichsein Gottes eben nicht nur zu behaupten, sondern es sozusagen zu «beweisen»,

d.h. es aufweisen durch Beziehung auf die Erfahrungen, die wir in unserem

Dasein mit der Welt, den Menschen und uns selber machen. Es soll klar
sein: dies ist kein zwingender Beweis, wie wir sie in Mathematik oder
Naturwissenschaft führen können. Aber es ist ein Aufscheinenlassen von Plausibi-
lität. Dazu studieren wir Theologie, lernen wir nachdenken über die Bibel
und darüber, wie wir die biblische Botschaft und deren Inhalte in unsere Welt
und unser Jetzt über-zu-setzen haben. Das blosse Behaupten (oder andern
Menschen einfach nachreden) brauchte nicht studiert zu werden. Das kann
jeder.

Das «Zeigen» aber, das Aufweisen, Plausibelmachen, Einleuchtend-wer-
den-lassen durch Argumentation, indem man dabei alle Erfahrungsräume
unseres Menschendaseins miteinbezieht, das allerdings muss studiert werden.
Und dieses Studium währt das ganze Leben.

So wichtig also ist die Wirklichkeit, die Wirklichkeits-Frage in der Theologie!

* * *

Ich glaube, dass es theologiegeschichtlich richtig ist, gerade hier noch meinen

Lehrer und Vorgänger Karl Barth ins Spiel zu bringen. Sein beherrschendes

Motiv in seinem ganzen theologischen Denken war ja die Souveränität



292 Heinrich Ott

Gottes. Diese Erkenntnis war für ihn gleichsam die «Wiederentdeckung»
Gottes. Und diese Wiederentdeckung lag für ihn in der grossen Wende und
Bekehrung aus der Welt seiner theologischen Herkunft (des Neuprotestantismus)

zum lebendigen Gott der Bibel. Vom Neuprotestantismus sagt Barth
(K.D. 1/2 403 f.), dass sein eigentlicher Glaubensgegenstand nicht Gott in seiner

Offenbarung, sondern der an ein Göttliches glaubende Mensch selber
gewesen sei.

Diese bestimmende Wende in Barths Denken erfolgte früh in seiner
theologischen Laufbahn, noch in seiner Zeit als Pfarrer des aargauischen Dorfes
Safenwil. Sie hing zusammen mit seiner Erfahrung der Strenge des Woche um
Woche zu erfüllenden Predigtauftrags. Barth konnte damals etwa schreiben:
«Ich muss bei jeder Predigt immer am meisten dann studieren, wenn ich an
das Wort <Gott>... komme ...» Oder : «Das kleine Sätzlein <Gott ist> bedeutet
eine Revolution ...» Oder: das sei «eine Notwendigkeit» für uns Theologen
und Kirchenleute, dass wir «mit dem Anfang anfangen» und «anerkennen,
dass Gott Gott ist...».

Und diese Erfahrung wird nun zur alles beherrschenden Dynamik im ganzen

Zeugnis und Appell des Barth'schen theologischen Denkens. Um in ganz
«un-Barth'schen» Worten die Situation zu beschreiben: Karl Barth hat die
Wendung vollzogen von der religiösen Ideologie zur religiösen Wirklichkeit
(wobei ich den Begriff Ideologie hier nicht im engeren Sinne der marxistischen

Ideologiekritik verstehe).
Der «souveräne Gott» ist bei Barth eigentlich einfach der «wirkliche

Gott». Er ist kein Ideologem, nicht der Hauptinhalt einer menschlichen
religiösen Ideologie. Er ist sozusagen «harte Wirklichkeit». Freilich nicht «objektive»

Wirklichkeit, sondern im Gegenteil in keiner Weise objektivierbare,
nicht in menschlichen, weltlichen Kategorien aussagbare - sondern eine
unendliche Wirklichkeit. Der unausdenkliche Gottesgeist, der Geist des lebendigen,

des drei-einigen Gottes begegnet dem endlichen, dem geschaffenen
Menschengeist, und zwar jedem einzelnen geschaffenen Menschen. Das
unendliche Bewusstsein Gottes berührt das endliche Bewusstsein der geschaffenen

Wesen. Und dies ist (nach dem Selbstverständnis des Glaubens!) keine
Fiktion oder «Projektion», sondern reale Begegnung.

Wir spüren wohl sogleich, dass es in dieser Auseinandersetzung um etwas
entscheidend Wichtiges geht, nämlich:

Gott als Wirklichkeit - oder Gott als Kerninhalt einer Ideologie.
Glaube als wirkliche Begegnung - oder Glaube als ideologische Position.
Wir spüren aber zugleich, dass wir hier als Theologen/innen in eine gewisse

Verlegenheit, in eine Aporie geraten: Was verstehen wir denn eigentlich
unter «Wirklichkeit»?



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 293

3. Die Notwendigkeit, in der Theologie ontologisch zu fragen

Unter dem «ontologischen» Fragen verstehe ich das Fragen nach dem
Wirklichkeits-Typus, der Wirklichkeits-Weise (modus essendi) eines
bestimmten Phänomens oder Phänomen-Bereiches.

(Wer hier statt «ontologisch» - ein Wort, das man heute in der Theologie
nicht überall so sehr liebt - einen anderen Titel einsetzen möchte, der möge
es tun. Im Vokabular, in der Terminologie herrscht ja Freiheit - sofern man
sich nur genügend darüber klar wird und dann auch klar ausspricht, was man
mit einem bestimmten Begriff sagen will. Aber die Frage als solche, die ich
«ontologisch» nenne, muss vom Theologen auf jeden Fall gestellt werden!)

Denn wir müssen uns bemühen, uns klar auszusprechen, so gut es nur geht

- und dies gerade weil wir in unserer Wissenschaft (ähnlich wohl wie die
Philosophen und alle hermeneutisch arbeitenden, deutenden, Geisteswissenschaftler)

nicht die Möglichkeit haben, durch exakte Methoden wie Experiment,

Messung und Berechnung nachweisliche Fortschritte zu erzielen. Um
so wichtiger ist darum, dass man sich möglichst klar von jedem einzelnen
methodischen Schritt Rechenschaft gibt. Und dazu gehört, dass man Klarheit
schafft über den Wirklichkeitscharakter dessen, wovon man redet. (Ich erinnere

hier - nur als ein Beispiel - an die Begriffe Vorhandensein, Zuhandensein,

Dasein bei Martin Heidegger in «Sein und Zeit». Damit sind
unterschiedliche Weisen, zu sein, gemeint.)

Der Theologe muss sich zum Beispiel fragen nach der Auferstehung Jesu
Christi. Was für eine Art von Wirklichkeit meinen wir, wenn wir im Glauben
anzunehmen bereit sind, dass Ostern eine Wirklichkeit ist? Ist es eine historische

Wirklichkeit wie ein Ereignis der Weltgeschichte oder unserer persönlichen

Lebensgeschichte, auch unseres Alltags? Eine «psychologische» etwa im
Sinne von Visionen, ist es überhaupt eine raumzeitliche Wirklichkeit? Es
genügt hier nicht, einfach zu eruieren, was etwa die biblischen Zeugen darunter
verstanden haben. Denn sie kannten ja die Methode des expliziten ontologischen

Fragens noch nicht. Sondern wir müssen uns überlegen, wie wir heute
diese Botschaft verantworten können. Dabei stehen - nota bene - nicht
einfach Kategorien wie Kästchen zur Verfügung bereit («historisch», «psychologisch»,

usw.), in denen dann die Inhalte deponiert werden könnten. Sondern
mit stetem Blick auf die biblischen Befunde müssen wir die Seinsweisen
selber zu beschreiben und zu definieren versuchen, was eine subtile Aufgabe
darstellt. Noch schwieriger wird dies vielleicht bei den theologischen Themen
des Kreuzestodes Christi oder der Inkarnation.

Ich möchte hier noch ein weiteres Beispiel, nochmals zum Thema der
Auferstehung Christi, geben aus der Theologie des 20. Jahrhunderts und möchte
dabei nach Paul Schütz und Karl Barth noch einen dritten grossen Theologen
jener Generation ins Spiel bringen: meinen Lehrer Rudolf Bultmann. Die
heisse Debatte von damals über die Entmythologisierung ist abgeklungen.



294 Heinrich Ott

Doch die Sache selbst, die damals zur Debatte stand, ist meines Erachtens
noch keineswegs zu Ende diskutiert.

Eine der typischen umstrittenen Äusserungen Bultmanns zu jener Zeit
lautete: «Christus ist ins Kerygma auferstanden». Eine andere: «Die Auferstehung

Christi ist eine Tat Gottes». Ist die von Bultmann angestrebte Entmytho-
logisierung wirklich konsequent durchgeführt, oder ist ein Gott, welcher
«handelt», nicht doch wieder ein mythologisch gedachter Gott? Bultmann
wollte zweifellos dies betonen (und zwar gegen unberechtigte Kritiken an seiner

Entmythologisierungsthese), dass Ostern ein wirkliches Geschehen ist.
Nun aber nicht einfach ein historisches bzw. als historisch behauptetes mira-
kulöses Einzelereignis - wie z.B. die Auferweckung des Töchterleins des

Jaïrus -, sondern ein Ereignis von gänzlich anderer Art. Ein wirkliches
Geschehen, aber nicht genau erzählbar und beschreibbar! Denn dieses Geschehen

ist nicht nur an einem einzelnen Menschen geschehen, sondern sozusagen
der ganzen Menschheit zu-gedacht und an-getan. Nicht wie eine einzelne Tat
also, eine historische Tat eines Menschen, eines Staatsmannes etwa oder
einer Dichterin, welche dann weiterwirken kann in der Geschichte durch die
Tradition, durch eine innergeschichtliche Wirkungsgeschichte. Sondern Gott,
der als der Schöpfer jedem Menschen, jedem Geschöpf überhaupt, innerlich
nahe ist, handelt universal an allen Menschen, die je gelebt haben und leben
werden (also auch den Menschen ante Christum). Bultmann redet darum von
dieser Tat Gottes als einem Geschehen von «kosmischer Tragweite».

Eine «universalistische» Interpretation dieses Begriffs «Tat» ist also hier
nötig. Gott handelt dabei in der Weise des Angebots an allen Menschen. Er
verändert die Situation aller Menschen, indem diesen nun die Möglichkeit
geschenkt wird, im Wagnis des Glaubens und d.h. aus dem «Unverfügbaren»,
dem «Zukünftigen» zu leben. Ein universales Geschehen also und zugleich
ein individuelles, denn das Angebot dieser Tat Gottes individualisiert sich
wieder in jedem einzelnen Menschenleben.3

Bei Paul Schütz finden wir übrigens, kurz und bildhaft, eine gewisse
Entsprechung, die uns weitere Hilfe zum Verständnis geben kann: Der 21. Brief
(der nur diesen kurzen Text umfasst) des Buches «Warum ich noch ein Christ
bin» in der mittleren Schicht von 1946 lautet:

«Ja, Hilfe ist es, zu wissen, dass die Schöpfung noch nicht fertig ist; dass die Hauptsache
erst kommt; dass in der Geschichte Mächte der Finsternis ihr Wesen treiben, aber dass

ein heiliges Gottesgewebe mitten durch diese Geschichte hindurchwächst; dass der Heilige
Geist jeden Menschen anruft, sich in dieses geheime, neue Leben des Gottesreiches hineinweben

zu lassen.»

3 Bultmann war Neutestamentier, kein Systematiker wie Karl Rahner, welcher -
zweifellos mitgeprägt durch Bultmann - diesen Gedanken weitergedacht durch die
Einführung des Begriffs «übernatürliches Existential».



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 295

Dieses bildhaft beschworene Wirklichkeitsmodell mag, wie auch
Bultmanns Begriff «Tat Gottes», manchem auf den ersten Blick eher fremd
erscheinen. Im Durchschnitt haben wir ja mit dergleichen wenig Erfahrung. Wir
können wenig damit anfangen. Kein Wunder! Denn unser landläufiges,
durchschnittliches Wirklichkeitsbewusstsein im Alltag und in der Wissenschaft

hat zumeist nur eine Art von Wirklichsein im Auge: die der «Fakten»
(nacherzählbare, historische und auch vorausberechenbare, physikalische).
Was da nicht hineinpasst, was darüber hinausgeht, mag viele zunächst
befremden. Dabei haben wir es aber doch gerade im Alltag, im alltäglichen
Erfahren unseres eigenen Innenlebens («Bewusstseinsstromes», um mit Husserl
zu sprechen), auch im Erfahren von Dichtung und Kunst, schon immer - und
zwar in allernächster Nähe! - mit solchen ganz anderen Wirklichkeitsschichten

zu tun.

4. Das «als ob» und das «totaliter aliter»

Um nun noch besser zu verdeutlichen, wohin diese ganze Denkbewegung
steuert, möchte ich mit zwei Stichworten arbeiten: mit «als ob» verbinden wir
eine skeptisch sophistische Haltung; «totaliter aliter» dagegen hat es zu tun mit
der Sprachsituation angesichts bestimmter Arten von Wirklichkeit. Dazu
zwei Beispiele:

Zum ersten: «Es ist zwar keine Wirklichkeit - aber trotzdem können wir
darüber reden, so als ob es eine Wirklichkeit wäre». Zum zweiten müssen wir
demgegenüber formulieren: «Es ist eine Wirklichkeit - aber in der üblichen
Weise wie wir über die Dinge reden, können wir über diese Art von Wirklichkeit

nicht reden ...»

Von dem vorsokratischen Sophisten Gorgias wird folgende Reihe von drei
Aussagen überliefert: «1. Es gibt nichts. 2. Wenn es etwas gäbe, so könnte
man es nicht erkennen. 3. Wenn man es doch erkennen könnte, so könnten
wir solche Erkenntnis einander nicht mitteilen.» - Dies mag zunächst radikal
und anstössig tönen. Indessen stossen wir, genau besehen, auf etwas von dieser

Haltung zu Wahrheit und Erkenntnis heute auch auf theologischem
Gebiet in vielerlei Äusserungen, die etwa auf das hinauslaufen: «Wie es letzlich
ist mit den detzten Fragen>, ob es einen Gott gibt, eine Erlösung, eine
Vollendung - darüber ist uns infolge unserer beschränkten Erkenntnisfähigkeit
ein letztes, sicheres, gültiges Wort zu sagen nicht möglich. Aber sicher ist, dass

wir mit solchen Gedanken und Erzählungen Menschen in der Bedrängnis und
Belastung ihres Menschseins Lebenshilfe spenden können. Und darin liegt
die Würde der Religion und die Würde unseres kirchlichen Auftrags.»

Zum zweiten Stichwort, «totaliter aliter»: Ich entnehme dieses Wort einer
alten Mönchslegende. Zwei Mönche, Klosterbrüder und Freunde, die oft
über die letzten Dinge miteinander gesprochen haben, verabreden, dass, wer



296 Heinrich Ott

als erster stirbt, dem andern irgendwie ein Zeichen gibt, einen Wink, wie es

im Jenseits aussieht. Wirklich erscheint dann der Erstverstorbene seinem
Bruder im Traum. «Qualiter...?» fragt dieser begierig. Und die Antwort: «7o-
taliter aliter ...!» Hier wird also, im Gegensatz zur Haltung des «als ob», die
Wirklichkeit bejaht, die Sagbarkeit, die Mitteilbarkeit, aber verneint oder in
Zweifel gezogen.

Ein starkes biblisches Beispiel für diese letztere Haltung glaube ich bei
Paulus in I Kor. 15 zu finden, wo Paulus mit grösster Vehemenz erklärt, dass

ohne die Auferstehung Christi, ohne die Auferstehung der Toten überhaupt,
unser ganzer Glaube leer und nichtig bleiben müsste. Aber sobald die Frage
auftaucht nach einer konkreten und genaueren Beschreibung des Auferstehens,

erfolgt von Paulus die schroffe Zurückweisung: «Du Narr...!» So spricht
er den an, der solches fragt. Hier gilt also das «totaliter aliter». Beschreibende
Aussagen zu machen (wie wir das in unserem alltäglichen Leben tun) erweist
sich bei einem Thema wie dem der Auferstehung der Toten angesichts der
Differenz der Wirklichkeits-Weisen als unmöglich.

Ich muss hier allerdings präzisieren: das «totaliter aliter» (wie übrigens
auch die «maior dissimilitudo», die «grössere Unähnlichkeit», auf die ich
gleich noch zu sprechen komme) bedeutet nicht, dass wir jetzt überhaupt
schweigen müssten. Man mag auch hier sagen: Die Grenzen meiner Sprache
sind die Grenzen meiner Welt. Indessen können ja Grenzen unserer Sprache
u.U. ausgeweitet werden. Neue Weisen des Verstehens von Wirklichkeit und
damit des Sagens können gefunden und erworben werden. Daran arbeiten
die Dichter - manchmal auch Denker. Dann weiten sich auch die Grenzen
unserer Welt aus. Aber niemals können wir so weit kommen, dass wir «adäquat»
von Gott und göttlichen Dingen reden. Nie werden wir abschliessende
Aussagen formulieren können, eben wegen jener «je grösseren Unähnlichkeit»
im Sein: Zum Beispiel nennen wir Gott Vater (oder Mutter). Und das ist nicht
falsch, nicht irreführend. Es mag uns eine Strecke weiterhelfen. Und doch ist
Vatersein oder Muttersein Gottes auch wieder unendlich verschieden von
menschlicher Vater- oder Mutterschaft. Oder: wir nennen Gott «gerecht».
Auch dies ist nicht falsch, nicht irreführend, sondern weiterführend und
doch: Gottes Gerechtigkeit ist noch einmal unendlich verschieden von all
dem, was wir zum Beispiel an gerechten Menschen beobachten können.

Ich nehme hier Bezug auf einen heute vielzitierten, wichtigen Text aus der
mittelalterlichen Theologie, im IV. Lateranischen Konzil (1215). Er lautet:

«Denn zwischen dem Schöpfer und dem Geschaffenen lässt sich keine Ähnlichkeit (si-
militudo) feststellen, ohne dass man gleich eine grössere Unähnlichkeit (dissimilitudo)
zwischen ihnen festzustellen hätte ...»

Diese Regel von der maior dissimilitudo, der «grösseren Unähnlichkeit»,
gilt für das theologische Reden ganz allgemein. Hinweise darauf wurden
schon gegeben: im Blick auf den Vater- bzw. Mutternamen Gottes, auf die



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 297

Rede von der Gerechtigkeit Gottes, oder (in Anlehnung an Paulus) bei dem
Thema der Auferstehung der Toten. Die Regel ist aber darüber hinaus beim
Nachdenken und Reden angesichts aller Glaubensthemen zu beachten: Gott
und Gottes Gegenwart, das Heilsereignis von Kreuz und Auferstehung Christi,

das Reich Gottes, das Jüngste Gericht, die Vergebung, die Erhörung der
Gebete, die göttliche Führung in unserem Leben - alle derartigen Themen
fordern eine Denk- und Sprechhaltung des steten Bewusshaltens der Regel
von der grösseren Unähnlichkeit!

Die Regel erinnert auch daran - und das ist für uns theologisch heilsam,
obschon eigentlich selbstverständlich - dass sich je nach dem Wirklichkeitsmodus

des Themas der Modus der Sprache ändern muss. So ist z.B. in der
Theologie bei den rein historischen Fragen der Modus des klassischen
Aussagesatzes (S P, also Information, Behauptung, eventuell Vermutung) durchaus

am Platz. Für die systematischen Fragen, die Fragen der Deutung, des

Plausibelmachens, des vorsichtigen Entwickeins neuer Perspektiven ändert
sich dagegen der Modus der Sprache entsprechend dem Modus der Wirklichkeit

der jeweiligen Thematik. Das reine Behaupten, die affirmatio, hört hier
auf - entgegen einem hartnäckigen und oftmals doch auch historisch begründeten

Vorurteil gegenüber aller Dogmatik! Auch das Vermuten, das Aufstellen,

Prüfen, Verteidigen von Hypothesen gewinnt hier einen anderen
Charakter, eine andere Gangart und damit eine andere Sprache. Man prüft hier,
indem man einen Weg geht, einen Ausblick sucht. Man prüft, ob der begangene

Weg in eine Sackgasse führt oder weiter, zu neuen Ausblicken. Der ganze

Stil des Denkens muss sich hier ändern.
Man kann auch nicht auf nachweisbar sichere, «gesicherte» Ergebnisse

aus sein, weil es endgültig und erschöpfend richtige Sätze in der systematischen

Theologie überhaupt nicht gibt. Und dies eben wegen der «grösseren
Unähnlichkeit», welche ein endgültiges (und ausschliessliches bzw. aus-
schliessendes) Sichfestlegen auf simple Aussagesätze nicht erlaubt.

Aber nicht nur wegen der «je grösseren Unähnlichkeit» sind solche
Festlegungen auf diesem Terrain (vielleicht aber auch auf anderen...!) unsachge-
mäss, d.h.: nicht situationsgemäss. Sondern auch weil der Dialog nicht abreis-
sen darf! Denn es kommen immer wieder neue Gesprächspartner hinzu, die
in ihrem Leben, ihrem Lebenskontext, ihrer Gemeinschaft wieder andere
und auch fruchtbare Erfahrungen mit Gott und seinem Evangelium und
Reich gemacht haben. Ihr Zeugnis von erfahrener Wirklichkeit darf nicht
verloren gehen.

Eine neue, besondere Art von Subtilität entsteht auf diesem Feld des
Denkens. Sie wird hier zur Methode. Sie muss sich herausbilden, weil ihre
«Umweltbedingungen» hier dies ermöglichen und erfordern.



298 Heinrich Oit

5. Sinn als Wirklichkeit - Wirklichkeit als Sinn

Hier kommen wir zum Schluss noch einen Schritt näher zum Zentrum der
ganzen Fragestellung. Aber es bleibt nur noch Raum für einige einerseits
summarische, andererseits zu vage abschliessende Bemerkungen. Sie mögen
trotzdem als Basis dienen zum Weiterdenken. Ein paar neue «Himmelsrichtungen»

des Weiterfragens können ja oft schon etwas helfen.

Erste Bemerkung:

Ich habe hier den Begriff Sinn neu eingeführt und neben den Begriff
Wirklichkeit gestellt. Jetzt müssten wir wissen: Ist das Sinnhafte das Wirkliche?

Oder ist vielmehr das Sinnhafte (das als sinnhaft sich Zeigende) ein
Hirngespinst der Menschen und hat nicht den Charakter einer Realität,
indem es überhaupt nicht ins immense Universum mit seiner angeblichen genuinen

Sinn-Fremdheit passt?
Ich muss zuvor sagen, was ich unter «Sinn» verstehe. Der Begriff wird hier

nicht semiotisch gebraucht - z.B. die Bedeutung eines Textes. Ebenso ist
nicht ein «Sinn im Ganzen», «Sinn des Lebens», «Sinn der Geschichte»
gemeint - ein Sinn, der sich nachträglich herausstellt, womit dann erkennbar
wird, dass alles richtig und gut gelaufen ist. (Was Paul Schütz zu dieser
Betrachtungsweise dachte, habe ich schon zu Beginn erwähnt.) Dass Wirklichkeit

«sinnhaft» sein kann, bedeutet keineswegs, dass alles in dieser letzteren
Bedeutung «sinnvoll» sei.

Sinnhaft nenne ich hier das, was wir selbst erleben - als Personen, in unserem

Bewusstsein und Gefühl. Das, was wir erleben in seiner ganz spezifischen
Qualität, seinem «So-sein». Also: ein anderer Mensch, ein Kunstwerk, eine
Landschaft, eine Pflicht, ein Schicksal, eine Begegnung, ein Glaube usw. Diese

einzigartige, erlebbare Qualität nenne ich hier das Sinnhafte.
Es kann sein, dass wir darunter leiden, dass wir es schwer haben, dass wir

den Sinn gerade nicht einsehen und uns vorderhand das, was uns begegnet, als
sinn-los (aber nicht als sinn-fremd!) erscheint. Dem müssten wir uns dann in
der Haltung der Hypomone unterziehen, der «schöpferischen» Geduld.

Zweite Bemerkung:

Es ist heute eine verbreitete Tendenz, sinnhaftes, persönliches Erleben
auf hirnphysiologische, also im weiten Sinne physikalische Vorgänge
zurückzuführen, bzw. damit zu identifizieren. Dies ist nun im reinsten Sinne der
Reduktionismus des «Dies ist doch eigentlich nur das...» und ist m.E. ein
Zurückweichen vor der Wirklichkeit. Das Sinn-lose wird zum Sinn-fremden neutralisiert.

Es ist auch ein Zurückweichen vor der Wirklichkeit des eigenen Erlebens

und Empfindens, bei dem eigentlich alles Denken zu beginnen hätte!



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 299

Hier fragt sich: Können oder dürfen wir Menschen uns denn anmassen,
selber gescheiter, differenzierter, subtiler zu sein als die Wahrheit, die wir
suchen? Dies ist eine Grundfrage allen Denkens. Natürlich gibt es Situationen
für uns Menschen (vielleicht für jeden irgendwann), wo wir uns täuschen, wo
wir in einer Lebenslüge befangen sind und die Augen vor unseren
lebensgeschichtlichen Realitäten verschliessen. Diese Möglichkeit begründet aber
noch lange nicht, dass wir grundsätzlich einer Aussenperspektive gegenüber
der Innenperspektive des eigenen Erlebens den Vorrang geben müssen.
Denn eben dies wäre das gefährliche, bodenlose Zurückweichen vor der
Wirklichkeit. Bodenlos: denn alles wirkliche Denken fängt in jedem Fall mit
dem Leben, mit der Erfahrung des Lebens an. Es wächst aus ihr hervor. Und
zu diesem erfahrenen Leben gehören freilich immer auch schon die anderen
Menschen, mit deren Leben unser Leben durch mannigfache sichtbare und
unsichtbare Bande des Sinnes verknüpft ist.

Dritte Bemerkung: - zum Weiterdenken!

Bei Martin Buber habe ich früh schon einen Text von hervorragender on-
tologischer Bedeutung gefunden, der mir zum Leitwort für mein eigenes
Denken geworden ist. Er steht in der frühen Schrift «Zwiesprache» und
besagt dem Sinn nach folgendes: Du kannst zwar schon deinen Empfänger
abschalten, nichts mehr hören wollen und denken, es geht eben alles so wie es

muss. Das Leben hat dann in sich keinen Sinn für dich. Du bist selber nie
gemeint. Wenn du irgendeiner Sache selber einen Sinn geben willst, kannst du
das tun, aber es bleibt der Sinn, den du selber in das Leben hineinlegst. Der
Mensch kann selber Sinn schaffen, aber wenn er den Dingen und Ereignissen
einen Sinn gibt, so bleibt dies sein Gemächte.

Du kannst immer so denken, aber es besteht auch die gegenteilige Option,
nämlich dein Leben zu leben unter der Prämisse: Du bist immer gemeint. Es
werden dir immer Zeichen gegeben, was immer dir wiederfährt, und du musst
es alles verantworten. (Buber meint nicht, dass wir für alles moralisch
verantwortlich seien, aber: Wir sind immer gefragt, immer herausgefordert, müssen
immer und auf alles, was uns widerfährt, eine Antwort geben, unsere
Antwort.) Unsere ontologische conditio ist die von Ruf und Anwort.

Darüber wäre lange nachzudenken, damit wir es in die ganze Länge, Breite

und Tiefe des eigenen Lebens und Erlebens umzusetzen vermöchten. Aber
jetzt, ganz bekennerisch, lassen Sie mich schliessen und sagen, dass ich diese
zweite Option (mit Buber) nicht nur für die subtilere, sondern auch für die
wahrere Bestimmung von Sinn und Wirklichkeit halte. Sie ist es denn auch,
die unserem Glauben entspricht.

Heinrich Ott, Basel


	Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie

