Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 4

Artikel: Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 59 2003 Heft 4

Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie'

1. «Wirklichkeit» bei Paul Schiitz

Wenn wir uns anschicken, den theologischen «Querdenker» Paul Schiitz
posthum in einen akademischen und systematischen theologischen Diskurs
einzubeziehen (einen Diskurs, an dem er selber teilzunehmen verschmiht
hatte), damit seine Stimme und sein Anliegen nicht verloren gehen mogen,
miissen wir zuerst vor allem die Perspektive suchen, in der er selber stand.
Was dringte ihn in seinem Denken? Welches war die Grunderfahrung, die
dieses Denken antrieb und in Gang hielt?

Paul Schiitz, ein «unsystematischer Systematiker» sozusagen, lehnte es
nicht ab, mit einer systematisch-theologischen Methode befragt und darge-
stellt zu werden. Wir haben an der Basler Theologischen Fakultit, in der Zeit
nach der Verleihung des theologischen Ehrendoktors an Schiitz anlisslich
seines 80. Geburtstages 1971, in Seminarien gelegentlich solche Versuche ei-
ner «Schiitz'schen Dogmatik» unternommen. Schiitz hielt dies fiir sinnvoll, er
meinte lediglich: «Ich selber kann das nicht tun. Mein theologisches Denken
ist von ganz anderer Art.»

Schiitz hat nicht systematisch nach der Wirklichkeit, nach Bedeutung und
Charakter von «Wirklichkeit» in der Theologie gefragt. Er war kein systema-
tisch und methodisch Fragender, sondern vielmehr ein Zeuge: Er hat seine
Erfahrung von Wirklichkeit in seiner, in unserer Zeit bezeugt — einer Wirk-
lichkeit, an der das christliche Denken nicht voriibergehen, um die sich christ-
liche Existenz nicht driicken diirfe.

Ich moéchte in diesem einleitenden Referat jetzt nur ein paar erste Hinwei-
se geben. Es gibt ja wohl bei jedem Denker Worte, oftmals auch sich wieder-
holende Wendungen, bei denen man spiirt, dass hier der Puls dieses Denkens,
dass hier das Herz des Autors schldgt. Hier rithren wir dann ans eigentliche
Anliegen, die eigentliche Grunderfahrung. Bei Schiitz sind mir verschiedene
solcher Wendungen und Zeugnisse aufgefallen. Eine davon: es gebe «Dinge,

' Vortrag, gehalten an der Tagung der Paul Schiitz-Gesellschaft an der Universitét
Marburg am 24. Januar 2003.



290 Heinrich Ottt

die wir nicht verstehen, sondern nur bestehen konnen». Also: nicht verste-
hend integrieren, nicht ihnen einen Platz einrdumen in unserem eigenen Ver-
stindnishorizont. Sondern wir miissen diese Dinge, diese Situationen und
Kéimpfe durchstehen, mit unserer Existenz. Geduld war darum fiir Paul
Schiitz vielleicht die christliche Grundtugend. Eine eminent schopferische
Tugend! Hypomone, das neutestamentliche Wort fiir Geduld, ist von Schiitz
in diesem Zusammenhang immer beschrieben worden als das «Drunterblei-
ben», als das Aushalten dessen, was uns ankommt, was uns auferlegt, zuge-
wiesen und zugemutet wird. Also ein Sich-unterziehen.

Personlich bin ich zwar eher geneigt, in der entscheidenden Wendung von
«Verstehen — Bestehen» Paul Schiitz zu widersprechen. Als hermeneutisch
orientierter Theologe, der ich hier in Marburg durch die Begegnung mit dem
Denken meines verehrten Lehrers Rudolf Bultmann geworden bin, hege ich
gewisse Bedenken gegeniiber Paul Schiitz' Einschrinkung der Hermeneutik,
seiner Begrenzung des Verstehens durch das «Bestehen». Aber Schiitz' Rede
ist hier dennoch ungeheuer charakteristisch fiir sein Denken, und dass er es
gerade so sagt, kann uns zu weiterem Verstehen fiihren.

Von einer hermeneutischen Theologie her miisste man dem gegeniiber
den Begriff des «<Hermeneutischen» noch ausweiten: Jede Begegnung (und
«Begegnung» ist ja im Bedeutungsfeld unseres jetzigen Themas «Wirklich-
keit» von grosster Bedeutung!) hat ja zugleich etwas Hermeneutisches an
sich. Begegnung hat immer einen hermeneutischen Einschlag. Sie zielt auf
Verstehen, und auch Verstehen erwéchst in der Begegnung (wenn auch oft
das tatsédchliche Ergebnis in Unverstdndnis und Missverstehen besteht). — So
enthdlt auch das «Bestehen» der harten Wirklichkeit des Daseins, die Hypo-
mone, vielleicht doch auch einen ersten Anflug des Verstehens ...

Ein anderer bei Schiitz immer wiederkehrender Begriff ist der des «Kata-
strophischen». Er kehrt so oft wieder, dass er sozusagen zu einer Kategorie in
Paul Schiitz' Denken wird (ihr steht dann die andere Kategorie des «Aurori-
schen» gegeniiber). Menschliche Existenz, menschliche Geschichte ist kata-
strophisch. Der biographische Hintergrund dieses Gedankens schimmert bei
Schiitz immer wieder durch. Er beschwort ihn immer wieder herauf: die Er-
fahrung des jungen Kriegsfreiwilligen in den Schiitzengrabenkdmpfen des er-
sten Weltkriegs.

«Dass es in der Geschichte die Katastrophe gibt, muss man ernst nehmen. ... Die Kata-
strophe gehort zum Unausweichlichen dieser Welt, weil Freiheit in ihr ist ...»

Auch Fortschritt kann in ihr [der Geschichte] eine spezifische Form der Katastrophe
sein. Man kann auch in den Untergang «fortschreiten»... Nie war Geschichte anders (so in
«Warum ich noch ein Christ bin», Neuausgabe 1996, S. 35 — ein Brief der dritten Schicht,
von 1968).2

2 Das Buch «Warum ich noch ein Christ bin» ist von Schiitz als Briefwechsel konzi-

piert, und zwar dies in drei Schichten: Briefe von 1937, von 1946 und von 1968.



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 291

Geschichte «geht nicht auf» ... — Man mag in dieser seiner Ablehnung der
«Grands récits» in Paul Schiitz einen frithen Postmodernen in der Theologie
erkennen. Wer das Katastrophische in der Geschichte leugnen will, ange-
sichts seiner wegschaut oder in schonen Konstruktionen eines Gesamtsinns
weiter denken will, der verschliesst seine Augen vor der Wirklichkeit selbst.
Hier ist nichts zu beschonigen! Kein unehrlicher Trost ist zu entschuldigen!

Freilich kann dann Schiitz auch sagen:

«...in der Katastrophe ist aber nicht nur ein Negatives am Werke. Hier ist im Negativen
auch das Positive mit eingeschlossen. Im Erleiden tut sich dem Bewusstsein indirekt das
Dasein einer anderen Welt kund.» («Warum ich noch ein Christ bin» ebd.).

2. Die Wirklichkeitsfrage ist in der Theologie von zentraler Bedeutung

Die Uberschrift dieses Abschnitts bildet gleichzeitig auch die These fiir
diesen ganzen Vortrag. Diese muss ich hier kurz begriinden:

Bei jeder Predigt steht gewissermassen die Wirklichkeit Gottes selbst «auf
dem Spiel». Sie muss bezeugt werden. Es kommt alles darauf an, zu bezeugen,
dass Gott eben nicht eine Vertréstung, eine Fiktion, eine Projektion ist, son-
dern Wirklichkeit. Und jede Predigt soll und muss versuchen, dieses Wirk-
lichsein Gottes eben nicht nur zu behaupten, sondern es sozusagen zu «bewei-
sen», d.h. es aufweisen durch Beziehung auf die Erfahrungen, die wir in unse-
rem Dasein mit der Welt, den Menschen und uns selber machen. Es soll klar
sein: dies ist kein zwingender Beweis, wie wir sie in Mathematik oder Natur-
wissenschaft fiihren konnen. Aber es ist ein Aufscheinenlassen von Plausibi-
litdt. Dazu studieren wir Theologie, lernen wir nachdenken iiber die Bibel
und dariiber, wie wir die biblische Botschaft und deren Inhalte in unsere Welt
und unser Jetzt tiber-zu-setzen haben. Das blosse Behaupten (oder andern
Menschen einfach nachreden) briauchte nicht studiert zu werden. Das kann
jeder.

Das «Zeigen» aber, das Aufweisen, Plausibelmachen, Einleuchtend-wer-
den-lassen durch Argumentation, indem man dabei alle Erfahrungsrdume
unseres Menschendaseins miteinbezieht, das allerdings muss studiert werden.
Und dieses Studium wéhrt das ganze Leben.

So wichtig also ist die Wirklichkeit, die Wirklichkeits-Frage in der Theo-
logie!

Ich glaube, dass es theologiegeschichtlich richtig ist, gerade hier noch mei-
nen Lehrer und Vorginger Karl Barth ins Spiel zu bringen. Sein beherrschen-
des Motiv in seinem ganzen theologischen Denken war ja die Souverénitit



292 Heinrich Ott

Gottes. Diese Erkenntnis war fiir ihn gleichsam die «Wiederentdeckung»
Gottes. Und diese Wiederentdeckung lag fiir ihn in der grossen Wende und
Bekehrung aus der Welt seiner theologischen Herkunft (des Neuprotestantis-
mus) zum lebendigen Gott der Bibel. Vom Neuprotestantismus sagt Barth
(K.D. 1/2 403 £.), dass sein eigentlicher Glaubensgegenstand nicht Gott in sei-
ner Offenbarung, sondern der an ein Géttliches glaubende Mensch selber ge-
wesen sel.

Diese bestimmende Wende in Barths Denken erfolgte friih in seiner theo-
logischen Laufbahn, noch in seiner Zeit als Pfarrer des aargauischen Dorfes
Safenwil. Sie hing zusammen mit seiner Erfahrung der Strenge des Woche um
Woche zu erfiillenden Predigtauftrags. Barth konnte damals etwa schreiben:
«Ich muss bei jeder Predigt immer am meisten dann studieren, wenn ich an
das Wort <«Gott> ... komme ...» Oder : «Das kleine Sitzlein <Gott ist> bedeutet
eine Revolution ...» Oder: das sei «eine Notwendigkeit» fiir uns Theologen
und Kirchenleute, dass wir «<mit dem Anfang anfangen» ... und «anerkennen,
dass Gott Gott ist ...».

Und diese Erfahrung wird nun zur alles beherrschenden Dynamik im gan-
zen Zeugnis und Appell des Barth’schen theologischen Denkens. Um in ganz
«un-Barth’schen» Worten die Situation zu beschreiben: Karl Barth hat die
Wendung vollzogen von der religiosen Ideologie zur religiosen Wirklichkeit
(wobei ich den Begriff Ideologie hier nicht im engeren Sinne der marxisti-
schen Ideologiekritik verstehe).

Der «souverdne Gott» ist bei Barth eigentlich einfach der «wirkliche
Gott». Er ist kein Ideologem, nicht der Hauptinhalt einer menschlichen reli-
giosen Ideologie. Er ist sozusagen «harte Wirklichkeit». Freilich nicht «objek-
tive» Wirklichkeit, sondern im Gegenteil in keiner Weise objektivierbare,
nicht in menschlichen, weltlichen Kategorien aussagbare — sondern eine un-
endliche Wirklichkeit. Der unausdenkliche Gottesgeist, der Geist des leben-
digen, des drei-einigen Gottes begegnet dem endlichen, dem geschaffenen
Menschengeist, und zwar jedem einzelnen geschaffenen Menschen. Das un-
endliche Bewusstsein Gottes beriihrt das endliche Bewusstsein der geschaffe-
nen Wesen. Und dies ist (nach dem Selbstverstindnis des Glaubens!) keine
Fiktion oder «Projektion», sondern reale Begegnung.

Wir spiiren wohl sogleich, dass es in dieser Auseinandersetzung um etwas
entscheidend Wichtiges geht, ndmlich:

Gott als Wirklichkeit — oder Gott als Kerninhalt einer Ideologie.

Glaube als wirkliche Begegnung — oder Glaube als ideologische Position.

Wir spiiren aber zugleich, dass wir hier als Theologen/innen in eine gewis-
se Verlegenheit, in eine Aporie geraten: Was verstehen wir denn eigentlich
unter «Wirklichkeit»?



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 293

3. Die Notwendigkeit, in der Theologie ontologisch zu fragen

Unter dem «ontologischen» Fragen verstehe ich das Fragen nach dem
Wirklichkeits-Typus, der Wirklichkeits-Weise (modus essendi) eines be-
stimmten Phinomens oder Phinomen-Bereiches.

(Wer hier statt «ontologisch» — ein Wort, das man heute in der Theologie
nicht iiberall so sehr liebt — einen anderen Titel einsetzen mochte, der moge
es tun. Im Vokabular, in der Terminologie herrscht ja Freiheit — sofern man
sich nur geniigend dariiber klar wird und dann auch klar ausspricht, was man
mit einem bestimmten Begriff sagen will. Aber die Frage als solche, die ich
«ontologisch» nenne, muss vom Theologen auf jeden Fall gestellt werden!)

Denn wir miissen uns bemiithen, uns klar auszusprechen, so gut es nur geht
—und dies gerade weil wir in unserer Wissenschaft (dhnlich wohl wie die Phi-
losophen und alle hermeneutisch arbeitenden, deutenden, Geisteswissen-
schaftler) nicht die Moglichkeit haben, durch exakte Methoden wie Experi-
ment, Messung und Berechnung nachweisliche Fortschritte zu erzielen. Um
so wichtiger ist darum, dass man sich moglichst klar von jedem einzelnen me-
thodischen Schritt Rechenschaft gibt. Und dazu gehort, dass man Klarheit
schafft iiber den Wirklichkeitscharakter dessen, wovon man redet. (Ich erin-
nere hier — nur als ein Beispiel — an die Begriffe Vorhandensein, Zuhanden-
sein, Dasein bei Martin Heidegger in «Sein und Zeit». Damit sind unter-
schiedliche Weisen, zu sein, gemeint.)

Der Theologe muss sich zum Beispiel fragen nach der Auferstehung Jesu
Christi. Was fiir eine Art von Wirklichkeit meinen wir, wenn wir im Glauben
anzunehmen bereit sind, dass Ostern eine Wirklichkeit ist? Ist es eine histori-
sche Wirklichkeit wie ein Ereignis der Weltgeschichte oder unserer personli-
chen Lebensgeschichte, auch unseres Alltags? Eine «psychologische» etwa im
Sinne von Visionen, ist es tiberhaupt eine raumzeitliche Wirklichkeit? Es ge-
niigt hier nicht, einfach zu eruieren, was etwa die biblischen Zeugen darunter
verstanden haben. Denn sie kannten ja die Methode des expliziten ontologi-
schen Fragens noch nicht. Sondern wir miissen uns iiberlegen, wie wir heute
diese Botschaft verantworten konnen. Dabei stehen — nota bene — nicht ein-
fach Kategorien wie Késtchen zur Verfiigung bereit («historisch», «psycholo-
gisch», usw.), in denen dann die Inhalte deponiert werden kénnten. Sondern
mit stetem Blick auf die biblischen Befunde miissen wir die Seinsweisen sel-
ber zu beschreiben und zu definieren versuchen, was eine subtile Aufgabe
darstellt. Noch schwieriger wird dies vielleicht bei den theologischen Themen
des Kreuzestodes Christi oder der Inkarnation.

Ich mochte hier noch ein weiteres Beispiel, nochmals zum Thema der Auf-
erstehung Christi, geben aus der Theologie des 20. Jahrhunderts und mochte
dabei nach Paul Schiitz und Karl Barth noch einen dritten grossen Theologen
jener Generation ins Spiel bringen: meinen Lehrer Rudolf Bultmann. Die
heisse Debatte von damals iiber die Entmythologisierung ist abgeklungen.



294 Heinrich Ot

Doch die Sache selbst, die damals zur Debatte stand, ist meines Erachtens
noch keineswegs zu Ende diskutiert.

Eine der typischen umstrittenen Ausserungen Bultmanns zu jener Zeit
lautete: «Christus ist ins Kerygma auferstanden». Eine andere: «Die Auferste-
hung Christi ist eine Tat Gottes». Ist die von Bultmann angestrebte Entmytho-
logisierung wirklich konsequent durchgefiihrt, oder ist ein Gott, welcher
«handelt», nicht doch wieder ein mythologisch gedachter Gott? Bultmann
wollte zweifellos dies betonen (und zwar gegen unberechtigte Kritiken an sei-
ner Entmythologisierungsthese), dass Ostern ein wirkliches Geschehen ist.
Nun aber nicht einfach ein historisches bzw. als historisch behauptetes mira-
kuldses Einzelereignis — wie z.B. die Auferweckung des Tochterleins des
Jairus -, sondern ein Ereignis von ginzlich anderer Art. Ein wirkliches Ge-
schehen, aber nicht genau erzidhlbar und beschreibbar! Denn dieses Gesche-
hen ist nicht nur an einem einzelnen Menschen geschehen, sondern sozusagen
der ganzen Menschheit zu-gedacht und an-getan. Nicht wie eine einzelne Tat
also, eine historische Tat eines Menschen, eines Staatsmannes etwa oder ei-
ner Dichterin, welche dann weiterwirken kann in der Geschichte durch die
Tradition, durch eine innergeschichtliche Wirkungsgeschichte. Sondern Gott,
der als der Schopfer jedem Menschen, jedem Geschopf iiberhaupt, innerlich
nahe ist, handelt universal an allen Menschen, die je gelebt haben und leben
werden (also auch den Menschen ante Christum). Bultmann redet darum von
dieser Tat Gottes als einem Geschehen von «kosmischer Tragweite».

Eine «universalistische» Interpretation dieses Begriffs «Tat» ist also hier
notig. Gott handelt dabei in der Weise des Angebots an allen Menschen. Er
verdndert die Situation aller Menschen, indem diesen nun die Moglichkeit ge-
schenkt wird, im Wagnis des Glaubens und d.h. aus dem «Unverfiigharen»,
dem «Zukiinftigen» zu leben. Ein universales Geschehen also und zugleich
ein individuelles, denn das Angebot dieser Tat Gottes individualisiert sich
wieder in jedem einzelnen Menschenleben.’

Bei Paul Schiitz finden wir iibrigens, kurz und bildhaft, eine gewisse Ent-
sprechung, die uns weitere Hilfe zum Versténdnis geben kann: Der 21. Brief
(der nur diesen kurzen Text umfasst) des Buches «Warum ich noch ein Christ
bin» in der mittleren Schicht von 1946 lautet:

«Ja, Hilfe ist es, zu wissen, dass die Schopfung noch nicht fertig ist; dass die Hauptsache
erst kommt; ... dass in der Geschichte Méchte der Finsternis ihr Wesen treiben, aber dass
ein heiliges Gottesgewebe mitten durch diese Geschichte hindurchwichst; dass der Heilige
Geist jeden Menschen anruft, sich in dieses geheime, neue Leben des Gottesreiches hinein-
weben zu lassen.»

* Bultmann war Neutestamentler, kein Systematiker wie Karl Rahner, welcher —
zweifellos mitgepridgt durch Bultmann — diesen Gedanken weitergedacht durch die Ein-
fiihrung des Begriffs «{ibernatiirliches Existential».



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 295

Dieses bildhaft beschworene Wirklichkeitsmodell mag, wie auch Bult-
manns Begriff «Tat Gottes», manchem auf den ersten Blick eher fremd er-
scheinen. Im Durchschnitt haben wir ja mit dergleichen wenig Erfahrung. Wir
konnen wenig damit anfangen. Kein Wunder! Denn unser landldufiges,
durchschnittliches Wirklichkeitsbewusstsein im Alltag und in der Wissen-
schaft hat zumeist nur eine Art von Wirklichsein im Auge: die der «Fakten»
(nacherzihlbare, historische und auch vorausberechenbare, physikalische).
Was da nicht hineinpasst, was dariiber hinausgeht, mag viele zunéchst be-
fremden. Dabei haben wir es aber doch gerade im Alltag, im alltéglichen Er-
fahren unseres eigenen Innenlebens («Bewusstseinsstromes», um mit Husserl
zu sprechen), auch im Erfahren von Dichtung und Kunst, schon immer — und
zwar in allerndchster Ndhe! — mit solchen ganz anderen Wirklichkeitsschich-
ten zu tun.

4. Das «als ob» und das «totaliter aliter»

Um nun noch besser zu verdeutlichen, wohin diese ganze Denkbewegung
steuert, mochte ich mit zwei Stichworten arbeiten: mit «als ob» verbinden wir
eine skeptisch sophistische Haltung; «totaliter aliter» dagegen hat es zu tun mit
der Sprachsituation angesichts bestimmter Arten von Wirklichkeit. Dazu
zwei Beispiele:

Zum ersten: «Es ist zwar keine Wirklichkeit — aber trotzdem konnen wir
dariiber reden, so als ob es eine Wirklichkeit wire». Zum zweiten miissen wir
demgegeniiber formulieren: «Es ist eine Wirklichkeit — aber in der iiblichen
Weise wie wir liber die Dinge reden, konnen wir iiber diese Art von Wirklich-
keit nicht reden ...»

Von dem vorsokratischen Sophisten Gorgias wird folgende Reihe von drei
Aussagen liberliefert: «1. Es gibt nichts. 2. Wenn es etwas gébe, so konnte
man es nicht erkennen. 3. Wenn man es doch erkennen konnte, so konnten
wir solche Erkenntnis einander nicht mitteilen.» — Dies mag zunéchst radikal
und anstdssig tonen. Indessen stossen wir, genau besehen, auf etwas von die-
ser Haltung zu Wahrheit und Erkenntnis heute auch auf theologischem Ge-
biet in vielerlei Ausserungen, die etwa auf das hinauslaufen: «Wie es letzlich
ist mit den <letzten Fragen>, ob es einen Gott gibt, eine Erlésung, eine Voll-
endung — dariiber ist uns infolge unserer beschriankten Erkenntnisfiahigkeit
ein letztes, sicheres, giiltiges Wort zu sagen nicht moglich. Aber sicher ist, dass
wir mit solchen Gedanken und Erzdhlungen Menschen in der Bedringnis und
Belastung ihres Menschseins Lebenshilfe spenden kénnen. Und darin liegt
die Wiirde der Religion und die Wiirde unseres kirchlichen Auftrags.»

Zum zweiten Stichwort, «totaliter aliter»: Ich entnehme dieses Wort einer
alten Monchslegende. Zwei Monche, Klosterbriider und Freunde, die oft
iber die letzten Dinge miteinander gesprochen haben, verabreden, dass, wer



296 Heinrich Ott

als erster stirbt, dem andern irgendwie ein Zeichen gibt, einen Wink, wie es
im Jenseits aussieht. Wirklich erscheint dann der Erstverstorbene seinem
Bruder im Traum. «Qualiter ...?» fragt dieser begierig. Und die Antwort: «7To-
taliter aliter ...!» Hier wird also, im Gegensatz zur Haltung des «als ob», die
Wirklichkeit bejaht, die Sagbarkeit, die Mitteilbarkeit, aber verneint oder in
Zweifel gezogen.

Ein starkes biblisches Beispiel fiir diese letztere Haltung glaube ich bei
Paulus in I Kor. 15 zu finden, wo Paulus mit grosster Vehemenz erklirt, dass
ohne die Auferstehung Christi, ohne die Auferstehung der Toten tiberhaupt,
unser ganzer Glaube leer und nichtig bleiben miisste. Aber sobald die Frage
auftaucht nach einer konkreten und genaueren Beschreibung des Auferste-
hens, erfolgt von Paulus die schroffe Zuriickweisung: «Du Narr ...!» So spricht
er den an, der solches fragt. Hier gilt also das «totaliter aliter». Beschreibende
Aussagen zu machen (wie wir das in unserem alltdglichen Leben tun) erweist
sich bei einem Thema wie dem der Auferstehung der Toten angesichts der
Differenz der Wirklichkeits-Weisen als unmoglich.

Ich muss hier allerdings prazisieren: das «totaliter aliter» (wie iibrigens
auch die «maior dissimilitudo», die «grossere Unddhnlichkeit», auf die ich
gleich noch zu sprechen komme) bedeutet nicht, dass wir jetzt tiberhaupt
schweigen miissten. Man mag auch hier sagen: Die Grenzen meiner Sprache
sind die Grenzen meiner Welt. Indessen konnen ja Grenzen unserer Sprache
u.U. ausgeweitet werden. Neue Weisen des Verstehens von Wirklichkeit und
damit des Sagens konnen gefunden und erworben werden. Daran arbeiten
die Dichter — manchmal auch Denker. Dann weiten sich auch die Grenzen un-
serer Welt aus. Aber niemals konnen wir so weit kommen, dass wir «addquat»
von Gott und gottlichen Dingen reden. Nie werden wir abschliessende Aus-
sagen formulieren konnen, eben wegen jener «je grosseren Unédhnlichkeit»
im Sein: Zum Beispiel nennen wir Gott Vater (oder Mutter). Und das ist nicht
falsch, nicht irrefithrend. Es mag uns eine Strecke weiterhelfen. Und doch ist
Vatersein oder Muttersein Gottes auch wieder unendlich verschieden von
menschlicher Vater- oder Mutterschaft. Oder: wir nennen Gott «gerecht».
Auch dies ist nicht falsch, nicht irrefiihrend, sondern weiterfiihrend ... und
doch: Gottes Gerechtigkeit ist noch einmal unendlich verschieden von all
dem, was wir zum Beispiel an gerechten Menschen beobachten kénnen.

Ich nehme hier Bezug auf einen heute vielzitierten, wichtigen Text aus der
mittelalterlichen Theologie, im I'V. Lateranischen Konzil (1215). Er lautet:

«Denn zwischen dem Schopfer und dem Geschaffenen lisst sich keine Ahnlichkeit (si-
militudo) feststellen, ohne dass man gleich eine grossere Unahnlichkeit (dissimilitudo) zwi-
schen ihnen festzustellen hitte ...»

Diese Regel von der maior dissimilitudo, der «grosseren Undhnlichkeit»,
gilt fiir das theologische Reden ganz allgemein. Hinweise darauf wurden
schon gegeben: im Blick auf den Vater- bzw. Mutternamen Gottes, auf die



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 297

Rede von der Gerechtigkeit Gottes, oder (in Anlehnung an Paulus) bei dem
Thema der Auferstehung der Toten. Die Regel ist aber dariiber hinaus beim
Nachdenken und Reden angesichts aller Glaubensthemen zu beachten: Gott
und Gottes Gegenwart, das Heilsereignis von Kreuz und Auferstehung Chri-
sti, das Reich Gottes, das Jiingste Gericht, die Vergebung, die Erhorung der
Gebete, die gottliche Fiihrung in unserem Leben — alle derartigen Themen
fordern eine Denk- und Sprechhaltung des steten Bewusshaltens der Regel
von der grosseren Unédhnlichkeit!

Die Regel erinnert auch daran — und das ist fiir uns theologisch heilsam,
obschon eigentlich selbstverstdndlich — dass sich je nach dem Wirklichkeits-
modus des Themas der Modus der Sprache dndern muss. So ist z.B. in der
Theologie bei den rein historischen Fragen der Modus des klassischen Aussa-
gesatzes (S = P, also Information, Behauptung, eventuell Vermutung) durch-
aus am Platz. Fir die systematischen Fragen, die Fragen der Deutung, des
Plausibelmachens, des vorsichtigen Entwickelns neuer Perspektiven dndert
sich dagegen der Modus der Sprache entsprechend dem Modus der Wirklich-
keit der jeweiligen Thematik. Das reine Behaupten, die affirmatio, hort hier
auf — entgegen einem hartnéckigen und oftmals doch auch historisch begriin-
deten Vorurteil gegeniiber aller Dogmatik! Auch das Vermuten, das Aufstel-
len, Priifen, Verteidigen von Hypothesen gewinnt hier einen anderen Cha-
rakter, eine andere Gangart und damit eine andere Sprache. Man priift hier,
indem man einen Weg geht, einen Ausblick sucht. Man priift, ob der began-
gene Weg in eine Sackgasse fiihrt oder weiter, zu neuen Ausblicken. Der gan-
ze Stil des Denkens muss sich hier dndern.

Man kann auch nicht auf nachweisbar sichere, «gesicherte» Ergebnisse
aus sein, weil es endgiiltig und erschopfend richtige Sédtze in der systemati-
schen Theologie iberhaupt nicht gibt. Und dies eben wegen der «grosseren
Unéhnlichkeit», welche ein endgiiltiges (und ausschliessliches bzw. aus-
schliessendes) Sichfestlegen auf simple Aussageséatze nicht erlaubt.

Aber nicht nur wegen der «je grosseren Unéhnlichkeit» sind solche Fest-
legungen auf diesem Terrain (vielleicht aber auch auf anderen...!) unsachge-
maiss, d.h.: nicht situationsgemaiss. Sondern auch weil der Dialog nicht abreis-
sen darf! Denn es kommen immer wieder neue Gesprichspartner hinzu, die
in ihrem Leben, ihrem Lebenskontext, ihrer Gemeinschaft wieder andere
und auch fruchtbare Erfahrungen mit Gott und seinem Evangelium und
Reich gemacht haben. Ihr Zeugnis von erfahrener Wirklichkeit darf nicht
verloren gehen.

Eine neue, besondere Art von Subtilitidt entsteht auf diesem Feld des Den-
kens. Sie wird hier zur Methode. Sie muss sich herausbilden, weil ihre «Um-
weltbedingungen» hier dies erméglichen und erfordern.



2098 Heinrich Ot

5. Sinn als Wirklichkeit — Wirklichkeit als Sinn

Hier kommen wir zum Schluss noch einen Schritt niher zum Zentrum der
ganzen Fragestellung. Aber es bleibt nur noch Raum fiir einige einerseits
summarische, andererseits zu vage abschliessende Bemerkungen. Sie mégen
trotzdem als Basis dienen zum Weiterdenken. Ein paar neue «Himmelsrich-
tungen» des Weiterfragens konnen ja oft schon etwas helfen.

Erste Bemerkung:

Ich habe hier den Begriff Sinn neu eingefithrt und neben den Begriff
Wirklichkeit gestellt. Jetzt miissten wir wissen: Ist das Sinnhafte das Wirkli-
che? Oder ist vielmehr das Sinnhafte (das als sinnhaft sich Zeigende) ein
Hirngespinst der Menschen und hat nicht den Charakter einer Realitét, in-
dem es iiberhaupt nicht ins immense Universum mit seiner angeblichen genu-
inen Sinn-Fremdheit passt?

Ich muss zuvor sagen, was ich unter «Sinn» verstehe. Der Begriff wird hier
nicht semiotisch gebraucht — z.B. die Bedeutung eines Textes. Ebenso ist
nicht ein «Sinn im Ganzen», «Sinn des Lebens», «Sinn der Geschichte» ge-
meint — ein Sinn, der sich nachtridglich herausstellt, womit dann erkennbar
wird, dass alles richtig und gut gelaufen ist. (Was Paul Schiitz zu dieser Be-
trachtungsweise dachte, habe ich schon zu Beginn erwihnt.) Dass Wirklich-
keit «sinnhaft» sein kann, bedeutet keineswegs, dass alles in dieser letzteren
Bedeutung «sinnvoll» sei.

Sinnhaft nenne ich hier das, was wir selbst erleben — als Personen, in unse-
rem Bewusstsein und Gefiihl. Das, was wir erleben in seiner ganz spezifischen
Qualitit, seinem «So-sein». Also: ein anderer Mensch, ein Kunstwerk, eine
Landschaft, eine Pflicht, ein Schicksal, eine Begegnung, ein Glaube usw. Die-
se einzigartige, erlebbare Qualitdt nenne ich hier das Sinnhafte.

Es kann sein, dass wir darunter leiden, dass wir es schwer haben, dass wir
den Sinn gerade nicht einsehen und uns vorderhand das, was uns begegnet, als
sinn-los (aber nicht als sinn-fremd!) erscheint. Dem miissten wir uns dann in
der Haltung der Hypomone unterziehen, der «schopferischen» Geduld.

Zweite Bemerkung:

Es ist heute eine verbreitete Tendenz, sinnhaftes, personliches Erleben
auf hirnphysiologische, also im weiten Sinne physikalische Vorgidnge zuriick-
zufiihren, bzw. damit zu identifizieren. Dies ist nun im reinsten Sinne der Re-
duktionismus des «Dies ist doch eigentlich nur das ...» und ist m.E. ein Zuriick-
weichen vor der Wirklichkeit. Das Sinn-lose wird zum Sinn-fremden neutra-
lisiert. Es ist auch ein Zuriickweichen vor der Wirklichkeit des eigenen Erle-
bens und Empfindens, bei dem eigentlich alles Denken zu beginnen hitte!



Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie 299

Hier fragt sich: Konnen oder diirfen wir Menschen uns denn anmassen,
selber gescheiter, differenzierter, subtiler zu sein als die Wahrheit, die wir su-
chen? Dies ist eine Grundfrage allen Denkens. Natiirlich gibt es Situationen
fiir uns Menschen (vielleicht fiir jeden irgendwann), wo wir uns tduschen, wo
wir in einer Lebensliige befangen sind und die Augen vor unseren lebensge-
schichtlichen Realititen verschliessen. Diese Moglichkeit begriindet aber
noch lange nicht, dass wir grundsidtzlich einer Aussenperspektive gegeniiber
der Innenperspektive des eigenen Erlebens den Vorrang geben miissen.
Denn eben dies wire das gefdhrliche, bodenlose Zuriickweichen vor der
Wirklichkeit. Bodenlos: denn alles wirkliche Denken fingt in jedem Fall mit
dem Leben, mit der Erfahrung des Lebens an. Es wichst aus ihr hervor. Und
zu diesem erfahrenen Leben gehoren freilich immer auch schon die anderen
Menschen, mit deren Leben unser Leben durch mannigfache sichtbare und
unsichtbare Bande des Sinnes verkniipft ist.

Dritte Bemerkung: — zum Weiterdenken!

Bei Martin Buber habe ich friih schon einen Text von hervorragender on-
tologischer Bedeutung gefunden, der mir zum Leitwort fiir mein eigenes
Denken geworden ist. Er steht in der frithen Schrift «Zwiesprache» und be-
sagt dem Sinn nach folgendes: Du kannst zwar schon deinen Empfénger ab-
schalten, nichts mehr horen wollen und denken, es geht eben alles so wie es
muss. Das Leben hat dann in sich keinen Sinn fiir dich. Du bist selber nie ge-
meint. Wenn du irgendeiner Sache selber einen Sinn geben willst, kannst du
das tun, aber es bleibt der Sinn, den du selber in das Leben hineinlegst. Der
Mensch kann selber Sinn schaffen, aber wenn er den Dingen und Ereignissen
einen Sinn gibt, so bleibt dies sein Gemichte.

Du kannst immer so denken, aber es besteht auch die gegenteilige Option,
namlich dein Leben zu leben unter der Pramisse: Du bist immer gemeint. Es
werden dir immer Zeichen gegeben, was immer dir wiederfdhrt, und du musst
es alles verantworten. (Buber meint nicht, dass wir fiir alles moralisch verant-
wortlich seien, aber: Wir sind immer gefragt, immer herausgefordert, miissen
immer und auf alles, was uns widerfédhrt, eine Antwort geben, unsere Ant-
wort.) Unsere ontologische conditio ist die von Ruf und Anwort.

Dariiber wiire lange nachzudenken, damit wir es in die ganze Lange, Brei-
te und Tiefe des eigenen Lebens und Erlebens umzusetzen vermochten. Aber
jetzt, ganz bekennerisch, lassen Sie mich schliessen und sagen, dass ich diese
zweite Option (mit Buber) nicht nur fiir die subtilere, sondern auch fiir die
wahrere Bestimmung von Sinn und Wirklichkeit halte. Sie ist es denn auch,
die unserem Glauben entspricht.

Heinrich Ott, Basel



	Die Wirklichkeitsfrage in der Theologie

