Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die Erfahrungen des Tragischen als Herausforderung fir die Theologie
: Versuch zur Theodizee

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erfahrung des Tragischen
als Herausforderung fiir die Theologie

Versuch zur Theodizee'

Die Welt ist «<in Ordnung>, wenn und solange die Welterfahrungen in ei-
nen iibergreifenden Strukturzusammenhang eingebettet werden kénnen, in
ein rationales, regulédres und deshalb erwartungssicheres Verhiltnis von Ur-
sache und Wirkung, von Intention, Tat und Tatfolge. Diesen Sinnkonnex dar-
zustellen, seine Verankerung im transzendenten Seinsgrund der Welt aufzu-
weisen und ihn damit zu garantieren war von jeher Aufgabe der Religionen
und der Philosophie. So wurden Weltbilder kultiviert, welche die gesamte
Wirklichkeit als einen sinnvoll geordneten Kosmos und ihre Entwicklung als
von hoherer Notwendigkeit gesteuerten Fortschritt darstellten — getragen
~ durch den Willen Gottes, durch naturgesetzliche Regulation oder durch die
Notwendigkeit der historischen Dialektik.

Dem aber stehen Erfahrungen gegeniiber, die diese Regelhaftigkeit und
Verhiltnismissigkeit gerade sprengen, die in schierer Kontingenz lawinenar-
tig tiber einen einzelnen Menschen oder ein Kollektiv hereinbrechen, ohne
dass sie in vollem Umfang auf ausweisbare Ursachen zuriickfithrbar wiren,
und ohne dass ihnen ein Sinn beigelegt werden koénnte, obwohl es sich dabei
keineswegs nur um naturhafte Ungliicke, sondern durchaus auch um verhee-
rende Folgen — oft sogar gutgemeinten — menschlichen Tuns handeln kann.
Sie lassen sich daher nicht einfach auf die von Leibniz unterschiedenen Typen
des malum physicum und malum morale verrechnen. Und selbst wenn man
dieser Unterscheidung noch die Kategorie des malum sociale hinzufiigt und
darunter das von politischen und sozio-6konomischen Strukturen ausgehen-
de Unrecht fasst, so ist die hier anvisierte kategoriensprengende Unheilser-
fahrung damit noch nicht in ihrem Wesen erfasst.

Angemessener erscheint der ontologische Riickbezug auf die Endlichkeit
allen Seins — also Leibniz’ malum metaphysicum. Er ist allerdings von dem
Optimismus getragen, dass die Erscheinungen der Wirklichkeit in einer
«préastabilierten Harmonie» des Seins griinden. Die durch Endlichkeit ge-
kennzeichnete und deshalb nicht absolut gute, sondern <nur> relativ «beste al-
ler moglichen Welten» stellt einen Sinnzusammenhang dar, der auch durch
physische Dysfunktionalitit und moralisches Boses letztlich nicht gestort
werden kann. Sie unterstehen einer iibergeordneten Notwendigkeit und sind
zur Realisierung der optimalen Welt geradezu erforderlich. Die Sinnlosigkeit
unheilvoller Verstrickungszusammenhénge und die Banalitédt der Ereignisse,

' Uberarbeitete Version der Antrittsvorlesung in Basel vom 12.12.2001.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 249

die sie oft auslosen, muss einer solchen Sichtweise als Resultat einer bloss un-
eigentlichen Betrachtung erscheinen.

Abgesehen von der Gefahr rationalisierender Verharmlosung, die mit jeg-
licher Einordnung des Sinnlosen in einen héheren ontologischen Sinnzusam-
menhang gegebenen ist, scheint hier zu schnell die Ebene der philosophi-
schen Deutung betreten. Zunéchst muss es aber darum gehen, den ins Auge
gefassten spezifischen Erfahrungstypus einer genauen Beschreibung zu unter-
zichen. Wenn auch eine solche deskriptive Bestimmung immer schon inter-
pretationshaltig ist, so bleibt sie doch primédr dem anvisierten Erfahrungs-
komplex und nicht einem philosophischen Rahmenkonzept verpflichtet.

Der Begriff des Tragischen bietet sich als Leitkategorie dafiir an. Er mar-
kiert die Grenze des autonomen Handelns, das seine Bedingungen selbst set-
zen und seine Folgen kontrollieren kann, das sich daher moralisch zurechnen
und damit rational verrechnen lédsst. Er verweist auf jene Verstrickungen in
unheilvolle komplexe Ereigniskonstellationen, die als leidvolle Abstiirze in
das Sinn- und Ausweglose empfunden werden und sich der Einbewiltigung
in Deutemuster entziehen. Er bezeichnet diesen Abbruch aller erwartungssi-
cheren Kontinuitédten und den Verhidngnischarakter von Situationen. Er steht
fiir metarationale Notwendigkeiten ebenso wie fiir unkalkulierbare Kontin-
genz, fiir den Konflikt zwischen gleichrangigen Werten wie fiir das Scheitern
eines wohlgemeinten Plans an seinen unvorhersehbaren Folgen.

In dieser Vielschichtigkeit liegt ein enormes Potenzial fiir die Erfassung
eines theologierelevanten Erfahrungstypus (dessen prizise Zusammenset-
zung und Abgrenzung seinerseits wiederum vom Verstdndnis des Tragikbe-
griffs abhédngt). Andererseits wurde und wird die Rede vom Tragischen aber
immer wieder als Zumutung fiir die Theologie empfunden und eher gemie-
den, bestenfalls in kritischen Randbemerkungen abgehandelt oder sogar
mehr oder weniger scharf zuriickgewiesen.

Das hat seinen Grund zum einen darin, dass der Begriff des Tragischen
dem griechischen Theater (genauer: den rituell begangenen Festspielen des
Dionysos und den Eleusinischen Mysterien) und der sich damit auseinander-
setzenden Philosophie entstammt. Die Tragodie (was in wortlicher Uberset-
zung «Bocksgesang» bedeutet) war urspriinglich ein Freudengesang und -
tanz zu Ehren des Dionysos, des Gottes der rauschhaften Lebens- und Lie-
besfreude und des Weingenusses.

Zum anderen — und das scheint gewichtiger — hat man immer wieder her-
vorgehoben, dass die Rede vom Tragischen ein Wirklichkeitsversténdnis vor-
aussetzt, in dem die Prinzipien sowohl der Kontingenz als auch der Notwen-
digkeit einen so grossen Raum einnehmen, dass die Herrschaft Gottes iiber
Natur und Geschichte dabei zugunsten eines <anonymen> Zufalls- oder
Schicksalsprinzips eingeschriankt wird.

Das jiidisch-christlich-islamische Wirklichkeitsverstdndnis sieht die fun-
damentale Geordnetheit, Rationalitit und Verhiltnisméssigkeit der Welt im



250 Reinhold Bernhardt

Schopfungshandeln Gottes griinden. Mag diese auch durch die Siinde gestort
sein (wobei die Tiefe und Reichweite der Storung und damit die Moglichkeit
ihrer Aufhebbarkeit in den drei abrahamitischen Religionen unterschiedlich
bestimmt wird), so herrscht doch der Glaube an die gnadenhaft gewihrte
Vergebung und damit an die Wiederherstellung der Schopfungsordnung vor.
Demgegeniiber besteht das Wirklichkeitsverstdndnis der Tragodie nach Lud-
wig Wittgenstein: darin, «dass sich der Baum nicht biegt, sondern bricht»?.
Darin atme sie einen unjiidischen Geist. «Tragik» und «Siinde» verweisen auf
unterschiedlich grundierte Weltsichten. Das tragische Verhédngnis ldsst fiir
den darin Verstrickten keine Losung, keine Uberwindung, keinen Ausweg
erkennen und fiihrt den Zuschauern die Rebellion des Helden gegen diese
Ausweglosigkeit vor Augen. Der abrahamitische Gottesglaube hélt demge-
geniiber an der Hoffnung auf die Geschichtsméchtigkeit Gottes fest.

Neben dem jiidische Erbe spielt Platos Tragddienkritik fiir die Abneigung
gegeniiber dem Tragischen im Christentum eine bedeutsame Rolle. Beson-
ders in seiner mittleren Periode erhob er scharfen Einspruch gegen die tragi-
schen Dramen, weil sie darstellten, wie das Gute von der fuché — dem Zufall,
der chaotischen Macht der Umstidnde — unterwandert werde. Demgegeniiber
hielt er an der letztlich unbezwingbaren Selbstdurchsetzung des intelligiblen
Guten fest. Die christliche Tradition folgte der von ihm ausgehenden und be-
sonders im Neuplatonismus ausgeprigten Identifikation des Seins mit dem
Wahren (Verniinftigen) und mit dem Guten (Werthaften). Wenn aber alles
Sein am Guten partizipiert — wenn auch in unterschiedlichen Graden —, dann
kann es kein schlechthin Boses oder Unverniinftiges oder Sinnloses oder Wi-
dergottliches geben, denn es hitte kein Sein und wire also Nichts. So verbin-
det sich bei Augustin die Lehre vom Bosem als privatio des Guten mit einer
ebenso scharfen Zuriickweisung des Tragischen, wie er sie bei Plato fand.

Somit wurzelt die tiefgreifende christliche Distanznahme gegeniiber dem
Tragischen im jiidischen Glauben an die Macht Gottes und an die Verlésslich-
keit der Schopfungsordnung sowie in der Interpretation dieses Glaubens
durch die platonische Lehre von der Giite und Intelligibilitit des Seins.

Andererseits ist «das <Tragische> ... eines jener Worte, in denen der
Schmerz der Menschheit zum Ausdruck kommt»® und das auch von vielen
Christen fiir ihre Existenzdeutung in Anspruch genommen wird. Schon des-
halb kann dieses Thema theologisch nicht irrelevant sein, wenn Theologie die
Wirklichkeit, wie sie von Menschen erfahren wird, mit der Verheissung Got-
tes zu «versprechen» hat, ohne sie dabei durch eine vorgéingige theologische
Umdeutung zu verkldren. Wo ihr das nicht gelingt, wird sich ihr vielbeklagtes
Erfahrungsdefizit kaum beheben lassen.

2 Vermischte Bemerkungen, Werkausgabe Suhrkamp Band 8, §.452
* Wilhelm Grenzmann, Uber das Tragische, in: Volkmar Sander (Hg.), Tragik und
Tragodie (Wege der Forschung CVIII), Darmstadt 1971, 166.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 251

In den folgenden Betrachtungen soll der Versuch unternommen werden,
den Begriff des Tragischen in die Theologie einzuholen und ihm dort einen
Ort zu geben, d.h. ihn in Beziehung zu setzen zu den theologischen Grund-
iiberzeugungen von der Geschopflichkeit des Menschen, der Gebrochenheit,
aber auch der Verheissung einer Vollendung der Schopfung. Zur Diskussion
steht dabei das theologische Wirklichkeitsverstindnis, die Lehre von der (Ur-)
Siinde und die Soteriologie. Zunichst aber muss der Begriff des Tragischen
selbst geklirt werden.

Daher beginnt die Darstellung mit einer — stark schematisierten — Skizze
der beiden bedeutsamsten Bezugsrahmen, in denen man das Tragische in der
griechisch-abendlédndischen Geistesgeschichte zu erfassen gesucht hat. Fiir
die theologische Rezeption des Tragikbegriffs erweisen sie sich jedoch als nur
bedingt geeignet. Ertragreicher erscheint demgegeniiber ein phdnomenologi-
scher Zugang: die Ankniipfung an eine Analyse und Beschreibung tragisch zu
nennender Situationserfahrungen. Deren Konturen sollen im zweiten Teil
herausgearbeitet werden. Den auf diese Weise bestimmten und geschérften
Begriff des Tragischen gilt es dann — im dritten Teil — theologisch zu reflektie-
ren.

1. Interpretationshorizonte des Tragischen

Uberschaut man die vor allem in der Geisteswelt der griechisch-hellenisti-
schen Antike und der européischen Neuzeit gefiihrten Diskussionen um das
Tragische, so lassen sich zwei charakteristisch verschienene Ansatzpunkte
und Horizonte fiir seine Interpretation erkennen: Zum einen die Rekonstruk-
tion des Tragischen aus der Reflexion auf das Wesen der Tragddie als litera-
rischer und dramaturgischer Kunstform. Zum anderen seine philosophisch-
weltanschauliche Erhebung zu einem Zentralbegriff der Wirklichkeitsdeu-
tung. Dies konnte im Rahmen eines eher pessimistischen Weltbildes dazu
fiihren, allem Sein die Qualitidt der Gebrochenheit beizulegen und es als ein
zum tragischen Scheitern Verurteiltes darzustellen (so etwa bei Schopenhau-
er und bei Nietzsche). Es konnte aber auch umgekehrt auf der Grundlage ei-
nes weltanschaulichen Optimismus als blosse Entwicklungshemmung angese-
hen werden, deren Uberwindung durch die Verlaufslogik der Geschichte ga-
rantiert ist. Ein solcher Optimismus griindet(e) dann in der Regel entweder
im Gedanken des geschichtlichen Fortschritts, der von der <Weltvernunft> ge-
leitet ist und sich deshalb mit Notwendigkeit vollzieht (so bei Hegel) oder im
Glauben an die gottlichen Providenz, welche die Weltgeschichte auf ein
Heilsziel hin transzendiert, in dem alles Tragische iiberwunden sein wird. Die
genannten Deutehorizonte sollen im folgenden in ihren Umrissen nachge-
zeichnet werden.



252 Reinhold Bernhardt

1.1. Die Bestimmung des Tragischen aus dem Wesen der Tragodie

Angefangen von Gorgias philosophischer Reflexion auf das Wesen der
Tragodie iiber Platos Kritik an den tragischen Dramen, die ihm zu sehr die af-
fektive Zerrissenheit des Menschen darstellten und damit den vernunfthaften
Zugang zur Wahrheit verbauten, iiber die Poetik des Aristoteles?, der die ka-
tharsische Wirkung des Furcht und Mitleid erregenden tragischen Pathos’ in
den Vordergrund stellte, bis hin zu den Tragikdeutungen der Deutschen
Klassiker, Romantiker und Idealisten, die den inneren Konflikt des tragi-
schen Helden betonten —immer war das antike, das elisabethanische (Shake-
spear’sche) und das zeitgenossische Trauerspiel die Materialgrundlage und
der Referenzrahmen fiir die Bestimmung des Tragischen.’

Dabei stand in den Tragddiendeutungen, vor allem in solchen, die Aristo-
teles folgten, die Frage nach der Wirkung auf den Zuschauer und nach den
zur Erzielung dieser Wirkung einzusetzenden dramaturgischen Mitteln im
Vordergrund. Die Befassung mit dem Wesen der Tragodie trat nicht selten
dahinter zuriick. Erst mit der neuzeitlichen Emanzipation des Tragischen von
der Tragodie erhielt sie Gewicht. Folgt man der Deutung Hegels — als dem fiir
die Neuzeit einflussreichsten Interpretationsmodell —, dann besteht das We-
sen der Tragodie in der Darstellung eines Konflikts zwischen inkommensura-
blen Normen und Werten, in dem der Protagonist unaufhebbar gefangen ist
und der mit Notwendigkeit in seinen moralischen und oft auch physischen
Ruin fiihrt. Diese Normenkollision wiederum ergibt sich aus der Spannung
zwischen der im Gottlichen griindenden Einheit der sittlichen Substanz und
den konkreten geschichtlichen Verwirklichungsformen dieser Substanz. Fiir
welche dieser beiden Verantwortungsinstanzen sich der tragische Held auch
entscheidet — immer wird er an der jeweils anderen schuldig.®

Schiller lokalisierte den Konflikt im Aufeinandertreffen von personaler
moralischer Freiheit und naturhafter Notwendigkeit. Wihrend er in seinem

4 Siehe dazu: Ada B. Neschke, Die «Poetik» des Aristoteles. Textstruktur und Text-
deutung. I: Interpretationen, Frankfurt 1980; Raul Valenzuela, Der Begriff des Tragischen
bei Aristoteles, Max Scheler und Octavio Paz, Bern 1988; Gerald F. Else, Aristotle’s «Poe-
tics»: The Argument, Leiden 1957; Heriberto Rubio, Tod und Tragik bei Heidegger und
Aristoteles, Miinster 1989, 54ff.

> Zur Tragddientheorie sowie zur Deutung antiker und moderner Tragddien: Max
Pohlenz, Die griechische Tragddie, Gottingen 1954; Kurt von Fritz, Antike und moderne
Tragddie, Berlin 1962; Hans Wagner, Asthetik der Tragodie, Wiirzburg 1987; Alfred
Weber, Das Tragische und die Geschichte (Alfred Weber-Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. von
Richard Briu, Marburg 1998, 187-379.

% G.W.F. Hegel, Asthetik, in: Werke, hg. v. Glockner, Bd. 14, 527ff. Siche dazu: Peter
Szondi, Zu Hegels Bestimmung des Tragischen, in: Volkmar Sander (Hg.), Tragik und Tra-
godie (siehe Anm. 3), 420-428.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 253

Aufsatz «Uber die tragische Kunst»’ den Aspekt der erzicherischen Wirkung
der Tragddie in den Mittelpunkt stellte, gab er in «Uber den Grund des Ver-
gniigens an tragischen Gegenstinden»® einen Hinweis auf das Wesen der Tra-
godie: Sie umfasse «alle moglichen Fille, in denen irgendeine Naturzweck-
missigkeit einer moralischen, oder auch eine moralische Zweckmaissigkeit ei-
ner anderen, die hoher ist, aufgeopfert wird.»’

Die Rekonstruktion des Tragischen aus dem kiinstlerisch stilisierten
Schauspiel mit der Fokussierung auf die Zentralfigur und ihrem ins unver-
meidliche Scheitern fiihrenden Konflikt scheint mir aus drei Griinden nicht
als Ausgangspunkt fiir eine theologische Rezeption in Frage zu kommen: (a)
methodisch nicht, weil die Materialgrundlage der Theologie nicht ein be-
stimmtes literarisches Genre und eine dramaturgische Kunstform sein kann;
(b) inhaltlich nicht, weil der Begriff des Tragischen umfassender bestimmt
werden muss als nur im Blick auf einen Konflikt von extremer Schéarfe und
mit oft tddlichem Ausgang fiir den Protagonisten, (c) intentional nicht, weil
das Ziel der theologischen Reflexion weder ein wirkungsisthetisches noch
ein primér pddagogisch ausgerichtetes ist.

Zu (a): Aldous Huxley hat die Tragodie als eine «chemisch reine» Kunst-
form bezeichnet'’. Oscar Mandel setzt diese konstruierte Kiinstlichkeit, die
sich in ihrer Zeitlosigkeit und Stilisierung ausdriickt, mit einer experimentel-
len Laborsituation gleich: Der Tragddiendichter lasst die Darsteller in extrem
zugespitzten Situationen agieren, die von allen kontingenten Randbedingun-
gen und den Handlungsverlauf ablenkenden Einflussfaktoren gereinigt sind.
Die komplexen Gemengelagen der lebensweltlichen Wirklichkeit sind ausge-
kdammt auf den einen Faden der in den Konflikt fiihrenden Handlung. Die ex-
ponierten Akteure werden in nahezu irreale Ausnahmesituationen gestellt
und mit aussergewohnlichen Herausforderungen konfrontiert; sie agieren in
einer drastisch iiberzogenen Weise, welche die Ausweglosigkeit ihrer Situati-
on demonstrativ zur Darstellung bringt. Mit diesem Destillations- und Ver-
stairkungseffekt wird die in der Realitédt undeutliche Konfliktstruktur — wie
durch eine Lupe betrachtet — ostentativ herausgearbeitet und iiberscharf kon-
turiert.!

So ldsst sich mit Rolf Breuer konstatieren: «Tragddien sind also verdeut-
liches Leben im Hinblick auf <tragische> Situationen, Konflikte, Geschehnis-

" Simtliche Werke, hg. v. Otto Giintter und Georg Witkowski, Leipzig 1910, Bd. 17,
228-251.

¥ Werke, Bd. 17,213-228.

? A.a.0.220. - Zu Schillers Tragddientheorie siche: Hans Wagner, Aesthetik der Tra-
godie von Aristoteles bis Schiller, Wiirzburg 1987.

10" Aldous Huxley, Tragedy and the Whole Truth, in: ders., Collected Essays, London
1960, 100.

1 Siehe dazu: Oscar Mandel, A Definition of Tragedy, New York 1961, ND 1986, 3ff.



254 Reinhold Bernhardt

se».'? Sie verhalten sich zu diesen tragischen Situationen wie das Kunstwerk
zur Realitdt, wie der Liebesroman zur Liebe oder wie das reale Abenteuer zu
seiner filmischen Inszenierung.

Zu (b): Die Tragodie hat nicht das Wesen des Tragischen zum Inhalt, son-
dern nur eine einzelne zugespitzte Verstrickung, die tragisch zu nennen, aber
nicht auf «das Tragische» hin verallgemeinerbar ist. Zudem finden sich Stil-
motive des Tragischen auch in anderen Formen der dramaturgischen Kunst,
etwa in der Komdodie, was zur Form der Tragikkomdodie fithren kann, oder als
krisenhaftes existentielles Spannungsmoment in zahlreichen Spielfilmen, die
deshalb jedoch noch nicht als filmische Tragddien bezeichnet werden kdnnen.

Zu (c): Die durch dsthetische Stilisierung zu erzielende pidagogische Wir-
kung auf den Zuschauer fasst N. Georgopoulos folgendermassen zusammen:
«In tragedy objects are dynamic and multireferential, metaphorically power-
ful and emotionally loaded, and as such they relate to the audience as partici-
pants in a cultural tradition in a changing way. In the experience of the tragic
drama we undergo a developmentally complex affective maturation, a cul-
tural growth and integration.»'

Der theologischen Reflexion geht es dagegen um eine Geltungspriifung
von sprachlich artikulierten Selbst-, Welt- und Gottesdeutungen, sowie um
den Versuch, solche Deutungen zu entwerfen und in den Diskurs der Chri-
sten einzubringen.

Abgesehen von der dargestellten dreifachen Problematik einer theologi-
schen Rezeption des aus der Tragodie abgeleiteten Tragik-Begriffs ist grund-
sétzlich zu fragen, ob diese Ableitung iiberhaupt méglich und sinnvoll ist. Zu
Recht verweist Rudolf Boehm auf die fundamentale Differenz, ja Gegensitz-
lichkeit zwischen der Intention und dem Bedeutungsgehalt des tragischen
Schauspiels auf der einen Seite und dem alltagssprachlich gebréuchlichen und
philosophisch reflektierten Begriff des Tragischen auf der anderen.'* Er be-
griindet das auch damit, dass sich weder hinsichtlich der Schuldfrage noch im
Blick auf das Schicksalsmotiv eine besondere Akzentuierung, geschweige
denn eine Ubereinstimmung in den bekannten Tragddien von Odipus bis
Faust ausmachen lasse: «Einmal ist der Held oder die Heldin einer Tragddie
eindeutig schuldig, ein andermal fast eindeutig unschuldig, dann wieder ist es
zweifelhaft, ob schuldig oder unschuldig»."> Mit Gleichgiiltigkeit gehe die
Tragodie tiber die Schuldfrage hinweg ohne auch nur das Bemiihen zu zeigen,
sie zu kldren. Und auch die fiir philosophische Reflexionen auf das Tragische
der Tragodie bedeutsame Schicksalsidee spiele in den Schauspielen selbst be-

12 Rolf Breuer, Tragische Handlungsstrukturen. Eine Theorie der Tragodie, Miinchen
1988, 53.

'3 N. Georgopoulos (Hg.), Tragedy and Philosophy, London 1993, 9.

4 Rudolf Boehm: <Tragik>, Von Oidipus bis Faust, Wiirzburg 2001, 141.

5 Ebd.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 255

stenfalls eine untergeordnete Rolle: «<Keine Tragdodie, selbst Hamlet nicht,
klagt je ein «Schicksal> an»."* Und Boehm restimmiert: «Wenn es <tragisch>
sein soll, dass jemand ohne eigene Schuld oder nur «schuldlos-schuldig>, durch
ein unerbittliches Schicksal zugrundegehen <muss>, ist festzustellen, dass eine
solche <Tragddie> in der Tragddie — nicht stattfindet.»'’

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer klaren Unterscheidung zwi-
schen der Bestimmung des Tragischen aus dem Wesen der Tragddie und aus
der existentialontologischen Erfahrungsanalyse. Soll der Begriff des Tragi-
schen theologisch relevant werden, dann kann er sich nicht oder nur in abge-
leiteter Weise auf die dichterische Mimesis der Tragddie beziehen, sondern
muss sich dem Tragischen des gelebten Lebens zuwenden. Er ist als existen-
tieller, nicht als dsthetischer Begriff aufzufassen. Damit ist die Konsequenz
aus Friedrich Diirrenmatts berechtigtem Diktum gezogen: «Tragisch empfin-
den wir nicht mehr die Kunst, sondern die Welt».

1.2. Philosophischer Pantragismus

Die Dimension des Tragischen reicht weit tiber die Darstellungsform des
tragischen Dramas hinaus; sie charakterisiert eine bestimmte Situationserfah-
rung. Wo sich diese Erfahrung mit besonderer Intensitit aufdridngt, kann sie
sich zur tragischen Lebens- und Weltsicht verdichten, zu einem «tragic sense
of life» (Miguel de Unamuno). Gegeniiber der Verengung des Tragik-Be-
griffs auf die in der Tragodie stilisierte Konfliktkonstellation vollzieht sich da-
bei eine Erweiterung und Uberhéhung des Tragischen, indem es zur Grund-
struktur der gesamten Wirklichkeit erklért wird.

Es war vor allem Schopenhauer, der eine solche tragische Weltanschau-
ung philosophisch begriindete, indem er davon ausging, dass der Grund der
Wirklichkeit von einer inneren, letztlich unversohnlichen Spaltung durchzo-
gen ist. In seinem Hauptwerk «Die Welt als Wille und Vorstellung» schreibt
er, in der Tragddie liege «ein bedeutsamer Wink iiber die Beschaffenheit der
Welt und des Daseyns». In der Art, wie er diesen Wink ausdeutet, destruiert
er die Zielbestimmung der klassischen Tragodie, den Zuschauer durch eine
Katharsis zur Einstimmung in das tragische Geschehen zu bewegen, wobei
diese Einstimmung nicht von der theoretischen, sondern von der praktischen
Vernunft zu leisten ist. An die Stelle einer solchen sinnstiftenden Verséhnung
der Vernunft mit der offensichtlichen Unvernunft und Sinnlosigkeit der tra-
gischen Ereignisse setzt er den Gedanken, dass die Verfassung der Wirklich-
keit insgesamt eine tragische sei. «Es ist der Widerstreit des Willens mit sich
selbst ... Ein und der selbe Wille ist es, der in ihnen allen lebt und erscheint,

16 Aa.0.142.
17 A.a.0. 143,



256 Reinhold Bernhardt

dessen Erscheinungen aber sich selbst bekdmpfen und sich selbst zerflei-
schen».'®

Das Tragische ist demnach weder bloss psychologisch (als Zerrissenheit
zwischen kontriaren Affekten) noch ethisch (als Widerstreit unvereinbarer
Pflichten) noch handlungstheoretisch (als praktische Aporie gegensitzlicher
Handlungsaufforderungen), sondern ontologisch zu fassen: als Strukturmerk-
mal des Seins. Es kann nach Schopenhauer nicht auf abgrenzbare Ereigniszu-
sammenhinge beschrinkt und primér auf die subjektive Komponente des
menschlichen Gefordertseins und Scheiterns bezogen werden. Vielmehr hat
es als unmittelbarer Ausfluss aus der zwiespiltigen Konstitution der Wirk-
lichkeit zu gelten.

Eine solche Apotheose tragischer Erfahrungskonstellationen zu einer tra-
gischen Weltanschauung, in der die Einheit, die Logizitit und Sinnhaftigkeit
des Seins insgesamt bestritten ist, mag ihre Bestédtigung im vielfachen sinnlo-
sen Leid finden, von dem die Natur- und Menschheitsgeschichte zeugt. Und
doch handelt es sich dabei um eine perspektivische Einseitigkeit, die das De-
fizitire zum Wesenhaften erklirt und der am Ende nur die resignative Welt-
abwendung und der Riickzug auf eine Mitleidsethik bleibt.

Mit den Grundiiberzeugungen des christlichen Schopfungsglaubens ist ein
solcher Pantragismus nicht in Einklang zu bringen. Denn fiir diesen Glauben
ist nicht nur die Uberzeugung von der Gefallenheit der Schopfung charakte-
ristisch, sondern auch und zuerst das Bekenntnis ihrer Giite, in der sich die
Giite Gottes spiegelt.

1.3. Die Harmonisierung und Bagatellisierung des Tragischen

Ebenso deutlich zuriickgewiesen werden muss die einem solchen Tragizis-
mus entgegenlaufende Tendenz eines weltanschaulichen Optimismus und
Harmonismus, der die Realitdt des Tragischen unterbelichtet und eine Ver-
sohnung tragischer Konflikte auf hoherer Ebene immer schon fiir garantiert
hélt — wie es etwa im Fortschrittsgedanken der Aufkldrung und dann in He-
gels Philosophie der Fall ist. In diesem Sinne kann man der Klage von Botho
Strauss nur zustimmen, die er in seinem Essay «Anschwellender Bocksge-
sang» vorgetragen hat: «Die Schande der modernen Welt ist nicht die Fiille
ihrer Tragodien, darin unterscheidet sie sich kaum von fritheren Welten, son-
dern allein das unerhorte Moderieren, das unmenschliche Abmissigen der
Tragodien in der Vermittlung»."

Die Tatsache, dass auch die Theologie sich allzuoft an diesen vermitteln-
den Abmissigungen beteiligt hat und beteiligt, indem sie dem Tragischen mit

18" Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I11, § 51, in: Werke, hg. v.
A. Hiibscher “1988 I, 298f.
9 In: Der Pfahl 7, 1993, 9-25: hier: 17.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 257

trosten-wollender Sinnstiftung begegnet, bedarf — wo immer sie auftritt — des
kritischen Einspruchs. So etwa, wenn Laurence Michel im Blick auf das Erlo-
sungsgeschehen in Christus verkiindet: «Der Gordische Knoten des Tragi-
schen ist durchschnitten worden»”" und daraus folgert, eine christliche Tragé-
die sei ein Selbstwiderspruch.

2. Ansatz bei der Erfahrung tragisch zu nennender Situationen

In meinem Versuch, das Tragische als Begriff der Theologie zu erschlies-
sen, gehe ich sowohl iiber die dsthetisierende Unterbestimmung als auch tiber
eine pessimistisch weltanschauliche Uberbestimmung des Tragischen als
auch iiber seine optimistisch weltanschauliche Verharmlosung hinaus, ver-
zichte zunidchst auch auf alle Theorierahmen und suche die Erfahrung des
Tragischen zu beschreiben. Dabei setze ich voraus, dass der Begriff des Tra-
gischen ein Deutemuster darstellt, also immer eine bestimmte Interpretation
der Wirklichkeitswahrnehmung thematisiert, nicht aber unmittelbar auf die
Zustandlichkeit der Wirklichkeit selbst projiziert werden darf. Ich lehne also
seine Ontologisierung ab und fasse ihn als einen Modus des «experiencing-as»
(John Hick) auf — als eine Deutung ersten Grades, die zum Gegenstand wei-
terer Interpretationen werden kann und danach dridngt. Das Tragische ist
eine nicht verobjektivierbare, sondern immer nur existentiell zu fassende
Deutekategorie und als solche Bestandteil menschlicher Praxis und Praxiser-
fahrung. Die damit bezeichnete Sache lasst sich nur in Einheit mit der Art ih-
res Verstindnisses erfassen.

Andererseits darf nicht alles, was in der alltdglichen Existenzdeutung als
tragisch bezeichnet wird, in einem tieferen und reflektierten Sinn als Tragik
gelten. Eine Rekonstruktion kann nicht unmittelbar an die alltagssprachlich
zu beobachtende Inflation des Tragikbegriffs ankniipfen. Zu sehr bezieht sich
dieser Sprachgebrauch auf die Schrecklichkeit von Geschehnissen. Demge-
geniiber bedarf es zuniéchst einer Kldarung des Begriffs, einer Sprachreini-
gung, wie sie auch in anderen Zusammenhingen zu den Aufgaben einer
sprachanalytisch ausgerichteten Systematischen Theologie gehort.

Es scheint mir geboten, drei Dimensionen des Tragischen zu unterschei-
den, die sich in realen Situationserfahrungen jedoch oft iiberlagern und
durchdringen: das Tragische als Widerfahrnis, als Konflikt und als Erfahrung
des Scheiterns.

2 Laurence Michel, Die Moglichkeit einer christlichen Tragddie, in: Volkmar Sander
(Hg.), Tragik und Tragodie (siche Anm. 3), 208.



258 Reinhold Bernhardt

2.1. Das Tragische als leiderzeugendes Widerfahrnis:

Eine tragische Situationserfahrung kann durch ein den Betroffenen zu-
tiefst erschiitterndes dusseres Ereignis heraufbeschworen werden. Doch haf-
tet die tragische Qualitit dabei nicht an dem sich ereignenden Geschehensab-
lauf selbst, sondern zum einen an seiner Nicht-Notwendigkeit, seinem Her-
einbrechen an ausgerechnet diesem Ort zu dieser Zeit und zum anderen an
der sich daraus ergebenden destruktiven Wirkung, die er auf die Lebens- und
Handlungsmoglichkeiten des konkreten Menschen oder einer bestimmten
Gemeinschaft hat.

* Dass uns der Tod ereilt, kann nicht als tragisch bezeichnet werden, aber
dass er uns ereilt, wihrend wir gerade im Begriff sind, ein Lebenswerk zu
vollenden, darin liegt das Tragische. Also nicht das Sterben an sich, son-
dern das Sterben zur Unzeit ist tragisch zu nennen.

e Dass der Reifen eines LKW platzt, ist ein rein physischer Vorgang, dem
als solchem nichts Tragisches anhaftet. Dass er aber kurz vor dem Aus-
gang des St. Gotthardtunnels platzt und dadurch einen Unfall auslost, der
11 Menschen in einen grausamen Tod und ihre Familien in unermessliches
Leid reisst — das ist das Tragische.

e FEin Schusswechsel zwischen rivalisierenden Jugendbanden im Armuts-
giirtel einer nordamerikanischen Grossstadt kann und darf nicht als ein
tragisches Ereignis gedeutet werden. Dass dabei aber eine unbeteiligte
Passantin — Mutter eines Kindes — zu Tode kommt — das hat die bittere
Qualitét des Tragischen.

In allen diesen drei Beispielfillen liegt das Tragische nicht im Ereignis
selbst, sondern in seinem Situationszusammenhang: Im ersten Fall bezieht es
sich auf den Zeitpunkt des Geschehens, im zweiten Fall auf seinen Orf und im
dritten Fall (wie auch in den beiden ersten Fillen) auf die im Ereigniszusam-
menhang nicht-notwendige, unbeabsichtigte Beildufigkeit und ihre verhee-
rende Wirkung. Das Tragische ist also nicht einfach gleichbedeutend mit
«Ungliick», sondern beschreibt die durch kontingente Ereignisse ausgeldste
Durchkreuzung von Chancen und Projekten des noch ungelebten Lebens —
des eigenen wie des fremden.

Die Deutung des tragisch zu nennenden Widerfahrnisses vollzieht sich
zum einen zwischen den Polen von Kontingenz (bezeichnet mit Begriffen wie
«ungliicklichem Zufall») und Notwendigkeit (bezeichnet mit Begriffen wie
«Schicksal», «<hohere Gewalt») als vom Betroffenen unabhéngigen, undurch-
schaubaren und daher als irrational empfundenen quasi <metaphysischen>
Vorgegebenheiten. Zum anderen steht sie in der sich damit iiberschneiden-
den Polaritit von personaler Freiheit und situativem Zwang. Der Widerfahr-
nischarakter bestimmt sich dabei gerade durch den negativen Bezug auf das
Handeln. Er besteht im Ende der eigenen Handlungsmoglichkeiten und evtl.
im Angewiesensein auf das Handeln anderer.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 259

2.2. Das Tragische als auswegloser Konflikt:

Die Bedeutung des Tragischen erschopft sich aber nicht in der Dimension
des von aussen auf den Menschen zukommenden Widerfahrnisses. Sie kann
auch einen im Menschen selbst liegenden Konflikt betreffen.

Hier nun lasst sich an Einsichten der fiir die neuzeitliche Tragodiendeu-
tungen zentralen Kollisionstheorie ankniipfen. Der tragische Konflikt be-
steht in dieser Hinsicht im unauflosbaren Widerstreit zwischen unbefolgba-
ren, weil kontradiktorischen externen Handlungsaufforderungen, die in ent-
gegengesetzten Zwecksetzungen, Werten, Normen oder Geboten (etwa von
gottlichem und menschlichem Gebot) wurzeln, oder zwischen einer internen
Handlungsintention und einem externen Handlungszwang, sei es, dass dieser
von einer naturgesetzlichen Notwendigkeit ausgeht, sei es, dass er in einem
herrscherlichen Diktat, einer sakrosankten moralischen Norm oder einem
politischen Gesetz griindet. Die interne Intention wiederum kann aus einer
rationalen Einsicht, einer Werthaltung oder einer Leidenschaft geboren sein,
sie kann aus einer tief empfundenen, indispensablen ethischen Verantwort-
lichkeit hervorgehen, aber auch aus einem unverzichtbaren Bediirfnis des na-
tiirlichen Daseins. Auf psychologischer Ebene kann sich der tragische Kon-
flikt als affektive Zerrissenheit des Betroffenen darstellen, auf sozialer Ebene
als tiefer Loyalitédts- oder Rollenkonflikt, auf praktischer Ebene als aporeti-
sche Handlungssituation, auf moralischer Ebene als Inkommensurabilitéit
verschiedener Imperative, auf sozialgeschichtlicher Ebene als Zusammen-
prall unvertraglicher sozialer Strukturen, wobei sich diese Ebenen in der rea-
len Erfahrung oft iiberlagern. Im Kern besteht das Tragische jedenfalls in ei-
nem verhédngnisvollen Antagonismus, einer Antinomie oder Aporie, die dem
Betroffenen nur die Wahl zwischen zwei unheilvollen Losungen lasst und des-
halb als Ausweglosigkeit erfahren wird.

Im Unterschied zum Widerfahrnis, dessen tragische Qualitét in der ohn-
michtigen Passivitit besteht, die durch ein dusseres Ereignis aufgezwungen
worden ist, liegt die Tragik des Konflikts auf der Ebene des Entscheidens und
Handelns; wiahrend es dort um Bewiltigung des Leides und der Trauer geht,
ist hier ein Opfer und der Mut zur Schuldiibernahme gefordert.

Doch ist auch hier zu sagen: Nicht jeder ausweglose Konflikt hat die Qua-
litat des Tragischen, sondern nur ein solcher zwischen kontréren, aber je fiir
sich unaufgebbaren Giitern — also nicht zwischen gut und bdse, sondern zwi-
schen gut und gut — oder zwischen unausweichlichen Ubeln, also zwischen
bdse und bose.

Die Schirfe der tragisch zu nennenden Konflikte zwischen relativ gleich-
rangigen Giitern oder zwischen verhiltnismissig gleichgewichtigen Ubeln be-
steht zudem darin, dass sie in vollem Bewusstsein ihrer Ausweglosigkeit
durchlitten werden. Weder in der Realitdt noch durch psychologisch-thera-



260 Reinhold Bernhardt

peutische Massnahmen - etwa durch Bewusstmachung der wahren Situati-
onsumstidnde — lassen sie sich aufheben.

2.3. Das Tragische als unabwendbares Scheitern:

Der Begriff des Tragischen erfasst nicht nur eine Erfahrungsqualitét be-
stimmter Ereignisse und nicht nur die praktischen Aporien des Entscheidens
und Handelns, sondern auch das Missverhéltnis zwischen Wollen und Voll-
bringen, Tun und Ergehen, Zweck, Mittel und Wirkung. Ging es in der o.g.
Konfliktkonstellation um die paralysierende Alternative zweier kontrirer
Imperative, so besteht das Tragische hier in der gewollten oder vollzogenen
Handlung selbst.

Doch gilt es wiederum festzuhalten: Nicht jede Form des Misslingens kann
als tragisch bezeichnet werden, sondern lediglich das aus dem eigenen Wollen
und Tun selbst erwachsene Scheitern an dusseren Umstinden und/oder an
sich selbst.

e In qualitativer Hinsicht besteht dieses Scheitern in der Widerspriichlich-
keit zwischen Handlungsintention und Handlungsfolge. Tragisch ist es,
wenn aus der gutgemeinten Absicht ein verheerender Schaden erwéchst,
wenn das eingesetzte Mittel nicht nur den angestrebten Zweck verfehlt,
sondern das Gegenteil dessen bewirkt, wozu es dienen sollte, wenn der
Handelnde sich selbst zum Gefangenen seiner eigenen Freiheit macht,
wenn er das Geliebte aus Liebe zerstort, oder Freiheit einschriankt beim
Versuch, sie zu verteidigen. Die Unabwendbarkeit, mit der solches Han-
deln zum Scheitern fiithrt, darf nicht mit Determination verwechselt wer-
den, sondern besteht in einer fatalen Eigendynamik, bei der das Streben
nach einem Gut ebenso Unheil bewirkt wie der Verzicht auf dieses Stre-
ben.

e In quantitativer Hinsicht ldsst sich das Scheitern als krasses Missverhiltnis
zwischen Tun und Ergehen, geringfiigiger Schuld und masslosem Leid, be-
schreiben. Tragisch ist es, wenn aus einem banalen Versehen oder aus ei-
nem Missverstidndnis oder aus einer ungliicklichen Verkettung einzelner,
je fiir sich harmloser Ursachen ein katastrophaler Schaden erwéchst. Die
Zuschreibung der Verantwortung fiir diesen Schaden ist kaum moglich —
auch das ist ein Charakteristikum tragischer Situationen. Ludwig Wittgen-
stein findet darin ein Kennzeichen der Tragddie: «Eine Tragodie konnte
doch immer anfangen mit den Worten: Es wire gar nichts geschehen,
wenn nicht... (Wenn er nicht mit dem Zipfel seines Kleides in die Maschi-
ne geraten wiire).»”!

2l PhB, WA 8, S.466. — Die Tragik der Antigone oder des Kohlhaas besteht darin, dass
aus einer bescheidenen Absicht (die Bestattungsregeln einzuhalten, Genugtuung fiir ein
Unrecht zu erlangen), eine Staatsaffire, ein Biirgerkrieg wird.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 261

Das hier herrschende krasse Missverhiltnis von eingesetztem Mittel und
erzieltem Resultat unterscheidet sich grundlegend von der Regelmaissigkeit
des Ursache-Wirkungs-Konnex’, wie er fiir das klassische naturwissenschaft-
liche Weltbild fundamental ist.”

2.4. Zwischenbilanz:

Bringt man die drei genannten Dimensionen des Tragischen in einen Zu-
sammenhang, dann kann man sagen, dass sie die gesamte Handlungsstruktur
des Menschen betreffen konnen: das, was dem Handeln vorausliegt (das Wi-
derfahrnis), das Handeln selbst (der Konflikt) und die Folgen des Handels
(das Scheitern). Oft tiberlagern sich diese drei Ebenen, etwa wenn durch ein
dusseres Widerfahrnis ein innerer Widerspruch im Handlungssubjekt ausge-
16st wird, der zu seinem Scheitern fiihrt. Die drei Perspektiven geben drei un-
terschiedliche Antworten auf die Frage nach dem Wesen tragischer Situati-
onserfahrungen und nach ihren Ursachen: Diese konnen ausgeldst sein durch
den katastrophischen Einbruch kontingenter dusserer natiirlicher und ge-
schichtlicher Einwirkungen, die den Handlungswillen des Menschen zerbre-
chen. Sie kénnen aber auch aus den unaufhebbaren Urspannungen des
menschlichen Lebens in der Welt hervorgehen: aus der Spannung von Frei-
heit und Zwang, von Kontingenz und Notwendigkeit, aus dem Konflikt zwi-
schen kontriaren Ordnungszusammenhingen, tiberindividuellen Werten, wi-
derstreitenden Pflichten und konkurrierenden Moralen. Und sie konnen
schliesslich aus der unaufhaltsamen und daher schicksalhaft empfundenen
Eigendynamik von Handlungen resultieren, die den menschlichen Selbstbe-
hauptungswillen und sein Streben nach Integritét tiberrollen und sich zur Ty-
rannei iiber ihn erheben, die dazu fiihren, dass er sich in seinem eigenen Wol-
len und Handeln so verstrickt, dass aus guter Absicht Boses hervorgeht. Dies
lasst sich auch von der individuellen auf die soziostrukturelle Ebene tibertra-
gen: An sich lebensdienliche Beziehungen, Strukturen und Institutionen kon-
nen aufgrund immanenter Perversionen, etwa durch den <Fall> in kollektiven
Egozentrismus, destruktiv werden und tragische Situationen heraufbeschwo-
ren. Allen diesen Erfahrungen ist das Zerbrechen der menschlichen Autono-
mie gemeinsam, das Ende seiner Selbstbestimmung durch Wollen und Han-
deln.

Die Schicksalsidee wurde und wird immer wieder als ein Interpretament
der Erfahrung des Tragischen herangezogen. Sie hat sich vor allem im Kon-
text der griechisch-hellenistischen Geisteswelt nahegelegt und ist auch heute
(zumeist in weniger reflektierter Form) in der Verarbeitung tragischer Le-
benswelterfahrungen verbreitet. Doch darf sie nicht mit dieser Erfahrung und

22 Wie es klassisch zum Ausdruck kommt in: Spinoza, Ethica, 1,36 oder 11,9 und in
Leibniz’ Theorem, dass die Natur keine Spriinge macht.



262 Reinhold Bernhardt

also mit dem Tragischen selbst einfach identifiziert werden. Das Tragische
besteht nicht in schierer Passivitit; es hat seinen Ort an der Schnittstelle von
Tun und Erleiden, von Schuld und Verhéngnis. Im schuldlos-schuldigen Hin-
eingezogenwerden in das Unheilvolle bricht die existentielle Ungesichertheit
des Menschen auf, das abgrundtief Widerspriichliche seiner Welterfahrung,
die Fragilitit seines Lebens und damit die Empfindung einer letzten Einsam-
keit in der Welt. Beim Tragischen geht es um die Grunderfahrung des Kon-
trollverlustes und der Sinnlosigkeit sowie um das verzweifelte Ringen nach
Sinnfindung.

Im dritten und letzten Teil meiner Uberlegungen soll nun der so aus der
Phidnomenologie der Erfahrung rekonstruierte Begriff des Tragischen einer
theologischen Reflexion unterzogen werden, die ihm einen Ort in der Syste-
matischen Theologie anweist. Diese Ortsbestimmung ist allerdings nicht ohne
eine Revision der dort traditionell angesiedelten Lehrstiicke moglich.

3. Theologische Reflexion der Erfahrung des Tragischen

Die Qualifizierung einer Erfahrung als tragisch stellt eine menschliche
Deuteleistung dar. Das Tragische ist eine interpretationshaltige Beschrei-
bungskategorie, die eine bestimmte Situation und ihre Wirkung zusammen-
fassend qualifiziert, aber noch nicht verstehbar macht. Daher 16st diese Inter-
pretation weitere sinnsuchende Verarbeitungsimpulse aus, aus denen <Deu-
tungen zweiten Grades> erwachsen. Im Reservoir von Theologie und Philoso-
phie finden sich solche <metaphysischen> Rationalisierungen, wie etwa der
Schicksalsgedanke, die Vorstellung der Einwirkung transzendenter Krifte
oder die Zuriickfiihrung auf ein Versuchungs-, Erzichungs- oder Strafthan-
deln Gottes.

Im folgenden sollen die drei bedeutsamsten theologische Sinnstiftungs-
perspektiven problematisiert werden, weil sie der Struktur der Erfahrung des
Tragischen nicht entsprechen. Mit ihrer Deutung tiberschreiben sie die Phé-
nomenologie dieser Erfahrung und blenden einzelne ihrer Ziige ab, um sie
den interpretatorischen Vorgaben anzupassen. Eine Verarbeitung aber, wel-
che die zu deutende Situation nicht in ihrer Authentizitit zum Ausgangs-
punkt nimmt, sondern sie im Zuge der Deutung verfremdet, muss unter Ideo-
logieverdacht gestellt werden.

Statt dessen wird hier der Versuch unternommen, von der Struktur der
Tragikerfahrung(en) auszugehen und die Verstehensbemiihungen daran zu
bemessen, ob sie diese Erfahrung adiquat und unverkiirzt erfassen. Damit ist
noch nicht die Gefahr heraufbeschworen, dass die Erfahrung ihre Deutung
dominiert, sondern nur die Gefahr gebannt, dass die Deutung an der Erfah-
rung vorbeigeht.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 263

3.1. Problematische theologische Deutungen

Nimmt man die Phdnomenologie der tragischen Erfahrung zum Aus-
gangspunkt, dann verschliessen sich bestimmte Interpretationsperspektiven,
wihrend sich andere damit er6ffnen.

3.1.1. Wider die theologisch-anthropologische-, genauer: hamartiologi-
sche Deutung aus der Schuld des Menschen und damit aus seinem Handeln
und seiner Handlungsfreiheit (Das Tragische als Siinde oder als unmittelbare
Auswirkung der Siinde):

So sehr das Tragische nicht einfach auf ein widerfahrendes Ubel oder ein
von anderen Menschen zugefiigtes Boses (malum physicum oder malum mo-
rale) zu verrechnen ist, so wenig kann es andererseits eindimensional aus ei-
nem Fehlverhalten des Betroffenen selbst erklidrt werden. Eine theologische
Deutung, die darin die selbstzugezogene Folge eines Verstosses gegen gottli-
che Gebote zu erkennen glaubt, verfehlt nicht nur die komplexe Struktur der
tragischen Erfahrung mit ihrer jeweils unterschiedlich ausgeprigten Uberla-
gerung von Situationsumsténden, einbrechenden Ereignissen und menschli-
cher Schuld (sei es die Schuld des Betroffenen selbst oder die anderer, naher
oder ferner Handlungssubjekte). Sie bleibt auch einem moralisch verkiirzten
und an den Tun-Ergehens-Zusammenhang gebundenen Siinden- und Schuld-
verstindnis verhaftet. Das Tragische ist tiefer in der Verfassung der mensch-
lichen Existenz in der Welt zu verankern. Weder stellt es selbst eine Siinde ge-
gen Gott dar, noch darf als unmittelbares Resultat der Stinde gedeutet wer-
den.

Weil die tragische Zerrissenheits- und Schmerzerfahrung im Weltbezug
des Menschen nicht — jedenfalls nicht priméir und ausschliesslich — auf ein
Schuldgeschehen in der Gottesbeziehung zuriickgefiihrt werden kann und
darf, ist die dieser Erfahrung angemessene soteriologische Kategorie auch
nicht die der Vergebung, sondern die der Erlosung und des Heilwerdens.

3.1.2. Wider die theologisch-ontologische Deutung aus der Struktur des
gefallenen Seins (Das Tragische als unvermeidlicher Ausdruck der Seinsver-
fassung):

Auch eine Deutung, die das Tragische zum Wesensmerkmal der Schop-
fung insgesamt und der von Gott geschaffenen Menschennatur erklért, ver-
fehlt nicht nur die Struktur der tragischen Erfahrung, sondern auch zentrale
Ziige des biblischen Weltverstindnisses. Wenn es sich beim Tragischen um
ein kontingentes Geschehen handelt, das aus dem Zusammentreffen situati-
ver Bedingungen, menschlicher (eigener wie fremder) Dispositionen und
Handlungen und prozessualer Eigendynamiken entsteht, dann kann es sich
dabei nicht um den notwendigen Ausdruck der gefallenen Geschopflichkeit
handeln.



264 Reinhold Bernhardt

3.1.3. Wider die theologisch-aktualistische Deutung aus dem kontingenten
Verwerfungshandeln Gottes (Das Tragische als Straf- oder Erziehungsakt
Gottes):

Im Anschluss an die zahlreichen biblischen Erzédhlungen, in denen Motive
der von Gott verfiigten Verstockung, Herzensverhdrtung, Verblendung,
Nicht-Erwéhlung (oder Verwerfung) eine zentrale Rolle spielen, legt es sich
nahe, die Erfahrung des Tragischen nicht primir aus menschlichem Fehlver-
halten oder der universalen Korruption des Seienden und der Menschennatur
zu erschliessen, sondern sie <aktual>, als Resultat spezifischer Handlungen
Gottes verstehbar zu machen. Gott selbst verstellt dem Menschen den Blick
fiir das Rechte, stellt ihn in innere Zerreissproben oder setzt ihn dusseren Un-
heilswiderfahrnissen aus. Gott selbst verfiigt die siindige Abwendung des
Menschen von ithm und macht ihn damit schuldlos schuldig. Ein Mensch wie
Hiob findet sich in einem von Gott gesetzten Verstrickungszusammenhang
vor, der ihn in eine nicht (oder: nur von Gott her) aufzuhebende Spannung zu
seiner Geschopflichkeit stellt — eine wahrhaft tragisch zu nennenden Situati-
on.

Wo das Tragische als Folge einer Verdammnis gedeutet wird, wie bei Mar-
tin Jarret-Kerr, erscheint es dann auch moglich, im tragischen Drama «Mate-
rial fiir das christliche Verstehen» zu entdecken. Er konstatiert, dass es Erlo-
sung «nur in einer Welt (geben konne), in der wirkliche Tragodie moglich ist»
und zieht daraus den Umkehrschluss, dass die Tragddie nur in einer Welt
denkbar sei, «in der Erlosung — und daher auch Verdammnis — méoglich ist».>

Wurde nach dem freiheits- und schuldtheologischen Deutemuster dem
siindigenden Menschen die Verantwortung fiir die tragische Situation zuge-
wiesen, so wird sie hier ganz auf Gott verschoben. Das gilt auch dort, wo das
gottliche Straf- und Verwerfungshandeln als Reaktion auf menschliche
Schuld gedeutet wird, denn Gott wire frei, auch in anderer Weise zu handeln.

Auch eine solche Erkldarung des Tragischen aus dem Gerechtigkeitsschaf-
fen Gottes steht in doppelter Spannung einerseits zur Struktur der tragischen
Erfahrung und andererseits zum paulinischen Verstindnis der Gerechtigkeit
Gottes, wie es in seiner Rechtfertigungsbotschaft zum Ausdruck kommt. So
sehr es sich bei der tragischen Erfahrungen um eine verhédngnisvolle Konstel-
lation handelt, so wenig kann doch der Schuldaspekt abgeblendet oder so ver-
schoben werden, dass die tragische Erfahrung als Strafe fiir eine anderweitige
Schuld erscheinen muss.

Die biblischen Uberlieferungen von Erziehungs-, Probe-, Strafhandlun-
gen Gottes sind als Versuche zu deuten, tragische Erfahrungen im Licht der
Allmacht und der Allwirksamkeit Gottes zu deuten. Sie stellen einen unmit-
telbaren Riickschluss von der tragischen Situation auf ihre Verursachung

23 Martin Jarret-Kerr, Studies in Literature and Belief, New York 1954.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 265

durch die aktuale spezifische Intervention Gottes dar, die er in strafender
oder erzieherischer Absicht vornimmt. Die sinnstiftende Rationalisierung
des tragischen Erlebens nimmt Gott dabei entweder unmittelbar (als verursa-
chende Instanz) oder mittelbar (als Konstituent des dazu fiihrenden kreatiir-
lichen Bedingungsgefiiges) in Anspruch. Damit wird das Tragische in Gott
aufgehoben.

Demgegeniiber soll hier dafiir pladiert werden, das Tragische zunéichst in
seinen «weltlichen> Wechselwirkungen zwischen den dusseren Gegebenhei-
ten der Situation und den aktiven und passiven Reaktionen des Betroffenen
auf diese Situation zu beschreiben. Schuldhaft-unschuldig wird der Mensch in
seiner Lebenswelt Opfer verhidngnisvoller Widerfahrnisse und Verstrik-
kungszusammenhénge.

3.1.4. Zwischenbilanz:

Wie es nach der Analyse der tragischen Erfahrung zu kurz greift, sie auf
ein moralisches und/oder auf Gott bezogenes Fehlverhalten des Menschen
zuriickzufiihren und sie auf diese Weise als Ausfluss menschlicher Freiheit
auszugeben, so geht es andererseits zu weit, sie selbst oder ihre situativen
Rahmenbedingungen zu ontologisieren, d.h. zu den notwendigen Erschei-
nungen eines unvollkommenen Kosmos zu erklidren oder sie unmittelbar auf
das Handeln Gottes zuriickzufiihren. Weder die einseitige Akzentuierung der
menschlichen Handlungsfreiheit noch die diistere Beschworung eines Not-
wendigkeitsprinzips — sei es eher ontologisch oder eher theonom-aktual ak-
zentuiert — wird dem Kontingenzcharakter tragischer Situationserfahrungen
gerecht. Vielmehr ist von einer allgegenwiirtigen Moglichkeit des Tragischen
zu sprechen; bildhaft: von einer existentiellen Fallgrube («Sund»), in die der
Mensch jederzeit stiirzen kann.

Im Tragischen kommt nicht die Verderbtheit der menschlichen Natur zum
Ausdruck, sondern die undurchschaubare Raitselhaftigkeit, Gebrochenheit
und Zerbrechlichkeit des menschlichen In-der-Welt-Seins. Doch ist diese Ge-
brochenheit kein unabwendbares und notwendig Boses gebédrendes fatum.
Sie darf nicht deterministisch und essentialistisch ausgelegt werden, sondern
ist kontingenztheoretisch zu entfalten: als unverfiigbare, aber kontingente
Realisierung einer Moglichkeit, die unter anderen Umstidnden unrealisiert
geblieben wire.

3.2. Die Lehre von der Ursiinde als Deuterahmen

Wo und wie kann eine theologische Deutung ansetzen, welche die be-
schriebene Gemengelage von Schuld und Verhingnis, Freiheit, Kontingenz
und Notwendigkeit in Rechnung stellt? Wie ldsst sich das tragische Dunkel in
den Blick nehmen, ohne es einerseits mit dem von Gott ausgehenden Licht zu
iiberblenden, d.h. ohne seine Realitit zu leugnen, zu marginalisieren oder zu
assimilieren, und ohne andererseits dieses Licht zu verdecken, das Tragische



266 Reinhold Bernhardt

zur Letztwirklichkeit zu (v)erkldren und zur tragischen Weltsicht zu iiberho-
hen?

Der angemessene theologische Deuterahmen fiir die Erfahrung des Tra-
gischen, der diese Leistung zu erbringen vermag, scheint mir die Lehre von
der Grund- oder besser Ursiinde zu sein, wobei diese Vorstellung allerdings
einer dreifachen, sehr tiefgreifenden Revision zu unterziehen ist. Ob man sie
nach dieser Totalrevison noch unter ihrer angestammten Bezeichnung fassen
mag, sei dahingestellt. Ansatzpunkte fiir diese Rekonstruktion finden sich bei
Karl Rahner, Piet Schoonenberg, Paul Tillich, Heinrich Ott, bei Wendy und
Edward Farley und Marjorie Suchocki, wie tiberhaupt in der amerikanischen
Prozesstheologie.

3.2.1. Die erste der erforderlichen Revisionen verlangt eine Erweiterung
der Fokussierung auf die Mensch-Gott-Beziehung, die traditionell den Vor-
stellungskomplex von der Ursiinde bestimmt. So sehr diese Auffassung auch
unverzichtbare Bestimmungen dessen enthélt, was das Wesen der Grundsiin-
de ausmacht, so scheint sie doch zu kurz zu greifen. Demgegeniiber soll hier
ein Verstdndnis von «Grundsiinde» vorgeschlagen werden, das auf die perma-
nente Moglichkeit der verhingnisvollen Destruktion in den vier fiir den Men-
schen fundamentalen Beziehungen verweist: der Beziehung zu sich selbst, zur
sozialen Mitwelt, zur aussersozialen Umwelt und schliesslich zum gottlichen
Grund aller Wirklichkeit.

Die als tragisch gedeutete Erfahrung beschreibt eine solche Storung und
damit eine der zahllosen Manifestationsgestalten von «Grundsiinde» in die-
sem weiten relational-ontologischen Sinn des Wortes. Sie kann ihren Aus-
gangs- oder Schwerpunkt in einer der vier Elementarbeziehungen des Men-
schen haben: Die von einem katastrophischen Ereignis ausgeloste Tragik be-
trifft zundchst den Weltbezug des Menschen, der in einem inneren Konflikt
griindende Ruin dagegen die Beziehung zu sich selbst. Wird ein Mensch zwi-
schen den konfligierenden Loyalitdten und den aus ithnen hervorgehenden
Imperativen zerrieben, so griilndet das tragische Geschehen in der Relation zu
seiner sozialen Mitwelt. Scheitert er an seiner Verantwortung vor Gott, so do-
miniert die theologische Dimension.

In der hier vorgeschlagenen Sichtweise hat der Begriff der Grundsiinde
zunichst eine beschreibend-diagnostische Funktion und erst in zweiter Linie
eine normative. Er erhellt das Seiende im Lichte der Verheissung des von
Gott her Sein-Sollenden. Dass es sich dabei um einen hermeneutischen Zir-
kel handelt, liegt auf der Hand.

3.2.2. Die zweite (mit der ersten eng verbundene) Revision betrifft die im
westlichen Christentum tief verwurzelte Interpretation der Grundsiinde als
Schuldgeschehen, als notorische, weil durch den Siindenfall im Wesen des
Menschen eingewurzelte und daher unaufhebbare aversio a Deo. Der einzel-
ne Mensch hat sie nicht verschuldet, doch partizipiert er an ihr. Es handelt
sich also nicht um Schuld im Sinne einer individuellen Normabweichung und



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 267

Vergehenszurechnung (Schuld-Haben), sondern um das vom einzelnen nicht
zu verantwortende, weil die gesamte Gattung betreffende Involviertsein in ei-
nen Schuldzusammenhang (Schuld-Sein). Im Unterschied zu den einzelnen
Akten der Siinde, in denen sich diese Urschuld aktualisiert, bleibt sie selbst
der aktiven Willensbegabung und Handlungskompetenz und damit der Frei-
heit des Subjekts iibergeordnet.

Die fiir die tragische Situationserfahrung charakteristische schuldlos-
schuldige Verstrickung in einen Ereignis- und Handlungszusammenhang legt
demgegeniiber ein metamoralisches Schuldverstindnis nahe, das mehr ein
Verhiingnis bezeichnet als eine individuell zurechenbare Schuld. Ohne den
aktiven Beitrag des Menschen zu diesem Geschehen zu leugnen und damit
die Dimension der personlichen Schuld abzublenden, muss die theologische
Deutung des Tragischen von diesem Verhingnischarakter ausgehen und von
Schuld in einem tiberindividuellen und iibermoralischen Sinn sprechen — we-
niger in der Bedeutung des Schuldhabens oder Schuldseins, sondern im Sinne
dessen, dass der Mensch Gott, seinen Mitmenschen, der aussermenschlichen
Kreatur und sich selbst immer etwas schuldig bleibt, dass er diese vier Bezie-
hungen nie wirklich erfiillen kann, ihnen nie vollumfinglich gerecht zu wer-
den vermag — selbst bei bestem Willen nicht.

So verstanden ist das Tragische Ausdruck der Endlichkeit und Begrenzt-
heit des Menschenmoglichen — doch nicht einer abstrakt und ontologisch zu
interpretierenden Endlichkeit als Eigenschaft der menschlichen Natur, son-
dern der faktisch mit den Bedingungen der geschichtlich verfassten Existenz
gegebenen Grenzen. Es sind dies die Grenzen der vier Grundbezichungen,
die das Menschsein bestimmen.

Von diesem iiberindividuellen und metamoralischen Schuldverstiandnis
her eroffnet sich die Moglichkeit, den Schuldzusammenhang als ein zweisei-
tiges Geschehen zu verstehen: nicht nur hinsichtlich dessen, was ein Mensch
Gott, anderen Menschen, seiner Lebensumwelt und sich selbst schuldig
bleibt, sondern auch im Blick auf das, was i~m in diesen Beziehungen an Le-
bensmoglichkeiten vorenthalten wird. Die alttestamentlichen Klagepsalmen
artikulieren diese Umkehr der Schuldzuweisung in eindriicklicher Form.

Grundsiinde wire demnach als eine Gemengelage von Schuld und Ver-
hingnis zu verstehen, in der sich der Mensch immer wieder verfangen kann
und die tiefe Einschnitte fiir seinen Existenzvollzug mit sich bringt; als eine
iiber seine Handlungsmacht hinausgehende Zerstérung von Lebensmoglich-
keiten, als ein Scheitern von Projekten, das sich selbst mit bestem Willen und
klugem Handeln nicht abwenden l&sst. Sie wire als eine Macht aufzufassen,
weil sie wirklich Macht iiber den Menschen ausiibt, ohne dass man sie dimo-
nisieren, objektivieren oder gar personalisieren diirfte.

In dieser Hinsicht besteht Grundsiinde in der destruktiven Kraft eines
Strukturzusammenhangs, die sich im Situiertsein des Menschen in einem be-
stimmten lebensweltlichen Kontext entfaltet — als Kollision des menschlichen



268 Reinhold Bernhardt

Existenzvollzugs mit seinen internen und externen Rahmenbedingungen.
Schuldhaft-unschuldig wird der Mensch Opfer verhdangnisvoller Widerfahr-
nisse und Verstrickungszusammenhinge, die in ihm eine Zerrissenheits- und
Schmerzerfahrung auslésen, fiir die sich ihm die Deutekategorie des Tragi-
schen nahelegen mag.

3.2.3. Grundsiinde ist nicht als schlechthin unausweichliche, weil ontolo-
gisch verankerte Notwendigkeit aufzufassen, sondern als Allgegenwart der
Moglichkeit tragischer Verstrickungen. Sie kann weder als freier Akt noch als
anthropologische Zustédndlichkeit des Menschen gedeutet werden, sondern
begegnet als nicht-notwendiges, aber jederzeit mogliches, also kontingentes
Einbrechen von Unbheilssituationen, in denen Selbstverfehlungen, zwischen-
menschliche Beziehungskatastrophen, desastrose &dussere Widerfahrnisse
und Gottesverfinsterungen mit unterschiedlicher Gewichtung ineinander
spielen konnen.

Wenn von einer Unausweichlichkeit bzw. Unvermeidbarkeit des Tragi-
schen die Rede ist, dann ist damit keine von Gott verordnete Notwendigkeit
gemeint, auch keine in die Substanz des Seins eingeschriebene Tendenz, son-
dern die zusammenfassende Beschreibung der erfahrenen unaufhaltsamen
Eigendynamik der Prozesse, die in der tragischen Situation kulminieren. Die
Unterstellung einer Notwendigkeit wiirde das tragische Geschehen in einen
metaphysischen Kausalitditszusammenhang stellen und es damit fatalistisch
oder theonom legitimieren. Der Mensch wire von seiner Mitverantwortung
dafiir entbunden und eher zum Erleiden als zur Auflehnung aufgerufen. Ein
ethischer Indifferentismus liesse sich kaum vermeiden.

Eine wertvolle Interpretationshilfe bietet hier die scholastische Unter-
scheidung zwischen absoluter, unbedingter Notwendigkeit (necessitas abso-
luta bzw. simplex bzw. consequentis) und bedingter Notwendigkeit (necessi-
tas hypothetica oder conditionalis, bzw. consequentiae eventus bzw. necessi-
tas secundum quid).

Die Notwendigkeit, mit der sich tragische Geschehenskonstellationen er-
eignen, darf nicht als absolute gedeutet werden, so dass der Gang der Dinge
unvermeidlich, weil vom fatum oder der Weltordnung determiniert oder von
Gott verfiigt, darauf zusteuerte. Wohl aber kann von einer bedingten Not-
wendigkeit gesprochen werden, — nicht von einer prinzipiellen Unausweich-
lichkeit, sondern von einer faktischen, die sich in zunehmender Verdichtung
aus der Entwicklungsrichtung des Geflechts von Einflussfaktoren ergibt, die
in einer Handlungs- und Ereigniskette zusammenwirken. Im Riickblick lédsst
sich diese Dynamik dann mit den Worten beschreiben: «es konnte gar nicht
anders kommen». Doch ist damit keine vom Zeitverlauf und der Blickrich-
tung unabhingige absolute Determination gemeint, sondern die aus be-
stimmten Ausgangsbedingungen im Verlauf der Zeit emergierende und nur
retrospektiv einsehbare Wahrscheinlichkeit, dass es unter den gegebenen Be-
dingungen so kommen <musste>. Die Feststellung einer bedingten Notwen-



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung fiir die Theologie 269

digkeit schliesst das Bewusstsein ein, dass es sich bei dem katastrophischen
Resultat keineswegs um eine absolute Unvermeidlichkeit handelt, sondern
um ein Unheilsereignis, das hétte vermieden werden kénnen, wenn rechtzei-
tig die Ausgangsbedingungen verdndert worden wéren: Es hitte durchaus an-
ders kommen konnen, wenn ...

In einer quasi entmythologisierten Weise lédsst sich der Schicksalsbegriff in
diesem Zusammenhang theologisch zuriickgewinnen und mit Sinn fiillen,
wenn er zur zusammenfassenden Beschreibung der Situationsumsténde,
Rahmenbedingungen, Entwicklungsdynamiken verwendet wird, die der indi-
viduellen Praxis weitgehend entzogen sind, die Handlungsmoglichkeiten aber
wesentlich beeinflussen und begrenzen. In dieser Bedeutung kann die Rede
vom Schicksal ein hilfreiches Interpretament fiir die Erfahrung des Tragi-
schen sein.

Nach den drei genannten Revisionen bedeutet Grundsiinde die struktu-
relle, in der relationalen menschlichen Existenzverfassung liegende, unbere-
chenbar aus Kontingenz und Notwendigkeit hervorbrechende Moglichkeit
der tiefen Erschiitterung in den vier fiir das Menschsein konstitutiven Bezie-
hungen. Diese allgegenwirtige Moglichkeit lésst sich letztlich nicht erkliaren
und schon gar nicht auf einen gottlichen Willensakt zuriickfiihren. Sie ist
Merkmal der Unvollendetheit der Schopfung und steht als solche unter der
Verheissung eschatologischer Uberwindung.

In diesem von allen moralischen Konnotationen zunéchst befreiten, meta-
moralischen Sinn kann Grundsiinde als immer und iiberall in der Schopfung
vorhandene Moglichkeit zur schuldhaft-schuldlosen Verfehlung der Schop-
fungsbestimmung verstanden werden. Das Tragische stellt einen der Modi
dar, in denen diese Zerriittungen erfahren werden. Es ist nicht einfach das
Absurde (also das Sinn/ose), sondern das nach Sinnstiftung verlangende Sinn-
leere. Es hat keinen Sinn, aber Sinn kann ihm zuwachsen. Nicht die nach kau-
saler Erkldrung suchende «warum»-Frage hilft zu seiner Bewiltigung, auch
nicht die «wozu»-Frage im Sinne der Unterstellung einer finalursidchlichen
Zweckhaftigkeit dieses (wie allen) Geschehens. Sinn liegt nicht in dem Ge-
schehen selbst oder in seinen Kausal- oder den vermeintlichen Finalursachen.
Sinn kann es bekommen, wenn im Laufe der Zeit seine Integration in neue
Sinnmuster gelingt. Allein in dieser Hinsicht kann die «wozu»-Frage zum
Heilmittel fiir die geschlagenen Wunden werden — nicht als Versuch einer auf
das vergangene Geschehen bezogene Sinnfindung, sondern als Offenheit fiir
die in einer zukiinftigen Verarbeitung mogliche Sinnbildung.

Als solche nach Heilung schreiende Erfahrung kann und muss es zum
Thema der christlichen Soteriologie werden. Weil es beim Tragischen nicht
primér um die Frage von Schuld geht, greifen die dieser Frage korrelierenden
Zentralbegriffe der westkirchlichen Versohnungslehre nicht: Busse, Siihne,
Vergebung. Die Verwicklung in einen tragischen Situationszusammenhang



270 Reinhold Bernhardt

kann nicht vergeben werden, schon gar nicht die dusseren Bedingungen die-
ses Zusammenhangs. Die Erfahrung des Tragischen als einer Zerrissenheits-
oder Zerbrochenheitserfahrung verlangt nach Heil im Sinne der Ganzwer-
dung, der Wiederherstellung der Integritit, der Befdhigung, gegen das Tragi-
sche aufzustehen, sich aufzurichten und wieder einen eigenen Weg zu gehen.
Dazu kann durchaus die Befreiung vom Geschuldeten gehoren, aber sie
bleibt ein Moment im therapeutischen Prozess des Heilwerdens nach tragi-
schen Erschiitterungen.

Heil bedeutet dabei nicht einfach die Uberwindung des Tragischen, son-
dern das Bestehen im Tragischen und die Bildung neuer Vertrauensgrundla-
gen. Dazu scheint eine Haltung erstrebenswert, fiir die zweierlei charakteri-
stisch ist:

(1) Zum einen ein unverstellter Realismus, der erst gar nicht den Versuch
unternimmt, die Realitit des Tragischen und damit die Abgriindigkeit des
menschlichen Weltbezugs und der Ausgeliefertheit an die allgegenwirige
Moglichkeit des Scheiterns zu leugnen oder zu idealisieren, der auf alle vor-
schnellen Sinnstiftungen verzichtet und im tiefsten Sinn des Wortes Sympa-
thie und Solidaritdt mit den Leidenden empfindet.

(2) Zum anderen die Hoffnung darauf, dass Gott mit seiner heilsamen und
sinnstiftenden Gegenwart das Tragische umgibt und seine eschatologische
Uberwindung verheissen hat. Das Vertrauen darauf, dass Gottes Moglichkei-
ten weiter reichen als alles Menschenmaogliche, setzt die Kraft frei, der Ab-
griindigkeit des Tragischen unverblendet ins Auge zu sehen und so die Erfah-
rungsrealitét realistisch in den Blick zu nehmen. Dieses kontrafaktische Ver-
trauen im Angesicht der Gebrochenheit grundlegender Existenzbeziige kann
allerdings seinerseits wieder nur eine Gabe Gottes sein.

Wo glaubender Realismus die Realitidt der verwandelnden Kraft Gottes in
Rechnung stellt, geht von thm in der Verarbeitung tragischer Erfahrungen
eine heilende Wirkung aus, die dazu hilft, im Erleiden des Tragischen beste-
hen zu konnen, an und in der Erfahrung des Scheiterns nicht letztlich zu schei-
tern.

Reinhold Bernhardt, Basel



	Die Erfahrungen des Tragischen als Herausforderung für die Theologie : Versuch zur Theodizee

