
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die Erfahrungen des Tragischen als Herausforderung für die Theologie
: Versuch zur Theodizee

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erfahrung des Tragischen
als Herausforderung für die Theologie

Versuch zur Theodizee1

Die Welt ist <in Ordnung>, wenn und solange die Welterfahrungen in
einen übergreifenden Strukturzusammenhang eingebettet werden können, in
ein rationales, reguläres und deshalb erwartungssicheres Verhältnis von
Ursache und Wirkung, von Intention, Tat und Tatfolge. Diesen Sinnkonnex
darzustellen, seine Verankerung im transzendenten Seinsgrund der Welt
aufzuweisen und ihn damit zu garantieren war von jeher Aufgabe der Religionen
und der Philosophie. So wurden Weltbilder kultiviert, welche die gesamte
Wirklichkeit als einen sinnvoll geordneten Kosmos und ihre Entwicklung als

von höherer Notwendigkeit gesteuerten Fortschritt darstellten - getragen
durch den Willen Gottes, durch naturgesetzliche Regulation oder durch die
Notwendigkeit der historischen Dialektik.

Dem aber stehen Erfahrungen gegenüber, die diese Regelhaftigkeit und
Verhältnismässigkeit gerade sprengen, die in schierer Kontingenz lawinenartig

über einen einzelnen Menschen oder ein Kollektiv hereinbrechen, ohne
dass sie in vollem Umfang auf ausweisbare Ursachen zurückführbar wären,
und ohne dass ihnen ein Sinn beigelegt werden könnte, obwohl es sich dabei
keineswegs nur um naturhafte Unglücke, sondern durchaus auch um verheerende

Folgen - oft sogar gutgemeinten - menschlichen Tuns handeln kann.
Sie lassen sich daher nicht einfach auf die von Leibniz unterschiedenen Typen
des malum physicum und malum morale verrechnen. Und selbst wenn man
dieser Unterscheidung noch die Kategorie des malum sociale hinzufügt und
darunter das von politischen und sozio-ökonomischen Strukturen ausgehende

Unrecht fasst, so ist die hier anvisierte kategoriensprengende Unheilserfahrung

damit noch nicht in ihrem Wesen erfasst.

Angemessener erscheint der ontologische Rückbezug auf die Endlichkeit
allen Seins - also Leibniz' malum metaphysicum. Er ist allerdings von dem
Optimismus getragen, dass die Erscheinungen der Wirklichkeit in einer
«prästabilierten Harmonie» des Seins gründen. Die durch Endlichkeit
gekennzeichnete und deshalb nicht absolut gute, sondern <nur> relativ «beste
aller möglichen Welten» stellt einen Sinnzusammenhang dar, der auch durch
physische Dysfunktionalität und moralisches Böses letztlich nicht gestört
werden kann. Sie unterstehen einer übergeordneten Notwendigkeit und sind
zur Realisierung der optimalen Welt geradezu erforderlich. Die Sinnlosigkeit
unheilvoller Verstrickungszusammenhänge und die Banalität der Ereignisse,

1 Überarbeitete Version der Antrittsvorlesung in Basel vom 12.12.2001.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 249

die sie oft auslösen, muss einer solchen Sichtweise als Resultat einer bloss
uneigentlichen Betrachtung erscheinen.

Abgesehen von der Gefahr rationalisierender Verharmlosung, die mit
jeglicher Einordnung des Sinnlosen in einen höheren ontologischen Sinnzusammenhang

gegebenen ist, scheint hier zu schnell die Ebene der philosophischen

Deutung betreten. Zunächst muss es aber darum gehen, den ins Auge
gefassten spezifischen Erfahrungstypus einer genauen Beschreibung zu
unterziehen. Wenn auch eine solche deskriptive Bestimmung immer schon inter-
pretationshaltig ist, so bleibt sie doch primär dem anvisierten Erfahrungskomplex

und nicht einem philosophischen Rahmenkonzept verpflichtet.
Der Begriff des Tragischen bietet sich als Leitkategorie dafür an. Er

markiert die Grenze des autonomen Handelns, das seine Bedingungen selbst setzen

und seine Folgen kontrollieren kann, das sich daher moralisch zurechnen
und damit rational verrechnen lässt. Er verweist auf jene Verstrickungen in
unheilvolle komplexe Ereigniskonstellationen, die als leidvolle Abstürze in
das Sinn- und Ausweglose empfunden werden und sich der Einbewältigung
in Deutemuster entziehen. Er bezeichnet diesen Abbruch aller erwartungssicheren

Kontinuitäten und den Verhängnischarakter von Situationen. Er steht
für metarationale Notwendigkeiten ebenso wie für unkalkulierbare Kontingenz,

für den Konflikt zwischen gleichrangigen Werten wie für das Scheitern
eines wohlgemeinten Plans an seinen unvorhersehbaren Folgen.

In dieser Vielschichtigkeit liegt ein enormes Potenzial für die Erfassung
eines theologierelevanten Erfahrungstypus (dessen präzise Zusammensetzung

und Abgrenzung seinerseits wiederum vom Verständnis des Tragikbegriffs

abhängt). Andererseits wurde und wird die Rede vom Tragischen aber
immer wieder als Zumutung für die Theologie empfunden und eher gemieden,

bestenfalls in kritischen Randbemerkungen abgehandelt oder sogar
mehr oder weniger scharf zurückgewiesen.

Das hat seinen Grund zum einen darin, dass der Begriff des Tragischen
dem griechischen Theater (genauer: den rituell begangenen Festspielen des

Dionysos und den Eleusinischen Mysterien) und der sich damit auseinandersetzenden

Philosophie entstammt. Die Tragödie (was in wörtlicher Übersetzung

«Bocksgesang» bedeutet) war ursprünglich ein Freudengesang und -
tanz zu Ehren des Dionysos, des Gottes der rauschhaften Lebens- und
Liebesfreude und des Weingenusses.

Zum anderen - und das scheint gewichtiger - hat man immer wieder
hervorgehoben, dass die Rede vom Tragischen ein Wirklichkeitsverständnis
voraussetzt, in dem die Prinzipien sowohl der Kontingenz als auch der Notwendigkeit

einen so grossen Raum einnehmen, dass die Herrschaft Gottes über
Natur und Geschichte dabei zugunsten eines <anonymen> Zufalls- oder
Schicksalsprinzips eingeschränkt wird.

Das jüdisch-christlich-islamische Wirklichkeitsverständnis sieht die
fundamentale Geordnetheit, Rationalität und Verhältnismässigkeit der Welt im



250 Reinhold Bernhardt

Schöpfungshandeln Gottes gründen. Mag diese auch durch die Sünde gestört
sein (wobei die Tiefe und Reichweite der Störung und damit die Möglichkeit
ihrer Aufhebbarkeit in den drei abrahamitischen Religionen unterschiedlich
bestimmt wird), so herrscht doch der Glaube an die gnadenhaft gewährte
Vergebung und damit an die Wiederherstellung der Schöpfungsordnung vor.
Demgegenüber besteht das Wirklichkeitsverständnis der Tragödie nach Ludwig

Wittgenstein: darin, «dass sich der Baum nicht biegt, sondern bricht»2.
Darin atme sie einen unjüdischen Geist. «Tragik» und «Sünde» verweisen auf
unterschiedlich grundierte Weltsichten. Das tragische Verhängnis lässt für
den darin Verstrickten keine Lösung, keine Überwindung, keinen Ausweg
erkennen und führt den Zuschauern die Rebellion des Helden gegen diese

Ausweglosigkeit vor Augen. Der abrahamitische Gottesglaube hält
demgegenüber an der Hoffnung auf die Geschichtsmächtigkeit Gottes fest.

Neben dem jüdische Erbe spielt Piatos Tragödienkritik für die Abneigung
gegenüber dem Tragischen im Christentum eine bedeutsame Rolle. Besonders

in seiner mittleren Periode erhob er scharfen Einspruch gegen die
tragischen Dramen, weil sie darstellten, wie das Gute von der tuché - dem Zufall,
der chaotischen Macht der Umstände - unterwandert werde. Demgegenüber
hielt er an der letztlich unbezwingbaren Selbstdurchsetzung des intelligiblen
Guten fest. Die christliche Tradition folgte der von ihm ausgehenden und
besonders im Neuplatonismus ausgeprägten Identifikation des Seins mit dem
Wahren (Vernünftigen) und mit dem Guten (Werthaften). Wenn aber alles
Sein am Guten partizipiert - wenn auch in unterschiedlichen Graden -, dann
kann es kein schlechthin Böses oder Unvernünftiges oder Sinnloses oder
Widergöttliches geben, denn es hätte kein Sein und wäre also Nichts. So verbindet

sich bei Augustin die Lehre vom Bösem als privatio des Guten mit einer
ebenso scharfen Zurückweisung des Tragischen, wie er sie bei Plato fand.

Somit wurzelt die tiefgreifende christliche Distanznahme gegenüber dem
Tragischen im jüdischen Glauben an die Macht Gottes und an die Verlässlich-
keit der Schöpfungsordnung sowie in der Interpretation dieses Glaubens
durch die platonische Lehre von der Güte und Intelligibilität des Seins.

Andererseits ist «das <Tragische> eines jener Worte, in denen der
Schmerz der Menschheit zum Ausdruck kommt»3 und das auch von vielen
Christen für ihre Existenzdeutung in Anspruch genommen wird. Schon
deshalb kann dieses Thema theologisch nicht irrelevant sein, wenn Theologie die
Wirklichkeit, wie sie von Menschen erfahren wird, mit der Verheissung Gottes

zu «versprechen» hat, ohne sie dabei durch eine vorgängige theologische
Umdeutung zu verklären. Wo ihr das nicht gelingt, wird sich ihr vielbeklagtes
Erfahrungsdefizit kaum beheben lassen.

2 Vermischte Bemerkungen, Werkausgabe Suhrkamp Band 8, S.452
3 Wilhelm Grenzmann, Über das Tragische, in: Volkmar Sander (Hg.), Tragik und

Tragödie (Wege der Forschung CVIII), Darmstadt 1971,166.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 251

In den folgenden Betrachtungen soll der Versuch unternommen werden,
den Begriff des Tragischen in die Theologie einzuholen und ihm dort einen
Ort zu geben, d.h. ihn in Beziehung zu setzen zu den theologischen
Grundüberzeugungen von der Geschöpflichkeit des Menschen, der Gebrochenheit,
aber auch der Verheissung einer Vollendung der Schöpfung. Zur Diskussion
steht dabei das theologische Wirklichkeitsverständnis, die Lehre von der (Ur-)
Sünde und die Soteriologie. Zunächst aber muss der Begriff des Tragischen
selbst geklärt werden.

Daher beginnt die Darstellung mit einer - stark schematisierten - Skizze
der beiden bedeutsamsten Bezugsrahmen, in denen man das Tragische in der
griechisch-abendländischen Geistesgeschichte zu erfassen gesucht hat. Für
die theologische Rezeption des Tragikbegriffs erweisen sie sich jedoch als nur
bedingt geeignet. Ertragreicher erscheint demgegenüber ein phänomenologischer

Zugang: die Anknüpfung an eine Analyse und Beschreibung tragisch zu
nennender Situationserfahrungen. Deren Konturen sollen im zweiten Teil
herausgearbeitet werden. Den auf diese Weise bestimmten und geschärften
Begriff des Tragischen gilt es dann - im dritten Teil - theologisch zu reflektieren.

1. Interpretationshorizonte des Tragischen

Überschaut man die vor allem in der Geisteswelt der griechisch-hellenistischen

Antike und der europäischen Neuzeit geführten Diskussionen um das

Tragische, so lassen sich zwei charakteristisch verschienene Ansatzpunkte
und Horizonte für seine Interpretation erkennen: Zum einen die Rekonstruktion

des Tragischen aus der Reflexion auf das Wesen der Tragödie als
literarischer und dramaturgischer Kunstform. Zum anderen seine
philosophischweltanschauliche Erhebung zu einem Zentralbegriff der Wirklichkeitsdeutung.

Dies konnte im Rahmen eines eher pessimistischen Weltbildes dazu
führen, allem Sein die Qualität der Gebrochenheit beizulegen und es als ein
zum tragischen Scheitern Verurteiltes darzustellen (so etwa bei Schopenhauer

und bei Nietzsche). Es konnte aber auch umgekehrt auf der Grundlage
eines weltanschaulichen Optimismus als blosse Entwicklungshemmung angesehen

werden, deren Überwindung durch die Verlaufslogik der Geschichte
garantiert ist. Ein solcher Optimismus gründet(e) dann in der Regel entweder
im Gedanken des geschichtlichen Fortschritts, der von der <Weltvernunft>
geleitet ist und sich deshalb mit Notwendigkeit vollzieht (so bei Hegel) oder im
Glauben an die göttlichen Providenz, welche die Weltgeschichte auf ein
Heilsziel hin transzendiert, in dem alles Tragische überwunden sein wird. Die
genannten Deutehorizonte sollen im folgenden in ihren Umrissen
nachgezeichnet werden.



252 Reinhold Bernhardt

1.1. Die Bestimmung des Tragischen aus dem Wesen der Tragödie

Angefangen von Gorgias philosophischer Reflexion auf das Wesen der
Tragödie über Piatos Kritik an den tragischen Dramen, die ihm zu sehr die
affektive Zerrissenheit des Menschen darstellten und damit den vernunfthaften
Zugang zur Wahrheit verbauten, über die Poetik des Aristoteles4, der die ka-
tharsische Wirkung des Furcht und Mitleid erregenden tragischen Pathos' in
den Vordergrund stellte, bis hin zu den Tragikdeutungen der Deutschen
Klassiker, Romantiker und Idealisten, die den inneren Konflikt des
tragischen Helden betonten - immer war das antike, das elisabethanische (Shake-
spear'sche) und das zeitgenössische Trauerspiel die Materialgrundlage und
der Referenzrahmen für die Bestimmung des Tragischen.5

Dabei stand in den Tragödiendeutungen, vor allem in solchen, die Aristoteles

folgten, die Frage nach der Wirkung auf den Zuschauer und nach den
zur Erzielung dieser Wirkung einzusetzenden dramaturgischen Mitteln im
Vordergrund. Die Befassung mit dem Wesen der Tragödie trat nicht selten
dahinter zurück. Erst mit der neuzeitlichen Emanzipation des Tragischen von
der Tragödie erhielt sie Gewicht. Folgt man der Deutung Hegels - als dem für
die Neuzeit einflussreichsten Interpretationsmodell -, dann besteht das Wesen

der Tragödie in der Darstellung eines Konflikts zwischen inkommensurablen

Normen und Werten, in dem der Protagonist unaufhebbar gefangen ist
und der mit Notwendigkeit in seinen moralischen und oft auch physischen
Ruin führt. Diese Normenkollision wiederum ergibt sich aus der Spannung
zwischen der im Göttlichen gründenden Einheit der sittlichen Substanz und
den konkreten geschichtlichen Verwirklichungsformen dieser Substanz. Für
welche dieser beiden Verantwortungsinstanzen sich der tragische Held auch
entscheidet - immer wird er an der jeweils anderen schuldig.6

Schiller lokalisierte den Konflikt im Aufeinandertreffen von personaler
moralischer Freiheit und naturhafter Notwendigkeit. Während er in seinem

4 Siehe dazu: Ada B. Neschke, Die «Poetik» des Aristoteles. Textstruktur und
Textdeutung. I: Interpretationen, Frankfurt 1980; Raul Valenzuela, Der Begriff des Tragischen
bei Aristoteles, Max Scheler und Octavio Paz, Bern 1988; Gerald F. Else, Aristotle's «Poe-
tics»: The Argument, Leiden 1957; Hcriberto Rubio, Tod und Tragik bei Heidegger und
Aristoteles, Münster 1989, 54ff.

5 Zur Tragödientheorie sowie zur Deutung antiker und moderner Tragödien: Max
Pohlenz, Die griechische Tragödie, Göttingen 1954; Kurt von Fritz, Antike und moderne
Tragödie, Berlin 1962; Hans Wagner, Ästhetik der Tragödie, Würzburg 1987; Alfred
Weber, Das Tragische und die Geschichte (Alfred Weber-Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. von
Richard Bräu, Marburg 1998,187-379.

6 G.W.F. Hegel, Ästhetik, in: Werke, hg. v. Glockner, Bd. 14, 527ff. Siehe dazu: Peter
Szondi, Zu Hegels Bestimmung des Tragischen, in: Volkmar Sander (Hg.), Tragik und
Tragödie (siehe Anm. 3), 420-428.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 253

Aufsatz «Über die tragische Kunst»7 den Aspekt der erzieherischen Wirkung
der Tragödie in den Mittelpunkt stellte, gab er in «Über den Grund des

Vergnügens an tragischen Gegenständen»8 einen Hinweis auf das Wesen der
Tragödie: Sie umfasse «alle möglichen Fälle, in denen irgendeine Naturzweck-
mässigkeit einer moralischen, oder auch eine moralische Zweckmässigkeit
einer anderen, die höher ist, aufgeopfert wird.»9

Die Rekonstruktion des Tragischen aus dem künstlerisch stilisierten
Schauspiel mit der Fokussierung auf die Zentralfigur und ihrem ins
unvermeidliche Scheitern führenden Konflikt scheint mir aus drei Gründen nicht
als Ausgangspunkt für eine theologische Rezeption in Frage zu kommen: (a)
methodisch nicht, weil die Materialgrundlage der Theologie nicht ein
bestimmtes literarisches Genre und eine dramaturgische Kunstform sein kann;
(b) inhaltlich nicht, weil der Begriff des Tragischen umfassender bestimmt
werden muss als nur im Blick auf einen Konflikt von extremer Schärfe und
mit oft tödlichem Ausgang für den Protagonisten, (c) intentional nicht, weil
das Ziel der theologischen Reflexion weder ein wirkungsästhetisches noch
ein primär pädagogisch ausgerichtetes ist.

Zu (a): Aldous Huxley hat die Tragödie als eine «chemisch reine» Kunstform

bezeichnet10. Oscar Mandel setzt diese konstruierte Künstlichkeit, die
sich in ihrer Zeitlosigkeit und Stilisierung ausdrückt, mit einer experimentellen

Laborsituation gleich: Der Tragödiendichter lässt die Darsteller in extrem
zugespitzten Situationen agieren, die von allen kontingenten Randbedingungen

und den Handlungsverlauf ablenkenden Einflussfaktoren gereinigt sind.
Die komplexen Gemengelagen der lebensweltlichen Wirklichkeit sind
ausgekämmt auf den einen Faden der in den Konflikt führenden Handlung. Die
exponierten Akteure werden in nahezu irreale Ausnahmesituationen gestellt
und mit aussergewöhnlichen Herausforderungen konfrontiert; sie agieren in
einer drastisch überzogenen Weise, welche die Ausweglosigkeit ihrer Situation

demonstrativ zur Darstellung bringt. Mit diesem Destillations- und
Verstärkungseffekt wird die in der Realität undeutliche Konfliktstruktur - wie
durch eine Lupe betrachtet - ostentativ herausgearbeitet und überscharf kon-
turiert.11

So lässt sich mit Rolf Breuer konstatieren: «Tragödien sind also verdeutliches

Leben im Hinblick auf <tragische> Situationen, Konflikte, Geschehnis-

7 Sämtliche Werke, hg. v. Otto Güntter und Georg Witkowski, Leipzig 1910, Bd. 17,
228-251.

8 Werke, Bd. 17,213-228.
9 A.a.O. 220. - Zu Schillers Tragödientheorie siehe: Hans Wagner, Aesthetik der

Tragödie von Aristoteles bis Schiller, Würzburg 1987.
10 Aldous Huxley, Tragedy and the Whole Truth, in: ders., Collected Essays, London

1960,100.
11 Siehe dazu: Oscar Mandel, A Definition of Tragedy, New York 1961, ND 1986, 3ff.



254 Reinhold Bernhardt

se».12 Sie verhalten sich zu diesen tragischen Situationen wie das Kunstwerk
zur Realität, wie der Liebesroman zur Liebe oder wie das reale Abenteuer zu
seiner filmischen Inszenierung.

Zu (b): Die Tragödie hat nicht das Wesen des Tragischen zum Inhalt,
sondern nur eine einzelne zugespitzte Verstrickung, die tragisch zu nennen, aber
nicht auf «das Tragische» hin verallgemeinerbar ist. Zudem finden sich
Stilmotive des Tragischen auch in anderen Formen der dramaturgischen Kunst,
etwa in der Komödie, was zur Form der Tragikkomödie führen kann, oder als

krisenhaftes existentielles Spannungsmoment in zahlreichen Spielfilmen, die
deshalb jedoch noch nicht als filmische Tragödien bezeichnet werden können.

Zu (c): Die durch ästhetische Stilisierung zu erzielende pädagogische
Wirkung auf den Zuschauer fasst N. Georgopoulos folgendermassen zusammen:
«In tragedy objects are dynamic and multireferential, metaphorically powerful

and emotionally loaded, and as such they relate to the audience as participants

in a cultural tradition in a changing way. In the experience of the tragic
drama we undergo a developmentally complex affective maturation, a
cultural growth and integration.»11

Der theologischen Reflexion geht es dagegen um eine Geltungsprüfung
von sprachlich artikulierten Selbst-, Welt- und Gottesdeutungen, sowie um
den Versuch, solche Deutungen zu entwerfen und in den Diskurs der Christen

einzubringen.
Abgesehen von der dargestellten dreifachen Problematik einer theologischen

Rezeption des aus der Tragödie abgeleiteten Tragik-Begriffs ist
grundsätzlich zu fragen, ob diese Ableitung überhaupt möglich und sinnvoll ist. Zu
Recht verweist Rudolf Boehm auf die fundamentale Differenz, ja Gegensätzlichkeit

zwischen der Intention und dem Bedeutungsgehalt des tragischen
Schauspiels auf der einen Seite und dem alltagssprachlich gebräuchlichen und
philosophisch reflektierten Begriff des Tragischen auf der anderen.14 Er
begründet das auch damit, dass sich weder hinsichtlich der Schuldfrage noch im
Blick auf das Schicksalsmotiv eine besondere Akzentuierung, geschweige
denn eine Übereinstimmung in den bekannten Tragödien von Ödipus bis
Faust ausmachen lasse: «Einmal ist der Field oder die Heldin einer Tragödie
eindeutig schuldig, ein andermal fast eindeutig unschuldig, dann wieder ist es

zweifelhaft, ob schuldig oder unschuldig».15 Mit Gleichgültigkeit gehe die
Tragödie über die Schuldfrage hinweg ohne auch nur das Bemühen zu zeigen,
sie zu klären. Und auch die für philosophische Reflexionen auf das Tragische
der Tragödie bedeutsame Schicksalsidee spiele in den Schauspielen selbst be-

12 Rolf Breuer, Tragische Handlungsstrukturen. Eine Theorie der Tragödie, München
1988, 53.

13 N. Georgopoulos (Hg.), Tragedy and Philosophy, London 1993, 9.
14 Rudolf Boehm: <Tragik>, Von Oidipus bis Faust, Würzburg 2001,141.
15 Ebd.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 255

stenfalls eine untergeordnete Rolle: «Keine Tragödie, selbst Hamlet nicht,
klagt je ein <Schicksal> an».16 Und Boehm resümmiert: «Wenn es <tragisch>
sein soll, dass jemand ohne eigene Schuld oder nur <schuldlos-schuldig>, durch
ein unerbittliches Schicksal zugrundegehen <muss>, ist festzustellen, dass eine
solche <Tragödie> in der Tragödie - nicht stattfindet.»17

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer klaren Unterscheidung
zwischen der Bestimmung des Tragischen aus dem Wesen der Tragödie und aus
der existentialontologischen Erfahrungsanalyse. Soll der Begriff des Tragischen

theologisch relevant werden, dann kann er sich nicht oder nur in
abgeleiteter Weise auf die dichterische Mimesis der Tragödie beziehen, sondern
muss sich dem Tragischen des gelebten Lebens zuwenden. Er ist als existentieller,

nicht als ästhetischer Begriff aufzufassen. Damit ist die Konsequenz
aus Friedrich Dürrenmatts berechtigtem Diktum gezogen: «Tragisch empfinden

wir nicht mehr die Kunst, sondern die Welt».

1.2. Philosophischer Pantragismus

Die Dimension des Tragischen reicht weit über die Darstellungsform des

tragischen Dramas hinaus; sie charakterisiert eine bestimmte Situationserfahrung.

Wo sich diese Erfahrung mit besonderer Intensität aufdrängt, kann sie

sich zur tragischen Lebens- und Weltsicht verdichten, zu einem «tragic sense
of life» (Miguel de Unamuno). Gegenüber der Verengung des Tragik-Begriffs

auf die in der Tragödie stilisierte Konfliktkonstellation vollzieht sich dabei

eine Erweiterung und Überhöhung des Tragischen, indem es zur
Grundstruktur der gesamten Wirklichkeit erklärt wird.

Es war vor allem Schopenhauer, der eine solche tragische Weltanschauung

philosophisch begründete, indem er davon ausging, dass der Grund der
Wirklichkeit von einer inneren, letztlich unversöhnlichen Spaltung durchzogen

ist. In seinem Hauptwerk «Die Welt als Wille und Vorstellung» schreibt
er, in der Tragödie liege «ein bedeutsamer Wink über die Beschaffenheit der
Welt und des Daseyns». In der Art, wie er diesen Wink ausdeutet, destruiert
er die Zielbestimmung der klassischen Tragödie, den Zuschauer durch eine
Katharsis zur Einstimmung in das tragische Geschehen zu bewegen, wobei
diese Einstimmung nicht von der theoretischen, sondern von der praktischen
Vernunft zu leisten ist. An die Stelle einer solchen sinnstiftenden Versöhnung
der Vernunft mit der offensichtlichen Unvernunft und Sinnlosigkeit der
tragischen Ereignisse setzt er den Gedanken, dass die Verfassung der Wirklichkeit

insgesamt eine tragische sei. «Es ist der Widerstreit des Willens mit sich
selbst... Ein und der selbe Wille ist es, der in ihnen allen lebt und erscheint,

16 A.a.O. 142.
17 A.a.O. 143.



256 Reinhold Bernhardt

dessen Erscheinungen aber sich selbst bekämpfen und sich selbst
zerfleischen».18

Das Tragische ist demnach weder bloss psychologisch (als Zerrissenheit
zwischen konträren Affekten) noch ethisch (als Widerstreit unvereinbarer
Pflichten) noch handlungstheoretisch (als praktische Aporie gegensätzlicher
Handlungsaufforderungen), sondern ontologisch zu fassen: als Strukturmerkmal

des Seins. Es kann nach Schopenhauer nicht auf abgrenzbare
Ereigniszusammenhänge beschränkt und primär auf die subjektive Komponente des

menschlichen Gefordertseins und Scheiterns bezogen werden. Vielmehr hat
es als unmittelbarer Ausfluss aus der zwiespältigen Konstitution der
Wirklichkeit zu gelten.

Eine solche Apotheose tragischer Erfahrungskonstellationen zu einer
tragischen Weltanschauung, in der die Einheit, die Logizität und Sinnhaftigkeit
des Seins insgesamt bestritten ist, mag ihre Bestätigung im vielfachen sinnlosen

Leid finden, von dem die Natur- und Menschheitsgeschichte zeugt. Und
doch handelt es sich dabei um eine perspektivische Einseitigkeit, die das
Defizitäre zum Wesenhaften erklärt und der am Ende nur die resignative
Weltabwendung und der Rückzug auf eine Mitleidsethik bleibt.

Mit den Grundüberzeugungen des christlichen Schöpfungsglaubens ist ein
solcher Pantragismus nicht in Einklang zu bringen. Denn für diesen Glauben
ist nicht nur die Überzeugung von der Gefallenheit der Schöpfung charakteristisch,

sondern auch und zuerst das Bekenntnis ihrer Güte, in der sich die
Güte Gottes spiegelt.

1.3. Die Harmonisierung und Bagatellisierung des Tragischen

Ebenso deutlich zurückgewiesen werden muss die einem solchen Tragizis-
mus entgegenlaufende Tendenz eines weltanschaulichen Optimismus und
Harmonismus, der die Realität des Tragischen unterbelichtet und eine
Versöhnung tragischer Konflikte auf höherer Ebene immer schon für garantiert
hält - wie es etwa im Fortschrittsgedanken der Aufklärung und dann in
Hegels Philosophie der Fall ist. In diesem Sinne kann man der Klage von Botho
Strauss nur zustimmen, die er in seinem Essay «Anschwellender Bocksgesang»

vorgetragen hat: «Die Schande der modernen Welt ist nicht die Fülle
ihrer Tragödien, darin unterscheidet sie sich kaum von früheren Welten,
sondern allein das unerhörte Moderieren, das unmenschliche Abmässigen der
Tragödien in der Vermittlung».19

Die Tatsache, dass auch die Theologie sich allzuoft an diesen vermittelnden

Abmässigungen beteiligt hat und beteiligt, indem sie dem Tragischen mit

18 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung III, § 51, in: Werke, hg. v.

A. Hübscher 41988 II, 298f.
19 In: Der Pfahl 7, 1993, 9-25; hier: 17.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 257

trösten-wollender Sinnstiftung begegnet, bedarf - wo immer sie auftritt - des

kritischen Einspruchs. So etwa, wenn Laurence Michel im Blick auf das

Erlösungsgeschehen in Christus verkündet: «Der Gordische Knoten des Tragischen

ist durchschnitten worden»20 und daraus folgert, eine christliche Tragödie

sei ein Selbstwiderspruch.

2. Ansatz bei der Erfahrung tragisch zu nennender Situationen

In meinem Versuch, das Tragische als Begriff der Theologie zu erschlies-

sen, gehe ich sowohl über die ästhetisierende Unterbestimmung als auch über
eine pessimistisch weltanschauliche Überbestimmung des Tragischen als

auch über seine optimistisch weltanschauliche Verharmlosung hinaus,
verzichte zunächst auch auf alle Theorierahmen und suche die Erfahrung des

Tragischen zu beschreiben. Dabei setze ich voraus, dass der Begriff des

Tragischen ein Deutemuster darstellt, also immer eine bestimmte Interpretation
der Wirklichkeitswahrnehmung thematisiert, nicht aber unmittelbar auf die
Zuständlichkeit der Wirklichkeit selbst projiziert werden darf. Ich lehne also
seine Ontologisierung ab und fasse ihn als einen Modus des «experiencing-as»
(John Hick) auf - als eine Deutung ersten Grades, die zum Gegenstand
weiterer Interpretationen werden kann und danach drängt. Das Tragische ist
eine nicht verobjektivierbare, sondern immer nur existentiell zu fassende

Deutekategorie und als solche Bestandteil menschlicher Praxis und Praxiserfahrung.

Die damit bezeichnete Sache lässt sich nur in Einheit mit der Art
ihres Verständnisses erfassen.

Andererseits darf nicht alles, was in der alltäglichen Existenzdeutung als

tragisch bezeichnet wird, in einem tieferen und reflektierten Sinn als Tragik
gelten. Eine Rekonstruktion kann nicht unmittelbar an die alltagssprachlich
zu beobachtende Inflation des Tragikbegriffs anknüpfen. Zu sehr bezieht sich
dieser Sprachgebrauch auf die Schrecklichkeit von Geschehnissen.
Demgegenüber bedarf es zunächst einer Klärung des Begriffs, einer Sprachreinigung,

wie sie auch in anderen Zusammenhängen zu den Aufgaben einer
sprachanalytisch ausgerichteten Systematischen Theologie gehört.

Es scheint mir geboten, drei Dimensionen des Tragischen zu unterscheiden,

die sich in realen Situationserfahrungen jedoch oft überlagern und
durchdringen: das Tragische als Widerfahrnis, als Konflikt und als Erfahrung
des Scheiterns.

20 Laurence Michel, Die Möglichkeit einer christlichen Tragödie, in: Volkmar Sander
(Hg.), Tragik und Tragödie (siehe Anm. 3), 208.



258 Reinhold Bernhardt

2.1. Das Tragische als leiderzeugendes Widerfahrnis:

Eine tragische Situationserfahrung kann durch ein den Betroffenen
zutiefst erschütterndes äusseres Ereignis heraufbeschworen werden. Doch haftet

die tragische Qualität dabei nicht an dem sich ereignenden Geschehensablauf

selbst, sondern zum einen an seiner Nicht-Notwendigkeit, seinem
Hereinbrechen an ausgerechnet diesem Ort zu dieser Zeit und zum anderen an
der sich daraus ergebenden destruktiven Wirkung, die er auf die Lebens- und
Handlungsmöglichkeiten des konkreten Menschen oder einer bestimmten
Gemeinschaft hat.
• Dass uns der Tod ereilt, kann nicht als tragisch bezeichnet werden, aber

dass er uns ereilt, während wir gerade im Begriff sind, ein Lebenswerk zu
vollenden, darin liegt das Tragische. Also nicht das Sterben an sich,
sondern das Sterben zur Unzeit ist tragisch zu nennen.

• Dass der Reifen eines LKW platzt, ist ein rein physischer Vorgang, dem
als solchem nichts Tragisches anhaftet. Dass er aber kurz vor dem Ausgang

des St. Gotthardtunnels platzt und dadurch einen Unfall auslöst, der
11 Menschen in einen grausamen Tod und ihre Familien in unermessliches
Leid reisst - das ist das Tragische.

• Ein Schusswechsel zwischen rivalisierenden Jugendbanden im Armutsgürtel

einer nordamerikanischen Grossstadt kann und darf nicht als ein
tragisches Ereignis gedeutet werden. Dass dabei aber eine unbeteiligte
Passantin - Mutter eines Kindes - zu Tode kommt - das hat die bittere
Qualität des Tragischen.
In allen diesen drei Beispielfällen liegt das Tragische nicht im Ereignis

selbst, sondern in seinem Situationszusammenhang: Im ersten Fall bezieht es
sich auf den Zeitpunkt des Geschehens, im zweiten Fall auf seinen Ort und im
dritten Fall (wie auch in den beiden ersten Fällen) auf die im Ereigniszusammenhang

nicht-notwendige, unbeabsichtigte Beiläufigkeit und ihre verheerende

Wirkung. Das Tragische ist also nicht einfach gleichbedeutend mit
«Unglück», sondern beschreibt die durch kontingente Ereignisse ausgelöste
Durchkreuzung von Chancen und Projekten des noch ungelebten Lebens -
des eigenen wie des fremden.

Die Deutung des tragisch zu nennenden Widerfahrnisses vollzieht sich

zum einen zwischen den Polen von Kontingenz (bezeichnet mit Begriffen wie
«unglücklichem Zufall») und Notwendigkeit (bezeichnet mit Begriffen wie
«Schicksal», «höhere Gewalt») als vom Betroffenen unabhängigen,
undurchschaubaren und daher als irrational empfundenen quasi <metaphysischen>
Vorgegebenheiten. Zum anderen steht sie in der sich damit überschneidenden

Polarität von personaler Freiheit und situativem Zwang. Der Widerfahr-
nischarakter bestimmt sich dabei gerade durch den negativen Bezug auf das

Handeln. Er besteht im Ende der eigenen Handlungsmöglichkeiten und evtl.
im Angewiesensein auf das Handeln anderer.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 259

2.2. Das Tragische als auswegloser Konflikt:

Die Bedeutung des Tragischen erschöpft sich aber nicht in der Dimension
des von aussen auf den Menschen zukommenden Widerfahrnisses. Sie kann
auch einen im Menschen selbst liegenden Konflikt betreffen.

Hier nun lässt sich an Einsichten der für die neuzeitliche Tragödiendeutungen

zentralen Kollisionstheorie anknüpfen. Der tragische Konflikt
besteht in dieser Hinsicht im unauflösbaren Widerstreit zwischen unbefolgba-
ren, weil kontradiktorischen externen Handlungsaufforderungen, die in
entgegengesetzten Zwecksetzungen, Werten, Normen oder Geboten (etwa von
göttlichem und menschlichem Gebot) wurzeln, oder zwischen einer internen
Handlungsintention und einem externen Handlungszwang, sei es, dass dieser
von einer naturgesetzlichen Notwendigkeit ausgeht, sei es, dass er in einem
herrscherlichen Diktat, einer sakrosankten moralischen Norm oder einem
politischen Gesetz gründet. Die interne Intention wiederum kann aus einer
rationalen Einsicht, einer Werthaltung oder einer Leidenschaft geboren sein,
sie kann aus einer tief empfundenen, indispensablen ethischen Verantwortlichkeit

hervorgehen, aber auch aus einem unverzichtbaren Bedürfnis des
natürlichen Daseins. Auf psychologischer Ebene kann sich der tragische Konflikt

als affektive Zerrissenheit des Betroffenen darstellen, auf sozialer Ebene
als tiefer Loyalitäts- oder Rollenkonflikt, auf praktischer Ebene als aporeti-
sche Handlungssituation, auf moralischer Ebene als Inkommensurabilität
verschiedener Imperative, auf sozialgeschichtlicher Ebene als Zusammenprall

unverträglicher sozialer Strukturen, wobei sich diese Ebenen in der realen

Erfahrung oft überlagern. Im Kern besteht das Tragische jedenfalls in
einem verhängnisvollen Antagonismus, einer Antinomie oder Aporie, die dem
Betroffenen nur die Wahl zwischen zwei unheilvollen Lösungen lässt und
deshalb als Ausweglosigkeit erfahren wird.

Im Unterschied zum Widerfahrnis, dessen tragische Qualität in der
ohnmächtigen Passivität besteht, die durch ein äusseres Ereignis aufgezwungen
worden ist, liegt die Tragik des Konflikts auf der Ebene des Entscheidens und
Handelns; während es dort um Bewältigung des Leides und der Trauer geht,
ist hier ein Opfer und der Mut zur Schuldübernahme gefordert.

Doch ist auch hier zu sagen: Nicht jeder ausweglose Konflikt hat die Qualität

des Tragischen, sondern nur ein solcher zwischen konträren, aber je für
sich unaufgebbaren Gütern - also nicht zwischen gut und böse, sondern
zwischen gut und gut - oder zwischen unausweichlichen Übeln, also zwischen
böse und böse.

Die Schärfe der tragisch zu nennenden Konflikte zwischen relativ
gleichrangigen Gütern oder zwischen verhältnismässig gleichgewichtigen Übeln
besteht zudem darin, dass sie in vollem Bewusstsein ihrer Ausweglosigkeit
durchlitten werden. Weder in der Realität noch durch psychologisch-thera-



260 Reinhold Bernhardt

peutische Massnahmen - etwa durch Bewusstmachung der wahren Situati-
onsumstände - lassen sie sich aufheben.

2.3. Das Tragische als unabwendbares Scheitern:

Der Begriff des Tragischen erfasst nicht nur eine Erfahrungsqualität
bestimmter Ereignisse und nicht nur die praktischen Aporien des Entscheidens
und Handelns, sondern auch das Missverhältnis zwischen Wollen und
Vollbringen, Tun und Ergehen, Zweck, Mittel und Wirkung. Ging es in der o.g.
Konfliktkonstellation um die paralysierende Alternative zweier konträrer
Imperative, so besteht das Tragische hier in der gewollten oder vollzogenen
Handlung selbst.

Doch gilt es wiederum festzuhalten: Nicht jede Form des Misslingens kann
als tragisch bezeichnet werden, sondern lediglich das aus dem eigenen Wollen
und Tun selbst erwachsene Scheitern an äusseren Umständen und/oder an
sich selbst.
• In qualitativer Hinsicht besteht dieses Scheitern in der Widersprüchlich¬

keit zwischen Handlungsintention und Handlungsfolge. Tragisch ist es,

wenn aus der gutgemeinten Absicht ein verheerender Schaden erwächst,
wenn das eingesetzte Mittel nicht nur den angestrebten Zweck verfehlt,
sondern das Gegenteil dessen bewirkt, wozu es dienen sollte, wenn der
Handelnde sich selbst zum Gefangenen seiner eigenen Freiheit macht,
wenn er das Geliebte aus Liebe zerstört, oder Freiheit einschränkt beim
Versuch, sie zu verteidigen. Die Unabwendbarkeit, mit der solches Handeln

zum Scheitern führt, darf nicht mit Determination verwechselt werden,

sondern besteht in einer fatalen Eigendynamik, bei der das Streben
nach einem Gut ebenso Unheil bewirkt wie der Verzicht auf dieses Streben.

• In quantitativer Hinsicht lässt sich das Scheitern als krasses Missverhältnis
zwischen Tun und Ergehen, geringfügiger Schuld und masslosem Leid,
beschreiben. Tragisch ist es, wenn aus einem banalen Versehen oder aus
einem Missverständnis oder aus einer unglücklichen Verkettung einzelner,
je für sich harmloser Ursachen ein katastrophaler Schaden erwächst. Die
Zuschreibung der Verantwortung für diesen Schaden ist kaum möglich -
auch das ist ein Charakteristikum tragischer Situationen. Ludwig Wittgenstein

findet darin ein Kennzeichen der Tragödie: «Eine Tragödie könnte
doch immer anfangen mit den Worten: Es wäre gar nichts geschehen,
wenn nicht... (Wenn er nicht mit dem Zipfel seines Kleides in die Maschine

geraten wäre).»21

21 PhB, WA 8, S.466. - Die Tragik der Antigone oder des Kohlhaas besteht darin, dass

aus einer bescheidenen Absicht (die Bestattungsregeln einzuhalten, Genugtuung für ein
Unrecht zu erlangen), eine Staatsaffäre, ein Bürgerkrieg wird.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 261

Das hier herrschende krasse Missverhältnis von eingesetztem Mittel und
erzieltem Resultat unterscheidet sich grundlegend von der Regelmässigkeit
des Ursache-Wirkungs-Konnex', wie er für das klassische naturwissenschaftliche

Weltbild fundamental ist.22

2.4. Zwischenbilanz:

Bringt man die drei genannten Dimensionen des Tragischen in einen
Zusammenhang, dann kann man sagen, dass sie die gesamte Handlungsstruktur
des Menschen betreffen können: das, was dem Handeln vorausliegt (das Wi-
derfahrnis), das Handeln selbst (der Konflikt) und die Folgen des Handels
(das Scheitern). Oft überlagern sich diese drei Ebenen, etwa wenn durch ein
äusseres Widerfahrnis ein innerer Widerspruch im Handlungssubjekt ausgelöst

wird, der zu seinem Scheitern führt. Die drei Perspektiven geben drei
unterschiedliche Antworten auf die Frage nach dem Wesen tragischer
Situationserfahrungen und nach ihren Ursachen: Diese können ausgelöst sein durch
den katastrophischen Einbruch kontingenter äusserer natürlicher und
geschichtlicher Einwirkungen, die den Handlungswillen des Menschen zerbrechen.

Sie können aber auch aus den unaufhebbaren Urspannungen des
menschlichen Lebens in der Welt hervorgehen: aus der Spannung von Freiheit

und Zwang, von Kontingenz und Notwendigkeit, aus dem Konflikt
zwischen konträren Ordnungszusammenhängen, überindividuellen Werten,
widerstreitenden Pflichten und konkurrierenden Moralen. Und sie können
schliesslich aus der unaufhaltsamen und daher schicksalhaft empfundenen
Eigendynamik von Handlungen resultieren, die den menschlichen
Selbstbehauptungswillen und sein Streben nach Integrität überrollen und sich zur
Tyrannei über ihn erheben, die dazu führen, dass er sich in seinem eigenen Wollen

und Handeln so verstrickt, dass aus guter Absicht Böses hervorgeht. Dies
lässt sich auch von der individuellen auf die soziostrukturelle Ebene übertragen:

An sich lebensdienliche Beziehungen, Strukturen und Institutionen können

aufgrund immanenter Perversionen, etwa durch den <Fall> in kollektiven
Egozentrismus, destruktiv werden und tragische Situationen heraufbeschwören.

Allen diesen Erfahrungen ist das Zerbrechen der menschlichen Autonomie

gemeinsam, das Ende seiner Selbstbestimmung durch Wollen und Handeln.

Die Schicksalsidee wurde und wird immer wieder als ein Interpretament
der Erfahrung des Tragischen herangezogen. Sie hat sich vor allem im Kontext

der griechisch-hellenistischen Geisteswelt nahegelegt und ist auch heute
(zumeist in weniger reflektierter Form) in der Verarbeitung tragischer
Lebenswelterfahrungen verbreitet. Doch darf sie nicht mit dieser Erfahrung und

22 Wie es klassisch zum Ausdruck kommt in: Spinoza, Ethica, 1,36 oder 11,9 und in
Leibniz' Theorem, dass die Natur keine Sprünge macht.



262 Reinhold Bernhardt

also mit dem Tragischen selbst einfach identifiziert werden. Das Tragische
besteht nicht in schierer Passivität; es hat seinen Ort an der Schnittstelle von
Tun und Erleiden, von Schuld und Verhängnis. Im schuldlos-schuldigen
Hineingezogenwerden in das Unheilvolle bricht die existentielle Ungesichertheit
des Menschen auf, das abgrundtief Widersprüchliche seiner Welterfahrung,
die Fragilität seines Lebens und damit die Empfindung einer letzten Einsamkeit

in der Welt. Beim Tragischen geht es um die Grunderfahrung des
Kontrollverlustes und der Sinnlosigkeit sowie um das verzweifelte Ringen nach
Sinnfindung.

Im dritten und letzten Teil meiner Überlegungen soll nun der so aus der
Phänomenologie der Erfahrung rekonstruierte Begriff des Tragischen einer
theologischen Reflexion unterzogen werden, die ihm einen Ort in der
Systematischen Theologie anweist. Diese Ortsbestimmung ist allerdings nicht ohne
eine Revision der dort traditionell angesiedelten Lehrstücke möglich.

3. Theologische Reflexion der Erfahrung des Tragischen

Die Qualifizierung einer Erfahrung als tragisch stellt eine menschliche
Deuteleistung dar. Das Tragische ist eine interpretationshaltige
Beschreibungskategorie, die eine bestimmte Situation und ihre Wirkung zusammenfassend

qualifiziert, aber noch nicht verstehbar macht. Daher löst diese
Interpretation weitere sinnsuchende Verarbeitungsimpulse aus, aus denen
Deutungen zweiten Grades> erwachsen. Im Reservoir von Theologie und Philosophie

finden sich solche <metaphysischen> Rationalisierungen, wie etwa der
Schicksalsgedanke, die Vorstellung der Einwirkung transzendenter Kräfte
oder die Zurückführung auf ein Versuchungs-, Erziehungs- oder Strafhandeln

Gottes.
Im folgenden sollen die drei bedeutsamsten theologische Sinnstiftungsperspektiven

problematisiert werden, weil sie der Struktur der Erfahrung des

Tragischen nicht entsprechen. Mit ihrer Deutung überschreiben sie die
Phänomenologie dieser Erfahrung und blenden einzelne ihrer Züge ab, um sie

den interpretatorischen Vorgaben anzupassen. Eine Verarbeitung aber, welche

die zu deutende Situation nicht in ihrer Authentizität zum Ausgangspunkt

nimmt, sondern sie im Zuge der Deutung verfremdet, muss unter
Ideologieverdacht gestellt werden.

Statt dessen wird hier der Versuch unternommen, von der Struktur der
Tragikerfahrung(en) auszugehen und die Verstehensbemühungen daran zu
bemessen, ob sie diese Erfahrung adäquat und unverkürzt erfassen. Damit ist
noch nicht die Gefahr heraufbeschworen, dass die Erfahrung ihre Deutung
dominiert, sondern nur die Gefahr gebannt, dass die Deutung an der Erfahrung

vorbeigeht.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 263

3.1. Problematische theologische Deutungen

Nimmt man die Phänomenologie der tragischen Erfahrung zum
Ausgangspunkt, dann verschliessen sich bestimmte Interpretationsperspektiven,
während sich andere damit eröffnen.

3.1.1. Wider die theologisch-anthropologische-, genauer: hamartiologi-
sche Deutung aus der Schuld des Menschen und damit aus seinem Handeln
und seiner Handlungsfreiheit (Das Tragische als Sünde oder als unmittelbare
Auswirkung der Sünde):

So sehr das Tragische nicht einfach auf ein widerfahrendes Übel oder ein
von anderen Menschen zugefügtes Böses (malum physicum oder malum
morale) zu verrechnen ist, so wenig kann es andererseits eindimensional aus
einem Fehlverhalten des Betroffenen selbst erklärt werden. Eine theologische
Deutung, die darin die selbstzugezogene Folge eines Verstosses gegen göttliche

Gebote zu erkennen glaubt, verfehlt nicht nur die komplexe Struktur der
tragischen Erfahrung mit ihrer jeweils unterschiedlich ausgeprägten Überlagerung

von Situationsumständen, einbrechenden Ereignissen und menschlicher

Schuld (sei es die Schuld des Betroffenen selbst oder die anderer, naher
oder ferner Handlungssubjekte). Sie bleibt auch einem moralisch verkürzten
und an den Tun-Ergehens-Zusammenhang gebundenen Sünden- und
Schuldverständnis verhaftet. Das Tragische ist tiefer in der Verfassung der menschlichen

Existenz in der Welt zu verankern. Weder stellt es selbst eine Sünde
gegen Gott dar, noch darf als unmittelbares Resultat der Sünde gedeutet werden.

Weil die tragische Zerrissenheits- und Schmerzerfahrung im Weltbezug
des Menschen nicht - jedenfalls nicht primär und ausschliesslich - auf ein
Schuldgeschehen in der Gottesbeziehung zurückgeführt werden kann und
darf, ist die dieser Erfahrung angemessene soteriologische Kategorie auch
nicht die der Vergebung, sondern die der Erlösung und des Heilwerdens.

3.1.2. Wider die theologisch-ontologische Deutung aus der Struktur des

gefallenen Seins (Das Tragische als unvermeidlicher Ausdruck der Seinsverfassung):

Auch eine Deutung, die das Tragische zum Wesensmerkmal der Schöpfung

insgesamt und der von Gott geschaffenen Menschennatur erklärt,
verfehlt nicht nur die Struktur der tragischen Erfahrung, sondern auch zentrale
Züge des biblischen Weltverständnisses. Wenn es sich beim Tragischen um
ein kontingentes Geschehen handelt, das aus dem Zusammentreffen situativer

Bedingungen, menschlicher (eigener wie fremder) Dispositionen und
Handlungen und prozessualer Eigendynamiken entsteht, dann kann es sich
dabei nicht um den notwendigen Ausdruck der gefallenen Geschöpflichkeit
handeln.



264 Reinhold Bernhardt

3.1.3. Wider die theologisch-aktualistische Deutung aus dem kontingenten
Verwerfungshandeln Gottes (Das Tragische als Straf- oder Erziehungsakt
Gottes):

Im Anschluss an die zahlreichen biblischen Erzählungen, in denen Motive
der von Gott verfügten Verstockung, Herzensverhärtung, Verblendung,
Nicht-Erwählung (oder Verwerfung) eine zentrale Rolle spielen, legt es sich
nahe, die Erfahrung des Tragischen nicht primär aus menschlichem Fehlverhalten

oder der universalen Korruption des Seienden und der Menschennatur
zu erschliessen, sondern sie <aktual>, als Resultat spezifischer Handlungen
Gottes verstehbar zu machen. Gott selbst verstellt dem Menschen den Blick
für das Rechte, stellt ihn in innere Zerreissproben oder setzt ihn äusseren
Unheilswiderfahrnissen aus. Gott selbst verfügt die sündige Abwendung des
Menschen von ihm und macht ihn damit schuldlos schuldig. Ein Mensch wie
Hiob findet sich in einem von Gott gesetzten Verstrickungszusammenhang
vor, der ihn in eine nicht (oder: nur von Gott her) aufzuhebende Spannung zu
seiner Geschöpflichkeit stellt - eine wahrhaft tragisch zu nennenden Situation.

Wo das Tragische als Folge einer Verdammnis gedeutet wird, wie bei Martin

Jarret-Kerr, erscheint es dann auch möglich, im tragischen Drama «Material

für das christliche Verstehen» zu entdecken. Er konstatiert, dass es Erlösung

«nur in einer Welt (geben könne), in der wirkliche Tragödie möglich ist»
und zieht daraus den Umkehrschluss, dass die Tragödie nur in einer Welt
denkbar sei, «in der Erlösung - und daher auch Verdammnis - möglich ist».23

Wurde nach dem freiheits- und schuldtheologischen Deutemuster dem
sündigenden Menschen die Verantwortung für die tragische Situation
zugewiesen, so wird sie hier ganz auf Gott verschoben. Das gilt auch dort, wo das

göttliche Straf- und Verwerfungshandeln als Reaktion auf menschliche
Schuld gedeutet wird, denn Gott wäre frei, auch in anderer Weise zu handeln.

Auch eine solche Erklärung des Tragischen aus dem Gerechtigkeitsschaffen
Gottes steht in doppelter Spannung einerseits zur Struktur der tragischen

Erfahrung und andererseits zum paulinischen Verständnis der Gerechtigkeit
Gottes, wie es in seiner Rechtfertigungsbotschaft zum Ausdruck kommt. So
sehr es sich bei der tragischen Erfahrungen um eine verhängnisvolle Konstellation

handelt, so wenig kann doch der Schuldaspekt abgeblendet oder so
verschoben werden, dass die tragische Erfahrung als Strafe für eine anderweitige
Schuld erscheinen muss.

Die biblischen Überlieferungen von Erziehungs-, Probe-, Strafhandlungen

Gottes sind als Versuche zu deuten, tragische Erfahrungen im Licht der
Allmacht und der Allwirksamkeit Gottes zu deuten. Sie stellen einen
unmittelbaren Rückschluss von der tragischen Situation auf ihre Verursachung

23 Martin Jarret-Kerr, Studies in Literature and Belief, New York 1954.



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 265

durch die aktuale spezifische Intervention Gottes dar, die er in strafender
oder erzieherischer Absicht vornimmt. Die sinnstiftende Rationalisierung
des tragischen Erlebens nimmt Gott dabei entweder unmittelbar (als verursachende

Instanz) oder mittelbar (als Konstituent des dazu führenden kreatür-
lichen Bedingungsgefüges) in Anspruch. Damit wird das Tragische in Gott
aufgehoben.

Demgegenüber soll hier dafür plädiert werden, das Tragische zunächst in
seinen <weltlichen> Wechselwirkungen zwischen den äusseren Gegebenheiten

der Situation und den aktiven und passiven Reaktionen des Betroffenen
auf diese Situation zu beschreiben. Schuldhaft-unschuldig wird der Mensch in
seiner Lebenswelt Opfer verhängnisvoller Widerfahrnisse und Verstrik-
kungszusammenhänge.

3.1.4. Zwischenbilanz:
Wie es nach der Analyse der tragischen Erfahrung zu kurz greift, sie auf

ein moralisches und/oder auf Gott bezogenes Fehlverhalten des Menschen
zurückzuführen und sie auf diese Weise als Ausfluss menschlicher Freiheit
auszugeben, so geht es andererseits zu weit, sie selbst oder ihre situativen
Rahmenbedingungen zu ontologisieren, d.h. zu den notwendigen Erscheinungen

eines unvollkommenen Kosmos zu erklären oder sie unmittelbar auf
das Handeln Gottes zurückzuführen. Weder die einseitige Akzentuierung der
menschlichen Handlungsfreiheit noch die düstere Beschwörung eines
Notwendigkeitsprinzips - sei es eher ontologisch oder eher theonom-aktual
akzentuiert - wird dem Kontingenzcharakter tragischer Situationserfahrungen
gerecht. Vielmehr ist von einer allgegenwärtigen Möglichkeit des Tragischen
zu sprechen; bildhaft: von einer existentiellen Fallgrube («Sund»), in die der
Mensch jederzeit stürzen kann.

Im Tragischen kommt nicht die Verderbtheit der menschlichen Natur zum
Ausdruck, sondern die undurchschaubare Rätselhaftigkeit, Gebrochenheit
und Zerbrechlichkeit des menschlichen In-der-Welt-Seins. Doch ist diese
Gebrochenheit kein unabwendbares und notwendig Böses gebärendes fatum.
Sie darf nicht deterministisch und essentialistisch ausgelegt werden, sondern
ist kontingenztheoretisch zu entfalten: als unverfügbare, aber kontingente
Realisierung einer Möglichkeit, die unter anderen Umständen unrealisiert
geblieben wäre.

3.2. Die Lehre von der Ursünde als Deuterahmen

Wo und wie kann eine theologische Deutung ansetzen, welche die
beschriebene Gemengelage von Schuld und Verhängnis, Freiheit, Kontingenz
und Notwendigkeit in Rechnung stellt? Wie lässt sich das tragische Dunkel in
den Blick nehmen, ohne es einerseits mit dem von Gott ausgehenden Licht zu
überblenden, d.h. ohne seine Realität zu leugnen, zu marginalisieren oder zu
assimilieren, und ohne andererseits dieses Licht zu verdecken, das Tragische



266 Reinhold Bernhardt

zur Letztwirklichkeit zu (v)erklären und zur tragischen Weltsicht zu überhöhen?

Der angemessene theologische Deuterahmen für die Erfahrung des

Tragischen, der diese Leistung zu erbringen vermag, scheint mir die Lehre von
der Grund- oder besser Ursiinde zu sein, wobei diese Vorstellung allerdings
einer dreifachen, sehr tiefgreifenden Revision zu unterziehen ist. Ob man sie
nach dieser Totalrevison noch unter ihrer angestammten Bezeichnung fassen

mag, sei dahingestellt. Ansatzpunkte für diese Rekonstruktion finden sich bei
Karl Rahner, Piet Schoonenberg, Paul Tillich, Heinrich Ott, bei Wendy und
Edward Farley und Marjorie Suchocki, wie überhaupt in der amerikanischen
Prozesstheologie.

3.2.1. Die erste der erforderlichen Revisionen verlangt eine Erweiterung
der Fokussierung auf die Mensch-Gott-Beziehung, die traditionell den
Vorstellungskomplex von der Ursünde bestimmt. So sehr diese Auffassung auch
unverzichtbare Bestimmungen dessen enthält, was das Wesen der Grundsünde

ausmacht, so scheint sie doch zu kurz zu greifen. Demgegenüber soll hier
ein Verständnis von «Grundsünde» vorgeschlagen werden, das auf die permanente

Möglichkeit der verhängnisvollen Destruktion in den vier für den
Menschen fundamentalen Beziehungen verweist: der Beziehung zu sich selbst, zur
sozialen Mitwelt, zur aussersozialen Umwelt und schliesslich zum göttlichen
Grund aller Wirklichkeit.

Die als tragisch gedeutete Erfahrung beschreibt eine solche Störung und
damit eine der zahllosen Manifestationsgestalten von «Grundsünde» in
diesem weiten relational-ontologischen Sinn des Wortes. Sie kann ihren
Ausgangs- oder Schwerpunkt in einer der vier Elementarbeziehungen des
Menschen haben: Die von einem katastrophischen Ereignis ausgelöste Tragik
betrifft zunächst den Weltbezug des Menschen, der in einem inneren Konflikt
gründende Ruin dagegen die Beziehung zu sich selbst. Wird ein Mensch
zwischen den konfligierenden Loyalitäten und den aus ihnen hervorgehenden
Imperativen zerrieben, so gründet das tragische Geschehen in der Relation zu
seiner sozialen Mitwelt. Scheitert er an seiner Verantwortung vor Gott, so
dominiert die theologische Dimension.

In der hier vorgeschlagenen Sichtweise hat der Begriff der Grundsünde
zunächst eine beschreibend-diagnostische Funktion und erst in zweiter Linie
eine normative. Er erhellt das Seiende im Lichte der Verheissung des von
Gott her Sein-Sollenden. Dass es sich dabei um einen hermeneutischen Zirkel

handelt, liegt auf der Hand.
3.2.2. Die zweite (mit der ersten eng verbundene) Revision betrifft die im

westlichen Christentum tief verwurzelte Interpretation der Grundsünde als

Schuldgeschehen, als notorische, weil durch den Sündenfall im Wesen des

Menschen eingewurzelte und daher unaufhebbare aversio a Deo. Der einzelne

Mensch hat sie nicht verschuldet, doch partizipiert er an ihr. Es handelt
sich also nicht um Schuld im Sinne einer individuellen Normabweichung und



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 267

Vergehenszurechnung (Schuld-Haben), sondern um das vom einzelnen nicht
zu verantwortende, weil die gesamte Gattung betreffende Involviertsein in
einen Schuldzusammenhang (Schuld-Sein). Im Unterschied zu den einzelnen
Akten der Sünde, in denen sich diese Urschuld aktualisiert, bleibt sie selbst
der aktiven Willensbegabung und Handlungskompetenz und damit der Freiheit

des Subjekts übergeordnet.
Die für die tragische Situationserfahrung charakteristische schuldlosschuldige

Verstrickung in einen Ereignis- und Handlungszusammenhang legt
demgegenüber ein metamoralisches Schuldverständnis nahe, das mehr ein
Verhängnis bezeichnet als eine individuell zurechenbare Schuld. Ohne den
aktiven Beitrag des Menschen zu diesem Geschehen zu leugnen und damit
die Dimension der persönlichen Schuld abzublenden, muss die theologische
Deutung des Tragischen von diesem Verhängnischarakter ausgehen und von
Schuld in einem überindividuellen und übermoralischen Sinn sprechen -
weniger in der Bedeutung des Schuldhabens oder Schuldseins, sondern im Sinne
dessen, dass der Mensch Gott, seinen Mitmenschen, der aussermenschlichen
Kreatur und sich selbst immer etwas schuldig bleibt, dass er diese vier
Beziehungen nie wirklich erfüllen kann, ihnen nie vollumfänglich gerecht zu werden

vermag - selbst bei bestem Willen nicht.
So verstanden ist das Tragische Ausdruck der Endlichkeit und Begrenztheit

des Menschenmöglichen - doch nicht einer abstrakt und ontologisch zu
interpretierenden Endlichkeit als Eigenschaft der menschlichen Natur,
sondern der faktisch mit den Bedingungen der geschichtlich verfassten Existenz
gegebenen Grenzen. Es sind dies die Grenzen der vier Grundbeziehungen,
die das Menschsein bestimmen.

Von diesem überindividuellen und metamoralischen Schuldverständnis
her eröffnet sich die Möglichkeit, den Schuldzusammenhang als ein zweiseitiges

Geschehen zu verstehen: nicht nur hinsichtlich dessen, was ein Mensch
Gott, anderen Menschen, seiner Lebensumwelt und sich selbst schuldig
bleibt, sondern auch im Blick auf das, was ihm in diesen Beziehungen an
Lebensmöglichkeiten vorenthalten wird. Die alttestamentlichen Klagepsalmen
artikulieren diese Umkehr der Schuldzuweisung in eindrücklicher Form.

Grundsünde wäre demnach als eine Gemengelage von Schuld und
Verhängnis zu verstehen, in der sich der Mensch immer wieder verfangen kann
und die tiefe Einschnitte für seinen Existenzvollzug mit sich bringt; als eine
über seine Handlungsmacht hinausgehende Zerstörung von Lebensmöglichkeiten,

als ein Scheitern von Projekten, das sich selbst mit bestem Willen und
klugem Handeln nicht abwenden lässt. Sie wäre als eine Macht aufzufassen,
weil sie wirklich Macht über den Menschen ausübt, ohne dass man sie dämo-
nisieren, objektivieren oder gar personalisieren dürfte.

In dieser Hinsicht besteht Grundsünde in der destruktiven Kraft eines

Strukturzusammenhangs, die sich im Situiertsein des Menschen in einem
bestimmten lebensweltlichen Kontext entfaltet - als Kollision des menschlichen



268 Reinhold Bernhardt

Existenzvollzugs mit seinen internen und externen Rahmenbedingungen.
Schuldhaft-unschuldig wird der Mensch Opfer verhängnisvoller Widerfahrnisse

und Verstrickungszusammenhänge, die in ihm eine Zerrissenheits- und
Schmerzerfahrung auslösen, für die sich ihm die Deutekategorie des Tragischen

nahelegen mag.
3.2.3. Grundsünde ist nicht als schlechthin unausweichliche, weil ontolo-

gisch verankerte Notwendigkeit aufzufassen, sondern als Allgegenwart der
Möglichkeit tragischer Verstrickungen. Sie kann weder als freier Akt noch als

anthropologische Zuständlichkeit des Menschen gedeutet werden, sondern
begegnet als nicht-notwendiges, aber jederzeit mögliches, also kontingentes
Einbrechen von Unheilssituationen, in denen Selbstverfehlungen,
zwischenmenschliche Beziehungskatastrophen, desaströse äussere Widerfahrnisse
und Gottesverfinsterungen mit unterschiedlicher Gewichtung ineinander
spielen können.

Wenn von einer Unausweichlichkeit bzw. Unvermeidbarkeit des Tragischen

die Rede ist, dann ist damit keine von Gott verordnete Notwendigkeit
gemeint, auch keine in die Substanz des Seins eingeschriebene Tendenz,
sondern die zusammenfassende Beschreibung der erfahrenen unaufhaltsamen
Eigendynamik der Prozesse, die in der tragischen Situation kulminieren. Die
Unterstellung einer Notwendigkeit würde das tragische Geschehen in einen
metaphysischen Kausalitätszusammenhang stellen und es damit fatalistisch
oder theonom legitimieren. Der Mensch wäre von seiner Mitverantwortung
dafür entbunden und eher zum Erleiden als zur Auflehnung aufgerufen. Ein
ethischer Indifferentismus liesse sich kaum vermeiden.

Eine wertvolle Interpretationshilfe bietet hier die scholastische
Unterscheidung zwischen absoluter, unbedingter Notwendigkeit (nécessitas absoluta

bzw. simplex bzw. consequentis) und bedingter Notwendigkeit (nécessitas

hypothetica oder conditionalis, bzw. consequentiae eventus bzw. nécessitas

secundum quid).
Die Notwendigkeit, mit der sich tragische Geschehenskonstellationen

ereignen, darf nicht als absolute gedeutet werden, so dass der Gang der Dinge
unvermeidlich, weil vom fatum oder der Weltordnung determiniert oder von
Gott verfügt, darauf zusteuerte. Wohl aber kann von einer bedingten
Notwendigkeit gesprochen werden, - nicht von einer prinzipiellen Unausweichlichkeit,

sondern von einer faktischen, die sich in zunehmender Verdichtung
aus der Entwicklungsrichtung des Geflechts von Einflussfaktoren ergibt, die
in einer Handlungs- und Ereigniskette zusammenwirken. Im Rückblick lässt
sich diese Dynamik dann mit den Worten beschreiben: «es konnte gar nicht
anders kommen». Doch ist damit keine vom Zeitverlauf und der Blickrichtung

unabhängige absolute Determination gemeint, sondern die aus
bestimmten Ausgangsbedingungen im Verlauf der Zeit emergierende und nur
retrospektiv einsehbare Wahrscheinlichkeit, dass es unter den gegebenen
Bedingungen so kommen <musste>. Die Feststellung einer bedingten Notwen-



Die Erfahrung des Tragischen als Herausforderung für die Theologie 269

digkeit schliesst das Bewusstsein ein, dass es sich bei dem katastrophischen
Resultat keineswegs um eine absolute Unvermeidlichkeit handelt, sondern
um ein Unheilsereignis, das hätte vermieden werden können, wenn rechtzeitig

die Ausgangsbedingungen verändert worden wären: Es hätte durchaus
anders kommen können, wenn

In einer quasi entmythologisierten Weise lässt sich der Schicksalsbegriff in
diesem Zusammenhang theologisch zurückgewinnen und mit Sinn füllen,
wenn er zur zusammenfassenden Beschreibung der Situationsumstände,
Rahmenbedingungen, Entwicklungsdynamiken verwendet wird, die der
individuellen Praxis weitgehend entzogen sind, die Handlungsmöglichkeiten aber
wesentlich beeinflussen und begrenzen. In dieser Bedeutung kann die Rede
vom Schicksal ein hilfreiches Interpretament für die Erfahrung des Tragischen

sein.

Nach den drei genannten Revisionen bedeutet Grundsünde die strukturelle,

in der relationalen menschlichen Existenzverfassung liegende,
unberechenbar aus Kontingenz und Notwendigkeit hervorbrechende Möglichkeit
der tiefen Erschütterung in den vier für das Menschsein konstitutiven
Beziehungen. Diese allgegenwärtige Möglichkeit lässt sich letztlich nicht erklären
und schon gar nicht auf einen göttlichen Willensakt zurückführen. Sie ist
Merkmal der Unvollendetheit der Schöpfung und steht als solche unter der
Verheissung eschatologischer Überwindung.

In diesem von allen moralischen Konnotationen zunächst befreiten,
metamoralischen Sinn kann Grundsünde als immer und überall in der Schöpfung
vorhandene Möglichkeit zur schuldhaft-schuldlosen Verfehlung der
Schöpfungsbestimmung verstanden werden. Das Tragische stellt einen der Modi
dar, in denen diese Zerrüttungen erfahren werden. Es ist nicht einfach das

Absurde (also das Sinn/ose), sondern das nach Sinnstiftung verlangende Sinn-
leere. Es hat keinen Sinn, aber Sinn kann ihm zuwachsen. Nicht die nach
kausaler Erklärung suchende «warum»-Frage hilft zu seiner Bewältigung, auch
nicht die «wozu»-Frage im Sinne der Unterstellung einer finalursächlichen
Zweckhaftigkeit dieses (wie allen) Geschehens. Sinn liegt nicht in dem
Geschehen selbst oder in seinen Kausal- oder den vermeintlichen Finalursachen.
Sinn kann es bekommen, wenn im Laufe der Zeit seine Integration in neue
Sinnmuster gelingt. Allein in dieser Hinsicht kann die «wozu»-Frage zum
Heilmittel für die geschlagenen Wunden werden - nicht als Versuch einer auf
das vergangene Geschehen bezogene Sinnfindung, sondern als Offenheit für
die in einer zukünftigen Verarbeitung mögliche Sinnbildung.

Als solche nach Heilung schreiende Erfahrung kann und muss es zum
Thema der christlichen Soteriologie werden. Weil es beim Tragischen nicht
primär um die Frage von Schuld geht, greifen die dieser Frage korrelierenden
Zentralbegriffe der westkirchlichen Versöhnungslehre nicht: Busse, Sühne,
Vergebung. Die Verwicklung in einen tragischen Situationszusammenhang



270 Reinhold Bernhardt

kann nicht vergeben werden, schon gar nicht die äusseren Bedingungen dieses

Zusammenhangs. Die Erfahrung des Tragischen als einer Zerrissenheitsoder

Zerbrochenheitserfahrung verlangt nach Heil im Sinne der Ganzwer-
dung, der Wiederherstellung der Integrität, der Befähigung, gegen das Tragische

aufzustehen, sich aufzurichten und wieder einen eigenen Weg zu gehen.
Dazu kann durchaus die Befreiung vom Geschuldeten gehören, aber sie
bleibt ein Moment im therapeutischen Prozess des Heilwerdens nach
tragischen Erschütterungen.

Heil bedeutet dabei nicht einfach die Überwindung des Tragischen,
sondern das Bestehen im Tragischen und die Bildung neuer Vertrauensgrundlagen.

Dazu scheint eine Haltung erstrebenswert, für die zweierlei charakteristisch

ist:

(1) Zum einen ein unverstellter Realismus, der erst gar nicht den Versuch
unternimmt, die Realität des Tragischen und damit die Abgründigkeit des

menschlichen Weltbezugs und der Ausgeliefertheit an die allgegenwärige
Möglichkeit des Scheiterns zu leugnen oder zu idealisieren, der auf alle
vorschnellen Sinnstiftungen verzichtet und im tiefsten Sinn des Wortes Sympathie

und Solidarität mit den Leidenden empfindet.
(2) Zum anderen die Hoffnung darauf, dass Gott mit seiner heilsamen und

sinnstiftenden Gegenwart das Tragische umgibt und seine eschatologische
Überwindung verheissen hat. Das Vertrauen darauf, dass Gottes Möglichkeiten

weiter reichen als alles Menschenmögliche, setzt die Kraft frei, der
Abgründigkeit des Tragischen unverblendet ins Auge zu sehen und so die
Erfahrungsrealität realistisch in den Blick zu nehmen. Dieses kontrafaktische
Vertrauen im Angesicht der Gebrochenheit grundlegender Existenzbezüge kann
allerdings seinerseits wieder nur eine Gabe Gottes sein.

Wo glaubender Realismus die Realität der verwandelnden Kraft Gottes in
Rechnung stellt, geht von ihm in der Verarbeitung tragischer Erfahrungen
eine heilende Wirkung aus, die dazu hilft, im Erleiden des Tragischen bestehen

zu können, an und in der Erfahrung des Scheiterns nicht letztlich zu scheitern.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Die Erfahrungen des Tragischen als Herausforderung für die Theologie : Versuch zur Theodizee

